
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BANSAT-BOUDON, Lyne and Kamaleshadatta Tripathi: An Introduction to Tantric

Philosophy – The Param—rthas—ra of Abhinavagupta with the Commentary
of Yogar—ja. Translated by L. Bansat-Boudon and K. D. Tripathi; Introduction,
notes, critically revised Sanskrit text, appendix, indices by L. Bansat-Boudon.
Abingdon-Oxon / New York: Routledge, 2011 Routledge Studies in Tantric
Traditions, 3). 462 pp., ISBN-13: 978-0-415-34669-6.

Le Param—rthas—ra d’Abhinavagupta X–XIème siècle) se présente ouvertement

– chose assez rare dans une Inde ancienne plutôt coutumière des emprunts
déguisés – comme le “rewriting” d’un texte bien connu du même nom et dû à la
plume d’–di eâa VI-VIIème siècle). Le Param—rthas—ra d’–di eâa intégrait de
manière quelque peu éclectique l’appareil de catégories tattva) propre au
S—Âkhya dans un cadre métaphysique védântique, lui-même fortement teinté de
Vishnouisme. Le travail d’Abhinavagupta a consisté à “adapter” ce texte aux
réquisits de la philosophie, de la pratique spirituelle et de la sotériologie propres au
Shivaïsme non-dualiste ou Trika. C’est ainsi qu’il conserve environ la moitié des

strophes k—rik— de l’original, modifiant plus ou moins le texte des autres et
ajoutant au passage une vingtaine de nouvelles k—rik— de sorte que l’on parvient
à un total de 105. On ne connaît qu’un seul Commentaire de ce texte, celui de
Yogar—ja XIème siècle?). Le Param—rthas —ra a déjà fait l’objet de plusieurs
éditions et traductions en Anglais et en Hindi – dont certaines récentes 2004,
2007). Il en existe également une version italienne A. Pelissero, 1998) et une

version française due à la regrettée L. Silburn Le Param—rthas—ra, texte édité et
traduit, Paris, De Boccard, Publ. ICI 5, 1957) dont on peut cependant déplorer

qu’elle ne comporte pas le Commentaire de Yogar—ja. La version présentée ici –
sans reposer sur une édition critique stricto sensu cf. p. 347) – n’en a pas moins
bénéficié de la consultation de plusieurs manuscrits non pris en compte par

l’édition originale Kashmir Series of Texts and Studies 7, 1916), ce qui a

permis d’améliorer sensiblement le texte sanskrit.
En conformité avec ce qui est annoncé dans son titre même (“L’essence

[des enseignements du Trika] sur la réalité ultime”), le Param—rthas—ra revêt
l’aspect d’un véritable épitomé du Shivaïsme non-dualiste dont il expose
successivement les présupposés métaphysiques fondamentaux, la doctrine des

catégories, la “cosmologie”, le statut conféré ici à la finitude humaine, la

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



190 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

doctrine de la grâce et celle de la délivrance avec un accent particulier mis sur
la “délivrance en cette vie même” ou j¯van-mukti). Se présentant comme une

sorte de “manuel” prakaraìa), le texte d’Abhinavagupta ne renferme guère de
discussions avec des représentants d’écoles adverses. Il n’en comporte pas moins
une certaine structure polémique sous-jacente que la Viv tti de Yogar—ja se

charge de mettre en lumière. Cette dernière contient aussi toute une série de
développements quasi indépendants – ou, en tout cas, à peine esquissés dans le
texte d’Abhinavagupta – sur ce que l’on pourrait appeler les aspects proprement
ésotériques de la doctrine: émanation phonématique, rôle des mantras notamment

SAUH et AHAM), rites d’“imposition” des trente-six tattva sur le corps de
l’adepte, etc. De plus, elle développe largement la thèse de la j¯van-mukti,
s’efforçant d’en défendre la légitimité face aux écoles “réalistes” Ny—ya, etc.)
qui croient voir une contradiction entre elle et la doctrine pan-indienne de la
rétribution karmique.

Cette nouvelle version anglaise du texte de base et de sa glose est d’une
grande précision et d’une irréprochable fidélité. Dans les passages plus délicats
essentiellement du Commentaire), la traduction retenue est minutieusement

justifiée face aux interprétations concurrentes, cela tant du point de vue
syntaxique que du point de vue “culturel” stratification des valeurs sémantiques
associées à tel ou tel terme au cours de l’histoire du Shivaïsme et de la pensée

philosophique indienne en général). Surtout, elle s’accompagne d’un appareil de
notes absolument considérable 1455 au total!) qui fait toute la valeur de ce

travail dans la mesure où il renvoie à une multitude de passages parallèles, ou
proches par l’inspiration voire simplement par la terminologie), tirés de la
littérature philosophique du Trika ou de celle des –gama. De la sorte, sur toutes les

questions-clés, le lecteur est mis en possession d’une documentation de première
main, susceptible de guider ensuite sa propre recherche. La dense et constante

“intertextualité” cf, n. 455, p. 111) du système Trika est ainsi mise à profit de la
manière la plus efficace. Ce système de renvois ne se limite d’ailleurs pas à la
littérature du Shivaïsme mais s’ouvre largement, chaque fois que nécessaire, sur
les dar ana brahmaniques, la littérature grammaticale, la philosophie du
langage, la poétique dont les deux auteurs sont des spécialistes reconnus), etc.

Plus particulièrement, L. Bansat-Boudon a trouvé dans le Commentaire de

Yogar—ja le point de départ d’un certain nombre de problématiques qu’elle
s’attache dans les notes à reconstituer d’une manière plus systématique, ouvrant
à chaque fois au lecteur un champ de réflexion d’une grande fécondité potentielle.

Certaines de ces problématiques touchent à l’histoire des idées, à

l’interaction des systèmes de pensée. D’autres, plus “techniques”, se rapportent à

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 191

des développements originaux à l’intérieur du Shivaïsme. Signalons-en ici
quelques unes, particulièrement saillantes, en laissant au lecteur le soin d’en
repérer d’autres, susceptibles de répondre aux curiosités personnelles de chacun.

C’est ainsi, par exemple, qu’il serait possible de constituer à partir des notes tout
un dossier sur la délicate question des rapports entre l’ontologie classique du
Shivaïsme et celle du système S— Âkhya: nombre et ordre de présentation des

tattva, rôle joué de part et d’autre par l’ahaèk—ra, justification de l’introduction
par les shivaïtes d’une catégorie nouvelle appelée guìatattva, rapport entre les

trois guìa classiques sattva, rajas et tamas) et les trois “énergies” de Shiva:
jñ—na-, kriy—- et m—y— akti, etc. voir notamment les p. 139–142 avec les n. 593,

594, 602, 605, 613 ainsi que les p. 334–338 avec les appendices 11 à 13 et la n.
319, p. 81). Une autre question centrale concerne la manière dont le Trika se

situe par rapport au Ved—nta non-dualiste – avec le sens polémique qu’il donne à

l’expression —ntabrahman – ainsi que par rapport au abd—dvaita de BhartÚhari.
Le lecteur pourra puiser toute l’information requise à ce sujet dans les notes 8
p.40), 526 p. 128), 667 p. 155), 674 p.157), 791 p. 191, 872 p. 196 sq.) ainsi

que dans les pages 56–57.
Du côté proprement shivaïte, le texte d’Abhinavagupta, et plus encore la

Viv tti de Yogar—ja, présentent deux traits originaux: une certaine manière
d’exprimer l’expérience libératrice à travers l’exaltation de la Première Personne

dans des formules du type: Aham eko vi v—tman— sphur—mi, etc.) et une insistance

quasi exclusive sur la notion de “délivrance en cette vie-même” j¯
vanmukti) au détriment de la conception plus classique d’une délivrance intervenant
post mortem. S’agissant du premier point, les auteurs consacrent une étude

particulière aux k—rik— 47–50 dans lesquelles se déploie l’auto-glorification du
Je absolu ahaèstuti; voir les p. 210–215 et les n. 942 et 950). Ils ont eu l’idée,
par ailleurs, de rassembler ces épithètes – ainsi que d’autres formulations exaltées

dispersées un peu partout à travers le texte – en une petite “Anthologie de
l’expérience spirituelle” p. 461–462), à la fois tremplin idéal pour la méditation
et point de départ possible pour des comparaisons avec des expressions

parallèles dans d’autres univers religieux. Quant au thème de la j¯vanmukti, il est

omniprésent, surtout chez Yogar—ja. Mais il suscite à son tour de nombreuses

interrogations, ici encore présentées et développées à travers un dense réseau de

notes notamment celles afférentes aux p. 35–47). Médiatement, il renvoie aux
problèmes classiques du karman, et particulièrement à la notion de “karman
entamé” régulièrement invoquée pour expliquer la survie physique de l’adepte
pour un certain temps après la survenue de l’expérience libératrice. On signalera
à ce propos une certaine équivoque motivée par une formule de la p. 27: “[…]

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



192 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

For him who has been consecrated ‘liberated while living’ by his awakening,
those fruits in process of maturation pr—rabdhakarman) are consumed by the
fire of awakening itself […] etc.” La formule est étrange dans la mesure où, à

notre connaissance, aucun auteur indien n’a jamais prétendu que l’Eveil soit
capable d’éliminer le karman entamé, pour la bonne raison que, dans ce cas, cet

Eveil coïnciderait avec le trépas même de l’adepte, mais sans doute s’agit-il ici
d’un simple lapsus car la k—rik— 55 – invoquée dans cette même p. 27 – parle p.

219) d’un karman non pas “entamé” mais simplement “accumulé” (“stored up”),
ce qui, cette fois, est conforme à une conception pan-indienne interprétation
confirmée implicitement p. 235 et p. 275).

La problématique de la j¯vanmukti en entraîne d’autres dans son sillage, à

commencer par celle de savoir en quel sens le délivré-vivant peut être dit “
audelà du bien et du mal”. La question est abordée de front dans les strophes 69–71
et leur commentaire voir les n. 1109, p. 245; 1116, p. 246; 1139, p. 250).
Ellemême se présente comme un aspect particulier du problème du mal, vu sous

l’angle notamment de sa compatibilité avec l’omniscience et l’omnipotence
divines. Plus précisément, elle débouche sur la notion de m—y— laquelle à son

tour renvoie à la mystérieuse tirodh—na akti ou “puissance de cèlement” de
Shiva: il s’agit de comprendre l’auto-voilement de Shiva comme une dimension
essentielle de cette absolue liberté qui ne fait qu’un avec sa nature même. Tel est

le propos, notamment, de la strophe 15 et de son commentaire. Ici encore, les
notes afférentes à ce passage n. 523 à 529 des p. 127–129) déploient un réseau

très serré de renvois à la littérature du Trika et, au-delà d’elle, au corpus védique
et upanishadique, plongeant ainsi le lecteur au coeur d’une problématique aussi

déconcertante que centrale pour l’interprétation du Shivaïsme spéculatif. Elle a

pour corollaire celle de la grâce, laquelle présente divers degrés d’intensité qui
ne font peut-être que refléter l’inégale réceptivité des âmes à une seule et même

sollicitation divine voir notamment la n. 420, p. 102 et la n. 858, p.193). Signalons

encore une dernière thématique qui, sans être totalement inédite, représente

malgré tout l’un des apports les plus originaux du Param—rthas—ra qui lui
consacre les strophes 83 et 90–95. Elle concerne la dimension existentielle, peutêtre

la plus intime, de la j¯vanmukti. L’expérience montre en effet que l’agonie
du sage n’est pas nécessairement plus édifiante que celle du commun des mortels:

il peut perdre la mémoire, délirer, ne plus maîtriser ses fonctions
corporelles, etc. Ne retombe-t-il pas alors dans l’état de servitude? Face à ce genre
de soupçon, Abhinavagupta et son Commentateur font valoir que la délivrance,
une fois opérée à travers un Eveil, représente un acquis définitif que les
dérèglements de l’organisme et les soubresauts concomitants du psychisme ne

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 193

sont plus susceptibles de remettre en question. Partant d’un article célèbre de F.
Edgerton (“The hour of death, Its importance for man’s future in Hindu and

Western religions,” ABORI, 3: 219–249), L. Bansat-Boudon s’attache à resituer
cette problématique dans son contexte historique. D’où, à nouveau, le déploiement

d’un appareil critique extrêmement riche et dense voir notamment les n.
1243, p. 276 et 1328, p. 293). Sur le fond, on fait remarquer que la vraie justification

de la thèse paradoxale soutenue à travers ces strophes est à chercher dans

la formule d’origine upanishadique: sak t vibh—to ‘yam —tm—: “Ce Soi est manifesté

une fois pour toutes”, formule que la littérature shivaïte reprend à l’envie

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219

voir n. 455, p. 110).

Signalons pour finir que cet impressionnant travail est couronné par la
présence de 17 “suppléments thématiques” p. 317–346), d’une Bibliographie et

d’un Index des passages cités ou mentionnés dans les notes. L. Bansat-Boudon
annonce, par ailleurs, p. 19 et n. 661, p. 154) la parution ultérieure de

monographies consacrées à des questions particulières qu’elle n’avait pas la place de
discuter dans le cadre de la présente publication. Tous ces éléments font que
cette Introduction to Tantric Philosophy mérite pleinement son nom et
constituera un instrument de travail de premier ordre non seulement pour les
spécialistes du Shivaïsme mais aussi pour tous ceux qui s’intéressent à la pensée

religieuse et métaphysique de l’Inde ancienne.

Michel Hulin

GÖHLER, Lars: Reflexion und Ritual in der PÌrvam¯m—Âs— Studie zur frühen
Geschichte der Philosophie in Indien. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2011
Beiträge zur Indologie, Bd 44). VIII-145 pp., ISBN 978-3-447-06461-3.

Cet ouvrage est une brève histoire des origines de la philosophie indienne du

rituel M¯m—ès— M), écrite à l’aide des mots sanskrits qui constituent sa structure

spéculative. Tous ces vocables sont suivis brièvement) dans leurs
métamorphoses sémantiques, à travers divers types d’écrits depuis le ÿgveda. Nous
avons donc affaire à un répertoire de mots-clés traités de manière évolutive
p.13).

Au préalable, Göhler G) retrace en quelques pages le passage d’une pensée

ritualiste à une réflexion philosophique. Dans le Veda et singulièrement les
Br—hmaìa’s, le rite, tout en apparaissant de prime abord comme une magie, fait
aussi la part au désir personnel et à la foi de “celui qui sait ainsi” p.17). La



194 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

connexion du sacrifice avec un résultat nécessaire mais différé anticipe celle
d’une cause en général et d’un effet à long terme pp. 17–18). Les concordances

Identifikationen, pp. 20, 49, 121) qui rapprochent éléments du sacrifice, parties
du monde ou de l’homme, types de mètres, divinités etc., font réfléchir au tout et
à la partie, au même et à l’autre, au modèle et à ses variantes.

Les rautasÌtra’s S) ou “sÌtra’s solennels” sont des manuels pour la
célébration de rites à trois feux. Ceux des écoles d’–pastamba livre 24),

– val—yana et K—ty—yana sont fréquemment cités par G car ils contiennent des

directives rituelles sÌtra’s) ainsi que les métarègles paribh— —’s) qui régulent
et généralisent l’emploi des premières, et préfigurent celles de Jaimini pp. 24,
124).

A partir du chapitre 3 se place l’enquête lexicographique basée sur un
certain nombre des 2745 sÌtra’s de Jaimini, mais non sur la gigantesque glose
où abara les explique un à un 2378 pages dans la tr. anglaise de G. Jha). Cette

dernière n’est exploitée qu’à l’occasion, sauf aux pages 95–100.
On l’aura compris, les sources de l’étude de G sont des sÌtra’s toujours

traduits). Ces courts textes mnémotechniques sont concis et alambiqués au point
de défier souvent la compréhension et la traduction.

Un seul exemple suffira. Il s’agit de M¯m—ès—sÌtra 6 2 6 cité p. 93: api v—

k—masaèyoge saèbandh—t prayog—ya-upadi yeta / pratyartham hi vidhi rutir
vi —ì—vat “Non. A cause d’une connexion sise) dans le contact avec un désir, il
l’homo ritualis) devrait être désigné pour exécuter le rite). Car il y a) mention

explicite d’une injonction par objet de désir), comme pour la corne
d’antilope).”

Quoiqu’éclairée déjà par les parenthèses, cette traduction reste brute,
comme celles procurées par Sandal, G. Jha, Clooney dans son livre Thinking
Ritually, Vienne 1990, p. 103 [où la seconde partie n’est pas traduite], et en p.
143 [où le dernier mot est omis]) et enfin G qui traduit le tout avec un final).
Toutes donnent l’impression qu’on a affaire à un rébus: phrase commençant par

non, c’est-à-dire postulant une assertion antérieure; sens du groupe “contact avec

un désir”; sujet non explicite; différence entre saèyoga et saèbandha ce qu’en
dit Clooney, loc. cit., ne vaut pas ici); sens de “injonction pour chaque objet” et
enfin la “corne d’antilope” qui renvoie l’expert en rituel à un autre texte où cet

instrument est nommé deux fois, alors qu’une seule aurait dû suffire.
Bref, tout cela est virtuellement incompréhensible sans la connaissance du

contexte et sans l’aide des commentateurs indiens. C’est parce que G exploite
l’une et l’autre qu’il relève le défi et parvient à dire des choses justes sur la M à

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 195

partir des dizaines d’aphorismes énigmatiques de Jaimini et d’autres auteurs)

qui parsèment son étude.

Même s’il n’en fait pas état fréquemment, G a dû lire le Bh— ya de abara

ainsi que les commentaires de Kum—rila auxquels il renvoie [rarement] par des

références imprécises et donc invérifiables, par ex. pp. 92 n. 20, 112 n. 62 etc.);

il cite aussi un prédécesseur de abara, le “Glossateur” VÚttik—ra), co-auteur
avec lui d’un chapitre philosophique fondamental placé au début du Bh— ya pp.
30, 35–36, 45).

Les mots examinés couvrent les divers domaines où la M a exercé sa sagacité.

S’appuyant sur les textes védiques précités Saèhit—’s, surtout le ÿgveda,

Br—hmaìa’s, SÌtra’s solennels, mais non les SÌtra’s domestiques ni les Upani-
ad’s) et, secondairement, sur la littérature grammaticale Y—ska, et les trois

grammairiens P—Æini, K—ty—yana et Patañjali, ce dernier plus rarement) pp. 31,
59, 67 etc.), G étudie sémantiquement et historiquement:

A. les noms des “moyens de connaissance droite” pram—ìa’s) pp. 34 sv.):
pratyak a (“perception”, pp. 37 sv. avec commentaire de Ms 1 1 4); anum

—na (“inférence”, pp. 41 sv.), upam—na (“[identification par] comparaison”,

pp. 47–49), abh—va (“absence”, pp. 50 sv.); arth—patti (“présomption”

pp. 53 sv.). L’étude de abda “mot, témoignage, autorité scripturaire”
est répartie entre C et D ci-après). Mention est faite de dar ana p. 41);

B. le vocabulaire métaphysique de la “substance” et de ses “propriétés”
dravya et guìa, pp. 100–104); celui de la causalité: la “cause” et l’ “effet”
k—raìa, hetu, k—rya, mais nimitta ne retient guère l’attention) pp. 45–47);

la causalité réciproque entre l’homme, le rite et son fruit pp. 28, 127); la
causalité de la “Révélation” ruti) par rapport à la “Tradition” sm ti) p.
43);

C. le vocabulaire commun à la M, à la grammaire et à la philosophie gram¬

maticale pp. 31–32): la “phrase” en général v—kya) p. 61), mais vacana
par ex. Ms 1 1 24, p. 64) passe inaperçu; la “phrase injonctive” vidhi,

codan— pp. 80, 126), le “mot” abda, pada) pp. 60 sv.);
D. la terminologie qui concerne le rapport “mot-objet” abda-artha) pp. 62–

73) ou la dualité “universel-singulier” s—m—nya-—k ti) pp. 73–75);
E. celle qui sert à l’exégèse des textes hiérarchie des critères d’interprétation).

Ce qui nous vaut, pp. 95 sv., un abrégé du commentaire de abara à Ms 3 3
14. Ces critères sont hiérarchisés et vont du plus sûr, le “sens obvie ou
premier” ruti ruti de I. ci-après) p. 97), aux moins sûrs: liêga (“in-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



196 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dice”) p. 98), prakaraìa (“contexte”), sth—na (“position”) et sam—-
khy— (“appellation”) pp. 98–99);

F. le vocabulaire des actes du culte où s’exprime le souci de les hiérarchiser
pp. 90 sv.): rites principaux prak ti “modèle”) et secondaires vik ti
“variante”) pp. 28, 31, 104 sv., 125 sv.), “perpétuels” nitya) et
occasionnels naimittika) pp. 29, 65); la notion de e a “reste” qui est un
quasisynonyme de “secondaire” p. 101); principe de la priorité de la règle
particulière apav—da) sur la règle générale pp. 25, 124); le transfert
atide a) d’éléments liturgiques d’un sacrifice à l’autre et les changements

Ìha) qu’ils subissent à cette occasion pp. 125–126);
G. le vocabulaire de la marche de la pensée et de la discussion pp. 116 sv.):

brahmodya pp. 117–119), jijñ—s— et vicikits— p. 120), le verbe MAN et ses

dérivés m¯m—ès— et upa° pp. 119–22), siddh—nta-sthiti pp. 120, 123);
H. les noms de types de texte rencontrés dans la littérature rituelle: br—hmaìa,

mantra, arthav—da pp. 28, 113–16);
I. le couple de corrélatifs ruti et sm ti “révélation sans auteur ni humain ni

divin)” et “tradition humaine)” qui en découle pp. 108 sv.), à quoi
s’ajoutent les mots —mn—ya et —stra p. 111). A cette occasion des
problèmes sont soulevés qui n’ont cessé de tourmenter la M tout au long de
son développement: les différences dans les rites selon les écoles et les
sources et, simultanément, l’effort pour les surmonter et uniformiser la
doctrine pp. 22, 26–27, 90).

Ce trésor de mots aurait pu recevoir un supplément si G avait porté son attention
sur des termes qui interviennent dans ses citations et qui, même non essentiels,

présentent un certain intérêt. Citons en dehors de nimitta et vacana mentionnés

ci-dessus: a ruti pp. 45 n. 17 et 84 n. 33); ak tsnatva p. 23 n. 24) et k—rtsnya
p. 84); atannimittatva p. 64 n. 8); prati i pp. 75 n. 24, 80, 82, 84 n. 33, 100 n.

38); prayogitva p. 80); utpatti p. 107 n. 55, 125); pr—k ta pp. 105–06, 109)
etc.

Le vocabulaire énuméré ci-dessus témoigne à lui seul de ce que la M est au
carrefour de plusieurs courants de pensée distincts exégèse, grammaire, liturgie,
épistémologie et métaphysique), ce qui fait d’elle un système sui generis cf. les
opinions des indianistes des 19e et 20e siècles sur lui, pp. 6–9). Elle a donc
préparé le terrain à l’ensemble des dar ana’s postérieurs où ses modes de pensée

se retrouvent partout y compris en droit, p. 89). D’un autre côté, elle a recueilli
l’énorme héritage du ritualisme védique. Jaimini et ses successeurs dont il n’est
guère question chez G) a tenté d’y apporter ordre, cohérence et unité p. 86). Il

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 197

en a élagué les vestiges d’une mythologie sacrificielle qui faisait le charme des

Br—hmaìa’s et regroupé les bénéfices trop matériels du rite richesse, gloire,
troupeaux etc.) sous quelques chefs: le “ciel”, le “bonheur” svarga, pr¯ti pp. 28,
61) et le mystérieux apÌrva ou “(fruit) inédit” p. 29). Ce faisant, Jaimini a fait
évoluer le répertoire des termes qu’il trouvait dans l’oeuvre de ses prédécesseurs,

les auteurs des rautasÌtra’s etc., en les utilisant, non plus seulement pour la
technique liturgique, mais encore pour l’universalité conceptuelle, qu’elle fût
philosophique ou grammaticale. Il a enfin pourvu d’une dialectique les
interlocuteurs qui débattaient de points obscurs du rituel pp. 116 sv.)

Telle est la conviction que G veut faire partager à ses lecteurs à la fin de

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219

son livre pp. 127–135).
Sur le plan strictement philologique, on regrettera les fautes, par ex. dans

les citations sanskrites où les signes diacritiques, notamment, laissent à désirer.
Ainsi JB 1 202 cité p. 119 compte 4 fautes d’orthographe dans un passage de
deux lignes et un mot. P. 106 n. 51, –pastamba S 24 3 49, prak ty—v est à

corriger en prak tau comme le confirme, à la p. 126 n. 81, le même énoncé venu
cette fois de Hirake i S 3 8 36. Certaines coquilles orthographiques apparaissent

d’emblée. P. 76 n. 25, chacun corrige d’office —gachchhanti en —gacchanti. Mais
d’autres sont plus subtiles. P. 49 dans Ms 8 1 40, ce n’est pas dravya qu’il faut
lire, mais drava.

La coupure des mots mais aussi leur non-coupure jettent la confusion. Ainsi
p. 45 n. 17, Ms 4 3 18 commence par phalam—treyo et dans le corps du texte, G
parle de l’expert M—treya au lieu de –treya. P. 85 n. 35, Ms 2 1 14 le mot
devat—n—m séparé apparaît comme un génitif, alors qu’il fait partie d’un
composé de 4 termes: devat— +n—ma + codan—+ arthasya. P. 81 Nirukta 7 7,
nous lisons api+ v—puru a+ vidh—n—m […] alors que api+ v— + puru avidh—n—m
faciliterait la compréhension de cet énoncé cryptique. P. 125 – val—yana S 9 1
3, pourquoi séparer dv—da a de ata puisqu’on traduit l’ensemble par “112”?

P. VII, la liste des abbréviations est maigrichonne et lacunaire oubli du
signe TMB, p. 18; V S, p. 21). P. 25 n. 32, EDV, HTML et CSS Cascading

Style Sheets) sont des abbréviations informatiques.
L’index ne compte grosso modo que deux pages. L’absence d’une liste des

dizaines de M¯m—ès—-sÌtra’s cités et étudiés dans l’ouvrage se fait cruellement
sentir. A cet égard, le livre de Clooney, cité ci-avant et qui traite souvent les

mêmes textes que G, était un modèle. L’idéal aurait été un index de tous les
passages, quelle que fût leur origine.

En un mot, ce livre court, mais didactique, dresse un panorama cohérent et

original des facettes multiples de la M. Des intertitres nombreux structurent les



198 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

chapitres où, avec une clarté toute cartésienne, les notions sont cernées dans leur
histoire et dans leur contenu. Malgré des coquilles orthographiques irritantes, il
reste une introduction intéressante au plus singulier des dar ana’s indiens.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219

J. M. Verpoorten

GOOSSAERT, Vincent: The Taoists of Peking, 1800–1949: A Social History of
Urban Clerics. Cambridge, Mass.: Harvard University Asia Center, 2007. 395
pp., ISBN 978-0-674-02505-9.

For decades, studies of late-imperial Chinese Taoist monastic and lay communities

have not received much attention, neither from domestic scholars, nor
from their Western counterparts. With his article “Dimensions of Tang Taoism:
The State of the Field at the End of the Millennium”, Dr. Russell Kirkland has

helped to bring some clarity as to the reasons behind this phenomenon. He
argues that two factors most likely contributed to this situation: “partly because

of Confucian and modern antipathy toward monasticism, and partly because of
the paucity of pertinent sources”.1 Though this is particularly true for studies of
Tang monastic communities, the author argues that the shortage of sources is not
the primary cause for this neglect. Instead, a false dichotomy between “classical

Taoism” and “religious” Taoism has long clouded the perspective of modern
scholars and sinologists. This biased view towards Taoism grew, in part, out of
the impact of the early Jesuit missionaries as well as the Protestant missionaries

of the 19th century. Further, the roots of this misunderstanding lie deep in the

perception of the Chinese themselves especially those Confucian scholars who
studied in Europe and America during the late 19th and the early 20th centuries).2

Through the influence of those Christian missionaries and secular scholars,
Western and Chinese people began to attribute validity only to the Confucian
educational system in imperial China. Meanwhile, Taoists were increasingly
characterized as a superstitious and uneducated mass who worshiped idols,
practiced spirit writing and engaged in fortune telling. This bias eventually grew
into the sweeping assertion that this group of people had not produced any
benefit for the welfare of the common people, whether in Chinese political,
economic or cultural life.

1 KIRKLAND, 1997–1998: 91.

2 For more information about this discussion, please refer to CLARKE, 2000.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 199

It was not until the end of the 20th century that this prejudice began to
change. Ever since then, a growing number of scholars have begun to give more
careful attention to the study of the Daozang, Taoist history, and other Taoist
literature. Further, these scholars have also been actively pursuing critical field
research that has helped to draw a more comprehensive picture of Taoism as a

whole as well as of the real daily lives of Taoists. Vincent Goossaert’s 2007

work, The Taoists of Peking, 1800–1949: A Social History of Urban Clerics,
emerged as a pioneering work for the study of the late imperial Chinese Taoist
communities. In terms of sources, the long-running restricted view of the Taoist
monastic communities could be traced to a habitual Western dependence on the
work of three particular Japanese scholars.3 In contrast, Dr. Goossaert used a

large number of first-hand materials historical archives and stone inscriptions)
to exhibit a fascinating perspective on this “special group of people’s lives”
during a period of dramatic changes in the capital city of late imperial China.

Dr. Goossaert is one of the most recognized sinologists in Western academia.

His research interest lies in the social history of Chinese religions,
especially the Taoist history of late imperial and modern China. He received his
Ph.D from the École Pratique des Hautes Études and, from there, went on to
teach at the the University of Paris. He currently serves as the Deputy Director
of the Groupe Sociétés, Religions, Laïcités Societies-Religions-Secularism
Institute, a research unit of the EPHE-CNRS) and is currently overseeing an
international research project called “Temples, Urban Society, and Taoists”.4 Dr.
Goossaert has written several books and published a large number of academic
papers in French, English and Chinese.5

In the introduction to his book, Dr. Goossaert asserts that the primary focus

of his research is on the “ordinary” clerics of the Taoist communities and that he
approaches the subject matter from a social-historical perspective. His stated

objective is that, “by looking at the lives and activities of Peking Taoists like
Wang, I want to explore how Taoists lived, thriving or surviving in the tumultuous

times of pre-Communist China” p. 3). According to the author, there were

3 Koyanagi Shikita ?# "SZ 1870–1940) edited and published Baiyun guan zhi ,­M"?ð
1934); Yoshioka Yoshitoyo Ñ5ÙB€ 1916–1979), though he did not write a book

about Taoism, wrote the influential Taoist Monastic Life; and Igarashi Kenryu Äq€CL¶
who had spent some time in Taiqing gong Z$5Þ in Shenyang &;L­ published a book
about its history and Taoist daily life.

4 <http://www.gsrl.cnrs.fr/taoist-and-temple/spip.php%3Farticle27&lang=en.html> last visi¬

ted

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219

January 24 2012).

5 For another important book of his, see GOOSSAERT, 2000.



200 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

two principal ideas that gave shape to this area of focus: firstly, he suggests that
Taoism is an important part of Chinese history and claims that, without giving
attention to the role and contributions of Taoist clerics, it is difficult to obtain an

accurate account of historical Taoism and, by extension, China itself. Secondly,
he aims at rectifying the long-running biases against Taoist clerics among not
only scholarly circles Western and Chinese), but also within the “popular
conception”. Goossaert strives to accomplish these goals by adopting a new scientific

research method – a social-historical approach to religion as a profession in
China. The author carefully delineates a well-rounded picture of the lives and

activities of Taoist clerics of Peking from the late imperial period to the

founding of the People’s Republic of China. Through this portrayal, the reader
can see that these clerics were neither socially despised nor uneducated, but they
were active participants in the religious economy of the city.

Goossaert divides his work into three parts. The first chapter of part one
sketches three contexts, institutional, social and political, in which Peking
Taoists lived. This descriptive introduction is very important because it gives the
reader detailed information about how the clerics from the two major Taoist
orders or lineages, Zhengyi !“0 and Quanzhen ˜-O were trained and
ordained, how the clerics interacted with the lay communities and how the Chinese
state used the administrative organs such as the Daolu si FƒI4 and the
Zhangyi si ¼0 to control the clerics and their activities.

The general thrust of the book’s first part also helps prepare the reader to
understand the comprehensive sociological profile of the Peking Taoists, which
is the focus of the second major part of the work. This section occupies the main
body of the book and contains four chapters. Dr. Goossaert claims that “the
Taoist clergy active in late imperial and Republican Peking can be divided into
five categories: the Baiyun guan monks, the court Taoists, the eunuch-monks,
the temple clerics and the mendicants and outside visitors” p. 83). This division
is appropriate for that particular time. Chapters two to five deal mainly with
these five groups of clerics. Chapter two, focusing on the Taoist temple clergy,
explores these clerics’ social background, lineages and gender. Goossaert also
explains here how these clerics were trained and ordained while touching upon
other activities and the incomes of temple clerics. Lastly, the author analyzes the
role of the temple manager and the practices pertaining to succession within this
position. Chapter three centers on one of the most important monasteries for
Quanzhen monks, Baiyun guan the White Cloud Abbey), its history, layout, the
abbots and other dignitaries, daily life in the monastery, liturgical programs and

other aspects of its operation. Chapter four provides vital information about the

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 201

personnel of the Baiyun guan: its leadership as well as the interactions between
the abbots of the Baiyun guan e.g. Gao Rentong Qñ and the late Qing
imperial court. Goossaert also gives a full description of the dramatic death of
An Shilin ¹FMF the Baiyun guan’s last abbot before 1949), an event about
which contemporary Taoist monks are reluctant to speak. The author, in chapter

five, deals with a very interesting phenomenon in Chinese Taoist history – the
unique roles of the court chaplains and eunuch-monks. Though Dr. Goossaert

does provide some hypotheses as to why these eunuchs chose to become Taoist
monks or priests when they retired from the imperial court additionally, the
possible relationship between Huoshan pai M=¡#n and Quanzhen pai ˜-O#n
this fascinating phenomenon still warrants further exploration.

The book’s third and final part, containing two chapters, focuses on the
social roles of Peking Taoists. The liturgical functions of the Taoist clergy are
the main subject matter of chapter six. Here, Dr. Goossaert explores several
facets of Taoist services provided by clerics, such as non-ritual services, liturgical

services, death rituals and communal rituals. In the following chapter, the
author probes the transmission of Taoist teachings and self-cultivation
techniques which were believed to lead to salvation and transcendence. This chapter

also offers accounts of those Taoist clerics who did not stay in the monasteries,

such as Liu Mingrui ¹>*Ž a Neidan µi master), and a new type of
master, Zhao Bichen CÉF¯¥ 1860–1942). The author, at this point, gives
concerted attention to a number of Taoist redemptive societies such as Wanguo
daode hui :\;Fƒç3 Yiguan dao 0BÛFƒ Xiantian dao xYFƒ and Zaili
jiao X*6‰ Dr. Goossaert could greatly supplement this work by providing
more detailed information about the complicated relations between these groups
and Taoist communities.

Finally, in his Conclusion, Dr. Goossaert disputes the view that modern
Taoism’s history is a case of religious decline. This is important not only
because he challenges some Daoist specialists’ understanding of late imperial
Taoism but also provides people a new perspective on the realities of Daoism in
modern China.

In general, this book is extremely important for the study of late imperial
Taoism. It breaks new ground in the field of Chinese religion by providing a new
perspective with which to more accurately examine the Taoists, their lives, their
religious vocation and their roles in the Taoist and social contexts. The focus of
this book is not Taoist thought; it is about the social history of Taoist clerics in
Peking. By looking more closely at this group through Dr. Goossaert’s
socialhistorical lens, both Taoists and lay practitioners now can have a better

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



202 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

understanding of their identities and their roles. For scholars, this account
affords a perspective unlike that of other books in that Dr. Goossaert
incorporates a large amount of primary source material archival records, Peking
inscriptions, etc). It was his rich field research experience in China in
combination with his regular interactions with the insiders of the Taoist communities
that enabled Goossaert to make this unique, definitive imprint on this area of
study.

References

CLARKE, J. J.

2000 The Tao of the West: Western Transformations of Taoist Thought.
London: Routledge.

GOOSSAERT, Vincent
2000 Dans les temples de la Chine: Histoire des cultes, vie des com¬

munautés. Paris: Albin Michel.
KIRKLAND, Russell
1997–98 “Dimensions of Tang Taoism: The State of the Field at the End of the

Millennium.” T’ang Studies 15–16: 79–123.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219

Liu Xuewen

GUHE, Eberhard: Einführung in das klassische Sanskrit. Wiesbaden: Harrassowitz

Verlag, 2008. 2008. XXI + 287 pp., ISBN 978-3-4470-5807-0.

The handbook of Sanskrit grammar by Eberhard Guhe 2008) seems to be a

continuation of the fine tradition of nearly every generation of German
indologists having an improved version of A. Stenzler’s famous Elementarbuch
der Sanskritsprache grammar, published for the first time in 1869 and reaching
its 18th edition in 1995. Stenzler’s grammar was a concise descriptive grammar
that was read not only by generations of German indologists but also translated

to several other European languages. In his introduction, E. Guhe also mentions
another of his main sources, namely, G. Bühler’s Leitfaden für den

Elementarcursus des Sanskrit of 1981 first edition 1883), which was the first
popular work in the European tradition of Sanskrit grammars in the form of
handbooks with step-by-step learning rather than descriptive grammars.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 203

Guhe gives us a modernised version of these two grammars. His idea is to
provide an elementary course for students of Sanskrit grammar in the form of 37
lessons covering grammar topics descriptively and in a step-by-step way. To
these lessons he adds three appendices: Appendix I, which includes the rules of
sandhi in a concise form; Appendix II, which contains an alphabetical index of
grammatical topics helpful for navigating the book as it refers to particular
lessons but suffering from some important omissions such as locativus absolutus

indicator); and Appendix III, which offers a small alphabetical context dictionnary,

enriched by information about the exact lessons in which the words appear.

The construction of the whole book is very well thought out for instance,
as regards the important issue of the sequence in which grammatical topics are

introduced), which is an obvious advantage of this book. As far as this sequence

is concerned, the book differs substantially from many of the existing Sanskrit
grammars over 100 in the European tradition to date). The schemes of declination

e.g. p. 44) and conjugation e.g. p. 36 are well designed but have two
drawbacks: 1) several of the paradigms are spread across two pages e.g. pp.
13–14), whereas a one-page format would have made them easier to memorise;
and 2) the form of presenting the paradigms is not consistent sometimes given
only in devan—gar¯ form, sometimes in devan—gar¯ and a transliteration, and
sometimes in devan—gar¯ with a transliteration and a German translation – see,

for instance, pp. 57–58). Clearly, this is not another Stenzler or Bühler – it is a

genuine grammar inspired by the old ones vide a new and original graphical
presentation of the problem of constructing forms of second class roots pp.
168–171).

One of the book’s minor shortcomings is that in several cases the grammar

forms included in the exercises precede the theoretical explanation e.g. p. 119,
sentence 2, versus the theory given on p. 129); another is adherence to the tradition

of poor balance between typical and non-typical forms as used in the exercises

it is highly questionable whether this “tradition” should be continued). On
the other hand, one of the merits of the book is that the author breaks with
another “tradition” that of including exercises in translation from German or
other European languages into Sanskrit in the introductory lessons often it
seems too early to ask students of the introductory lessons to formulate proper
sentences in a language as new to them as Sanskrit). Whether the book should or
should not have included a key to the exercises it does not) remains an open
question.

An additional advantage of the book is that in the introduction the author
lists the mistakes he found in Stenzler’s original grammar. By contrast, Guhe’s

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



204 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

book seems to have no spelling mistakes such a rarity, even nowadays. What
is surprising is that Guhe does not mention in his bibliography several of the

latest Sanskrit grammars e.g. by R. Goldman and S. Sutherland, A. Aklujkar or
M. Deshpande), which are very inspiring modern attempts to deal with Sanskrit
grammar.

Nevertheless, as a final remark, one can say that E. Guhe’s book is certainly
another attempt to deal with Sanskrit grammar in a clear and modern way. It
does enrich the European tradition of Sanskrit grammars.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219

Iwona Milewska

MAUERMANN, Johanna: Handyromane. Ein Lesephänomen aus Japan. Berlin:
EBVerlag, 2010. 294 S., ISBN 978-3-8689-3041-2.

Die Idee, den Handyroman k tai shÀsetsu, neuerdings auch k itai novel – ein
Begriff der Medienwissenschaftlerin Masuda Miura, 2010) über ein reines
Zeitgeistphänomen einer technologie-affinen Generation hinaus als “Spiegelbild
einer Zeit der Selbstverantwortung” jikosekinin-jidai <itto> o utsuru k tai shÀ-
setsu) zu betrachten, ist nicht ganz neu. Sie stammt vom Soziologen Nakanishi
ShintarÀ der sich schwerpunktmässig mit Jugendforschung befasst, und sich
2007 zum boomenden Handyroman äusserte.

Es ist der ursprünglich als Magisterarbeit konzipierten Monographie der

Frankfurter Japanologin Johanna Mauermann zu verdanken, dass ein differenziertes

Bild dieses jungen Genres im Zeitalter von Web 2.0 einer breiteren
deutschsprachigen Leserschaft zugänglich wird. Die wissenschaftliche Aufbereitung

des auch ausserhalb Japans seit einigen Jahren durch Medien und Feuilleton
geisternden “Lesephänomens” ist in vollem Gange, wie eine Reihe weiterer
Publikationen beweist, die sich ebenfalls mit dem Handyroman befasst.

“Gibt es ihn überhaupt – den Handyroman?” S. 27) fragt Mauermann provokativ.

Nein, um den abschliessenden Befund gleich vorwegzunehmen S. 199).
Ihre Fragestellung sucht nach dem Stellenwert des Genres und der Position der
Handyromane sowie ihrer Autoren im japanischen Buchmarkt. Weiter werden
anhand von konkreten Textbeispielen die narrativen Strukturen und Motive des

Handyromans untersucht.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 205

Die Studie wurde für die Publikation mit aktuellen Daten sowie hilfreichen
Tabellen und Fakten zum japanischen Handyroman-Markt versehen. Ausserdem
dienen ein hervorragendes Glossar und ein Namens- und Begriffsregister der
Übersicht.

Auf den einführenden Teil folgt eine Analyse des japanischen Diskurses
um den Handyroman. Dieser Abschnitt ist angereichert mit Hintergrundinformationen

über die Entwicklungen des mobilen Internets in Japan. Anhand einer

“dichten Beschreibung” soll der japanische Diskurs um den Handyroman
erschlossen werden. Der auf Geertz zurückgehende Ansatz der “thick description”
wird jedoch nicht weiter erläutert. Eine Strukturalanyse soll bei der Einschätzung

des Handyromans dienen. Auf die methodischen Grundlagen wird jedoch
nicht weiter verwiesen; auch bleibt unklar, welche erzähltheoretischen Ansätze

im Konkreten für die Textanalyse beigezogen wurden. In den Textanalysen wäre
eine stärkere Ausdifferenzierung der verwendeten Terminologie wünschenswert
gewesen und hätte sich mit Bestimmtheit positiv auf die Präzision des Aussagen

ausgewirkt. Eine Erschliessung von erzähltheoretischen Ansätzen für japanischsprachige

Texte durch die deutschsprachige Japanologie bleibt weiterhin als

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219

Desiderat bestehen.

Im Hauptteil der Arbeit steht die Strukturanalyse von Handyroman-Texten,
von denen einzelne Aspekte im Vergleich herausgearbeitet werden sollen. Vier
repräsentative Handyromane werden “hinsichtlich Sprache, Stil, typischen
Themen, medienspezifischen Besonderheiten” S. 27f) untersucht: Deep Love
2002) von Yoshi, Love Link 2006) von Naitoh Mica, Koizora 2006) von Mika

sowie Clearness 2007) von Towa. Bei allen vier handelt es sich um recht
massentaugliche Liebesromane, die vorwiegend auf ein Zielpublikum von
jungen Frauen zwischen zehn und zwanzig ausgerichtet sind. Schade ist, dass

Mauermann keine über den Liebesroman hinaus gehende Typologie des Handyromans

wagt, anhand derer der Begriff unter Einbezug weiterer thematischer
Ausprägungen wie z.B. Horror, Mystery und Fantasy ausdifferenziert werden
könnte. Mauermann begründet dieses Vorgehen mit den Verkaufszahlen der von
ihr besprochenen Handyromane, die sie aufgrund ihrer Popularität als
repräsentative Auswahl präsentiert S. 85). Die Autorin kommt jedoch zum Befund,
dass sich auf Basis der auf vier Beispiele begrenzten Textauswahl noch keine
verallgemeinernde Aussage machen lässt S. 178).

Bei ihrer Definition stützt sich Mauermann auf einen Artikel von Tanaka

YÌ in der Zeitschrift Da Vinci aus dem Jahr 2007. Sie definiert Handyromane als
Erzählungen,



206 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

die ursprünglich für die Lektüre am Handy konzipiert wurden und erst in einem zweiten

Schritt in Druckfassungen veröffentlicht wurden. Die Romane werden via Internet zumeist

über kostenlose Handyportale und Mundpropaganda verbreitet und auf dem Handy gelesen.

Die Geschichten drehen sich häufig um das Thema Liebe. Autoren und Leser sind

überwiegend weibliche Teenager bis Mitte zwanzig. S. 17)

Bedient wird ein bis anhin kaum erschlossenes Lesersegment, nämlich eine
junge Generation von “Schriftentfremdeten” moji-banare), zu deren Beschäftigungen

das Lesen von Romanen nicht gehörte. Durch die mediale Verfügbarkeit
von literarischen Texten wird eine neue Zielgruppe herangezogen, welche dann

von der darbenden Verlagswelt lukrativ bedient werden kann.
Spannend ist der letzte Teil der Arbeit mit dem Titel “Handyromane als

Indikator für ein sich wandelndes Literaturverständnis”. Durch Einbezug des

Boomphänomens der Vor-Bubble-Ära Yoshimoto Banana sowie den Handyroman

der mittlerweile 89-jährigen Nonne und Schriftstellerin Setouchi JakuchÀ

erweitert Mauermann das Spektrum der Diskussion und verortet die aktuelle
Debatte um den Handyroman in der Literaturgeschichte des späten 20. und
angehenden 21. Jahrhunderts.

Mauermann liefert in ihrer Studie einen informierten Überblick über ein
literarisches Phänomen in einer Zeit des rasanten technologischen Wandels. Gerade

wegen dieser Geräte-Bezogenheit der Begriffs wäre eine technisch tiefer gehende

Erläuterung von Interesse gewesen. Mauermanns Bericht beschränkt sich hier
jedoch auf die Interaktion von Lesern und Autoren auf online-Plattformen sowie
deren Strukturierung. Auf neuere Errungenschaften des Technologie-Marktes
wie die boomenden Tablet-PCs wird nicht eingegangen, obwohl doch gerade

diese den aktuellsten Stand der Verschmelzung von mobilem Internet und
optimierten Textverarbeitungsmöglichkeiten darstellen. Vermutlich liegt der Grund
darin, dass die diversen e-Books und Tablets gegenwärtig hauptsächlich zur
Zweitverwertung von literarischen Texten eingesetzt werden, d.h. in Buchform
erschienene Texte werden medial aufbereitet und als e-Books zum Download
angeboten. Der Mediencoup von Murakami RyÌ der seinen Roman Utau kujira
im Jahr 2010 erstmals als i-Pad-Novel lancierte, wäre zumindest eine Erwähnung

wert gewesen – obwohl hier diese Fixierung auf einen einzelnen Techno-logie-

Anbieter eine zumindest fragwürdige Liaison ist.
Handelt es sich beim Phänomen Handyroman um Kommunikationskultur

oder Literatur? In ihrer Arbeit wird Mauermann nicht schlüssig und lässt diesen

Punkt nach Durchsicht der kontroversen Fachliteratur offen: “Sind Handyromane

eine Form der Kommunikation [...] oder eine neue Form der Literatur

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 207

[...]?” Die Frage sei erlaubt: Handelt es sich bei literarischen Texten nicht
grundsätzlich um eine Form der Kommunikation? Dieser These käme die
Sichtweise von Nanasawa Kiyoshi, der beim Kulturforschungsinstitut von NHK
tätig ist, entgegen. Nanasawa bezeichnet das Handy als “Ausdrucksmedium”
hyÀgen media) S. 51).

Mauermanns Befund, dass es sich bei den Handyromanen um eine Art
populärer Ratgeber- und Aufklärungsliteratur für junge Frauen handle S. 193),
ist interessant und bietet Anknüpfungspunkte für weitere genderspezifische
Forschungsfragen. Dieses jüngere Phänomen der japanischen Gegenwartsliteratur

befindet sich in einem Spannungsfeld, in dem divergierende Interessen

aufeinanderprallen. Zum einen der Anspruch auf Authentizität, den die zumeist
jüngeren Autoren und Autorinnen der Generation Handy erfüllen mit ihrem
Anspruch, eigene Gedanken und Gefühle aufrichtig auszudrücken riaru). Zum
anderen die ausgeklügelten Marketingmethoden des neuen e-Business, wobei e

hier sowohl für elektronisch als auch für emotional steht. Der subkulturelle
Touch des kreativen Dilettantismus, der den Independent-Charme der
unabhängigen Autoren ind¯zu sakka) der Handyliteratur ausmachte, ist längst nur
noch Bestandteil der vermarktungstechnischen Imagepflege; im Hintergrund
kontrollieren professionelle Managements, die dem etablierten Literaturmarkt
angehören, die Absatzzahlen.

Mauermann präsentiert mit ihrer Untersuchung spannende Einsichten in den

Handyroman als Spiegel des gegenwärtigen japanischen Literaturmarktes und
vermittelt dem Leser Einblicke in einige der populärsten Titel eines Genres,
dessen weitere Entwicklung zu beobachten sich lohnen wird.

Daniela Tan

MICHAELS, Axel Hg.): Grammars and Morphologies of Ritual Practices in
Asia. “Section I: Grammar and Morphology of Ritual”, Hg. Axel Michaels und
Anand Mishra; “Section II: Ritual Discourse, Ritual Performance in China and

Japan”, Hg. Lucia Dolce, Gil Raz und Katja Triplett. Wiesbaden: Harrassowitz
Verlag, 2010. IX, 591 pages, ISBN 978-3-447-06201-5.

Der vorliegende Titel ist der erste von fünf Tagungsbänden, in denen Beiträge
zur Konferenz “Ritual Dynamics and the Science of Ritual” veröffentlicht
werden, welche im Rahmen des 2002 gegründeten und von der DFG geförderten

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



208 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

kulturwissenschaftlichen Sonderforschungsbereiches Ritualdynamik SFB 619)
vom 29.9. bis zum 2.10.2008 in Heidelberg stattfand. In den einzelnen Beiträgen

wird das Augenmerk insbesondere auf die Dynamik von Austausch und
Entwicklung von Ritualen in ihren jeweiligen sozialen und kulturellen Kontexten
gerichtet, wobei vier Problembereiche unterschieden werden S. V–VI):

1. Ritualkritik ist historischer Bestandteil der traditionellen Wissensbildung
und keinesfalls nur eine Errungenschaft der Moderne.

2. Rituale werden über kulturelle und historische Grenzen hinweg aus beste¬

henden aber auch neuen Elementen re)konfiguriert und so bis in die
Gegenwart neuen Funktionen zugeführt und entsprechend aktualisiert.

3. Die Funktion von Ritualen erschöpft sich nicht in der kollektiven Ein¬

schränkung oder gar im normativen Ausschluss alternativer Formen der
symbolischen Behandlung von Wirklichkeit; vielmehr erweist sich gerade

ihre syntagmatische Variabilität als produktiv, etwa wenn sie neue
Interaktionsformen generiert.

4. Die transkulturelle und transnationale Rezeption von Ritualen leistet nicht
erst seit der globalen Verbreitung moderner Kommunikationsmedien ihrer
Herauslösung aus den hergebrachten Traditionsbezügen Vorschub.

Wegen seiner thematischen Schwerpunkte behandelt der hier besprochene Band
nicht alle vier genannten Problembereiche in gleicher Gewichtung; er fokussiert
auf die funktionale Dynamik und Sinnbildung von Ritualen im kulturhistorischen

Kontext und lotet Möglichkeiten ihrer wissenschaftlichen Darstellung aus.

Der von Axel Michaels und Anand Mishra herausgegebene erste Teil,
“Grammar and Morphology of Ritual”, thematisiert Rituale des indischen
Kulturraums vor allem mit Blick auf ihre strukturelle und formale Dynamik,
wobei einerseits ihre sprachähnliche Morphologie und andererseits die sprachlichen

Aspekte der Praxis im Vordergrund stehen. Die wohl entschiedenste
Annahme einer Sprachähnlichkeit von Ritualen stellt der Beitrag von Anand
Mishra zur Diskussion: Wenn Rituale als eine spezifische Untermenge aller
möglichen Handlungen betrachtet werden, analog einer beliebigen Sprache als
definite Untermenge aller möglichen Äusserungen wobei die Grammatik das

konstitutive Regelwerk darstellt), können sie auch mit Bezug auf ein für sie
konstitutives Regelwerk beschrieben werden. Mishra untersucht, inwiefern
P—Æinis Sanskritgrammatik als tragfähiges Modell für die systematische
Darstellung von Ritualen dienen könnte, insofern ihre weitgehende inhaltliche
Entleerung einem solchen Zugang im Vergleich zu anderen Grammatiken ent-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 209

gegenzukommen scheint. Allerdings setzt auch sie eine semantisch bestimmte
und daher intelligible Vorauswahl funktionaler Komponenten voraus, welche die
Grammatik alleine nicht leisten kann.

Auf den Bereich der Rituale übertragen würde dies bedeuten, dass zunächst

ihre grundlegenden Komponenten z.B. bestimmte Fingergesten u.ä.) als
Elemente einer definiten Menge einzelner Handlungen identifiziert werden müssten,

bevor sie auf der operativen Ebene in einem Regelwerk miteinander in Beziehung

gebracht und im jeweiligen Zusammenhang einer systematischen Beschreibung

des betreffenden Rituals zugeführt werden könnten. Die Chance eines

solchen zirkulären Zugangs bestünde darin, einigte man sich einmal auf definite
Mengen konstitutiver Elemente, Rituale morphologisch und regelbasiert
beschreiben zu können, und die Kombinationen ihrer Elemente etwa durch
computergestützte Verfahren einer systematischen Vergleichbarkeit zu unterstellen,
die im Ergebnis die Grundlage einer deskriptiven Ritualgrammatik darstellen
könnte S. 85–97). Inwiefern ein solches Unternehmen letztlich die Annahme

transkulturell mehr oder weniger konstanter “anthropologischer” Elemente
impliziert, hängt von den Möglichkeiten ab, über die rein strukturellen bzw.
morphologischen Aspekte hinaus auch Prozesse der Sinnbildung in einem gegebenen

kulturellen Kontext zu berücksichtigen. Denn: Je einfacher und allgemeiner
die Elemente, desto austauschbarer sind sie. Würden also spezifische Regeln und
technische Aspekte im Rahmen einer Ritualmorphologie dargestellt, bliebe der
semantische Bezug doch weitgehend unbestimmt. So warnt Axel Michaels in
seinem einleitenden Beitrag, “The Grammar of Rituals”, präemptiv vor einem
allzu engen Verständnis des Grammatikmodells S. 23f), ohne dabei die Annahme

der Sprachähnlichkeit von Ritualen aufzugeben, wie seine Problematisierung
der Unterscheidungen von Morphologie, Syntax, Pragmatik und Semantik zeigt
S. 7–28).

Demgegenüber eröffnet der Beitrag von Jan E.M. Houben, “Formal
Structure and Self-referential Loops in Vedic Rituals”, eine auch für die theoretische

Diskussion ausgesprochen konstruktive Alternative: Am Beispiel des Nih-nava-

Rituals problematisiert Houben Sinnbildung als Problem von Selbstreferenzialität.

Gegenüber dem Bereich zugeschriebener Bedeutung bspw. durch
Bezeichnungen, Sprechakte, die Teil des Rituals sind, Kommentare u. dgl.),
welcher einzelne rituelle Handlungen unterstellt sind, richtet Houben sein
Augenmerk auf jene Funktionen, welche die rituellen Handlungen syntagmatisch
organisieren. Dabei ist anzuerkennen, dass 1.) bei der Unterscheidung einzelner
Handlungen bereits eine Sinndimension vorausgesetzt ist, 2.) einzelne rituelle
Handlungen auf andere verweisen bzw. diese voraussetzen, 3.) Ebenen der

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



210 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Organisation ritueller Handlungen unterschieden werden, etwa von der einzelnen
Geste bis zum Verlauf des ganzen Rituals, und 4.) seine Zweckbestimmtheit in
einem gegebenen rituellen Kontext steht S. 42). Houben problematisiert dann
am Beispiel des Nihnava-Rituals intra-rituelle Referenzialität als Bereich prozessualer

Sinnbildung in einem formalen System, das zwischen einer kanonischen
und einer performativ-pragmatischen Ebene oszilliert und dadurch auch
lebensweltliche Bedeutung generiert. Im Ergebnis distanziert sich Houben von der
Annahme einer sprachähnlichen Morphologie und schlägt stattdessen vor, Rituale
als formale Systeme zu behandeln S. 29–63). Folgt man seiner nach Auffassung

des Rezensenten wegweisenden) Argumentation, wären die Probleme eher

mit denen der Musikwissenschaft als etwa der Linguistik vergleichbar; dies
heisst jedoch nicht, das Paradigma der Sprachähnlichkeit könne gewinnbringend
durch eines der Musikähnlichkeit ersetzt werden – da Musik in der Regel ein
höheres Mass funktionaler Bestimmtheit und formaler Komplexität des Materials
auszeichnen dürfte, und deswegen einer systematischen Analyse eher entgegenkommt.

Der Beitrag von Martin Gaenszle, “Grammar in Ritual Speech”,
unterscheidet indessen eine Grammatik ritueller Rede und untersucht am Beispiel der
rituellen Verwendung von Kiranti-Sprachen auffällige Parallelismen und Redundanzen

etwa im Verhältnis von Nomina und Verben; das dadurch hervorgerufene

semantische Gleiten erweitert den Verweischarakter und suggeriert eine
quasi sprachontologische Verdichtung der rituellen Handlung S. 141–158).
Gaenszles Beitrag dürfte vor allem auch für religionsästhetische und
kulturlinguistische Forschungsinteressen von Belang sein.

Die oben ausführlicher beschriebenen Ansätze stecken das methodologische

Spannungsfeld ab, in dem sich die übrigen Beiträge situieren lassen: Olga
Serbaeva Saraogi untersucht am Beispiel der Parallelität zweier Rituale – von
denen eines der aiva-Praxis angehört während das andere im Rahmen von
Yogin¯-Darstellungen vorkommt – den Stellenwert der beschriebenen Handlungen

für die Sinnbildung: Deren Ambiguität zeigt unweigerlich die Grenzen der
Annahme einer Sprachähnlichkeit auf; Serbaeva Saraogi vergleicht daher den

von ihr im Detail herausgearbeiteten Prozesscharakter mit inhaltlich entleerten
Programmiersprachen S. 65–84). Axel Michaels und Johanna Buss charakterisieren

indessen die Variabilität eines Hindu-Totenrituals in Newari im Verhältnis

zum überlieferten Text als einen syntagmatischen Spielraum für die kreative
Zusammenstellung einzelner Module aus einem definiten Inventar. Ihr Befund
zeigt unter anderem, dass eine Reduktion der Ritualpraxis auf ihre
Symbolfunktion irreführend sein kann S. 99–116). Cezary Galewicz behandelt die ritu-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 211

elle Selbstthematisierung der mündlichen Überlieferung des Veda als eine Form
intensivierter Erfahrung wenn nicht kollektiver “Verkörperung” von Text, und
stellt im Detail die einzelnen Muster und Kadenzen der Textbehandlung dar S.

117–140). Johannes Bronkhorsts inhaltlich dichter und erfreulich diskursiver
Beitrag problematisiert die morphologische Sprachähnlichkeit von Ritualen unter

dem Aspekt holophrastischen Sprechens und holistischer Sinnbildung S.

159–202). J.C. Heestermans thematisiert in “The Development and Impact of
Ancient Indian Ritual” mit Bezug auf das rauta-Ritual Identifikationsmechanismen

des Opferpriesters, welche von einem Spannungsverhältnis zwischen

“identifikatorischem Habitus” und “doppeltem Fokus” bestimmt werden. Damit
würde eine Bivalenz von universalem Zweck und partikularem Anspruch
geschaffen, welche die mit dem dharma-Gedanken verbundene Vorstellung
universaler Einheit im rituellen Vollzug vergegenwärtigt S. 203–214). Annette
Wilkes umfangreicher Beitrag “Basic Categories of a Syntactical Approach to
Rituals” thematisiert Sprachähnlichkeit mit Bezug auf BhartÚharis Auffassung
von Syntax am Beispiel der im Para ur—ma-kalpasÌtra gelehrten Rituale. Die
Möglichkeit von Sinnbildung wird unter Berücksichtigung emischer Unterscheidungen

bestimmt, und der morphologische Reichtum der Rituale und ihrer
Bestandteile herausgearbeitet S. 215–262).

Timothy Lubin betrachtet vedische Rituale unter dem Aspekt der
ritualisierten Lebensführung. Der semiotische Zugang gestattet Lubin, schlüssig auf
Ähnlichkeiten zu Fragen musikalischer Form und Interpretation hinzuweisen S.

263–274). Rich Freemans Beitrag “Pedagogy and Practice” behandelt das
Verhältnis von ritualsprachlichem Handeln und Textübermittlung in der Ausbildung
junger Brahmanen. Mit Bezug auf die linguistische Anthropologie fasst er
Sprachähnlichkeit im Sinne einer kulturellen Pragmatik auf. Morphologie und
Funktion der behandelten Rituale erschliessen sich dementsprechend im pragmatischen

Kontext ihrer bspw. inter- und metatextuellen) Verweise auf den kulturellen

Rahmen, in dem sie stattfinden S. 275–305). Die gegenwärtige Praxis
vedischer Rituale thematisiert Frederick M. Smith am Beispiel des soma-

Opferrituals und im Kontext der hinduistischen Tempelweihe Skt. prati h—

bei welcher die lokalen Gegebenheiten von grosser Bedeutung sind S. 307–
331). Der abschliessende Beitrag von Frits Staal, der den ebenso lapidaren wie
feierlichen Titel “A Theory of Ritual” trägt, thematisiert die faktischen Aspekte
ritueller Handlungen im Verhältnis zur gegenwärtigen Situation traditioneller
Wissensbestände. Ein solcher Zugang setze, wie Staal an einer Stelle anmerkt,
den Blick des “connoisseurs” S. 348) voraus S. 333–352). Dichte Beschreibung

ist dann jenes Mittel, mit welchem ein bestimmtes Vorverständnis plausibi-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



212 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

lisiert oder skeptisch hinterfragt werden kann. Dieses sollte nach Auffassung des

Rezensenten vor allem im Bereich einer hermeneutisch begriffenen, selbstreflexiven

Theoriebildung erfolgen, die sich ihrer Grenzen bewusst ist und kenntlich
macht, was ihr Verständnis des untersuchten Gegenstandes behindert.

Der von Lucia Dolce, Gil Raz und Katja Triplett herausgegebene zweite
Teil, “Ritual Discourse, Ritual Performance in China and Japan”, erweitert den
asienwissenschaftlichen Gegenstandsbereich auf China und Japan, freilich unter
anderen Vorzeichen: So stehen hier kulturwissenschaftliche Fragestellungen im
Vordergrund, Fragen der historischen Aneignung, Deutung, Repräsentation und
Pragmatik von Ritualen:

Die ersten drei Beiträge sind den vorhanzeitlichen konfuzianischen Sinngebungen

der Riten Ch. li) und ihrer Aktualisierung in der Song-Zeit gewidmet,
wobei Fragen der Bildung von hierarchischer Ordnung, Kollektividentität und
emanzipatorischen Bestrebungen im Vordergrund stehen: Michael Puett thematisiert

die Sinnzuschreibungen des “Liyun”-Kapitels aus dem Liji und zeigt, dass

dessen Verfasser eine Art ritueller “Domestizierung” von Schicksalsmächten
bezwecken wollten und abhängig von der Vorstellung einer universalen Einheit
sozialen Zusammenhalt und Bindung an die staatliche Zentralmacht zu stärken

hofften S. 359–370). Entwicklungsgeschichtliche Aspekte von Sinngebungen
diskutiert Joachim Gentz in seinem Beitrag zum konfuzianischen Trauerritual,
dies vor allem auf Grundlage von exegetischen Ausführungen zu den betreffenden

Kapiteln im Yili und Liji, welche eine gewisse Loslösung von den starren

Abhängigkeitsverhältnissen der vorhanzeitlichen Herrschaftsordnung andeuten

S. 371–396). Christian Meyer stellt im Anschluss daran die unterschiedlichen
Positionen konfuzianischer Gelehrter wie Cheng Yi und Ouyang Xiu zur Bedeutung

der Riten und ihre Diskussion in der exegetischen Literatur der Song-Zeit
als ein Mittel dar, konfuzianische Kollektividentität zu stiften S. 397–406).

Die folgenden beiden Beiträge befassen sich mit der traditionellen
Sinnbildung daoistischer Rituale: Gil Raz analysiert in seinem Beitrag, “Ritual
Theory in Medieval Daoism” die traditionellen Auffassungen vom Verhältnis
zwischen der Modularität der Ritualpraxis und ihrer Zweckgebundenheit S.

407–424), während Julius Tsai die sich historisch daran anschliessenden
Tendenzen eines Ritualpluralismus in seinem eher knappen Essay, “Mutation or
Permutation? A Ritual Debate in Tang-Song Daoism” nur andeuten kann S.

425–432). Die hier angesprochene Spannung zwischen pragmatischer Variabilität

und Stabilität der kanonischen) Überlieferung als Problem traditioneller
Sinngebung wäre gerade im Hinblick auf vergleichbare buddhistische Entwicklungen

und denkbare wechselseitige Einflüsse nicht nur von historischem Inter-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 213

esse; leider findet der Buddhismus des chinesischen Mittelalters nicht einmal
Erwähnung. So wird buddhistische Ritualpraxis erst in den folgenden drei
japanbezogenen

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219

Beiträgen behandelt.

Lucia Dolce behandelt ausführlich das shunie, ein jährliches Bussritual, in
welchem karmisches Verdienst öffentlich der Allgemeinheit übertragen wird.
Dolce beschreibt unter anderem auf Grundlage eigener Feldforschung die
gegenwärtige Ritualpraxis und untersucht die morphologische Dynamik, die normativen

Sinnzuschreibungen aber auch ökonomischen Aspekte, die der wachsenden

Popularität des omizutori-Rituals des TÀdaiji geschuldet sind S. 433–458). Fumi
Ouchi thematisiert die ritualmusikalische Handhabung von Sprache und mantrischer

Rede zum Zweck der “Buddhawerdung im gegenwärtigen Leib” Jap.

sokushin jÀbutsu). Der Vergleich exegetischer Schriften der Shingon- und Ten-dai-

Tradition verdeutlicht die unterschiedlichen dogmatischen Auffassungen
vom Abhängigkeitsverhältnis zwischen rituellem Vollzug und der damit zu
bezweckenden religiösen Erfahrung. Einer Aussenperspektive stellen sich die
unterschiedlichen traditionellen Auffassungen als Thematisierung von Methoden
dar, mit denen bestimmte Suggestionseffekte erzielt werden sollen; die Divergenz

der Innenperspektiven betrifft vor allem Fragen der “methodologischen”
Ebene und ihrer “theoretischen” Reflexion in Abhängigkeit vom
heilsgeschichtlichen Sinn der Praxis S. 459–484). Katja Tripletts Beitrag thematisiert
im Anschluss daran einen weiteren Aspekt esoterischer Rituale, die Segensspende

durch die Gottheit Jap. kaji), und fokussiert auf den Glauben an rituelle
Heilung von Augenkrankheiten, welcher vor allem als ein Aspekt der
Bekehrungsbemühungen des Klerus in entsprechenden Wundergeschichten zum
Ausdruck gebracht wurde S. 485–499).

Abschliessend werden in vier Beiträgen allgemeinere kulturgeschichtliche
Aspekte bestimmter Ritualpraxen und Ritualkritik behandelt. M. A. Butler untersucht

die Instrumentalisierung ritualmagischer Praxis im Militär zur Stiftung von

Kollektividentität und ihre Kritik im songzeitlichen Hof S. 501–522). Paul S.

Atkins stellt die historischen Hintergründe des Bedeutungswandels des seppuku

von einer freiwilligen Geste heroischer Verachtung und Selbstbehauptung hin zu

einer Form der Bestrafung von Angehörigen des Militärs im Japan des 15.
Jahrhunderts dar S. 523–534). Poul Andersen diskutiert den Status von Bildnissen
von Gottheiten im daoistischen Ritual und warnt mit Blick auf die vielen
unterschiedlichen Auffassungen innerhalb der Tradition vor ihrer pauschalisierenden

Deutung als Sitz göttlicher Präsenz S. 535–555). Benedetta Lomi schliesslich
untersucht verschiedene Figuren der Sinnbildung eines buddhistischen Feuerrituals

Jap. goma, Skt. homa) zum Schutz von Pferden durch BatÀ Kannon.



214 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Angesichts der hier von den Gebrauchsweisen abhängigen unterschiedlichen
Bedeutungen der rituellen Praxis, lasse sich eine Dichotomie von kanonischen

und vernakularen Deutungsmustern kaum aufrecht erhalten S. 557–577).

Thematische Breite und interdisziplinäre Anlage des vorliegenden Bandes
erlauben nicht nur eine weitreichende Überprüfung von Grundannahmen zu den
sozialen, kulturellen und historischen Aspekten von bestimmten Ritualen,
sondern auch eine kritische Reflexion der theoretischen und methodologischen
Voraussetzungen ihrer wissenschaftlichen Untersuchung. Axel Michaels und Anand
Mishra ist im ersten Abschnitt gelungen, Fallstudien zu durchaus disparaten

Gegenstandsbereichen in einen quasi dialogischen Zusammenhang zu bringen,
ein sehr anspruchsvolles und thematisch wohl fokussiertes Panoptikum
wissenschaftlicher Selbstreflexion zu entfalten, das weit über das indologische
Forschungsinteresse hinausweist. Problemorientiert auf die Leitfrage der Grammatizität

von Ritualen werden unterschiedliche theoretische und methodologische
Ansätze am konkreten Gegenstand erprobt und der Kritik unterzogen. Die
Annahme einer morphologischen Sprachähnlichkeit weist auch auf ein grundlegendes

Problem hin, das hier nur angedeutet werden kann: Dass Rituale intelligibel

sind, hängt zunächst damit zusammen, dass sie vom sprachlichen Handeln
in vielfacher Hinsicht abhängig sind. Rituale gehören keinem vor- oder
aussersprachlichen Bereich an. Sprache ist in vielen Fällen ein wesentliches Element
des rituellen Vollzugs, vor allem aber ein Mittel der Überlieferung, Deutung und
nicht zuletzt wissenschaftlichen Behandlung von Ritualen. Nach Auffassung des

Rezensenten können daher Rituale ohne Zwang ähnlich den Sprachspielen als

formale Systeme beschrieben werden, so wie dies Houbens Beitrag exemplarisch

ausführt. Problematisch ist indessen, eine Art übergeordnete, wie auch

immer begriffene Grammatik als Grund nicht nur ihrer Intelligibilität sondern
auch einer diesbezüglichen Wissensbildung anzunehmen; sie würde unterstellen,
dass unterschiedlichen Ritualen ein gemeinsamer erfahrungsbezogener Grund
eigne, den sie systematisch erschliessen könne. Unter dieser Voraussetzung liefe
ritualwissenschaftliche Wissensbildung wohl auf eine Art normative
Ritualgrammatik heraus, die letztlich ein Regelwerk ritueller Praxis begründete: sie

verhielte sich zum einzelnen Ritual wie die Theologie zur Predigt.
Hervorzuheben wäre auch, dass im ersten Abschnitt eher die morphologischen

Aspekte von Ritualen Gegenstand der Untersuchung sind, während der

von Dolce, Raz und Triplett herausgegebene zweite Abschnitt bis auf einige
Ausnahmen Dolce, Ouchi, Lomi) stärker die traditionelle Reflexion ihrer
Funktionen behandelt, dies weniger mit Blick auf das einzelne Ritual als

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 215

vielmehr auf historische Quellentexte, die in einer mehr oder weniger bestimmten

Weise Rituale behandeln. Dabei von einer Art Ritualtheorie oder gar -kritik
auszugehen ist aber nicht unproblematisch, wo der Bezug zur “Praxis” nicht
mehr beobachtbar ist – sofern man die gängige Dichotomie von Theorie und
Praxis überhaupt gelten lassen möchte. Dieser Einwand mag zwar trivial
scheinen, charakterisiert aber einen entscheidenden Perspektivwechsel von der
ritualimmanenten Sinnbildung zur Sinnbeschreibung durch die Tradition.
Welche Perspektive man auch einnimmt, die semantische Dimension der Rituale
bleibt weitgehend auch von den Prämissen und Interessen ihrer wissenschaftlichen

Repräsentation abhängig. Ohnehin lässt sich eine historische Bedeutung
auch nicht aus ihren eigenen Unterscheidungen heraus rekonstruieren und
verstehen. Der vorliegende Band entfaltet diese Problematik in ihren zahlreichen
Aspekten fast schon beiläufig am Fall rituellen Handelns.

Es ist kaum möglich, im Rahmen einer Rezension den einzelnen Beiträgen
und ihrer Vielschichtigkeit annähernd gerecht zu werden, hinsichtlich ihrer

Qualität und der Komplexität des Gegenstandes. Die editorische Sorgfalt und
Gestaltung des gesamten Bandes unter Einbezug zahlreicher Abbildungen und
Graphiken sprechen für sich; das Fehlen eines Registers wird durch die beiliegende

CD-ROM, auf welcher der gesamte Band im pdf-Format verfügbar ist,
durchaus kompensiert. Im Ganzen betrachtet ist Grammars and Morphologies of
Ritual Practices in Asia weit mehr als eine Momentaufnahme der aktuellen
ritualwissenschaftlichen Diskussion: Die Publikation eröffnet neue methodologische

Perspektiven und erschliesst zugleich auch Möglichkeiten ihrer Kritik, sie

behandelt formale Aspekte einzelner Rituale ebenso eingehend wie grössere

kulturgeschichtliche Zusammenhänge.

Martin Lehnert

SOBIEROJ, Florian: Arabische Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek zu

München unter Einschluss einiger türkischer und persischer Handschriften.
Band 2. Arabische Handschriften Teil 9. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2010
Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland, Band XVII. B, 9).

XXIV, 565 S., 7 Farb- und 6 s/w-Abbildungen auf Kunstdrucktafeln im Anhang,
ISBN 978-3-515-09774-1.

Die Bayerische Staatsbibliothek verfolgt das Ziel, ihre reichen, in dem im Jahr

1866 erschienen Verzeichnis Joseph Aumers noch nicht behandelten Hand-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



216 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

schriften in arabischer Sprache dem akademischen Publikum zugänglich zu
machen. Als Resultat dieser Bemühungen liegen inzwischen drei Bände
gedruckt vor, die alle in der Reihe Verzeichnis der orientalischen Handschriften in
Deutschland veröffentlicht worden sind. Während die in Band 1 Cod. arab.

1058–1177 und 1179–1334) und Band 2 Cod. arab. 1335–1664) aufgeführten
Handschriften von F.S. bearbeitet worden sind, zeichnet K. Müller für die
Beschreibung der in Band 3 behandelten Manuskripte verantwortlich Cod. arab.

2300–2552).

Hier zu besprechen ist der von F.S. mit viel Sorgfalt und Fachkenntnis
erstellte Teilband 2, der die Beschreibungen von 330 Handschriften aus dem
Bestand der Arabica enthält, unter denen versehentlich auch einige wenige Kodizes
mit Werken in persischer und türkischer Sprache eingereiht sind. Ein besonderer

Abschnitt im Einleitungsteil macht auf diese nicht-arabischen Texte aufmerksam
S. IX; 2. Persische und türkische Texte). Im Gegensatz zum Vorgehen in andern

VOHD-Bänden sind die Beschreibungen im vorliegenden Katalog nicht nach

inhaltlichen Kriterien angeordnet, sondern folgen den Bibliothekssignaturen.
Der gut ausgebaute Indexteil gestattet allerdings einen raschen Überblick

über die in den einzelnen Handschriften enthaltenen Texte. Er besteht aus insgesamt

neun Teilen und verzeichnet 1.) die Werktitel in arabischer Schrift. Es

folgt 2.) eine Übersicht über die Werke in Umschrift, die einerseits alphabetisch,

anderseits nach Sachgebieten angeordnet ist. Die Personen 3.) und
Sachen, Begriffe und Personengruppen 4.) sind in weiteren Teilen des Index
zusammengestellt. Es schliessen sich Listen mit geographischen Angaben und
Baulichkeiten 5.), eine Gegenüberstellung der bearbeiteten Bibliothekssignaturen

und der Katalognummern 6.) sowie ein Überblick über die datierten
Handschriften 7.) an. Besondere Verzeichnisse der illuminierten 8.) bzw. der
illustrierten 9.) Manuskripte erleichtern dem Kunsthistoriker den Zugriff auf
das für seine Fragestellungen relevante Material. Allerdings enthalten nur zwei
Handschriften Nr. 3 und 275) Illustrationen.

Die datierten Handschriften sind vornehmlich zwischen ca. 1650 und 1880
entstanden, wobei der Verfasser im Einleitungsteil S. XIV) auf frühe
Manuskripte besonders eingeht. Er macht u.a. aufmerksam auf Ibn as-S— —t¯s gest.

696/1296) aus dem Jahr 768/1366 datierende Kopie einer Abhandlung über
¤anafitisches Recht, deren Einband und Papier durch Wurmfrass stark gelitten
haben Cod. arab. 1477, Nr. 143). Besonders früh angefertigt worden ist auch die
Abschrift der von AbÌ l-Fid—Ž gest. 732/1331) verfassten Weltgeschichte aus

dem Jahr 759/1358 Cod. arab. 1342, Nr. 8: MuÐta ar TaŽr̄ Ð al-bašar). Noch
deutlich älter ist ein wohl aus dem 9. Jh. n. Chr. stammendes einzelnes Perga-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 217

mentblatt aus dem Koran in kufischer Schrift Typus D gemäss F. Déroches
Klassifizierung; Cod. arab. 1341, Nr. 7).

Im Einleitungsteil macht F.S. überdies auf weitere Handschriften
aufmerksam, die ihm als besonders beachtenswert erscheinen, da es sich entweder
um Autographen oder in zeitlicher Nähe zum Verfasser entstandene Manuskripte
5a, S. XIVf.: A), um Kodizes mit selten bezeugten Texten 5b, S. XV–XVIII:

B) oder um Handschriften mit Buchschmuck 5c, S. XVIII: C) handelt.

[A] Hier sei hingewiesen auf ŠarÊ at-TaÊr¯r f̄ l-u Ìl, einen Kommentar zu
einem Werk über ¤anafitisches Recht, das dessen Verfasser Ibn Am¯r al-£—ÜÜ

gest. 879/1474) sechs Jahre vor seinem Tod angefertigt hatte Cod. arab. 1348,
Nr. 14). Ausserdem geht F.S. auf verschiedene Unikate im bearbeiteten Bestand
ein, wozu eine Enzyklopädie der Wissenschaften mit dem Titel Éasan—t
almuÊsin¯n gehört, die ein nicht genauer identifizierter Verfasser namens Mu¤
ammad b. A¤mad im Jahr 1158/1745 beendet hat Cod. arab. 1618, Nr. 284). Bei
einer vom auch als Verfasser eigener Werke bekannten ©al¯l Mu¤ammad

¤unaym al-¤an—Žin¯ gest. 1346/1928) angefertigten Abschrift aus dem Jahr
1327/1909 handelt es sich um eine Abhandlung über die nasalisierende
Aussprache bestimmter Ausdrücke bei der Koranrezitation. Ob die von F.S. mit
Vorbehalten vorgeschlagene Identifizierung von deren Verfasser mit dem im Jahr
1313/1895–96 verstorbenen Mu¤ammad al-Mutawall¯ zutrifft, scheint allerdings
fraglich, wurde das Werk selbst gemäss Angaben im Text doch bereits im Jahr
1238/1822 beendet Cod. arab. 1519, Nr. 176).

[B] Unter den Kodizes mit selten bezeugten Texten macht F.S. auf eine
siebenteilige sufische Sammelhandschrift aufmerksam Cod. arab. 1596, Nr. 262),
die Abhandlungen von Qušayr¯ gest. 465/1072, Verfasser der Ris—la), vom Ibn
Arab¯-Exegeten al-Ûanad¯ sowie von weiteren Mystikern enthält. F.S. nahm

seine Entdeckung der selten bezeugten Abschrift von Qušayr¯s Schrift UyÌn ala

wiba f¯ funÌn al-asŽila Teil 5) als Anlass, dazu einen Aufsatz und eine kritische

Edition vorzubereiten. Besondere Beachtung erhält auch ein selten bezeugter

Korankommentar Ibn al-Ûawz¯s gest. 597/1200) mit dem Titel Kit—b al-
Éad—Žiq li-ahl al-Êaq—Žiq Cod. arab. 1534, Nr. 200), den F.S. im Beschreibungsteil

im Rahmen einer kleineren Studie ausführlich behandelt. In seinen
einleitenden Ausführungen macht F.S. verdienstvollerweise ausserdem auf
Fragestellungen aufmerksam, die für Aspekte der Gelehrtenkultur im islamischen

Kulturraum relevant sind z.B. Zusammenstellung von Handschriften mit
i —za-Vermerken; Hinweise auf das System der Bücherausleihe in den Bibliotheken

arabischer Hochschulen; siehe S. XVIf.). Um ein unter soziologischen
Gesichtspunkten interessantes Werk handelt es sich bei Cod. arab. 1615 Nr.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219



218 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

281), in dem Prophetentraditionen über das Verhalten beim Verlust eines eigenen

Kindes und in weiteren Notlagen zusammengestellt sind. Der Kodex enthält

auch Einträge, in denen ein Vorbesitzer den Tod von Angehörigen während

einer Pestepidemie beklagt, die im Jahr 1130/1717–18 in Ägypten wütete.

[C] Unter den illustrierten und illuminierten Handschriften hebt F.S. einen

Mitte des 19. Jh. entstandenen Kodex über Feierlichkeiten in Erinnerung an Mu-
¤ammads Geburtstag mit dem Titel al-MawlÌd aš-šar¯f hervor Cod. arab. 1336,
Nr. 2; vgl. Abb. 4 im Tafelteil). Als wichtig bezeichnet der Verfasser des Katalogs

ausserdem eine prachtvoll illuminierte Handschrift mit BÌâ¯r¯s Qa ¯dat al-
Burda, die gemäss einem dem Kodex beiliegenden Zettel vom Kalligraphen

£—fi Baªt—war ©—n angefertigt worden ist, der in der ersten Hälfte des 18. Jh. in
Indien wirkte vgl. Abb. 3 im Tafelteil). Der Tafelteil vermittelt neben diesen

beiden Beispielen auch einen Eindruck von weiteren Kodizes im bearbeiteten
Bestand. Angesichts der Vielfältigkeit der beschriebenen Sammlung hätte der
Abbildungsteil gern etwas umfassender ausfallen dürfen.

Während die bisherigen Bemerkungen in erster Linie inhaltliche Aspekte der
beschriebenen Kodizes hervorheben, macht F.S auch auf weitere Besonderheiten
der Sammlung aufmerksam.

Er schenkt der Provenienz und dem Erwerb der Handschriften 3; S. IX–
XIII) eingehend Beachtung und weist auf Gruppen von Kodizes hin, die aus der

Sammlung bekannter Gelehrter stammen. Er erwähnt u.a. al-£—fi £usn¯ Qaw—-
law¯ der in der zweiten Hälfte des 19. Jh. lebte und aus dem zwischen Saloniki
und Alexandropolis in Mazedonien gelegenen Ort Qaw—la Kavala) stammt. Ihm
gehörten die Handschriften Nr. 226, 240, 242, 251–253, wie sich aus teilweise
schwer zu entziffernden Besitzerstempeln ergibt. Bei andern Kodizes handelt es

sich um Hochschulschriften mit Texten zu Dogmatik, Physik und Metaphysik,
Grammatik und Rhetorik; sie entstammen dem Vorbesitz eines gewissen Mu-
¤ammad Sa ¯d Ibr—h¯m, der sich allerdings nicht identifizieren liess Nr. 18, 38,
45, 65). Weitere Manuskripte stammen aus den Bibliotheken verschiedener
Sufiorden. Dazu zählt eine Biographie über den Gründer des Naqšbandiyya-Ordens,
die von Ibn All—n aâ-áidd¯q¯ al- Alaw¯ al-Makk¯ gest. 1033/1624) verfasst
wurde und unter dem Titel Man—qib Bah—Ž ad-D¯n an-Naqšband¯ bekannt ist.
Sie stammt aus der Bibliothek des Naqšband¯-Šayª und Autors Mu¤ammad b.
Abdall—h al-©—n¯ aš-Š—fi ¯ al-©—lid¯ der eine wichtige Rolle bei der Verbreitung

des von AbÌ l-Bah—Ž ‹iy—Ž ad-D¯n ©—lid gest. 1242/1827) gegründeten

©—lidiyya-Ordens in Syrien spielte. Weitere Handschriften stammen aus dem

©alwatiyya-Orden.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189– 219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 219

In besonderen Abschnitten geht F.S. überdies auf Handschriften ein, die
Angaben zum Entstehungsprozess und zu Sammelbänden enthalten 6, S.

XVIIIf.). Er weist auf Fälschungen hin 7, S. XIXf.), wobei er dabei v.a. an
Werke denkt, die später durch westliche Händler mit irreführenden Angaben in
englischer und französischer Sprache zu ihrem Inhalt versehen worden sind, um
sie für potentielle Käufer attraktiver erscheinen zu lassen Nr. 13, 15, 19, 115;
64, 83). Ausserdem erwähnt F.S. Handschriften der Kommentarliteratur 8, S.

XXf.), Dubletten 9, S. XXI) und mehrbändige Werke 10, S. XXII) in je

besonderen Abschnitten. Abschliessend äussert er sich zur im Beschreibungsteil
beachteten Methodik 11, S. XXIII). Er erfasst bei der Bearbeitung der
Handschriften die im Rahmen der Katalogisierung der orientalischen Handschriften
üblichen Kategorien, wie auch aus den einzelnen mit grosser Sorgfalt erstellten

Katalogisaten ersichtlich ist. Vor diesem Hintergrund ist erstaunlich, dass im
vorliegenden Band der Kürze halber auf die Charakterisierung des Papiers
verzichtet wurde. Trotz diesem Einwand, der wohl auch auf Sparmassnahmen

zurückzuführen ist, bleibt aber festzuhalten, dass F.S. mit seinem Katalog ein
sehr gelungenes Werk vorlegt, das dem Benutzer die reichen Bestände der

Bayerischen Staatsbibliothek in adäquater Weise zugänglich macht.

Tobias Nünlist

AS/EA LXVI•1•2012, S. 189–219




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

