Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 66 (2012)
Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BANSAT-BOUDON, Lyne and Kamaleshadatta Tripathi: An Introduction to Tan-
tric Philosophy — The Paramarthasara of Abhinavagupta with the Commentary
of Yogardja. Translated by .. Bansat-Boudon and K. D. Tripathi; Introduction,
notes, critically revised Sanskrit text, appendix, indices by L. Bansat-Boudon.
Abingdon-Oxon / New York: Routledge, 2011 (Routledge Studies in Tantric
Traditions, 3). 462 pp., ISBN-13: 978-0-415-34669-6.

Le Paramarthasara d’ Abhinavagupta (X—XIeme siécle) se présente ouvertement
— chose assez rare dans une Inde ancienne plutdt coutumiere des emprunts
déguisés — comme le “rewriting” d’un texte bien connu du méme nom et di 4 la
plume d’Adisesa (VI-VIIéme siécle). Le Paramarthasara d’ Adisesa intégrait de
maniere quelque peu éclectique I'appareil de catégories (rattva) propre au
Samkhya dans un cadre métaphysique védantique, lui-méme fortement teinté de
Vishnouisme. Le travail d’Abhinavagupta a consisté a “adapter” ce texte aux ré-
quisits de la philosophie, de la pratique spirituelle et de la sotériologie propres au
Shivaisme non-dualiste ou Trika. C’est ainsi qu’il conserve environ la moitié des
strophes (karika) de I'original, modifiant plus ou moins le texte des autres et
ajoutant au passage une vingtaine de nouvelles karika, de sorte que 1’on parvient
a un total de 105. On ne connait qu un seul Commentaire de ce texte, celui de
Yogaraja (Xleme siccle?). Le Paramarthasara a déja fait 1’objet de plusieurs
¢ditions et traductions en Anglais et en Hindi — dont certaines récentes (2004,
2007). 11 en existe également une version italienne (A. Pelissero, 1998) et une
version francaise due a la regrettée L. Silburn (Le Paramarthasara, texte édité et
traduit, Paris, De Boccard, Publ. ICI 5, 1957) dont on peut cependant déplorer
qu’elle ne comporte pas le Commentaire de Yogaraja. La version présentée ici —
sans reposer sur une ¢dition critique stricto sensu (cf. p. 347) — n’en a pas moins
bénéfici¢ de la consultation de plusieurs manuscrits non pris en compte par
I’édition originale (Kashmir Series of Texts and Studies 7, 1916), ce qui a
permis d’améliorer sensiblement le texte sanskrit.

En conformité avec ce qui est annoncé dans son titre méme (“.°essence
[des enseignements du Trika] sur la réalité¢ ultime™), le Paramarthasara revét
I’aspect d’un véritable épitomé du Shivaisme non-dualiste dont il expose
successivement les présupposés métaphysiques fondamentaux, la doctrine des
catégories, la “cosmologie”, le statut conféré ici a la finitude humaine, la

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



190 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

doctrine de la grace et celle de la délivrance (avec un accent particulier mis sur
la “délivrance en cette vie méme™ ou jivan-mukti). Se présentant comme une
sorte de “manuel” (prakarana), le texte d’Abhinavagupta ne renferme guere de
discussions avec des représentants d’écoles adverses. Il n’en comporte pas moins
une certaine structure polémique sous-jacente que la Fiverti de Yogaraja se
charge de mettre en lumiere. Cette derniere contient aussi toute une série de
développements quasi indépendants — ou, en tout cas, a peine esquissés dans le
texte d’ Abhinavagupta — sur ce que I’on pourrait appeler les aspects proprement
¢soteriques de la doctrine: émanation phonématique, réle des mantras (notam-
ment SAUH et AHAM), rites d"“imposition™ des trente-six tatfva sur le corps de
I’adepte, etc. De plus, elle développe largement la these de la jivan-mukti,
s’efforgant d’en défendre la légitimité face aux écoles “réalistes” (Nyaya, etc.)
qui croient voir une contradiction entre elle et la doctrine pan-indienne de la
rétribution karmique.

Cette nouvelle version anglaise du texte de base et de sa glose est d’une
grande préecision et d’une irréprochable fidélité. Dans les passages plus délicats
(essentiellement du Commentaire), la traduction retenue est minutieusement
justifiée face aux interprétations concurrentes, cela tant du point de wvue
syntaxique que du point de vue “culturel” (stratification des valeurs sémantiques
associées a tel ou tel terme au cours de 1’histoire du Shivaisme et de la pensée
philosophique indienne en général). Surtout, elle s’accompagne d’un appareil de
notes absolument considérable (1455 au total!) qui fait toute la valeur de ce
travail dans la mesure ou i1l renvoie a une multitude de passages paralléles, ou
proches par I'inspiration (voire simplement par la terminologie), tirés de la litté-
rature philosophique du Trika ou de celle des Agama. De la sorte, sur toutes les
questions-clés, le lecteur est mis en possession d une documentation de premiére
main, susceptible de guider ensuite sa propre recherche. LLa dense et constante
“Intertextualité” (ct, n. 455, p. 111) du systeme Trika est ainsi mise a profit de la
maniére la plus efficace. Ce systéme de renvois ne se limite d’ailleurs pas a la
littérature du Shivaisme mais s’ouvre largement, chaque fois que nécessaire, sur
les darsana brahmaniques, la littérature grammaticale, la philosophie du
langage, la poétique (dont les deux auteurs sont des spéeialistes reconnus), ete.

Plus particulierement, I.. Bansat-Boudon a trouvé dans le Commentaire de
Yogaraja le point de départ d’un certain nombre de problématiques qu’elle
s”attache dans les notes a reconstituer d’une maniére plus systématique, ouvrant
a chaque fois au lecteur un champ de réflexion d’une grande fécondité poten-
tielle. Certaines de ces problématiques touchent a 1'histoire des idées, a
I"interaction des systemes de pensée. D autres, plus “techniques™, se rapportent a

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 191

des développements originaux a 1'intérieur du Shivaisme. Signalons-en 1ci
quelques unes, particulierement saillantes, en laissant au lecteur le soin d’en
repérer d’autres, susceptibles de répondre aux curiosités personnelles de chacun.
C’est ainsi, par exemple, qu’il serait possible de constituer a partir des notes tout
un dossier sur la délicate question des rapports entre 1’ontologie classique du
Shivaisme et celle du systéme Samkhya: nombre et ordre de présentation des
tattva, role joué de part et d’autre par I’ahamkara, justification de 1'introduction
par les shivaites d’une catégorie nouvelle appelée gunatattva, rapport entre les
trois gupa classiques (sattva, rajas et tamas) et les trois “énergies” de Shiva:
Jhana-, kriya- et mayasakti, etc. (voir notamment les p. 139-142 avec les n. 593,
594, 602, 605, 613 ainsi que les p. 334-338 avec les appendices 11 a 13 et la n.
319, p. 81). Une autre question centrale concerne la maniere dont le Trika se
situe par rapport au Vedanta non-dualiste — avec le sens polémique qu’il donne a
I’expression Santabrahman — ainsi que par rapport au Sabdadvaita de Bhartrhari.
Le lecteur pourra puiser toute I’information requise a ce sujet dans les notes 8
(p.40), 526 (p. 128), 667 (p. 155), 674 (p.157), 791 (p. 191, 872 (p. 196 sq.) ainsi
que dans les pages 56-57.

Du cété proprement shivaite, le texte d’Abhinavagupta, et plus encore la
Vivrtti de Yogaraja, présentent deux traits originaux: une certaine maniére d’ex-
primer ’expérience libératrice a travers ’exaltation de la Premiere Personne
(dans des formules du type: Aham eko visvatmana sphurami, etc.) et une insis-
tance quasi exclusive sur la notion de “délivrance en cette vie-méme” (jivan-
mukti) au détriment de la conception plus classique d’une délivrance intervenant
post mortem. S’agissant du premier point, les auteurs consacrent une étude
particuliere aux karika 47-50 dans lesquelles se déploie 1’auto-glorification du
Je absolu (ahamstuti, voir les p. 210-215 et les n. 942 et 950). Ils ont eu 1'1dée,
par ailleurs, de rassembler ces épithetes — ainsi que d’autres formulations exal-
tées dispersées un peu partout a travers le texte — en une petite “Anthologie de
I’expérience spirituelle™ (p. 461-462), a la fois tremplin 1déal pour la méditation
et point de départ possible pour des comparaisons avec des expressions
paralleles dans d’autres univers religieux. Quant au theme de la jivanmukti, 11 est
omniprésent, surtout chez Yogaraja. Mais il suscite 4 son tour de nombreuses
interrogations, ici encore présentées et développées a travers un dense réseau de
notes (notamment celles afférentes aux p. 35-47). Médiatement, il renvoie aux
problémes classiques du karman, et particulierement a la notion de “karman
entamé” régulierement invoquée pour expliquer la survie physique de 1’adepte
pour un certain temps apres la survenue de I’expérience libératrice. On signalera
a ce propos une certaine équivoque motivée par une formule de la p. 27: ... ]

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



192 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

For him who has been consecrated ‘liberated while living” by his awakening,
those fruits in process of maturation (prarabdhakarman) are consumed by the
fire of awakening itself [...] ete.” La formule est étrange dans la mesure ou, a
notre connaissance, aucun auteur indien n’a jamais prétendu que 1’Eveil soit
capable d’éliminer le karman entamé, pour la bonne raison que, dans ce cas, cet
Eveil coinciderait avec le trépas méme de 1’adepte, mais sans doute s’agit-il ici
d’un simple lapsus car la karika 55 — invoquée dans cette méme p. 27 — parle (p.
219) d’un karman non pas “entame” mais simplement “accumulé” (“stored up™),
ce qui, cette fois, est conforme a une conception pan-indienne (interprétation
confirmée implicitement p. 235 et p. 275).

La problématique de la jivanmukti en entraine d’autres dans son sillage, a
commencer par celle de savoir en quel sens le délivré-vivant peut &tre dit “au-
dela du bien et du mal™. La question est abordée de front dans les strophes 6971
et leur commentaire (voir les n. 1109, p. 245; 1116, p. 246; 1139, p. 250). Elle-
méme se présente comme un aspect particulier du probleme du mal, vu sous
I’angle notamment de sa compatibilit¢ avec 1’omniscience et 1’omnipotence
divines. Plus précisément, elle débouche sur la notion de maya, laquelle a son
tour renvoie a la mystérieuse tirodhanasakti ou “puissance de celement” de
Shiva: il s’agit de comprendre 1’auto-voilement de Shiva comme une dimension
essentielle de cette absolue liberté qui ne fait qu’un avec sa nature méme. Tel est
le propos, notamment, de la strophe 15 et de son commentaire. Ici encore, les
notes afférentes a ce passage (n. 523 a 529 des p. 127-129) déploient un réseau
trés serré de renvois a la littérature du Trika et, au-dela d’elle, au corpus védique
et upanishadique, plongeant ainsi le lecteur au coeur d’une problématique aussi
déconcertante que centrale pour I’interprétation du Shivaisme spéculatif. Elle a
pour corollaire celle de la grace, laquelle présente divers degrés d’intensité qui
ne font peut-€tre que refléter I’inégale réceptivité des ames a une seule et méme
sollicitation divine (voir notamment la n. 420, p. 102 et la n. 858, p.193). Signa-
lons encore une derniére thématique qui, sans étre totalement inédite, représente
malgré tout 1’un des apports les plus originaux du Paramarthasara qui lui
consacre les strophes 83 et 90-95. Elle concerne la dimension existentielle, peut-
étre la plus intime, de la jivanmukti. L"expérience montre en effet que 1’agonie
du sage n’est pas nécessairement plus édifiante que celle du commun des mor-
tels: 1l peut perdre la mémoire, délirer, ne plus maitriser ses fonctions cor-
porelles, etc. Ne retombe-t-il pas alors dans 1°¢tat de servitude? Face a ce genre
de soupgon, Abhinavagupta et son Commentateur font valoir que la délivrance,
une fois opérée a travers un Eveil, représente un acquis défimtif que les
déréglements de I’organisme et les soubresauts concomitants du psychisme ne

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 193

sont plus susceptibles de remettre en question. Partant d’un article célébre de F.
Edgerton (*“The hour of death, Its importance for man’s future in Hindu and
Western religions,” ABORI, 3: 219-249), [.. Bansat-Boudon s attache a resituer
cette problématique dans son contexte historique. D’otl, a nouveau, le déploie-
ment d’un appareil critique extrémement riche et dense (voir notamment les n.
1243, p. 276 et 1328, p. 293). Sur le fond, on fait remarquer que la vraie justifi-
cation de la thése paradoxale soutenue a travers ces strophes est a chercher dans
la formule d’origine upanishadique: sakyt vibhato ‘vam arma: “Ce Soi est mani-
testé une fois pour toutes™, formule que la littérature shivaite reprend a ’envie
(voir n. 455, p. 110).

Signalons pour finir que cet impressionnant travail est couronné par la
présence de 17 “suppléments thématiques™ (p. 317-346), d’une Bibliographie et
d’un Index des passages cités ou mentionnés dans les notes. L. Bansat-Boudon
annonce, par ailleurs, (p. 19 et n. 661, p. 154) la parution ultérieure de mono-
graphies consacrées a des questions particulieres qu’elle n’avait pas la place de
discuter dans le cadre de la présente publication. Tous ces éléments font que
cette [ntroduction to Tantric Philosophy mérite pleinement son nom et con-
stituera un instrument de travail de premier ordre non seulement pour les
spéeialistes du Shivaisme mais aussi pour tous ceux qui s’intéressent a la pensée
religieuse et métaphysique de I’'Inde ancienne.

Michel Hulin

GOHLER, Lars: Reflexion und Ritual in der Purvamimamsa. Studie zur frithen
Geschichte der Philosophie in Indien. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2011
(Beitrige zur Indologie, Bd 44). VIII-145 pp., ISBN 978-3-447-06461-3.

Cet ouvrage est une bréve histoire des origines de la philosophie indienne du
rituel (Mimamsa) (M), €crite a I’aide des mots sanskrits qui constituent sa struc-
ture spéculative. Tous ces vocables sont suivis (brievement) dans leurs méta-
morphoses s€émantiques, a travers divers types d’écrits depuis le Rgveda. Nous
avons donc affaire a un répertoire de mots-clés traités de maniere évolutive
(p.13).

Au préalable, Gohler (G) retrace en quelques pages le passage d’une pensée
ritualiste a une réflexion philosophique. Dans le Veda et singuliérement les
Brahmana’s, le rite, tout en apparaissant de prime abord comme une magie, fait
aussi la part au désir personnel et a la foi de “celui qui sait ainsi” (p.17). La

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



194 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

connexion du sacrifice avec un résultat nécessaire mais différé anticipe celle
d’une cause en geénéral et d’un eftet a long terme (pp. 17-18). Les concordances
(Identitikationen, pp. 20, 49, 121) qui rapprochent €léments du sacrifice, parties
du monde ou de I’homme, types de metres, divinités ete., font réfléchir au tout et
a la partie, au méme et a 1’autre, au modele et a ses variantes.

Les Srautasitra’s (SS) ou “siitra’s solennels” sont des manuels pour la
célébration de rites a trois feux. Ceux des écoles d’Apastamba (livre 24),
Advalayana et Katyayana sont fréquemment cités par G car ils contiennent des
directives rituelles (sittra’s) ainsi que les métaregles (paribhasa’s) qui régulent
et généralisent I’emploi des premiéres, et préfigurent celles de Jaimini (pp. 24,
124).

A partir du chapitre 3 se place 1’enquéte lexicographique basée sur un
certain nombre des 2745 siitra’s de Jaimini, mais non sur la gigantesque glose
ot Sabara les explique un & un (2378 pages dans la tr. anglaise de G. Jha). Cette
derniere n’est exploitée qu’a I’occasion, sauf aux pages 95-100.

On I’aura compris, les sources de 1’étude de G sont des sitra’s (toujours
traduits). Ces courts textes mnémotechniques sont concis et alambiqués au point
de détier souvent la compréhension et la traduction.

Un seul exemple suffira. Il s agit de Mimamsasiitra 6 2 6 cité p. 93: api va
kamasamyoge sambandhat prayogaya-upadisyeta / pratyartham hi vidhisrutir
visanavat “Non. A cause d une connexion (sise) dans le contact avec un désir, 1l
(I’homo ritualis) devrait étre désigné pour exécuter (le rite). Car (il y a) mention
explicite d’une injonction par objet (de désir), comme pour la corne
(d’antilope).”

Quoiqu’éclairée déja par les parentheses, cette traduction reste brute,
comme celles procurées par Sandal, G. Jha, Clooney (dans son livre Thinking
Ritually, Vienne 1990, p. 103 [ou la seconde partie n’est pas traduite], et en p.
143 |ou le dernier mot est omis|) et enfin G (qui traduit le tout avee un ? final).
Toutes donnent I'impression qu’on a affaire a4 un rébus: phrase commengant par
non, ¢’est-a-dire postulant une assertion antérieure; sens du groupe “contact avec
un désir’”; sujet non explicite; ditfférence entre samyoga et sambandha (ce qu’en
dit Clooney, loc. cit., ne vaut pas ici); sens de “injonction pour chaque objet™ et
enfin la “corne d’antilope™ qui renvoie I’expert en rituel a un autre texte ou cet
instrument est nommeé deux fois, alors qu’une seule aurait dii suffire.

Bref, tout cela est virtuellement incompréhensible sans la connaissance du
contexte et sans 1’aide des commentateurs indiens. C’est parce que G exploite
I’une et I"autre qu’il releve le défi et parvient a dire des choses justes sur la M a

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 195

partir des dizaines d’aphorismes énigmatiques (de Jaimini et d’autres auteurs)
qui parsement son étude.

Méme s’il n’en fait pas état fréquemment, G a di lire le Bhasya de Sabara
ainsi que les commentaires de Kumarila (auxquels 1l renvoie [rarement] par des
références imprécises et done invéritiables, par ex. pp. 92 n. 20, 112 n. 62 ete.);
il cite aussi un prédécesseur de Sabara, le “Glossateur” (Vrttikara), co-auteur
avec lut d’un chapitre philosophique fondamental placé au début du Bhasya (pp.
30, 35-36, 45).

Les mots examinés couvrent les divers domaines ou la M a exercé sa saga-
cité. S’appuyant sur les textes védiques précités (Samhita’s, surtout le Rgveda,
Brahmana’s, Satra’s solennels, mais non les Sitra’s domestiques ni les Upani-
sad’s) et, secondairement, sur la littérature grammaticale (Yaska, et les trois
grammairiens Panini, Katyayana et Patafijali, ce dernier plus rarement) (pp. 31,
59, 67 etc.), GG étudie sémantiquement et historiquement:

A. les noms des “moyens de connaissance droite” (pramana’s) (pp. 34 sv.):
pratyaksa (“perception”, pp. 37 sv. avec commentaire de Ms 1 1 4), anu-
mana (“inférence”, pp. 41 sv.), upamana (“[identification par| comparai-
son”, pp. 47-49), abhava (“absence”, pp. 50 sv.), arthapatti (“présomp-
tion” pp. 53 sv.). L.>étude de sabda “mot, témoignage, autorité scripturaire”
est répartie entre C et D ci-apreés). Mention est faite de darsana (p. 41),

B. le vocabulaire métaphysique de la “substance™ et de ses “propriétés™
(dravva et guna, pp. 100-104); celui de la causalité: la “cause™ et 1” “effet”
(karana, hetu, karya, mais nimitta ne retient guére [’attention) (pp. 45-47),
la causalité réciproque entre I’homme, le rite et son fruit (pp. 28, 127); la
causalité de la “Révélation™ (sruti) par rapport a la “Tradition™ (smrti) (p.
43);

C. le vocabulaire commun a la M, a la grammaire et a la philosophie gram-
maticale (pp. 31-32): la “phrase” en général (vakya) (p. 61), mais vacana
(par ex. Ms 1 1 24, p. 64) passe inapergu; la “phrase injonctive™ (vidhi,
codana, pp. 80, 126), le “mot™ (sabda, pada) (pp. 60 sv.),

D. laterminologie qui concerne le rapport “mot-objet™ (Sabda-artha) (pp. 62—
73) ou la dualité “universel-singulier” (samanya-akrti) (pp. 73-75),

E. celle qui sert a I’exégese des textes (hiérarchie des critéres d’interprétation).
Ce qui nous vaut, pp. 95 sv., un abrégé du commentaire de Sabara a Afs 3 3
14. Ces criteres sont hiérarchisés et vont du plus sir, le “sens obvie ou
premier” (Sruti = sruti de 1. ci-apres) (p. 97), aux moins siirs: linga (“in-

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



196 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dice™) (p. 98), prakarana (“contexte™), sthana (“position™) et sama-
khya (“appellation™) (pp. 98-99);

F. le vocabulaire des actes du culte ou s’exprime le souci de les hiérarchiser
(pp. 90 sv.). rites principaux (prakrti “modele™) et secondaires (vikrti
“variante™) (pp. 28, 31, 104 sv., 125 sv.), “perpétuels” (nitya) et occa-
sionnels (naimittika) (pp. 29, 65); 1a notion de sesa “reste” qui est un quasi-
synonyme de “secondaire” (p. 101), principe de la priornité¢ de la regle
particuliere (apavada) sur la régle générale (pp. 25, 124); le transfert
(atidesa) d’éléments liturgiques d’un sacrifice a 1’autre et les changements
(#tha) qu’ils subissent a cette occasion (pp. 125-126);

(G. le vocabulaire de la marche de la pensée et de la discussion (pp. 116 sv.):
brahmodya (pp. 117-119), jijiiasa et vicikitsa (p. 120), le verbe MAN et ses
dérivés mimamsa et upa® (pp. 119-22), siddhanta-sthiti (pp. 120, 123);

H. les noms de types de texte rencontrés dans la littérature rituelle: brahmana,
mantra, arthavada (pp. 28, 113-16);

I.  le couple de corrélatifs sruti et smrti “révélation (sans auteur ni humain ni
divin)” et “tradition (humaine)” qui en découle (pp. 108 sv.), a quoi
s’ajoutent les mots amnaya et sastra (p. 111). A cette occasion des pro-
blemes sont soulevés qui n’ont cessé de tourmenter la M tout au long de
son développement: les différences dans les rites selon les écoles et les
sources et, simultanément, 1’effort pour les surmonter et uniformiser la
doctrine (pp. 22, 26-27, 90).

Ce trésor de mots aurait pu recevoir un supplément si G avait porté son attention
sur des termes qui interviennent dans ses citations et qui, méme non essentiels,
présentent un certain intérét. Citons en dehors de nimitta et vacana mentionnés
ci-dessus: asruti (pp. 45 n. 17 et 84 n. 33); akrtsnatva (p. 23 n. 24) et kartsnya
(p. 84); atannimittatva (p. 64 n. 8); prati\/i (pp- 75 n. 24, 80, 82, 84 n. 33, 100 n.
38). prayogitva (p. 80), utpatti (p. 107 n. 55, 125); prakrta (pp. 10506, 109)
etc.

e vocabulaire énuméré ci-dessus témoigne a lui seul de ce que la M est au
carrefour de plusieurs courants de pensée distincts (exégese, grammaire, liturgie,
épistémologie et métaphysique), ce qui fait d’elle un systéme sui generis (cf. les
opinions des indianistes des 19° et 20° siecles sur lui, pp. 6-9). Elle a done
préparé le terrain a I’ensemble des darsana’s postérieurs ou ses modes de pensée
se retrouvent partout (y compris en droit, p. 89). D’un autre c6té, elle a recueilli
I’énorme héritage du ritualisme védique. Jaimini (et ses successeurs dont il n’est
guere question chez () a tenté d’y apporter ordre, cohérence et unité (p. 86). Il

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 197

en a ¢lagué les vestiges d’une mythologie sacrificielle qui faisait le charme des
Brahmana’s et regroupé les bénéfices trop matériels du rite (richesse, gloire,
troupeaux etc.) sous quelques chefs: le “ciel”, le “bonheur™ (svarga, priti pp. 28,
61) et le mystérieux apitrva ou “(fruit) inédit” (p. 29). Ce faisant, Jaimini a fait
évoluer le répertoire des termes qu’il trouvait dans I’ceuvre de ses prédécesseurs,
les auteurs des Srautasiitra’s etc., en les utilisant, non plus seulement pour la
technique liturgique, mais encore pour 'universalité conceptuelle, qu’elle flt
philosophique ou grammaticale. Il a enfin pourvu d’une dialectique les inter-
locuteurs qui débattaient de points obscurs du rituel (pp. 116 sv.)

Telle est la conviction que G veut faire partager a ses lecteurs a la fin de
son livre (pp. 127-135).

Sur le plan strictement philologique, on regrettera les fautes, par ex. dans
les citations sanskrites ou les signes diacritiques, notamment, laissent a désirer.
Ainsi JB 1 202 cité p. 119 compte 4 fautes d orthographe dans un passage de
deux lignes et un mot. P. 106 n. 51, ApastambaSS 24 3 49, prakrtvav est a
corriger en prakrtau comme le confirme, a la p. 126 n. 81, le méme énoncé venu
cette fois de HirakesiSS 3 8 36. Certaines coquilles orthographiques apparaissent
d’emblée. P. 76 n. 25, chacun corrige d oftice agachchhanti en agacchanti. Mais
d’autres sont plus subtiles. P. 49 dans Ms 8 1 40, ce n’est pas dravya qu’il faut
lire, mais drava.

La coupure des mots mais aussi leur non-coupure jettent la confusion. Ainsi
p- 45 n. 17, Ms 4 3 18 commence par phalamatreyo et dans le corps du texte, G
parle de I’expert Matreya au lieu de Atreya. P. 85 n. 35, Ms 2 1 14 le mot
devatanam séparé apparait comme un génitif, alors qu’il fait partie d’un
composé de 4 termes: devatd +nama + codanat arthasya. P. 81 Nirukta 7 7,
nous lisons api+ vapurusa+ vidhanam |...] alors que api+ va + purusavidhanam
faciliterait 1a compréhension de cet énoncé cryptique. P. 125 AsvalayanaSS 9 1
3, pourquoi séparer dvadasa de sata puisqu’on traduit 1’ensemble par <1127

P. VII, la liste des abbréviations est maigrichonne et lacunaire (oubli du
signe TMRB, p. 18; VSS, p. 21). P. 25 n. 32, EDV, HTML et CSS (Cascading
Style Sheets) sont des abbréviations informatiques.

L’ index ne compte grosso modo que deux pages. L absence d’une liste des
dizaines de Mimamsa-sitra’s cités et €tudiés dans I"ouvrage se fait cruellement
sentir. A cet égard, le livre de Clooney, cité ci-avant et qui traite souvent les
mémes textes que G, était un modéle. L°1déal aurait ét¢ un index de tous les
passages, quelle que tat leur origine.

En un mot, ce livre court, mais didactique, dresse un panorama cohérent et
original des facettes multiples de la M. Des intertitres nombreux structurent les

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



198 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

chapitres ou, avec une clarté toute cartésienne, les notions sont cernées dans leur
histoire et dans leur contenu. Malgré des coquilles orthographiques irritantes, il
reste une introduction intéressante au plus singulier des darsana’s indiens.

J. M. Verpoorten

GOOSSAERT, Vincent: The Taoists of Peking, 1800—1949: A Social History of
Urban Clerics. Cambridge, Mass.: Harvard University Asia Center, 2007. 395
pp., ISBN 978-0-674-02505-9.

For decades, studies of late-imperial Chinese Taoist monastic and lay commu-
nities have not received much attention, neither from domestic scholars, nor
from their Western counterparts. With his article “Dimensions of Tang Taoism:
The State of the Field at the End of the Millenmium™, Dr. Russell Kirkland has
helped to bring some clarity as to the reasons behind this phenomenon. He
argues that two factors most likely contributed to this situation: “partly because
of Confucian and modern antipathy toward monasticism, and partly because of
the paucity of pertinent sources™.! Though this is particularly true for studies of
Tang monastic communities, the author argues that the shortage ot sources i1s not
the primary cause for this neglect. Instead, a false dichotomy between “classical
Taoism™ and “religious™ Taoism has long clouded the perspective of modern
scholars and sinologists. This biased view towards Taoism grew, in part, out of
the impact of the early Jesuit missionaries as well as the Protestant missionaries
of the 19" century. Further, the roots of this misunderstanding lie deep in the
perception of the Chinese themselves (especially those Confucian scholars who
studied in Europe and America during the late 19" and the early 20™ centuries).2
Through the influence of those Christian missionaries and secular scholars,
Western and Chinese people began to attribute validity only to the Confucian
educational system in imperial China. Meanwhile, Taoists were increasingly
characterized as a superstitious and uneducated mass who worshiped idols,
practiced spirit writing and engaged in fortune telling. This bias eventually grew
into the sweeping assertion that this group of people had not produced any
benefit for the welfare of the common people, whether in Chinese political,
economic or cultural life.

1 KIRKLAND, 19971998 91.

2 For more information about this discussion, please refer to CLARKE, 2000,

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 199

It was not until the end of the 20" century that this prejudice began to
change. Ever since then, a growing number of scholars have begun to give more
careful attention to the study of the Daozang, Taoist history, and other Taoist
literature. Further, these scholars have also been actively pursuing critical field
research that has helped to draw a more comprehensive picture of Taoism as a
whole as well as of the real daily lives of Taoists. Vincent Goossaert’s 2007
work, The Taoists of Peking, 1800—1949: A Social History of Urban Clerics,
emerged as a pioneering work for the study of the late imperial Chinese Taoist
communities. In terms of sources, the long-running restricted view of the Taoist
monastic communities could be traced to a habitual Western dependence on the
work of three particular Japanese scholars.? In contrast, Dr. Goossaert used a
large number of first-hand materials (historical archives and stone inscriptions)
to exhibit a fascinating perspective on this “special group of people’s lives”
during a period of dramatic changes in the capital city of late imperial China.

Dr. Goossaert is one of the most recognized sinologists in Western acade-
mia. His research interest lies in the social history of Chinese religions,
especially the Taoist history of late imperial and modern China. He received his
Ph.D from the Fcole Pratique des Hautes Ftudes and, from there, went on to
teach at the the University of Paris. He currently serves as the Deputy Director
of the Groupe Sociétés, Religions, Laicités (Societies-Religions-Secularism In-
stitute, a research unit of the EPHE-CNRS) and is currently overseeing an inter-
national research project called “Temples, Urban Society, and Taoists™.* Dr.
Goossaert has written several books and published a large number of academic
papers in French, English and Chinese.?

In the introduction to his book, Dr. Goossaert asserts that the primary focus
of his research is on the “ordinary™ clerics of the Taoist communities and that he
approaches the subject matter from a social-historical perspective. His stated
objective is that, “by looking at the lives and activities of Peking Taoists like
Wang, I want to explore how Taoists lived, thriving or surviving in the tumul-
tuous times of pre-Communist China™ (p. 3). According to the author, there were

3 Koyanagi Shikita /Ml 5] N (1870-1940) edited and published Baiyun guan zhi A ZE
£ (1934); Yoshioka Yoshitoyo = [HZE 2 (1916-1979), though he did not write a book
about Taocism, wrote the influential Taoist Monastic Life, and Igarashi Kenryn 711 B RE,
who had spent some time in Taiging gong KiEE in Shenyang %%, published a book
about its history and Taoist daily life.

4 <http://www . gsrl.cnrs.fr/taoist-and-temple/spip php%3Farticle27&lang=en html> (last visi-
ted January 24 2012).

5 For another important book of his, see GoossAERT, 2000,

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



200 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

two principal 1deas that gave shape to this area of focus: firstly, he suggests that
Taoism is an important part of Chinese history and claims that, without giving
attention to the role and contributions of Taoist clerics, 1t 1s difficult to obtain an
accurate account of historical Taoism and, by extension, China itself. Secondly,
he aims at rectifying the long-running biases against Taoist clerics among not
only scholarly circles (Western and Chinese), but also within the “popular con-
ception”. Goossaert strives to accomplish these goals by adopting a new scienti-
fic research method — a social-historical approach to religion as a profession in
China. The author carefully delineates a well-rounded picture of the lives and
activities of Taoist clerics of Peking from the late imperial period to the
tounding of the People’s Republic of China. Through this portrayal, the reader
can see that these clerics were neither socially despised nor uneducated, but they
were active participants in the religious economy of the city.

(Goossaert divides his work into three parts. The first chapter of part one
sketches three contexts, institutional, social and political, in which Peking
Taoists lived. This descriptive introduction 1s very important because it gives the
reader detailed information about how the clerics from the two major Taoist
orders or lineages, Zhengyi I and Quanzhen 4 ¥, were trained and or-
dained, how the clerics interacted with the lay communities and how the Chinese
state used the administrative organs (such as the Daolu si JE#%7) and the
Zhangyi si #{# 7)) to control the clerics and their activities.

The general thrust of the book’s first part also helps prepare the reader to
understand the comprehensive sociological profile of the Peking Taoists, which
1s the focus of the second major part of the work. This section occupies the main
body of the book and contains four chapters. Dr. Goossaert claims that “the
Taoist clergy active in late imperial and Republican Peking can be divided into
tive categories: the Baiyun guan monks, the court Taoists, the eunuch-monks,
the temple clerics and the mendicants and outside visitors™ (p. 83). This division
1s appropriate for that particular time. Chapters two to five deal mainly with
these five groups of clerics. Chapter two, focusing on the Taoist temple clergy,
explores these clerics’ social background, lineages and gender. Goossaert also
explains here how these clerics were trained and ordained while touching upon
other activities and the incomes of temple clerics. Lastly, the author analyzes the
role of the temple manager and the practices pertaining to succession within this
position. Chapter three centers on one of the most important monasteries for
Quanzhen monks, Baiyun guan (the White Cloud Abbey), its history, layout, the
abbots and other dignitaries, daily life in the monastery, liturgical programs and
other aspects of its operation. Chapter four provides vital information about the

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 201

personnel of the Baiyun guan: its leadership as well as the interactions between
the abbots of the Baiyun guan (e.g. Gao Rentong &j{_0R) and the late Qing
imperial court. Goossaert also gives a full description of the dramatic death of
An Shilin “ZtH3£ (the Baiyun guan’s last abbot before 1949), an event about
which contemporary Taoist monks are reluctant to speak. The author, in chapter
tive, deals with a very interesting phenomenon in Chinese Taoist history — the
unique roles of the court chaplains and eunuch-monks. Though Dr. Goossaert
does provide some hypotheses as to why these eunuchs chose to become Taoist
monks or priests when they retired from the imperial court (additionally, the
possible relationship between Huoshan pai ZE 117K and Quanzhen pai = EJK),
this fascinating phenomenon still warrants further exploration.

The book’s third and final part, containing two chapters, focuses on the
social roles of Peking Taoists. The liturgical functions of the Taoist clergy are
the main subject matter of chapter six. Here, Dr. Goossaert explores several
facets of Taoist services provided by clerics, such as non-ritual services, liturgi-
cal services, death rituals and communal rituals. In the following chapter, the
author probes the transmission of Taoist teachings and self-cultivation tech-
niques which were believed to lead to salvation and transcendence. This chapter
also offers accounts of those Taoist clerics who did not stay in the monasteries,
such as Liu Mingrui 2/BH%% (a Neidan PJF} master), and a new type of
master, Zhao Bichen #H##E (1860-1942). The author, at this point, gives con-
certed attention to a number of Taoist redemptive societies such as Wanguo
daode hui B EIETE & Yiguan dao —H B, Xiantian dao Yt 1E and Zaili
jiao THEFL. Dr. Goossaert could greatly supplement this work by providing
more detailed information about the complicated relations between these groups
and Taoist communities.

Finally, in his Conclusion, Dr. Goossaert disputes the view that modern
Taoism’s history is a case of religious decline. This is important not only be-
cause he challenges some Daoist specialists understanding of late 1mperial
Taoism but also provides people a new perspective on the realities of Daoism in
modern China.

In general, this book is extremely important for the study of late imperial
Taoism. It breaks new ground in the field of Chinese religion by providing a new
perspective with which to more accurately examine the Taoists, their lives, their
religious vocation and their roles in the Taoist and social contexts. The focus of
this book is not Taoist thought; it is about the social history of Taoist clerics in
Peking. By looking more closely at this group through Dr. Goossaert’s social-
historical lens, both Taoists and lay practitioners now can have a better

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



202 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

understanding of their identities and their roles. For scholars, this account
atfords a perspective unlike that of other books in that Dr. Goossaert incor-
porates a large amount of primary source material (archival records, Peking
inscriptions, etc). It was his rich field research experience in China 1in com-
bination with his regular interactions with the insiders of the Taoist communities
that enabled Goossaert to make this unique, definitive imprint on this area of
study.

References

CLARKE, J. I.

2000 The Tao of the West: Western Transformations of Taoist Thought.
London: Routledge.

(GOOSSAERT, Vincent

2000 Dans les temples de la Chine: Histoire des cultes, vie des com-
munautés. Paris: Albin Michel.
KIRKLAND, Russell

1997-98 “Dimensions of Tang Taoism: The State of the Field at the ind of the
Millennium.” 7" ’ang Studies 15-16: 79-123.

Liu Xuewen

GUHE, Eberhard: Einfiihrung in das klassische Sanskrit. Wiesbaden: Harrasso-
witz Verlag, 2008. 2008. XXI + 287 pp., ISBN 978-3-4470-5807-0.

The handbook of Sanskrit grammar by Eberhard Guhe (2008) seems to be a
continuation of the fine tradition of nearly every generation of German
indologists having an improved version of A. Stenzler’s famous Ilementarbuch
der Sanskritsprache grammar, published for the first time in 1869 and reaching
its 18" edition in 1995. Stenzler’s grammar was a concise descriptive grammar
that was read not only by generations of German indologists but also translated
to several other European languages. In his introduction, E. Guhe also mentions
another of his main sources, namely, G. Bihler’s Leitfaden fiir den
Elementarcursus des Sanskrit of 1981 (first edition 1883), which was the first
popular work in the European tradition of Sanskrit grammars in the form of
handbooks with step-by-step learning rather than descriptive grammars.

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 203

Guhe gives us a modernised version of these two grammars. His idea is to
provide an elementary course for students of Sanskrit grammar in the form of 37
lessons covering grammar topics descriptively and in a step-by-step way. To
these lessons he adds three appendices: Appendix I, which includes the rules of
sandhi in a concise form; Appendix I, which contains an alphabetical index of
grammatical topics (helptul for navigating the book as it refers to particular
lessons but suffering from some important omissions such as locativus absolutus
indicator), and Appendix III, which offers a small alphabetical context diction-
nary, enriched by information about the exact lessons in which the words appear.

The construction of the whole book 1s very well thought out (for instance,
as regards the important issue of the sequence in which grammatical topics are
introduced), which is an obvious advantage of this book. As far as this sequence
1s concerned, the book differs substantially from many of the existing Sanskrit
grammars (over 100 in the European tradition to date). The schemes of declina-
tion (e.g. p. 44) and conjugation (e.g. p. 36 ) are well designed but have two
drawbacks: (1) several of the paradigms are spread across two pages (e.g. pp.
13-14), whereas a one-page format would have made them easier to memorise;
and (2) the form of presenting the paradigms is not consistent (sometimes given
only in devanagart form, sometimes in devanagar? and a transliteration, and
sometimes in devandagar? with a transliteration and a German translation — see,
for instance, pp. 57-58). Clearly, this is not another Stenzler or Bithler — it is a
genuine grammar inspired by the old ones (vide a new and original graphical
presentation of the problem of constructing forms of second class roots — pp.
168-171).

One of the book’s minor shortcomings is that in several cases the grammar
forms included in the exercises precede the theoretical explanation (e.g. p. 119,
sentence 2, versus the theory given on p. 129); another is adherence to the tradi-
tion of poor balance between typical and non-typical forms as used in the exer-
cises (it 1s highly questionable whether this “tradition” should be continued). On
the other hand, one of the merits of the book 1s that the author breaks with
another “tradition” — that of including exercises in translation from German or
other European languages into Sanskrit in the introductory lessons (often it
seems too early to ask students of the introductory lessons to formulate proper
sentences in a language as new to them as Sanskrit). Whether the book should or
should not have included a key to the exercises (it does not) remains an open
question.

An additional advantage of the book is that in the introduction the author
lists the mistakes he found in Stenzler’s original grammar. By contrast, Guhe’s

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



204 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

book seems to have no spelling mistakes — such a rarity, even nowadays. What
is surprising is that Guhe does not mention in his bibliography several of the
latest Sanskrit grammars (e.g. by R. Goldman and S. Sutherland, A. Aklujkar or
M. Deshpande), which are very inspiring modern attempts to deal with Sanskrit
grammar.

Nevertheless, as a final remark, one can say that E. Guhe’s book is certainly
another attempt to deal with Sanskrit grammar in a clear and modern way. It
does enrich the European tradition of Sanskrit grammars.

Iwona Milewska

MAUERMANN, Johanna: Handyromane. Ein Lesephinomen aus Japan. Berlin:
EBVerlag, 2010. 294 S., ISBN 978-3-8689-3041-2.

Die Idee, den Handyroman (kétai shosetsu, neuerdings auch kéitai novel — ein
Begrift der Medienwissenschattlerin Masuda Miura, 2010) tiber ein reines Zeit-
geistphinomen einer technologie-affinen Generation hinaus als “Spiegelbild
einer Zeit der Selbstverantwortung” (jikosekinin-jidai <itto> o utsuru kétai sho-
setsu) zu betrachten, ist nicht ganz neu. Sie stammt vom Soziologen Nakanishi
Shintard, der sich schwerpunktmissig mit Jugendforschung befasst, und sich
2007 zum boomenden Handyroman dusserte.

Es ist der urspriinglich als Magisterarbeit konzipierten Monographie der
Frankfurter Japanologin Johanna Mauermann zu verdanken, dass ein differen-
ziertes Bild dieses jungen Genres im Zeitalter von Web 2.0 einer breiteren
deutschsprachigen Leserschaft zugéinglich wird. Die wissenschattliche Autberei-
tung des auch ausserhalb Japans seit einigen Jahren durch Medien und Feulleton
geisternden “Lesephdnomens™ ist in vollem (Gange, wie eine Reihe weiterer
Publikationen beweist, die sich ebenfalls mit dem Handyroman betfasst.

“Gibt es thn tiberhaupt — den Handyroman?” (S. 27) fragt Mauermann provoka-
tiv. Nein, um den abschliessenden Befund gleich vorwegzunehmen (S. 199).
Ihre Fragestellung sucht nach dem Stellenwert des Genres und der Position der
Handyromane sowie ihrer Autoren im japanischen Buchmarkt. Weiter werden
anhand von konkreten Textbeispielen die narrativen Strukturen und Motive des
Handyromans untersucht.

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 205

Die Studie wurde fur die Publikation mit aktuellen Daten sowie hilfreichen
Tabellen und Fakten zum japanischen Handyroman-Markt versehen. Ausserdem
dienen ein hervorragendes Glossar und ein Namens- und Begriffsregister der
Ubersicht.

Auf den einfiihrenden Teil folgt eine Analyse des japanischen Diskurses
um den Handyroman. Dieser Abschnitt ist angereichert mit Hintergrundinfor-
mationen tiber die Entwicklungen des mobilen Internets in Japan. Anhand einer
“dichten Beschreibung™ soll der japanische Diskurs um den Handyroman er-
schlossen werden. Der aut Geertz zurtickgehende Ansatz der “thick description™
wird jedoch nicht weiter erlautert. Eine Strukturalanyse soll bei der Einschit-
zung des Handyromans dienen. Auf die methodischen Grundlagen wird jedoch
nicht weiter verwiesen; auch bleibt unklar, welche erzihltheoretischen Ansitze
im Konkreten fuir die Textanalyse beigezogen wurden. In den Textanalysen wire
eine starkere Ausditferenzierung der verwendeten Terminologie wiinschenswert
gewesen und hdtte sich mit Bestimmtheit positiv auf die Prazision des Aussagen
ausgewirkt. Eine Erschliessung von erzidhltheoretischen Ansétzen fiir japanisch-
sprachige Texte durch die deutschsprachige Japanologie bleibt weiterhin als
Desiderat bestehen.

Im Hauptteil der Arbeit steht die Strukturanalyse von Handyroman-Texten,
von denen einzelne Aspekte im Vergleich herausgearbeitet werden sollen. Vier
repriasentative  Handyromane werden “hinsichtlich Sprache, Stil, typischen
Themen, medienspezifischen Besonderheiten™ (S. 27f) untersucht: Deep Love
(2002) von Yoshi, Love Link (2006) von Naitoh Mica, Koizora (2006) von Mika
sowie Clearness (2007) von Towa. Bei allen vier handelt es sich um recht
massentaugliche Liebesromane, die vorwiegend auf ein Zielpublikum von
jungen Frauen zwischen zehn und zwanzig ausgerichtet sind. Schade 1st, dass
Mauermann keine tiber den Liebesroman hinaus gehende Typologie des Handy-
romans wagt, anhand derer der Begriff unter Einbezug weiterer thematischer
Auspragungen wie z.B. Horror, Mystery und Fantasy ausdifferenziert werden
kénnte. Mauermann begriindet dieses Vorgehen mit den Verkaufszahlen der von
thr besprochenen Handyromane, die sie aufgrund ihrer Popularitit als repra-
sentative Auswahl prasentiert (S. 85). Die Autorin kommt jedoch zum Befund,
dass sich auf Basis der auf vier Beispiele begrenzten Textauswahl noch keine
verallgemeinernde Aussage machen lésst (S. 178).

Bei threr Definition stitzt sich Mauermann auf einen Artikel von Tanaka
Y in der Zeitschritt Da Vinei aus dem Jahr 2007. Sie definiert Handyromane als
Erzahlungen,

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



206 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

die urspriinglich fiir die Lektiire am Handy konzipiert wurden und erst in einem zweiten
Schritt in Druckfassungen veréffentlicht wurden. [lie Romane werden via Internet zumeist
iiber kostenlose Handyportale und Mundpropaganda verbreitet und auf dem Handy gelesen.
e Geschichten drehen sich héufig um das Thema Liebe. Autoren und Leser sind
iitberwiegend weibliche Teenager bis Mitte zwanzig. (8. 17)

Bedient wird ein bis anhin kaum erschlossenes Lesersegment, ndmlich eine
junge Generation von “Schriftentfremdeten™ (moji-banare), zu deren Beschatti-
gungen das Lesen von Romanen nicht gehérte. Durch die mediale Verfiigbarkeit
von literarischen Texten wird eine neue Zielgruppe herangezogen, welche dann
von der darbenden Verlagswelt lukrativ bedient werden kann.

Spannend ist der letzte Teil der Arbeit mit dem Titel “Handyromane als
Indikator fiir ein sich wandelndes Literaturverstindnis™. Durch Einbezug des
Boomphinomens der Vor-Bubble-Ara Yoshimoto Banana sowie den Handy-
roman der mittlerweile 89-jahrigen Nonne und Schriftstellerin Setouchi Jakuchd
erweitert Mauermann das Spektrum der Diskussion und verortet die aktuelle
Debatte um den Handyroman in der Literaturgeschichte des spiten 20. und
angehenden 21. Jahrhunderts.

Mauermann liefert in ihrer Studie einen informierten Uberblick tiber ein litera-
risches Phdnomen 1n einer Zeit des rasanten technologischen Wandels. Gerade
wegen dieser Geridte-Bezogenheit der Begriffs wire eine technisch tiefer gehen-
de Erlauterung von Interesse gewesen. Mauermanns Bericht beschrankt sich hier
jedoch aut die Interaktion von Lesern und Autoren aut online-Plattformen sowie
deren Strukturierung. Auf neuere Errungenschaften des Technologie-Marktes
wie die boomenden Tablet-PCs wird nicht eingegangen, obwohl doch gerade
diese den aktuellsten Stand der Verschmelzung von mobilem Internet und opti-
mierten Textverarbeitungsmoglichkeiten darstellen. Vermutlich liegt der Grund
darin, dass die diversen e-Books und Tablets gegenwirtig hauptsichlich zur
Zweitverwertung von literarischen Texten eingesetzt werden, d.h. in Buchform
erschienene Texte werden medial aufbereitet und als e-Books zum Download
angeboten. Der Mediencoup von Murakami Ry, der seinen Roman Utau kujira
im Jahr 2010 erstmals als 1-Pad-Novel lancierte, wire zumindest eine Erwih-
nung wert gewesen — obwohl hier diese Fixierung auf einen einzelnen Techno-
logie-Anbieter eine zumindest fragwiirdige Liaison ist.

Handelt es sich beim Phdnomen Handyroman um Kommunikationskultur
oder Literatur? In threr Arbeit wird Mauermann nicht schliissig und lasst diesen
Punkt nach Durchsicht der kontroversen Fachliteratur offen: “Sind Handy-
romane eine Form der Kommunikation [...] oder eine neue Form der Literatur

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 207

[...]7” Die Frage sei erlaubt: Handelt es sich ber literarischen Texten nicht
grundsétzlich um eine Form der Kommunikation? Dieser These kidme die
Sichtweise von Nanasawa Kiyoshi, der beim Kulturforschungsinstitut von NHK
tatig 1st, entgegen. Nanasawa bezeichnet das Handy als “Ausdrucksmedium™
(hyogen media) (S. 51).

Mauermanns Befund, dass es sich bei den Handyromanen um eine Art
populdrer Ratgeber- und Aufklarungsliteratur fir junge Frauen handle (S. 193),
ist interessant und bietet Ankniipfungspunkte fir weitere genderspezifische
Forschungsfragen. Dieses jiingere Phidnomen der japanischen Gegenwarts-
literatur befindet sich in emnem Spannungsfeld, in dem divergierende Interessen
aufeinanderprallen. Zum einen der Anspruch auf Authentizitit, den die zumeist
jungeren Autoren und Autorinnen der Generation Handy erfiillen mit ithrem
Anspruch, eigene Gedanken und Geflhle aufrichtig auszudriicken (riaru). Zum
anderen die ausgekliigelten Marketingmethoden des neuen e-Business, wobel e
hier sowohl fir elektronisch als auch fur emotional steht. Der subkulturelle
Touch des kreativen Dilettantismus, der den Independent-Charme der unab-
hingigen Autoren (indizu sakka) der Handyliteratur ausmachte, ist langst nur
noch Bestandteil der vermarktungstechnischen Imageptlege; im Hintergrund
kontrollieren professionelle Managements, die dem etablierten Literaturmarkt
angehoren, die Absatzzahlen.

Mauermann préasentiert mit ithrer Untersuchung spannende Einsichten in den
Handyroman als Spiegel des gegenwirtigen japanischen Literaturmarktes und
vermittelt dem Leser Einblicke in einige der populérsten Titel eines Genres,
dessen weitere Entwicklung zu beobachten sich lohnen wird.

Daniela Tan

MICHAELS, Axel (Hg.): Grammars and Morphologies of Ritual Practices in
Asia. “Section I: Grammar and Morphology of Ritual”, Hg. Axel Michaels und
Anand Mishra; “Section II: Ritual Discourse, Ritual Performance in China and
Japan”, Hg. Lucia Dolce, Gil Raz und Katja Triplett. Wiesbaden: Harrassowitz
Verlag, 2010. IX, 591 pages, ISBN 978-3-447-06201-5.

Der vorliegende Titel ist der erste von fiinf Tagungsbénden, in denen Beitrige
zur Konferenz “Ritual Dynamics and the Science of Ritual” veroffentlicht
werden, welche im Rahmen des 2002 gegriindeten und von der DFG geforderten

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



208 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

kulturwissenschaftlichen Sonderforschungsbereiches Ritualdynamik (SFB 619)
vom 29.9. bis zum 2.10.2008 in Heidelberg stattfand. In den einzelnen Beitrigen
wird das Augenmerk insbesondere auf die Dynamik von Austausch und Ent-
wicklung von Ritualen in ihren jeweiligen sozialen und kulturellen Kontexten
gerichtet, wobei vier Problembereiche unterschieden werden (S. V-VI):

1. Ruatualkritik ist historischer Bestandteil der traditionellen Wissensbildung
und keinesfalls nur eine Errungenschatt der Moderne.

2. Rituale werden tber kulturelle und historische Grenzen hinweg aus beste-
henden aber auch neuen Elementen (re)konfiguriert und so bis in die Ge-
genwart neuen Funktionen zugefiihrt und entsprechend aktualisiert.

3. Die Funktion von Ritualen erschopft sich nicht in der kollektiven Ein-
schrinkung oder gar im normativen Ausschluss alternativer Formen der
symbolischen Behandlung von Wirklichkeit; vielmehr erweist sich gerade
ihre syntagmatische Variabilitit als produktiv, etwa wenn sie neue Interak-
tionsformen generiert.

4. Die transkulturelle und transnationale Rezeption von Ritualen leistet nicht
erst seit der globalen Verbreitung moderner Kommunikationsmedien ihrer
Herauslésung aus den hergebrachten Traditionsbeziigen Vorschub.

Wegen seiner thematischen Schwerpunkte behandelt der hier besprochene Band
nicht alle vier genannten Problembereiche in gleicher Gewichtung; er fokussiert
auf die funktionale Dynamik und Sinnbildung von Ritualen im kulturhistori-
schen Kontext und lotet Méglichkeiten ihrer wissenschaftlichen Darstellung aus.

Der von Axel Michaels und Anand Mishra herausgegebene erste Teil,
“Grammar and Morphology of Ritual™, thematisiert Rituale des indischen
Kulturraums vor allem mit Blick auf ihre strukturelle und formale Dynamik,
wobei einerseits thre sprachdhnliche Morphologie und andererseits die sprach-
lichen Aspekte der Praxis im Vordergrund stehen. Die wohl entschiedenste
Annahme einer Sprachidhnlichkeit von Ritualen stellt der Beitrag von Anand
Mishra zur Diskussion: Wenn Rituale als eine spezifische Untermenge aller
méglichen Handlungen betrachtet werden, analog einer beliebigen Sprache als
definite Untermenge aller moglichen Ausserungen (wobei die Grammatik das
konstitutive Regelwerk darstellt), konnen sie auch mit Bezug auf ein fir sie
konstitutives Regelwerk beschrieben werden. Mishra untersucht, inwiefern
Paninis Sanskritgrammatik als tragfihiges Modell fiir die systematische Dar-
stellung von Ritualen dienen konnte, insofern ihre weitgehende inhaltliche
Entleerung einem solchen Zugang im Vergleich zu anderen Grammatiken ent-

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 209

gegenzukommen scheint. Allerdings setzt auch sie eine semantisch bestimmte
und daher intelligible Vorauswahl funktionaler Komponenten voraus, welche die
Grammatik alleine nicht leisten kann.

Auf den Bereich der Rituale tibertragen wiirde dies bedeuten, dass zunichst
thre grundlegenden Komponenten (z.B. bestimmte Fingergesten u.d.) als Fle-
mente einer definiten Menge einzelner Handlungen identifiziert werden miissten,
bevor sie auf der operativen Ebene in einem Regelwerk miteinander in Bezie-
hung gebracht und im jeweiligen Zusammenhang einer systematischen Beschrei-
bung des betretfenden Rituals zugetiihrt werden kénnten. Die Chance eines
solchen zirkularen Zugangs bestiinde darin, einigte man sich einmal auf definite
Mengen konstitutiver Elemente, Rituale morphologisch und regelbasiert be-
schreiben zu konnen, und die Kombinationen ihrer Elemente etwa durch com-
putergestitzte Verfahren einer systematischen Vergleichbarkeit zu unterstellen,
die im Ergebnis die Grundlage einer deskriptiven Ritualgrammatik darstellen
konnte (S. 85-97). Inwiefern ein solches Unternehmen letztlich die Annahme
transkulturell mehr oder weniger konstanter “anthropologischer” Elemente im-
pliziert, hingt von den Méglichkeiten ab, tiber die rein strukturellen bzw. mor-
phologischen Aspekte hinaus auch Prozesse der Sinnbildung in einem gegebe-
nen kulturellen Kontext zu berticksichtigen. Denn: Je einfacher und allgemeiner
die Elemente, desto austauschbarer sind sie. Wiirden also spezifische Regeln und
technische Aspekte im Rahmen einer Ritualmorphologie dargestellt, bliebe der
semantische Bezug doch weitgehend unbestimmt. So warnt Axel Michaels in
seinem einleitenden Beitrag, “The Grammar of Rituals”, praemptiv vor einem
allzu engen Verstindnis des Grammatikmodells (S. 23f). ohne dabeir die Annah-
me der Sprachidhnlichkeit von Ritualen aufzugeben, wie seine Problematisierung
der Unterscheidungen von Morphologie, Syntax, Pragmatik und Semantik zeigt
(S. 7-28).

Demgegeniiber eroffnet der Beitrag von Jan E.M. Houben, “Formal
Structure and Self-referential Loops in Vedic Rituals™, eine auch fiir die theore-
tische Diskussion ausgesprochen konstruktive Alternative: Am Beispiel des Nih-
nava-Rituals problematisiert Houben Sinnbildung als Problem von Selbstrefe-
renzialitdt. Gegeniiber dem Bereich zugeschriebener Bedeutung (bspw. durch
Bezeichnungen, Sprechakte, die Teil des Rituals sind, Kommentare u. dgl.),
welcher einzelne rituelle Handlungen unterstellt sind, richtet Houben sein
Augenmerk auf jene Funktionen, welche die rituellen Handlungen syntagmatisch
organisieren. Dabei ist anzuerkennen, dass (1.) bei der Unterscheidung einzelner
Handlungen bereits eine Sinndimension vorausgesetzt ist, (2.) einzelne rituelle
Handlungen auf andere verweisen bzw. diese voraussetzen, (3.) Ebenen der

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



210 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Organisation ritueller Handlungen unterschieden werden, etwa von der einzelnen
Geste bis zum Verlauf des ganzen Rituals, und (4.) seine Zweckbestimmtheit in
einem gegebenen rituellen Kontext steht (S. 42). Houben problematisiert dann
am Beispiel des Nihnava-Rituals intra-rituelle Referenzialitit als Bereich prozes-
sualer Sinnbildung in einem formalen System, das zwischen einer kanonischen
und einer performativ-pragmatischen Ebene oszilliert und dadurch auch lebens-
weltliche Bedeutung generiert. Im Ergebnis distanziert sich Houben von der An-
nahme einer sprachidhnlichen Morphologie und schlégt stattdessen vor, Rituale
als formale Systeme zu behandeln (S. 29-63). Folgt man seiner (nach Auttas-
sung des Rezensenten wegweisenden) Argumentation, waren die Probleme eher
mit denen der Musikwissenschaft als etwa der Linguistik vergleichbar; dies
heisst jedoch nicht, das Paradigma der Sprachidhnlichkeit kénne gewinnbringend
durch eines der Musikdhnlichkeit ersetzt werden — da Musik in der Regel ein ho-
heres Mass funktionaler Bestimmtheit und formaler Komplexitiat des Materials
auszeichnen durfte, und deswegen einer systematischen Analyse eher entgegen-
kommt.

Der Beitrag von Martin Gaenszle, “Grammar in Ritual Speech™, unter-
scheidet indessen eine Grammatik ritueller Rede und untersucht am Beispiel der
rituellen Verwendung von Kiranti-Sprachen auftillige Parallelismen und Redun-
danzen etwa im Verhéltnis von Nomina und Verben; das dadurch hervorge-
rufene semantische Gleiten erweitert den Verweischarakter und suggeriert eine
quasi sprachontologische Verdichtung der rituellen Handlung (S. 141-158).
Gaenszles Beitrag durfte vor allem auch fiir religionsisthetische und kultur-
linguistische Forschungsinteressen von Belang sein.

Die oben ausfihrlicher beschriebenen Ansitze stecken das methodologi-
sche Spannungsfeld ab, in dem sich die ibrigen Beitrage situieren lassen: Olga
Serbaeva Saraogi untersucht am Beispiel der Parallelitdt zweier Rituale — von
denen eines der saiva-Praxis angehort wihrend das andere im Rahmen von
Yogint-Darstellungen vorkommt — den Stellenwert der beschriebenen Handlun-
gen fiir die Sinnbildung: Deren Ambiguitit zeigt unweigerlich die Grenzen der
Annahme einer Sprachéhnlichkeit auf; Serbaeva Saraogi vergleicht daher den
von ihr im Detail herausgearbeiteten Prozesscharakter mit inhaltlich entleerten
Programmiersprachen (S. 65-84). Axel Michaels und Johanna Buss charakteri-
sieren indessen die Variabilitit eines Hindu-Totenrituals in Newari im Verhilt-
nis zum Uberlieferten Text als einen syntagmatischen Spielraum fiir die kreative
Zusammenstellung einzelner Module aus einem definiten Inventar. Thr Betund
zeigt unter anderem, dass eine Reduktion der Ritualpraxis auf ithre Symbol-
funktion irrefithrend sein kann (S. 99-116). Cezary Galewicz behandelt die ritu-

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 211

elle Selbstthematisierung der miindlichen Uberlieferung des Veda als eine Form
intensivierter Erfahrung wenn nicht kollektiver “Verkérperung™ von Text, und
stellt im Detail die einzelnen Muster und Kadenzen der Textbehandlung dar (S.
117-140). Johannes Bronkhorsts inhaltlich dichter und erfreulich diskursiver
Beitrag problematisiert die morphologische Sprachéhnlichkeit von Ritualen un-
ter dem Aspekt holophrastischen Sprechens und holistischer Sinnbildung (8.
159-202). J.C. Heestermans thematisiert in “The Development and Impact of
Ancient Indian Ritual” mit Bezug auf das srauta-Ritual Identifikationsmecha-
nismen des Opferpriesters, welche von einem Spannungsverhéltnis zwischen
“identifikatorischem Habitus™ und “doppeltem Fokus™ bestimmt werden. Damit
wiirde eine Bivalenz von universalem Zweck und partikularem Anspruch
geschaffen, welche die mit dem dharma-Gedanken verbundene Vorstellung uni-
versaler Einheit im rituellen Vollzug vergegenwirtigt (S. 203-214). Annette
Wilkes umfangreicher Beitrag “Basic Categories of a Syntactical Approach to
Rituals™ thematisiert Sprachdhnlichkeit mit Bezug auf Bhartrharis Autfassung
von Syntax am Beispiel der im Parasurama-kalpasiitra gelehrten Rituale. Die
Mboglichkeit von Sinnbildung wird unter Berticksichtigung emischer Unterschei-
dungen bestimmt, und der morphologische Reichtum der Rituale und ihrer Be-
standteile herausgearbeitet (S. 215-262).

Timothy Lubin betrachtet vedische Rituale unter dem Aspekt der rituali-
sierten Lebensfihrung. Der semiotische Zugang gestatiet Lubin, schliissig auf
Ahnlichkeiten zu Fragen musikalischer Form und Interpretation hinzuweisen (8.
263-274). Rich Freemans Beitrag “Pedagogy and Practice™ behandelt das Ver-
héltnis von ritualsprachlichem Handeln und Textiibermittlung in der Ausbildung
junger Brahmanen. Mit Bezug auf die linguistische Anthropologie fasst er
Sprachdhnlichkeit 1im Sinne einer kulturellen Pragmatik auf. Morphologie und
Funktion der behandelten Rituale erschliessen sich dementsprechend im pragma-
tischen Kontext ihrer (bspw. inter- und metatextuellen) Verweise auf den kultu-
rellen Rahmen, in dem sie stattfinden (S. 275-305). Die gegenwirtige Praxis
vedischer Rituale thematisiert Frederick M. Smith am Beispiel des soma-
Opferrituals und 1im Kontext der hinduistischen Tempelweihe (Skt. pratistha),
bei welcher die lokalen Gegebenheiten von grosser Bedeutung sind (S. 307—
331). Der abschliessende Beitrag von Frits Staal, der den ebenso lapidaren wie
teierlichen Titel “A Theory of Ritual™ tragt, thematisiert die faktischen Aspekte
ritueller Handlungen 1m Verhiltnis zur gegenwirtigen Situation traditioneller
Wissensbestinde. Ein solcher Zugang setze, wie Staal an einer Stelle anmerkt,
den Blick des “connoisseurs™ (S. 348) voraus (S. 333-352). Dichte Beschrei-
bung 1st dann jenes Mittel, mit welchem ein bestimmtes Vorverstindnis plausibi-

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



212 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

listert oder skeptisch hinterfragt werden kann. Dieses sollte nach Auffassung des
Rezensenten vor allem im Bereich einer hermeneutisch begriffenen, selbstrefle-
xiven Theoriebildung erfolgen, die sich ihrer Grenzen bewusst ist und kenntlich
macht, was thr Verstindnis des untersuchten Gegenstandes behindert.

Der von Lucia Dolce, Gil Raz und Katja Triplett herausgegebene zweite
Teil, “Ritual Discourse, Ritual Performance in China and Japan™, erweitert den
asienwissenschaftlichen Gegenstandsbereich auf China und Japan, freilich unter
anderen Vorzeichen: So stehen hier kulturwissenschaftliche Fragestellungen im
Vordergrund, Fragen der historischen Aneignung, Deutung, Reprisentation und
Pragmatik von Ritualen:

Die ersten drei Beitrige sind den vorhanzeitlichen konfuzianischen Sinnge-
bungen der Riten (Ch. /i) und ihrer Aktualisierung in der Song-Zeit gewidmet,
wobei Fragen der Bildung von hierarchischer Ordnung, Kollektividentitat und
emanzipatorischen Bestrebungen im Vordergrund stehen: Michael Puett thema-
tisiert die Sinnzuschreibungen des “Liyun™-Kapitels aus dem Liji und zeigt, dass
dessen Verfasser eine Art ritueller “Domestizierung”™ von Schicksalsméchten
bezwecken wollten und abhingig von der Vorstellung einer universalen Einheit
sozialen Zusammenhalt und Bindung an die staatliche Zentralmacht zu stirken
hofften (S. 359-370). Entwicklungsgeschichtliche Aspekte von Sinngebungen
diskutiert Joachim Gentz in seinem Beitrag zum kontuzianischen Trauerritual,
dies vor allem auf Grundlage von exegetischen Ausfuhrungen zu den betreffen-
den Kapiteln im Yili und Liji, welche eine gewisse Loslésung von den starren
Abhangigkeitsverhaltnissen der vorhanzeitlichen Herrschaftsordnung andeuten
(S. 371-396). Christian Meyer stellt im Anschluss daran die unterschiedlichen
Positionen konfuzianischer Gelehrter wie Cheng Y1 und Ouyang Xiu zur Bedeu-
tung der Riten und ihre Diskussion in der exegetischen Literatur der Song-Zeit
als ein Mittel dar, konfuzianische Kollektividentitit zu stiften (S. 397-406).

Die folgenden beiden Beitrige befassen sich mit der traditionellen Sinn-
bildung daoistischer Rituale: Gil Raz analysiert in seinem Beitrag, “Ritual
Theory in Medieval Daoism™ die traditionellen Auffassungen vom Verhiltnis
zwischen der Modularitit der Ritualpraxis und ihrer Zweckgebundenheit (S.
407-424), wihrend Julius Tsai die sich historisch daran anschliessenden Ten-
denzen eines Ritualpluralismus in seinem eher knappen Essay, “Mutation or
Permutation? A Ritual Debate in Tang-Song Daoism™ nur andeuten kann (S.
425-432). Die hier angesprochene Spannung zwischen pragmatischer Variabi-
litit und Stabilitit der (kanonischen) Uberlieferung als Problem traditioneller
Sinngebung wire gerade im Hinblick auf vergleichbare buddhistische Entwick-
lungen und denkbare wechselseitige Einfliisse nicht nur von historischem Inter-

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 213

esse; leider findet der Buddhismus des chinesischen Mittelalters nicht einmal
Erwdahnung. So wird buddhistische Ritualpraxis erst in den folgenden drei japan-
bezogenen Beitragen behandelt.

Lucia Dolce behandelt ausfiihrlich das shunie, ein jahrliches Bussritual, in
welchem karmisches Verdienst 6ffentlich der Allgemeinheit tibertragen wird.
Dolce beschreibt unter anderem auf Grundlage eigener Feldforschung die gegen-
wirtige Ritualpraxis und untersucht die morphologische Dynamik, die normati-
ven Sinnzuschreibungen aber auch 6konomischen Aspekte, die der wachsenden
Popularitit des omizutori-Rituals des Todaiji geschuldet sind (S. 433-458). Fumi
Ouchi thematisiert die ritualmusikalische Handhabung von Sprache und mantri-
scher Rede zum Zweck der “Buddhawerdung im gegenwirtigen Leib” (Jap.
sokushin jobutsu). Der Vergleich exegetischer Schriften der Shingon- und Ten-
dai-Tradition verdeutlicht die unterschiedlichen dogmatischen Auffassungen
vom Abhédngigkeitsverhdltnis zwischen rituellem Vollzug und der damit zu
bezweckenden religiosen Erfahrung. Einer Aussenperspektive stellen sich die
unterschiedlichen traditionellen Auffassungen als Thematisierung von Methoden
dar, mit denen bestimmte Suggestionseffekte erzielt werden sollen; die Diver-
genz der Innenperspektiven betrifft vor allem Fragen der “methodologischen™
Ebene und ihrer “theoretischen” Reflexion in Abhingigkeit vom heilsge-
schichtlichen Sinn der Praxis (8. 459-484). Katja Tripletts Beitrag thematisiert
im Anschluss daran einen weiteren Aspekt esoterischer Rituale, die Segens-
spende durch die Gottheit (Jap. kqji), und fokussiert auf den GGlauben an rituelle
Heilung von Augenkrankheiten, welcher vor allem als ein Aspekt der Bekeh-
rungsbemithungen des Klerus in entsprechenden Wundergeschichten zum Aus-
druck gebracht wurde (S. 485-499).

Abschliessend werden 1n vier Beitrigen allgemeinere kulturgeschichtliche
Aspekte bestimmter Ritualpraxen und Ritualkritik behandelt. M. A. Butler unter-
sucht die Instrumentalisierung ritualmagischer Praxis im Militdr zur Stiftung von
Kollektividentitat und ihre Kritik im songzeitlichen Hof (S. 501-522). Paul S.
Atkins stellt die historischen Hintergriinde des Bedeutungswandels des seppuku
von einer freiwilligen Geste heroischer Verachtung und Selbstbehauptung hin zu
einer Form der Bestrafung von Angehdrigen des Militdrs im Japan des 15. Jahr-
hunderts dar (S. 523-534). Poul Andersen diskutiert den Status von Bildnissen
von Gottheiten im daoistischen Ritual und warnt mit Blick auf die vielen unter-
schiedlichen Auffassungen innerhalb der Tradition vor threr pauschalisierenden
Deutung als Sitz gottlicher Prasenz (S. 535-555). Benedetta L.omi schliesslich
untersucht verschiedene Figuren der Sinnbildung eines buddhistischen Feuer-
rituals (Jap. goma, Skt. homa) zum Schutz von Pferden durch Batdé Kannon.

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



214 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Angesichts der hier von den Gebrauchsweisen abhingigen unterschiedlichen
Bedeutungen der rituellen Praxis, lasse sich eine Dichotomie von kanonischen
und vernakularen Deutungsmustern kaum autrecht erhalten (S. 557-577).

Thematische Breite und interdisziplinire Anlage des vorliegenden Bandes
erlauben nicht nur eine weitreichende Uberpriifung von Grundannahmen zu den
sozialen, kulturellen und historischen Aspekten von bestimmten Ritualen, son-
dern auch eine kritische Reflexion der theoretischen und methodologischen Vor-
aussetzungen ihrer wissenschaftlichen Untersuchung. Axel Michaels und Anand
Mishra ist 1im ersten Abschnitt gelungen, Fallstudien zu durchaus disparaten
Gegenstandsbereichen in einen quasi dialogischen Zusammenhang zu bringen,
ein sehr anspruchsvolles und thematisch wohl fokussiertes Panoptikum wissen-
schaftlicher Selbstreflexion zu entfalten, das weit tiber das indologische For-
schungsinteresse hinausweist. Problemorientiert aut die Leitfrage der Gramma-
tizitdt von Ritualen werden unterschiedliche theoretische und methodologische
Ansitze am konkreten Gegenstand erprobt und der Kritik unterzogen. Die
Annahme einer morphologischen Sprachdhnlichkeit weist auch auf ein grundle-
gendes Problem hin, das hier nur angedeutet werden kann: Dass Rituale intelli-
gibel sind, hangt zuniachst damit zusammen, dass sie vom sprachlichen Handeln
in vielfacher Hinsicht abhingig sind. Rituale gehéren keinem vor- oder ausser-
sprachlichen Bereich an. Sprache ist in vielen Fillen ein wesentliches Element
des rituellen Vollzugs, vor allem aber ein Mittel der Uberlieferung, Deutung und
nicht zuletzt wissenschaftlichen Behandlung von Ritualen. Nach Auffassung des
Rezensenten kénnen daher Rituale ohne Zwang dhnlich den Sprachspielen als
formale Systeme beschrieben werden, so wie dies Houbens Beitrag exempla-
risch ausfuihrt. Problematisch 1st indessen, eine Art tibergeordnete, wie auch
immer begritfene Grammatik als Grund nicht nur ihrer Intelligibilitdt sondern
auch einer diesbeziiglichen Wissensbildung anzunehmen; sie wiirde unterstellen,
dass unterschiedlichen Ritualen ein gemeinsamer erfahrungsbezogener Grund
eigne, den sie systematisch erschliessen konne. Unter dieser Voraussetzung liefe
ritualwissenschafiliche Wissensbildung wohl auf eine Art normative Ritual-
grammatik heraus, die letztlich ein Regelwerk ritueller Praxis begriindete: sie
verhielte sich zum einzelnen Ritual wie die Theologie zur Predigt.
Hervorzuheben wire auch, dass im ersten Abschnitt eher die morpholo-
gischen Aspekte von Ritualen Gegenstand der Untersuchung sind, wihrend der
von Dolce, Raz und Triplett herausgegebene zweite Abschnitt bis auf einige
Ausnahmen (Dolce, Ouchi, Lomi) stirker die traditionelle Reflexion ihrer
Funktionen behandelt, dies weniger mit Blick auf das einzelne Ritual als

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 215

vielmehr auf historische Quellentexte, die 1in einer mehr oder weniger bestimm-
ten Weise Rituale behandeln. Dabei von einer Art Ritualtheorie oder gar -kritik
auszugehen ist aber nicht unproblematisch, wo der Bezug zur “Praxis™ nicht
mehr beobachtbar 1st — sofern man die géngige Dichotomie von Theorie und
Praxis tberhaupt gelten lassen mochte. Dieser Einwand mag zwar trivial
scheinen, charakterisiert aber einen entscheidenden Perspektivwechsel von der
ritualimmanenten Sinnbildung zur Sinnbeschreibung durch die Tradition.
Welche Perspektive man auch einnimmt, die semantische Dimension der Rituale
bleibt weitgehend auch von den Primissen und Interessen ihrer wissenschatt-
lichen Reprasentation abhingig. Ohnehin lédsst sich eine historische Bedeutung
auch nicht aus ihren eigenen Unterscheidungen heraus rekonstruieren und ver-
stehen. Der vorliegende Band entfaltet diese Problematik in ihren zahlreichen
Aspekten fast schon beildaufig am Fall rituellen Handelns.

Es ist kaum moglich, im Rahmen einer Rezension den einzelnen Beitridgen
und ihrer Vielschichtigkeit anndhernd gerecht zu werden, hinsichtlich ihrer
Qualitat und der Komplexitit des Gegenstandes. Die editorische Sorgfalt und
Gestaltung des gesamten Bandes unter Einbezug zahlreicher Abbildungen und
Graphiken sprechen fiir sich; das Fehlen eines Registers wird durch die beilie-
gende CD-ROM, auf welcher der gesamte Band im pdf-Format verfiigbar ist,
durchaus kompensiert. Im Ganzen betrachtet ist Grammars and Morphologies of
Ritual Practices in Asia weit mehr als eine Momentaufnahme der aktuellen
ritualwissenschafilichen Diskussion: Die Publikation erétfnet neue methodologi-
sche Perspektiven und erschliesst zugleich auch Moglichkeiten threr Kritik, sie
behandelt formale Aspekte einzelner Rituale ebenso eingehend wie grossere
kulturgeschichtliche Zusammenhinge.

Martin [Lehnert

SOBIEROJ, Florian: Arabische Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek zu
Miinchen wunter Einschluss einiger tiirkischer und persischer Handschriften.
Band 2. Arabische Handschriften Teil 9. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2010
(Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland, Band XVII. B, 9).
XXIV, 565 8., 7 Farb- und 6 s/w-Abbildungen auf Kunstdrucktateln im Anhang,
ISBN 978-3-515-09774-1.

Die Bayerische Staatsbibliothek verfolgt das Ziel, thre reichen, in dem 1m Jahr
1866 erschienen Verzeichnis Joseph Aumers noch nicht behandelten Hand-

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



216 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

schriften in arabischer Sprache dem akademischen Publikum zugénglich zu
machen. Als Resultat dieser Bemithungen liegen inzwischen drei Binde ge-
druckt vor, die alle in der Rethe Verzeichnis der orientalischen Handschriften in
Deutschland veroffentlicht worden sind. Wihrend die in Band 1 (Cod. arab.
1058-1177 und 1179-1334) und Band 2 (Cod. arab. 1335-1664) aufgefiihrten
Handschriften von F.S. bearbeitet worden sind, zeichnet K. Miiller fiir die
Beschreibung der in Band 3 behandelten Manuskripte verantwortlich (Cod. arab.
2300-2552).

Hier zu besprechen ist der von F.S. mit viel Sorgfalt und Fachkenntnis
erstellte Teilband 2, der die Beschreibungen von 330 Handschriften aus dem Be-
stand der Arabica enthilt, unter denen versehentlich auch einige wenige Kodizes
mit Werken in persischer und tiirkischer Sprache eingereiht sind. Ein besonderer
Abschnitt im Einleitungsteil macht auf diese nicht-arabischen Texte aufmerksam
(S. IX; 2. Persische und tiirkische Texte). Im Gegensatz zum Vorgehen in andern
VOHD-Bénden sind die Beschreibungen im vorliegenden Katalog nicht nach
inhaltlichen Kriterien angeordnet, sondern folgen den Bibliothekssignaturen.

Der gut ausgebaute Indexteil gestattet allerdings einen raschen Uberblick
tiber die in den einzelnen Handschritten enthaltenen Texte. Er besteht aus insge-
samt neun Teilen und verzeichnet (1.) die Werktitel in arabischer Schnft. Es
folgt (2.) eine Ubersicht tiber die Werke in Umschrift, die einerseits alphabe-
tisch, anderseits nach Sachgebieten angeordnet ist. Die Personen (3.) und Sa-
chen, Begriffe und Personengruppen (4.) sind in weiteren Teilen des Index
zusammengestellt. Es schliessen sich Listen mit geographischen Angaben und
Baulichkeiten (5.), eine Gegeniiberstellung der bearbeiteten Bibliothekssigna-
turen und der Katalognummern (6.) sowie ein Uberblick iiber die datierten
Handschriften (7.) an. Besondere Verzeichnisse der illuminierten (8.) bzw. der
illustrierten (9.) Manuskripte erleichtern dem Kunsthistoriker den Zugriff auf
das tuir seine Fragestellungen relevante Material. Allerdings enthalten nur zwei
Handschriften (Nr. 3 und 275) Illustrationen.

Die datierten Handschriften sind vornehmlich zwischen ca. 1650 und 1880
entstanden, wobei der Verfasser im Einleitungsteil (S. XIV) auf frithe Manu-
skripte besonders eingeht. Er macht v.a. aufmerksam auf Ibn as-Sa“atis (gest.
696/1296) aus dem Jahr 768/1366 datierende Kopie einer Abhandlung tiber
hanafitisches Recht, deren Einband und Papier durch Wurmfrass stark gelitten
haben (Cod. arab. 1477, Nr. 143). Besonders friih angefertigt worden 1st auch die
Abschritt der von Aba al-Iida’ (gest. 732/1331) verfassten Weltgeschichte aus
dem Jahr 759/1358 (Cod. arab. 1342, Nr. 8: Mufitasar Ta’rith al-basar). Noch
deutlich alter ist ein wohl aus dem 9. Jh. n. Chr. stammendes einzelnes Perga-

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 217

mentblatt aus dem Koran in kufischer Schrift (Typus D gemiss F. Déroches
Klassifizierung; Cod. arab. 1341, Nr. 7).

Im Einleitungsteil macht F.S. tberdies aut weitere Handschriften auf-
merksam, die thm als besonders beachtenswert erscheinen, da es sich entweder
um Autographen oder in zeitlicher Ndhe zum Vertasser entstandene Manuskripte
(5a, S. XIVt.: A), um Kodizes mit selten bezeugten Texten (5b, S. XV-XVIII:
B) oder um Handschriften mit Buchschmuck (5¢, S. XVIII: C) handelt.

[A] Hier sei hingewiesen auf Sarh at-Tahrir i dl-usil, einen Kommentar zu
einem Werk tiber hanafitisches Recht, das dessen Verfasser Ibn Amir al-I1agg
(gest. 879/1474) sechs Jahre vor seinem Tod angefertigt hatte (Cod. arab. 1348,
Nr. 14). Ausserdem geht I.S. auf verschiedene Unikate im bearbeiteten Bestand
ein, wozu eine Enzyklopiddie der Wissenschaften mit dem Titel Hasanat al-
muhsinin gehort, die ein nicht genauer identifizierter Verfasser namens Muham-
mad b. Ahmad im Jahr 1158/1745 beendet hat (Cod. arab. 1618, Nr. 284). Bei
einer vom auch als Verfasser eigener Werke bekannten Halll Muhammad
Gunaym al-Gana’ini (gest. 1346/1928) angefertigten Abschrift aus dem Jahr
1327/1909 handelt es sich um eine Abhandlung iliber die nasalisierende Aus-
sprache bestimmter Ausdriicke bei der Koranrezitation. Ob die von F.S. mit Vor-
behalten vorgeschlagene Identifizierung von deren Verfasser mit dem im Jahr
1313/1895-96 verstorbenen Muhammad al-Mutawallt zutrifft, scheint allerdings
fraglich, wurde das Werk selbst geméss Angaben im Text doch bereits im Jahr
1238/1822 beendet (Cod. arab. 1519, Nr. 176).

[B] Unter den Kodizes mit selten bezeugten Texten macht F.S. auf eine sie-
benteilige sufische Sammelhandschrift aufmerksam (Cod. arab. 1596, Nr. 262),
die Abhandlungen von Qusayrt (gest. 465/1072, Vertasser der Risala), vom Ibn
‘Arabi-Excgeten al-Ganadi sowie von weiteren Mystikern enthilt. F.S. nahm
seine Entdeckung der selten bezeugten Abschrift von Qusayris Schrift “Uyiin al-
agwiba fi funiin al-as’ila (Teil 5) als Anlass, dazu einen Aufsatz und eine kriti-
sche Edition vorzubereiten. Besondere Beachtung erhalt auch ein selten bezeug-
ter Korankommentar Ibn al-Gawzis (gest. 597/1200) mit dem Titel Kitab al-
Hada’ ig li-ahl al-haga’ig (Cod. arab. 1534, Nr. 200), den F.S. im Beschrei-
bungsteil 1m Rahmen einer kleineren Studie ausfiithrlich behandelt. In seinen
einleitenden Ausfihrungen macht F.S. verdienstvollerweise ausserdem auf
Fragestellungen aufmerksam, die fir Aspekte der Gelehrtenkultur im islami-
schen Kulturraum relevant sind (z.B. Zusammenstellung von Handschriften mit
igaza-Vermerken, Hinweise auf das System der Bicherausleihe in den Biblio-
theken arabischer Hochschulen; siehe S. XVIt.). Um ein unter soziologischen
Gesichtspunkten interessantes Werk handelt es sich ber Cod. arab. 1615 (Nr.

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219



218 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

281), in dem Prophetentraditionen tiber das Verhalten beim Verlust eines eige-
nen Kindes und in weiteren Notlagen zusammengestellt sind. Der Kodex enthilt
auch KHintrdge, in denen ein Vorbesitzer den Tod von Angehérigen wihrend
einer Pestepidemie beklagt, die im Jahr 1130/1717-18 in Agypten wiitete.

[C] Unter den illustrierten und illuminierten Handschriften hebt F.S. einen
Mitte des 19. Jh. entstandenen Kodex tiber Feierlichkeiten in Erinnerung an Mu-
hammads Geburtstag mit dem Titel al-Mawlid as-sarif hervor (Cod. arab. 1336,
Nr. 2; vgl. Abb. 4 im Tafelteil). Als wichtig bezeichnet der Verfasser des Kata-
logs ausserdem eine prachtvoll illuminierte Handschrift mit Biistris Qasidat al-
Burda, die gemiss einem dem Kodex beiliegenden Zettel vom Kalligraphen
Hafiz Bahtawar Han angefertigt worden ist, der in der ersten Halfte des 18. Jh. in
Indien wirkte (vgl. Abb. 3 im Tafelteil). Der Tafelteil vermittelt neben diesen
beiden Beispielen auch einen Eindruck von weiteren Kodizes im bearbeiteten
Bestand. Angesichts der Vielfiltigkeit der beschriebenen Sammlung hitte der
Abbildungsteil gern etwas umtassender ausfallen dirfen.

Wahrend die bisherigen Bemerkungen in erster Linie inhaltliche Aspekte der
beschriebenen Kodizes hervorheben, macht F.S auch auf weitere Besonderheiten
der Sammlung aufmerksam.

Er schenkt der Provenienz und dem Erwerb der Handschriften (3; S. IX-
XIII) eingehend Beachtung und weist auf Gruppen von Kodizes hin, die aus der
Sammlung bekannter Gelehrter stammen. Er erwdhnt v.a. al-Iafiz HusnT Qawa-
lawt, der in der zweiten Halfte des 19. Jh. lebte und aus dem zwischen Saloniki
und Alexandropolis in Mazedonien gelegenen Ort Qawala (Kavala) stammt. Thm
gehorten die Handschriften Nr. 226, 240, 242, 251-253, wie sich aus teilweise
schwer zu entziffernden Besitzerstempeln ergibt. Bei andern Kodizes handelt es
sich um Hochschulschriften mit Texten zu Dogmatik, Physik und Metaphysik,
Grammatik und Rhetorik; sie entstammen dem Vorbesitz eines gewissen Mu-
hammad Sa‘1d Ibrahtm, der sich allerdings nicht identifizieren liess (Nr. 18, 38,
45, 65). Weitere Manuskripte stammen aus den Bibliotheken verschiedener Sufi-
orden. Dazu zéhlt eine Biographie iber den Griinder des Nagsbandiyya-Ordens,
die von Ibn ‘Allan as-Siddiqr al-‘Alawt al-Makkt (gest. 1033/1624) verfasst
wurde und unter dem Titel Managib Baha’' ad-Din an-NagSbandr bekannt ist.
Sie stammt aus der Bibliothek des Nagibandi-Sayh und Autors Muhammad b.
‘Abdallah al-Hant a3-Safi ‘T al-Halidi, der eine wichtige Rolle bei der Verbrei-
tung des von Abi dl-Baha’ Diya’ ad-Din Halid (gest. 1242/1827) gegriindeten
Halidiyya-Ordens in Syrien spielte. Weitere Handschriften stammen aus dem
Halwatiyya-Orden.

AS/EA LXVIe1-2012, 8. 189-219



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 219

In besonderen Abschnitten geht F.S. tiberdies auf Handschriften ein, die
Angaben zum Entstehungsprozess und zu Sammelbdnden enthalten (6, S.
XVIIIL). Er weist auf Falschungen hin (7, S. XIXf)), wobei er dabei v.a. an
Werke denkt, die spiter durch westliche Handler mit irrefithrenden Angaben in
englischer und franzdsischer Sprache zu ihrem Inhalt versehen worden sind, um
sie fur potentielle Kaufer attraktiver erscheinen zu lassen (Nr. 13, 15, 19, 115;
64, 83). Ausserdem erwihnt F.S. Handschriften der Kommentarliteratur (8, S.
XXf), Dubletten (9, S. XXI) und mehrbindige Werke (10, S. XXII) in je
besonderen Abschnitten. Abschliessend dussert er sich zur im Beschreibungsteil
beachteten Methodik (11, S. XXIII). Er erfasst bei der Bearbeitung der Hand-
schriften die im Rahmen der Katalogisierung der orientalischen Handschriften
tiblichen Kategorien, wie auch aus den einzelnen mit grosser Sorgfalt erstellten
Katalogisaten ersichtlich 1st. Vor diesem Hintergrund ist erstaunlich, dass im
vorliegenden Band der Kiirze halber auf die Charakterisierung des Papiers
verzichtet wurde. Trotz diesem Einwand, der wohl auch aut Sparmassnahmen
zurlickzufuihren ist, bleibt aber festzuhalten, dass F.S. mit seinem Katalog ein
sehr gelungenes Werk vorlegt, das dem Benutzer die reichen Bestinde der
Bayerischen Staatsbibliothek in addquater Weise zugénglich macht.

Tobias Niinlist

AS/EALXVI=1-2012, S. 189-219






	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

