
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 1

Artikel: Öffentlichkeit und Privatheit in der Entwicklung des Bushid :
europäisches Gedankengut im Diskurs des Jahres 1904

Autor: Nakamura, Yoko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖFFENTLICHKEIT UND PRIVATHEIT IN DER
ENTWICKLUNG DES BUSHID¿:
EUROPÄISCHES GEDANKGENGUT

IM DISKURS DES JAHRES 1904

Nakamura Yoko, Koordinatorin NHK Deutschschweiz

Abstract

A concept dating back to the Japanese Middle Ages, the Samurai code of conduct known as

BushidÀ has received considerable attention in scholarly writing. Most studies accept the rendition

of this moral concept in its early Showa reading, which represented an effort to create a seeming

continuity from the Edo period into modern Japan. In doing so, most existing research ignores a

number of important intellectual developments during the Meiji period. Most notably, suicides

committed in the spirit of BushidÀ during the Russo-Japanese war of 1904/05 made an ongoing
discussion on BushidÀ develop into a broad discourse.

The present study investigates contents and course of arguments of this discourse paying particular
attention to two distinct aspects. First, it analyzes incidences of Western thought in the arguments

brought forward during the discourse. Second, it scrutinizes the contribution of the historical
background of BushidÀ to a “genesis of public sphere” by distinguishing four dimensions: a) scope of
public discourse, b) point of reference of prescribed loyalty, c) subjects of BushidÀ for whom it
was relevant), and d) locus of responsibility for matters of morality. With respect to the first
question the study identifies Western thought in various instances, with an attempt to integrate the

Kantian concept of free will into BushidÀ as the most significant finding. Pertaining to the second

question, this research finds the 1904 discourse to effectively shape two of the four dimensions,

namely for a) through the broadening of public discourse into contemporary mass media, and for
d) through its tendency to ascribe the decision on suicide to the private sphere. The latter finding

coincides with the above-mentioned influence of Kantian thought. In perspective, results of this
research further challenge the received notion of BushidÀ as following a constant line from the

Edo era into the Showa period.

1. Einführung: theoretischer Hintergrund und historischer Überblick

Ungeachtet der bis in populäre Breiten reichenden Bekanntheit des Begriffs
BushidÀ müssen einige Aspekte der historischen Entwicklung jenes
Moralkodexes selbst im wissenschaftlichen Bereich als unzureichend erforscht gelten.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162



130 NAKAMURA YOKO

Dies gilt insbesondere für die diskursiven Auseinandersetzungen intellektueller
Kreise, die sich im Kontext verschiedener historischer Begebenheiten abspielten.
Dabei untersucht der Hauptteil dieses Beitrags stellvertretend einen Wendepunkt
der historischen Entwicklung, der sich aus den Erfahrungen im Russisch-
Japanischen Krieg von 1904/05 ergab und in der Folge im so genannten Zweiten
BushidÀ-Diskurs mündete. Besonderes Augenmerk richte ich in meiner Analyse
auf die Entwicklung von Öffentlichkeit in einer mehrdimensionalen Perspektive.
Eingangs steht daher eine Diskussion des theoretischen Hintergrunds. Darauf
aufbauend schliesst diese Einführung mit einem historischen Überblick bis zum
Russisch-Japanischen Krieg, auf dessen Grundlage dann zentrale Fragestellungen

entwickelt werden.
Auch die Existenz und die Begrifflichkeit von Privatheit und Öffentlichkeit

unterlagen und unterliegen einem fortwährenden historischen Wandel. Im Übergang

zur Neuzeit in Europa sieht der Literaturwissenschaftler Michael McKeon
die Entstehung der Trennbarkeit von privater und öffentlicher Sphäre. Jedoch

erkennt er die Unterscheidbarkeit der beiden Sphären auch für die Zeit vor
diesem Übergang an. Zentral für die Bestimmung des Übergangs ist bei McKeon
der Übergang von informellem Wissen tacit knowledge) zu explizitem Wissen,
wobei letztere Form zur Voraussetzung der Trennbarkeit wird. 1 Obschon sich
McKeons theoretische Überlegungen räumlich auf die europäische Geschichte
beziehen, lässt sich sein Ansatz auch in den vorliegenden Kontext geeignet
integrieren. Für McKeon sind die Existenz entsprechender Begrifflichkeiten in
der Literatur ausschlaggebend für die Entstehung der Trennbarkeit von Öffentlichkeit

und Privatheit. Für Japan lässt sich in diesem Zusammenhang festhalten,
dass bereits vor der Meiji-Zeit 1868–1911) Begriffe existierten, die dem Sinne

der Privatheit und Öffentlichkeit entsprachen: watakushi /ñ “privat” und Àyake

œ “öffentlich”. Beide Begriffe, ursprünglich aus China übernommen, finden
sich bereits in Schriften des 8. Jahrhunderts. Dementsprechend darf eine
Unterscheidung von Privatheit und Öffentlichkeit auch für die vormoderne Geschichte
Japans als zulässig gelten.

Der Theorie des Politikwissenschaftler Watanabe Hiroshi $QEê#™ zufolge
wurde während der Edo-Zeit der Stamm einer Familie des gemeinen Volkes
durchaus als eine Form der Privatsphäre betrachtet, die wiederum als Teil der

Öffentlichkeitssphäre fungierte. In seiner am historischen Gesellschaftsmodell
orientierten hierarchischen Ordnung, entspricht Watanabes Modell dem Prinzip
der Unterscheidbarkeit und Teilbarkeit des privat-öffentlichen Verhältnisses bei

1 MCKEON, 2005: xix–xx.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 131

McKeon, wobei Öffentlichkeit erst im Verhältnis nicht-direkter
Beziehungslinien entsteht. Untenstehend verdeutlicht Abbildung 1 Watanabes Ansatz.

ShÀgun-Familienstamm

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

Öffentlichkeit

Familien der Feldherren

Privatheit und Öffentlichkeit

Familien der Vasallen Kriegerschicht)

Privatheit und Öffentlichkeit

Familien des gemeinen Volkes Bauern,

Privatheit Handwerker, Kaufleute)

Abbildung 1: Privatheit-Öffentlichkeits-Modell nach dem Politikwissenschaftler Watanabe Hiroshi

Quelle: MIZUBAYASHI, 2002: 16 in Anlehnung an WATANABE, 1998: 118–121.

Die Zusammenführung der Privatsphäre und Öffentlichkeitssphäre ermöglichte
die mehrschichtige Existenz von Privatheit im vormodernen Japan, wodurch für
das Moralbewusstsein der Krieger sowohl eine private als auch eine öffentliche
Ausprägung angenommen werden kann. In der weiteren Entwicklung dieser

Arbeit sollen in diesem Zusammenhang vier Dimensionen einer ‘Genese von
Öffentlichkeit’ diskutiert werden: a) Natur der Diskurse zum BushidÀ in der

Edo- und in der Meiji-Zeit, b) Loyalitätsbezug des BushidÀ c) Geltungsbereich

des BushidÀ jeweils im historischen Verlauf seit der Heian-Zeit, d) Ort
der moralischen Verantwortlichkeit. Dimension a) untersucht den öffentlichprivaten

Aspekt des Orts der diskursiven Auseinandersetzung zum BushidÀ



132 NAKAMURA YOKO

Dimension b) erfasst dagegen die Frage ob und wann sich die im BushidÀ

geforderte Loyalitätsbeziehung über die – in Watanabes Sicht – private Beziehung
zwischen Feldherrn und Vasall hinaus erstreckt. Dimension c) beleuchtet die
Frage nach der Ausdehnung der gesellschaftlichen Gruppe, für die der BushidÀ

massgeblich war und geht somit von der Definition einer Gruppen-spezifischen
Privatheit in Abgrenzung zu einer allgemeinen Öffentlichkeit aus. Dimension d)
untersucht erweitert diese Abgrenzung auf die dichotome Unterscheidung von
Individuum und öffentlicher Verfasstheit in der Untersuchung der Frage nach
der Zuweisung der moralischen Verantwortlichkeit individuellen Handelns.

Mit dem Sieg des Kriegsherren Minamoto no Yoritomo $ÀNlM 1147–1199)
über die Dynastie der Taira £ begann die Vorherrschaft lokaler Kriegerfamilien
in der Kamakura-Zeit 1185–1333). Dies führte zu einer Neuorientierung der
Moralvorstellung, die insbesondere innerhalb der herrschenden Familien in den
einzelnen Lehensgebieten zu einem Reflexionsprozess über das innerfamiliäre –
und damit private – Moralbewusstsein der Krieger führte. Zu den wichtigsten
Normen dieses frühen Moralbewusstseins gehörten Werte wie Ehre, Pflicht und
Scham. Jedoch blieb der Bedeutungsrahmen dieser Normen auf die Kriegerschicht

beschränkt. Erst in der Edo-Zeit begannen sich Pflichtbewusstsein und
Ehrerbietigkeit in breiteren Bevölkerungsschichten zu etablieren.2 Im Verlauf
dieses Prozesses entwickelte sich im Weiteren auch die Form des ehrenvollen
Opfertodes in Form des seppuku 77© der so seinen Einzug in den Moralkodex
der Krieger hielt. Parallel zur Entwicklung der Moralvorstellung der Krieger
waren die lokalen Kriegsherren bemüht, das innerfamiliäre Loyalitätsprinzip der
Vater-Kind Beziehung auf das öffentliche Loyalitätsverhältnis zwischen lokalem
Herrscher und den kenin æê als direkten Untertanen in Form einer absoluten

Ergebenheit zu übertragen. Das Loyalitätsverhältnis galt somit sowohl für die
Feldherren gegenüber dem ShÀgun, als auch für die direkten Untertanen der
Feldherren gegenüber ihrem jeweiligen Feldherren. Dies wurde mit dem im Jahr
1232 beschlossenen Moralkodex Goseibai Shikimoku Ñ @ ‡ ?- lit.
Strafkodex) legitimiert.3 In der Muromachi-Zeit 1338–1573), mit der
Machtübernahme durch den Kriegsherren Ashikaga Takauji CãY:"? 1305–1358),
kam es zu einer erneuten Erweiterung des Bedeutungsrahmens, der nun auch die
kerai æ• als indirekte Untertanen zur Loyalität verpflichtete.4

2 SAKURAI, 1971: 182–183.

3 ISHII, 1983: 272.

4 ¿KUMA, 1973: 70–71.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 133

Neben der verstärkt praktizierten Herrn-Untertan Beziehung setzten sich
insbesondere während der Sengoku-Zeit die einzelnen Kriegsherren immer mehr

mit der Ausgestaltung einer breiteren Moralvorstellung innerhalb der
Provinzöffentlichkeit auseinander. Nach überwiegender Sicht der japanischen
Forschung kennzeichnet das Erscheinen des im Umkreis von KÀsaka Masanobu Q
r < 1527–1578), einem Vasallen des Feldherren Takeda Shingen 1)+`
)´ 1521–1573), verfassten Werks KÀyÀ gunkan +bL­Dý8– Chronik der Familie
Takeda) den Ausgangspunkt für die Entwicklung von BushidÀ zu einer verfassten

Moralvorstellung des gesamten Schwert-Adels. Diese Sicht stützt sich dabei
auf die Beobachtung, dass der Begriff des BushidÀ im Vergleich mit anderen bis
zu jenem Zeitpunkt erschienenen Werken in grösserem Umfang und in zentraler
Bedeutung auftritt.5

Mit der Vorherrschaft der Tokugawa-Familie in der Edo-Zeit änderte sich
jedoch der Bezugspunkt des BushidÀ von den lokalen Feldherren auf den Toku-gawa-

ShÀgun in Edo. Die tradierte lokale Loyalität vieler Samurai bildete dabei

in Abgrenzung zu dieser nationalisierten Loyalitätsform im Zuge der neuen
Gesellschaftsform ein erhebliches Konfliktpotential, das durch das 1665 ergangene

Verbot des Opfertodes noch verstärkt wurde. Dieses Potential manifestierte
sich in der weithin bekannten “Rache der 47 Samurai” im Jahr 1703.6 Ungleich
weniger bekannt – obschon hinreichend erforscht – ist der Diskurs neokonfuzianischer

Gelehrter um das Wesen der Loyalität, der sich als Folge dieses Ereignisses

auf Anfrage der ShÀgunatsregierung zu der Frage entspann, welches

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

Urteil gegen die 47 Samurai ergehen sollte.

Mit der Öffnung Japans im Jahr 1854 und insbesondere der Meiji-Restauration

im Jahr 1868 kam es zu radikalen Reformen gesellschaftlicher Strukturen.
Die Abschaffung des Ständesystems im Jahr 1871, die Einführung der
allgemeinen Wehrpflicht im Jahr 1873 und das drei Jahre später folgende Verbot des

5 FURUKAWA, 1957: 33–43; KASAYA, 1995: 234; SAT¿ 2006: 391–392.

6 Der Anlass für die Rache der 47 Samurai war ein Ereignis im Jahr 1701 in der Burg Edo, als

der Feldherr Asano Naganori #uGþK§. 1667–1701) bei einer Zeremonie aus unbekannten

Gründen den Zeremonienmeister Kira Yoshihisa 8Ÿ 5Ù^ 1641–1703) mit dem Schwert
verletzte. Der Einsatz des Schwertes in der Burg Edo galt als Verstoss gegen das Gesetz.

Dementsprechend verurteilte das ShÀgunat Asano zum Tod, die Familie wurde entrechtet

und verlor ihre Provinz. Die Gefolgsleute des Asano bewerteten die Auseinandersetzung

zwischen Kira und Asano jedoch als ungerecht und kritisierten die einseitige Bestrafung.

Zwei Jahre später rächten sich die ehemalige Gefolgsleute von Asano an Kira. Nach der

Tötung von Kira gewährte das ShÀgunat allen 47 Samurai trotz ihrer schwerwiegenden

Straftat die Ehre, den Opfertod begehen zu dürfen IKEGAMI, 2000: 219).



134 NAKAMURA YOKO

öffentlichen Schwerttragens verlangten nach einer grundlegenden Umorientierung

nicht nur in der Struktur des Militärs, sondern auch im Wesen des militärischen

Moralprinzips. Dabei führte insbesondere die Einführung der Wehrpflicht
zu Konfliktlinien. Sichtbar wurden diese etwa im Südwestkrieg und dessen

Nachgang. So widersetzten sich viele Offiziere und Soldaten aus Satsuma nach
der Niederlage dem kaiserlichen Befehl, ihre Funktionen in der nun nationalen
Armee beizubehalten und verliessen statt dessen das Heer.7 Aus diesen Umständen

erkannte die Meiji-Regierung die Notwendigkeit der Schaffung eines

einheitlichen Moralsystems, dessen Kern ein uneingeschränktes Loyalitätsverhältnis

mit dem TennÀ als zentralem Bezugspunkt bilden musste. Im Zuge dieser
anstehenden Umorientierung des Loyalitätsverhältnisses wurden auch zeitgenössische

intellektuelle Kreise auf BushidÀ als Moralvorstellung aufmerksam. Als
deutlicher Ansatz für eine Aufwertung des BushidÀ zur nationalen Moralvorstellung

kann dabei der 1891 von Fukuzawa Yukichi /¿"ÒA 1834–1901)
verfasste Artikel über die sogenannte “Ausdauer-Theorie” gelten. In seinem

Artikel kritisierte er rückblickend die Tat der 47 Samurai als historisch
abgeschlossenes Ereignis, das nicht dem gegenwärtigen Moralbewusstsein der
Japaner entspräche. Jedoch rechtfertigte er den darin zum Ausdruck kommenden
Kampfgeist als wesentliches Bewusstseinselement, dessen Berechtigung auch in
der Meiji-Zeit bestehenbleibe.8

Im Chinesisch-Japanischen Krieg 1894–95) zeigten sich noch rund 20
Jahre nach der Einführung der allgemeinen Wehrpflicht und der Abschaffung
des Ständesystems erhebliche Schwierigkeiten bei der Realisierung einer
allgemeinen nationalen Kampfmoral. So gab es vielfach Widerstände ehemaliger
Angehöriger des Kriegerstandes, nun als Soldaten gemeinsam mit gemeinen

Bürgern zu kämpfen. Zudem war die Offizierslaufbahn Soldaten aus bürgerlichen

Familien de facto verwehrt, so dass auf beiden Seiten Unzufriedenheit
entstand.

Während diese Problemlagen im Russisch-Japanischen Krieg 1904–1905)
keine massgebliche Rolle mehr spielten, zeigte sich dagegen, dass BushidÀ in
seiner Praxis für einen Krieg gegen einen westlichen Gegner unpassende

Aspekte aufwies. Insbesondere die Umsetzung der Furyo toriatsukai kisoku
<Œ ¡?¿w Verordnung über die Behandlung von Kriegsgefangenen), 1904
nach dem Vorbild der Brüsseler Konferenz von 1874 erlassen, sowie das nicht
der Gesetzeslage entsprechende Vorkommen von Selbstmorden japanischer Sol-

7 UMETANI, 2000: 69.

8 FUKUZAWA, 1975: 266–275.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 135

daten zur Vermeidung von Gefangennahme und in der Gefangenschaft selbst

erwiesen sich als problematisch. Vor diesem Hintergrund entspann sich in den

japanischen Printmedien ein zweiter BushidÀ-Diskurs, an dem sich Intellektuelle
aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Bereichen beteiligten.

Epoche Loyalitätsbezug Belege

Kamakura Zwischen ShÀgun und Feldherren

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

Zwischen Feldherren und direkten
Untertanen

Goseibai Shikimoku Ñ@‡?-
Erlass zur Regelung der

Streitigkeiten, 1232)

Muromachi Ausweitung auf indirekte Untertanen des

ShÀgun
Vgl. ShujÌ no kankei kÃ KÒò
Ishii 1983)

Sengoku Emanzipation der Untertanen führt zur
Einforderung eines reziproken
Loyalitätsverhältnisses

Allmählicher Verlust des Loyalitätsbezugs

zum ShÀgun durch die Kriegswirren

Vgl. ShujÌ no kankei Ishii 1983)

Vgl. ShujÌ no kankei Ishii 1983)

Edo Nomineller direkter Bezug aller Unter¬

tanen zum ShÀgun

Tatsächlich aber Untertanen mit unklarem

Bezugspunkt zwischen Feldherren

und Sh Àgun Koexistenz öffentlichen
Rechts und privater Moralvorstellung)

Buke shohatto !–æA(#Ö
Verschiedene Rechtslagen für

Krieger; 1615)

Die Rache der 47 Samurai und

Erster* BushidÀ-Diskurs 1703)

Meiji Auflösung des Bezugs zu Feldherren

Verlagerung des übergeordneten Bezugs

vom ShÀgun auf den TennÀ

Ausweitung des Geltungsbereichs auf
alle im Militär vertretenen Teile der

Gesellschaft

Abschaffung des Kriegerstandes

1871)
Gunjin chokuyu, DýêõA Der
Kaiserliche Erlass für Soldaten

und Matrosen 1882);

Der Kaiserliche Erlass zur Erziehung

KyÀiku chokugo, ‰6âõ@Î

1890)
Ausdauer-Theorie Yasegaman o
setsu, ,A’ @Ü1889)

Tabelle 1: Historische Entwicklung des Loyalitätsbezugs im BushidÀ (*zur Abgrenzung vom hier
untersuchten Zweiten BushidÀ-Diskurs eingeführte Ordnung)



136 NAKAMURA YOKO

2. Fragestellungen

Wie aus Tabelle 1 ersichtlich, haben zwei der hier beschriebenen historischen
Wendepunkte in der Entwicklung des BushidÀ zu Diskursen über dessen Natur
geführt. Während der in der Literatur als “BushidÀ-Diskurs” eingeführte erste

Diskurs in der Forschung hinreichend untersucht wurde, kann der zweite Diskurs
als nahezu unerforscht gelten. Den Hauptteil dieses Beitrags bildet daher eine
Untersuchung von Inhalt und Verlauf dieses Diskurses. Auf Grundlage dieser

Analyse werden im Anschluss zwei weitere Fragestellungen diskutiert, die sich
a) aus dem allgemeinen, zeitgenössischen historischen Kontext und b) aus der

spezifisch historischen Perspektive auf BushidÀ ergeben.

Zum Zeitpunkt als Japan im Russisch-Japanischen Krieg eine erste
Konfrontation mit einer westlichen Macht wagte, lag die Öffnung Japans zum
Westen bereits rund fünfzig Jahre zurück, ein halbes Jahrhundert gekennzeichnet

durch intensive Bemühungen um eine Modernisierung des Landes nach westlichem

Vorbild. Dieser Prozess hinterliess insbesondere im Bildungswesen und

im geistigen Leben des Landes nachhaltige Spuren. Es ist daher dringend zu

vermuten, dass einige der Protagonisten des Diskurses durch das Studium ihres
Fachgebiets und/oder durch Auslandsaufenthalte mit westlichen Denkweisen
und Moralvorstellungen durchaus vertraut waren. Darüber hinaus entspann sich
der Diskurs aus Anlass einer militärischen Konfrontation mit einem westlichen
Gegner. Für die Argumentation im Zweiten BushidÀ-Diskurs lässt sich daher
vermuten, dass insbesondere die Position des Gegners auch vor dem Hintergrund
abendländischer Sichtweisen reflektiert wurde. Zudem bezog sich einer der
Streitpunkte auf die nach europäischem Vorbild erlassene Verordnung zur
Behandlung von Kriegsgefangenen. Im Anschluss an die Darstellung von Inhalt
und Verlauf des Diskurses soll daher die Frage diskutiert werden, ob im Verlauf
des Diskurses europäisches Gedankengut thematisiert wurde, und in welchem
Umfang es gegebenenfalls Anteil an einer Neuorientierung des BushidÀ im
Verlauf des Diskurses hatte.

Nachfolgend wird dementsprechend in Abschnitt 3 zunächst ein Überblick
über Forschungsstand und Quellenlage sowie zum methodischen Vorgehen für
die im Abschnitt 4 dokumentierte Untersuchung zu Inhalt und Verlauf des Zweiten

BushidÀ-Diskurses gegeben. Die darauf aufbauende Diskussion in Abschnitt
5 widmet sich im Anschluss an die Frage nach dem Umfang abendländischer

Einflüsse schliesslich der Identifikation von Entwicklungslinien, die einen
Übergang vom Privaten zum Öffentlichen im Sinne der bereits eingeführten vier
Dimensionen einer “Genese von Öffentlichkeit” beschreiben.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 137

3. Forschungsstand, Quellenlage und Vorgehen

Japanische und westliche Sekundärliteratur zur Thematik des BushidÀ sind
aufgrund des allgemein grossen Interesses an der Thematik gleichermassen umfangreich.

Der vorliegende Überblick beschränkt sich daher zum einen zeitlich auf
die Nachkriegsperiode und zum anderen auf die Darstellung von Unterschieden
und Gemeinsamkeiten der beiden Literaturen.

Mit dem vom Philosophen Watsuji TetsurÀ Eë"Fþ 1889–1960) zu Beginn
der ShÀwa-Zeit 1925–1989) initiierten Rückbezug von BushidÀ auf das Werk
Hagakure :yLÐ Hinter den Blättern) als dem “Buch des BushidÀ” etablierte sich
in der japanischen Sekundärliteratur eine Hauptquelle, die bis heute massgeblich

rezipiert wird.9 Nach der mündlichen Überlieferung von Yamamoto Tsunetomo

¡\hM 1659–1719) verfasst von Tashiro Tsuramoto +` L“* 1678–1748)
im Jahr 1716 steht das Werk für eine “ursprüngliche Form des BushidÀ” der

insbesondere Einflüsse aus dem Buddhismus ablehnt. Schliesslich verleiht die
düstere Verbindung zwischen dem Zitat “Der Weg des Samurai liegt im Sterben”

aus dem Hagakure und dem Selbstmord von Mishima Yukio 9&+a30[1925–1970) im Jahr 1970 dieser Lesart des BushidÀ den breit anerkannten
Anschein einer zumindest seit der Edozeit ungebrochenen moralischen Tradition.
Somit überwiegt in der japanischen Sekundärliteratur die Sicht eines seit der
Edo-Zeit unveränderten und entwicklungsgeschichtlich von ausserjapanischen

Einflüssen weitestgehend unabhängigen BushidÀ.10

Die zeitgenössische westliche Lehrmeinung bildetete sich in den ersten

Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg heraus und steht damit in einer nicht
zu verkennenden Verbindung zu The Chrysanthemum and the Sword.11 Auch die
westliche Literatur bewertet BushidÀ als ein seit der Edo-Zeit überwiegend
konstantes moralisches Konzept. Hauptquelle der westlichen Sekundärliteratur zur
Thematik bleibt bis zur Gegenwart BushidÀ the Soul of Japan, ein bereits im
Original englisch verfasstes Werk von Nitobe InazÀ à$Qh0bFP 1862–1933).12

Nitobe erkennt im Zen-Buddhismus und im Neokonfuzianismus zwei im Kern
ausserjapanische Quellen der Moralvorstellungen im BushidÀ Im Gegensatz zur
kritischen Aufnahme von Nitobes Thesen in der japanischen Literatur folgt die

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

9 UNODA, 1997: 43.

10 SAGARA, 1968; SAGARA, 1995; YAMAMOTO, 2003.
11 BENEDICT, 1946.

12 NITOBE, 1899.



138 NAKAMURA YOKO

westliche Sekundärliteratur dieser Sicht weitgehend. Europäische Einflüsse in
der Entwicklung des BushidÀ werden dagegen auch in der westlichen Literatur
nicht in Betracht gezogen.13

Die Möglichkeit ausserjapanischer Einflüsse wird somit unterschiedlich
bewertet. Während die japanische Sekundärliteratur die in Nitobes Schrift
angedeuteten Einflüsse von Zen-Buddhismus und Neokonfuzianismus weitestgehend
ablehnt, sind diese Analogien fester Bestandteil der westlichen Sekundärliteratur.

Westliche und japanische Sekundärliteratur teilen dagegen die Sicht einer
seit der Edo-Zeit konstanten Entwicklung des BushidÀ und negieren damit die
Möglichkeit einer diskursiven Auseinandersetzung mit dem Erkenntnisgegenstand14.

Bezeichnenderweise findet der hier untersuchte Zweite BushidÀ-Diskurs
in keiner der beiden Literaturen Berücksichtigung. Dies gilt selbst für die
neueste und spezifisch auf den BushidÀ der Meiji-Zeit bezogene Literatur. 15

Auch die Möglichkeit eines Einflusses europäischen Gedankenguts wird auf
beiden Seiten nicht in Betracht gezogen. Als um so wichtiger dürfen daher die in
diesem Beitrag aufgeworfenen Fragen nach einem möglichen Einfluss europäischen

Gedankenguts im Verlauf des Zweiten BushidÀ-Diskurses gelten.

Im Gegensatz zum Negativbefund im Bereich der Sekundärliteratur sind
Primärquellen der Meiji-Zeit zum BushidÀ zahlreich und gut zugänglich. Für die
vorliegende Arbeit ist die Dokumentation des Diskurses von 1904 wesentlich.
Herausgegeben von Akiyama Goan /û¡×å 1863–1943) erscheint bereits im
Jahr 1905 mit Gendai taika BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ A
Zeitgenössische Berühmtheiten: Gesammelte Beiträge zum BushidÀ ein Sammelband

von Aufsätzen aus dem Zweiten BushidÀ-Diskurs. Das Werk umfasst unter
anderem Artikel aus den Zeitschriften ChÌÀ kÀron ]^œA TaiyÀ ZL­
Tetsugaku zasshi "–M@¼ und Waseda gakuhÀ 0b+`–a Ausgehend von
diesen in Akiyamas Sammelband berücksichtigten Zeitschriften belegt eine
nähere Untersuchung, dass sowohl die Auswahl der Protagonisten, als auch die
Auswahl ihrer Beiträge ein geschlossenes und vollständiges Bild des Zweiten
BushidÀ-Diskurses vermitteln.

Untersuchung und Diskussion des BushidÀ-Diskurses von 1904 in den
nachfolgenden Abschnitten 4 und 5 folgen dem Vorgehen einer sozialwissenschaftlichen

Diskursanalyse. Den vorab zu beleuchtenden institutionellen Rah-

13 BEASLEY, 1957; BEASLEY, 1963: 11–12; HURST, 1990; KING, 1993; SAMUELS, 1996.

14 Ausserhalb der auf BushidÀ konzentrierten Literatur finden sich vereinzelt neuere Unter¬

suchungen, die den diskursiven Charakter dieser Entwicklung belegen. So wird etwa bei

Gluck die späte Meiji-Zeit unter diesem Gesichtspunkt behandelt GLUCK, 1985).
15 SUZUKI, 2001; FUNATSU, 2003.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 139

men bildet im vorliegenden Fall der zeitgeschichtliche Kontext des Diskurses.
Nachfolgend werden in einem zweiten Schritt Inhalt und Verlauf des Diskurses
untersucht. Hierzu werden die Kernargumente der beteiligten Protagonisten nach

chronologischer Ordnung erfasst. Unter Berücksichtigung des historischen und
medialen Kontextes erfolgt zusätzlich eine Untersuchung zu terminologischen
Besonderheiten im Verlauf des Diskurses. In der anschliessenden Diskussion
werden die inhaltlich-ideologischen Aussagen des Diskurses zusammenfassend

interpretiert.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

4. Der Zweite BushidÀ-Diskurs

Der Verlauf des Zweiten BushidÀ-Diskurses von 1904 lässt sich in drei
Abschnitte unterteilen, die im Sammelband von Akiyama Goan streng chronologisch

wiedergegeben sind. Der eigentlichen diskursiven Auseinandersetzung
ging ein Austausch zweier Wissenschaftler über die Willensfreiheit nach der
Lehre der Kantischen Moralphilosophie im Zusammenhang mit dem BushidÀ

voraus. Vor dem Hintergrund mehrerer Ereignisse im Russisch-Japanischen

Krieg und deren Aufnahme in den zeitgenössischen Medien entwickelte sich
diese Diskussion zu einem Diskurs über die Rolle des BushidÀ in seiner Bedeutung

für Selbstmord und Kriegsgefangenschaft. Nach dieser zentralen diskursiven

Auseinandersetzung entspann sich eine weitergehende Diskussion um das

Wesen eines zeitgenössischen BushidÀ Tabelle 2 fasst Autoren und Medien der
einzelnen Beiträge chronologisch geordnet zusammen.

Der eigentliche Auslöser des Diskurses war die kritische Haltung des

Politikwissenschaftlers Ukita Kazutami #ž+` "A 1860–1946) gegenüber Selbstmord und
Kriegsgefangenschaft, die er im Jahr 1904 in einer Rede vor dem Verein für
Erziehung äusserte. Aus der Reaktion auf seinen in der Zeitschrift TaiyÀ

veröffentlichten Vortrag entspann sich ein Diskurs um das Wesen des BushidÀ im
Kontext von Kriegsgefangenschaft und Selbstmord. Im Kern seiner Kritik stand

der Widerspruch zwischen dem modernistischen Anspruch des Meiji-Staates

und der enthusiastischen Aufnahme von militärischen Handlungen in den

Medien, die in der Tradition des BushidÀ erfolgten. Um den Gehalt dieser Kritik
zu verstehen, ist eine kurze Beschreibung der drei Ereignisse um den Untergang
der militärischen Transportschiffe Hitachimaru hL¨h und KinshÌmaru H h



140 NAKAMURA YOKO

und den zum Opfertod stilisierten tragischen Unfall des Generalmajors Hirose
Takeo³&\!–[ 1868–1904) im Jahr 1904 erforderlich.

Autor Name und Art des Mediums

Prolog: Zur Bedeutung der Kantischen Moralphilosophie für den BushidÀ

1. Kobayashi IchirÀ ?Ç0Fþ Tetsugaku zasshi "–M@¼

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162

wiss. Zeitschrift)

2. Inoue TetsujirÀ Å:"!QFþ Sonken kÀwashÌ-EAK@¡Lö

Buch, geschrieben von Sonken

Inoues Künstlername)

Diskurs: Zur Bedeutung von Selbstmord und Kriegsgefangenschaft

1. Ukita Kazutami #ž+` "A TaiyÀZL­ Zeitschrift)

2. SatÀ Tadashi €<!“ Nihon Shimbun \à6Ž Zeitung)

3. Inoue TetsujirÀ Å:"!QFþ Nihon Shimbun \à6Ž Zeitung)

4. Ukita Kazutami #ž+` "A Nihon Shimbun \à6Ž Zeitung)

5. SatÀ Tadashi €<!“ Nihon Shimbun \à6Ž Zeitung)

6. Inoue TetsujirÀ Å:"!QFþ Nihon Shimbun \à6Ž Zeitung)

Epilog: Zum Wesen eines modernen BushidÀ

1. KatÀ Hiroyuki Ð<H{ TaiyÀ ZL­ Zeitschrift)

2. Arima Sukemasa 9OÜ/€o TaiyÀ ZL­ Zeitschrift)

3. Fujii KenjirÀ <Å•!QFþ Waseda gakuhÀ 0b+`–a
wiss. Zeitschrift)

4. Mikami Sanji 9:ò!Q TaiyÀ ZL­ Zeitschrift)

5. NanjÀ BunyÌ‡‘·Lô ChÌÀ kÀron ]^œA Zeitschrift)

6. ¿kuma Shigenobu WL¸Gý ChÌÀ kÀron ]^œA Zeitschrift)

7. Yamakawa KenjirÀ¡ •!QFþ ChÌÀ kÀron ]^œA Zeitschrift)

8. Ishikawa Chiyomatsu .# s ® Yomiuri Shimbun@Ý"à6Ž Zeitung)

9. Fujii KenjirÀ <Å•!QFþ ChÌÀ kÀron ]^œA Zeitschrift)

10. Yoshida KenryÌ +`CU½ TeiyÌ rinrikai rinri kÀenshÌ1Gy[*63[*6
AK%DLö wiss. Zeitschrift)

Tabelle 2: Verlauf des Zweiten BushidÀ-Diskurses Autor und Medium in chronologischer Folge)

Historischer Kontext

Bei Angriffen von russischen Kreuzern auf die Transportschiffe Hitachimaru
und KinshÌmaru weigerten sich die Befehlshaber der Schiffe, zu kapitulieren.



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 141

Dabei nahmen Kommandanten und Offiziere neben ihrem eigenen Tod – in
mehreren Fällen durch seppuku und eigenen Schusswaffengebrauch – auch den

Tod der Mehrheit der Besatzungsmitglieder in Kauf. Tatsächlich starben
annähernd alle 1250 Besatzungsmitglieder des Schiffes Hitachimaru und die Hälfte
der 152-köpfigen Besatzung der KinshÌmaru. Im selben Jahr wurde das Frachtschiff

Fukuimaru /¿Åh im Gefecht vor Port Arthur gezielt versenkt, um die
Blockade des Hafens zu ermöglichen. Dabei wurde der Kommandant des

Schiffes, Hirose Takeo, auf der Suche nach dem vermissten Ersten Offizier
Sugino Magoshichi yGþ›3 1866–1904) 16 von einem russischen Torpedo
getroffen und starb.17 In der Folge wurde er von den japanischen Medien zum

“Kriegsgott” stilisiert.18 Dieser Widerspruch von modernem Staatsverständnis –
das edozeitliche Verbot des seppuku von 166519 war 1873 erneuert worden – und
gelebter Begeisterung für die moralische Tradition gab den Anlass zu Ukitas
Rede, die wir als den Beginn des Zweiten Diskurses verstehen können.

Die Protagonisten der zentralen Diskussion

Fasst man die Diskussionen im Vorfeld und im Anschluss mit dem zentralen
Diskurs zusammen, so lassen sich insgesamt dreizehn Protagonisten ermitteln.
Die folgende Einführung beschränkt sich auf eine Darstellung der drei an der

zentralen Diskussion beteiligten Protagonisten. Kurze biographische Notizen zu
den weiteren Teilnehmern aus Prolog und Epilog werden an gegebener Stelle in
Fussnoten gefasst.

Ukita Kazutami 1860-1946): Ukita stammte aus der ehemaligen Kriegerschicht
in Kumamoto. Er besuchte eine englischsprachige Schule in seinem Heimatort
und wurde christlich getauft. Nach seiner Rückkehr vom Auslandsstudium an
der Universität Yale unterrichtete er an der DÀshisha Universität Politikwissenschaften.

Zudem war er als Herausgeber der Zeitschrift TaiyÀ tätig.

16 Der Tod von Sugino Magoshichi ist umstritten. Nach einer Pressemeldung von Associated

Press Tokyo aus dem Jahr 1946 überlebte Sugino den Untergang der Fukuimaru und kehrte

erst nach rund 40jährigem Exil in China nach Japan zurück.

17 FUKIURA, 2005: 28.

18 FUKIURA, 2005: 30.

19 Das Verbot des Opfertodes wurde erstmals in der revidierten Version des Buke shohatto

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

Gesetz für die Kriegerfamilien) im Jahr 1665 festgehalten.



142 NAKAMURA YOKO

Inoue TetsujirÀ 1855–1944): Der in Fukuoka geborene Inoue studierte an der
Universität Tokyo Philosophie. Nach seinem Auslandsaufenthalt in Deutschland
wurde er Professor für Philosophie an der Universität Tokyo. Bekannt ist er vor
allem als Kommentator des Kaiserlichen Erziehungserlasses.

SatÀ Tadashi 1849–1920): Der in Hiroshima geborene spätere Generalmajor
SatÀ stammt aus der Kriegerschicht und diente im Chinesisch-Japanischen Krieg
bereits als Oberst. Nach einer schweren Verletzung in diesem Konflikt nahm er

seinen Abschied vom Militär. Nach seinem Austritt aus der Armee wurde er zum
Generalmajor befördert und wurde in der Folge Bürgermeister der Stadt
Hiroshima.

4.1 Prolog: Zur Bedeutung der Kantischen Moralphilosophie für den BushidÀ

1. Kobayashi IchirÀ 1876–1883)20 Tetsugaku zasshi): In seiner Darstellung
orientiert sich Kobayashi an der deutschen Moralphilosophie und sieht im Geist
in Form des eigenen Willens die grundlegende Voraussetzung für die
Durchführbarkeit moralischer Handlungen. Er beschäftigte sich insbesondere mit der

Kantischen Philosophie und ist der Meinung, dass der Wille folgendes darstellt:

1. Grundsatz des Geistes

2. Basis der moralischen Handlung

3. Eine Form, die ohne dem eigenen Interesse nachzueifern, durchgeführt werden soll im
Sinne einer Freiwilligkeit)

Des Weiteren sieht er in der Willensfreiheit nach Kantischem Verständnis eine
wichtige Ergänzung des tradierten BushidÀ Im Sinne der Kantischen
Moralphilosophie befürwortet Kobayashi die Sicht, dass die Willensfreiheit in der

Handlung zum Resultat der Moral wird.21

2. Inoue TetsujirÀ nicht identifizierte Quelle): Auch Inoue behandelt das Thema
der Willensfreiheit im Rahmen der Kantischen Moralphilosophie und ist der

20 Der als ältester Sohn eines neokonfuzianischen Gelehrten in Yokohama geborene Kobayashi
studierte westliche Philosophie und unterrichtete ab 1902 Literaturwissenschaften an der

Kaiserlichen Universität Tokyo. Parallel unterrichtete er an der Rissho Universität, beschäftigte

sich zunehmend mit dem Nichiren-Buddhismus und schrieb zahlreiche Bücher über das

Lotus-Sutra.

21 KOBAYASHI, 1905: 70–115.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 143

Ansicht, dass gesellschaftliche Handlungen im Allgemeinen die Existenz eines

eigenen Willens voraussetzen und dies auch für Handlungen im Rahmen des

BushidÀ gelten sollte. Im Kontext der Willensfreiheit nimmt seiner Meinung
nach auch die Persönlichkeit des Individuums Gestalt an.22

4.2 Zentrale Diskussion: Zur Bedeutung von Selbstmord
und Kriegsgefangenschaft

Die zentrale diskursive Auseinandersetzung spielte sich im September 1904 ab
und wurde in Form eines Vortrages und in der Folge in Beiträgen in der Zeitung
Nihon Shimbun geführt.

1. Ukita: Vortrag im Verein für Erziehung in Tokyo Bericht in TaiyÀ 18.
September 1904). In seiner Rede bezieht sich Ukita auf die japanischen Kriegsgefangenen

der Schiffe Hitachimaru und KinshÌmaru und vertritt dabei die
Meinung, dass im Kontext von Kriegsgefangenschaft und Selbstmord eine Trennung

von Pflicht und Ehre notwendig sei. Im Bewusstsein eines Soldaten sollte
ausschliesslich seine Verpflichtung zum Kampf für das Vaterland, jedoch
keineswegs sein Ehrgefühl massgeblich sein. Ukita stellt sich allgemein gegen den
Selbstmord und vertritt die Ansicht, dass das Schamgefühl in der
Kriegsgefangenschaft

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

unbedeutend sei.23

2. SatÀ: Kritik an 1. Ukita Zeitung Nihon). Durch einen Zeitungsartikel erfährt
SatÀ von Ukitas Rede und ist entsetzt über dessen Haltung zu Kriegsgefangenschaft

und Selbstmord. Nach seiner Ansicht ist das Schamgefühl im Fall der
Kriegsgefangenschaft überaus wichtig. Selbstmord führt nach seiner Ansicht zu
einem Tod als Tat der Ehre. Für ihn steht die Ehre auch deshalb über der Pflicht,
weil Pflicht allein nicht ausreicht, um den Soldat vom Sinn des Krieges zu
überzeugen. Seiner Meinung nach ermöglicht die absolute Wahrnehmung der

Ehre überhaupt erst die Erfüllung der Pflicht.24

3. Inoue: Kritik an 1. Ukita und 2. SatÀ Zeitung Nihon). Inoue geht auf beide
Beiträge ein und vertritt zunächst die Meinung, dass Ehrhaftigkeit die Erfüllung
der Pflicht voraussetzt. Damit versucht er, eine Balance zwischen Pflicht und

22 INOUE, 1905: 116–140.

23 TOYABE, 1904: 209–227.
24 SAT¿ 1905: 228–234.



144 NAKAMURA YOKO

Ehre herzustellen. Als weiteren Punkt führt er unter Bezugnahme auf Ukitas
generelle Ablehnung des Selbstmords an, dass eine situative Unterscheidung
notwendig sei. Beispielsweise führt er Selbstmord als Ausdrucksform gegen

gesellschaftliche Umwandlung als negative Tat an. Im Weiteren behandelt er das

Thema Kriegsgefangenschaft und kritisiert Ukita, der die Gefangenschaft generell

befürwortet. Nach seiner Betrachtung wäre die Kriegsgefangenschaft im
Falle der KinshÌmaru nur vor dem Hintergrund zu rechtfertigen gewesen, dass

es sich um ein Ultimatum gehandelt habe. In einem dergestaltigen Fall könne die
Gefangenschaft den Selbstmord als akzeptable Alternative ersetzen.25

4. Ukita: Replik zu 3. Inoue Zeitung Nihon). Er geht auf Inoues Kritik ein und
behauptet, dass er durchaus verschiedene Ansichten zum Selbstmord
berücksichtigt. Er legt Wert darauf, sich in erster Linie mit der allgemeinen Bedeutung
des Selbstmordes auseinanderzusetzen. Dabei gibt er den Opfertod von Kusunoki

Masashige26 als Beispiel für den Selbstmord in seiner historischen Form an,

der jedoch in internationalen modernen Kriegen keine Gültigkeit besitze.
Anschliessend führt er zu seiner Behauptung einer Trennung von Ehre und Pflicht
aus, dass Pflicht im Bewusstsein des Individuums wahrgenommen wird, Ehre
dagegen nicht.27

5. SatÀ: Replik zu 3. Inoue, Kritik an 4. Ukita Zeitung Nihon). Er zog Inoues
und Ukitas Meinung in Betracht und betonte, dass Selbstmord als Ausdrucksmittel

für das Handeln der Moral eine wichtige Form darstellt. Dabei beharrt er

auf seiner Behauptung, dass Ehre über der Pflicht stehe. Nur ein solches
Verhältnis der Ehre und Pflicht ermögliche den Erhalt des japanischen Geistes.28

6. Inoue: Kritik an 1. und 4. Ukita Zeitung Nihon). Inoue nimmt Stellung zu
Ukitas Meinung und ist der Ansicht, dass Ukita sich zu sehr in seinen Ansichten
an ausländischen Denkweisen orientiert. Ukitas Befürwortung, sich freiwillig in
Kriegsgefangenschaft zu begeben, bezeichnet Inoue als Ausdruck einer Scham

gegenüber dem westlichen Ausland und konstruiert daraus einen Widerspruch zu
Ukitas Behauptung, dass das Schamgefühl im Kontext der Kriegsgefangenschaft

25 INOUE, 1905: 236–185.

26 Kusunoki Masashige 1294–1336). War ein Gefolgsmann des Kaisers Go-Daigo in dessen

Kampf um die Macht gegen das ShÀgunat. Nach der Niederlage in der Schlacht am Minatogawa

verübte er seppuku.

27 UKITA, 1905: 242–247.

28 SAT¿ 1905: 228–234.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 145

keine Rolle spielen dürfe. Weiterhin erwähnt er als Beispiele für relevante
Ansichten zum Selbstmord im Ausland Arthur Schopenhauer und die Stoa, bei

denen der Selbstmord unter Umständen als positive Tat gerechtfertigt wird.
Inoue ergänzt die bereits von ihm postulierte situative Unterscheidung bei

Selbstmorden. Um positive und negative Varianten des Selbstmordes
unterscheiden zu können, sei es zunächst wichtig, die Handlung des Selbstmordes als
Tat an sich von dem Bewusstsein zu trennen, in welchem die Handlung erfolgt.29

4.3 Epilog: Zum Wesen eines modernen BushidÀ

Die Auseinandersetzung zur Rolle von Selbstmord und Kriegsgefangenschaft
ging Ende September 1904 in eine allgemeine Diskussion zum Wesen eines

modernen BushidÀ über. In den folgenden Monaten entstanden dabei zehn weitere

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

Beiträge von neun verschiedenen Protagonisten.

1. KatÀ Hiroyuki30 Zeitschrift TaiyÀ Er befürwortet Inoues Sicht einer
Gleichstellung von Ehre und Pflicht. Gleichzeitig erkennt er die Existenz eines Schamgefühls

angesichts einer drohenden Gefangennahme an und versteht die daraus

entstehende Bereitschaft zur Selbstopferung. Jedoch sollte Selbstmord als Tat

der Selbstopferung nur als letzte aller Möglichkeiten in Betracht gezogen

werden. Insofern spricht er sich für Ukitas Ansicht aus, Selbstmord nur als

geistige Haltung zu rechtfertigen, in der Realität aber nicht als Handlung zu

begehen.31

2. Arima Sukemasa 32 Zeitschrift TaiyÀ Arima setzte sich mit dem Zen-
Buddhismus auseinander und ist der Auffassung, dass die mit Zen-Buddhismus

in Zusammenhang stehende geistige Haltung und das Vorbereitet-Sein zum Tod
ein wichtiges Element des BushidÀ darstellt. In diesem Kontext befürwortet er
eine Beibehaltung des BushidÀ im traditionellen Stil als eine Moralform, die

29 INOUE, 1905: 236–241.

30 KatÀ Hiroyuki 1836–1916). KatÀ wurde in der Präfektur Hyogo geboren und belegte

Holländische Studien und Deutsch in Edo. Nach seinem Studium schlug er die höhere

Beamtenlaufbahn ein und wurde im Jahr 1890 Rektor der Kaiserlichen Universität Tokyo.

Er setzte sich vor allem für die Einführung westlicher politischer Strukturen ein. Zu seinen

bekannten Werken gehört das Buch Eine neue Theorie der Staatsform aus dem Jahr 1874.

31 KAT¿ 1905: 265–272.

32 Arima Sukemasa 1871–1931). Der Historiker studierte an der Universität Tokyo und gab

zusammen mit Inoue Tetsujiro 1905 das Buch BushidÀ sÀsho heraus.



146 NAKAMURA YOKO

auch einschliesslich des Selbstmordes in der zeitgenössischen Gegenwart gelebt
werden sollte.33

3 Fujii KenjirÀ34 Zeitschrift Waseda gakuhÀ Fujii bezieht sich auf die
Bedeutung von Ehre und Pflicht im Kontext der Kriegsgefangenschaft und betont,
dass nicht das Motiv des Einzelnen, sondern das der Gruppe entscheidend für die
Art und Weise der Pflichterfüllung und der Bewahrung der Ehre sein solle. Ehre,

so Fujii, entstehe erst durch ihre Reflektion auf die Gesellschaft. Ebenso entstehe

die Verbindung von Ehre und Selbstmord – in einer Deutung als Aufopferung –
erst vor dem Altar der Gesellschaft. Dieses Zusammenwirken von individuellem
Ehrgefühl, kollektivem Pflichtbewusstsein und der Aufopferung für die
Gemeinschaft lasse den Kampfgeist entstehen.35

4. Mikami Sanji36 Zeitschrift TaiyÀ In seiner Überlegung zur Scham stellt er
einen Bezug zu einer Beobachtung im Fall des Schiffes KinshÌmaru her, bei

dem die Soldaten ihre Zimmer zu putzen begannen, als der Feind drohte ihr
Schiff zu überfallen. Dabei teilt er Inoues an anderer Stelle geäusserte Sicht,
dass die Sauberkeit der Japaner der japanischen Mythologie zugrunde liege, welche

wiederum der stoischen Lehre ähnle.
Im weiteren nimmt Mikami Bezug zum Ehrbegriff im Russisch-Japanischen

Krieg, in dem er insbesondere eine kritische Haltung gegenüber der
Tatsache äussert, dass viele Japaner die Kapitulation des russischen Generals

Anatolij Michailowitsch Stessel bei der Schlacht um Port Arthur nicht als
unehrenhaftes Verhalten bewerten. Zudem kritisiert er die Gelassenheit der
russischen Kriegsgefangenen in Japan.37

33 ARIMA, 1905: 285–288.

34 Fujii KenjirÀ 1866–1952). Der in Kanazawa geborene Fujii studierte Botanik und Zellbio¬

logie in Deutschland und England. Nach seiner Rückkehr vom Auslandsstudium wurde er

im Jahr 1911 Professor für Mikrobiologie an der Kaiserlichen Universität Tokyo. Im Jahr

1950 erhielt er den japanischen Kulturorden.
35 FUJII, 1905: 307–329.
36 Mikami Sanji 1865–1939). Der in einer Samurai-Familie in Hyogo geborene Historiker

lehrte an der Kaiserlichen Universität Tokyo. Im Jahr 1932 wurde er Mitglied des

Oberhauses.

37 MIKAMI, 1905: 374–410.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 147

5. NanjÀ BunyÌ 38 Religionswissenschaftler, Zeitschrift ChÌÀ kÀron). NanjÀ
macht auf die Äquivalenz des Ausdruckes messhi hÀkÀ $õ/ñyœ Privates
aufgeben und dem Öffentlichen dienen), einem nach seiner Sicht buddhistischen
Lehrsatz39, mit dem Ausdruck issatsu tashÀ 0!êJ+O ein Leben für Tausende

von Leben opfern), den er als dem BushidÀ zugehörig sieht40. Auf diesem Weg
versucht Nanjo, buddhistische Aspekte des BushidÀ hervorzuheben.41

6. ¿kuma Shigenobu42 Zeitschrift ChÌÀ kÀron). Er bezieht sich auf das Vor-bereitet-

Sein zum Tod im Wesen des BushidÀ und ist der Meinung, dass das

Ehrgefühl aus der Verbindung von Loyalität und diesem Vorbereitet-Sein
bestehe. All diese Elemente wiederum würden sich aus der Scham ergeben. Zum
BushidÀ als Volksmoral hält ¿kuma fest, dass Ehre und Scham als private
Gefühle erst durch die praktizierte Loyalität in eine öffentliche Sphäre geraten
und so die Formung eines nationalen Moralbewusstseins beeinflussen.43

7. Yamakawa KenjirÀ44 Zeitschrift ChÌÀ kÀron). Yamakawa zieht einen
Vergleich zwischen den Opfertoden auf der KinshÌmaru und dem Selbstmord des

Vizeadmirals George Tryon beim Untergang des britischen Schlachtschiffs
Victoria im Jahr 1893. Als weiteres Beispiel erwähnt er den Opfertod des
russischen Admirals Stepan Ossipowitsch Makarow45 und befürwortet die Gleich-

38 NanjÀ BunyÌ 1849–1927). Der in der Präfektur Gifu gebürtige Sohn eines buddhistischen

Priesters studierte fernöstliche Religionswissenschaften an der Universität Oxford. Nach

seiner Rückkehr aus England promovierte er an der Universität Tokyo. Ab 1901 lehrte er an

der Universität Otani und wurde später zum Rektor dieser Universität.
39 Ursprünglich ein konfuzianischer Lehrsatz SANSEIDOHENSHË SHOHEN, 1998).

40 Ursprünglich ein buddhistischer Lehrsatz SANSEIDO HENSHË SHOHEN, 1998).

41 NANJ¿ 1905: 416–419.

42 ¿kuma Shigenobu 1838–1922). Der in Saga als Sohn eines Samurai geborene ¿kuma stu¬

dierte Holländische Studien und war an der Planung zur Rückgabe der Herrschaft vom
ShÀgun an den TennÀ im Jahr 1867/68 direkt beteiligt. Später wurde er unter anderem zweimal

Premierminister und viermal Aussenminister. 1882 gründete er die Hochschule Tokyo,

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

die später zur Waseda Universität wurde.

43 ¿KUMA, 1905: 429–437.
44 Yamakawa KenjirÀ 1854–1931). Der in Fukushima als Sohn einer Samurai-Familie gebo¬

rene Physiker kämpfte bereits in seiner Jugendzeit in der Schlacht von Aizu im Jahr 1868.

Nach der Schlacht wurde er Schüler des Gelehrten Okudaira Kensuke 1841–1876). Im Jahr

1871 erhielt er ein Stipendium zum Studium an der Universität Yale. Nach seiner Rückkehr

promovierte und lehrte er an der Universität Tokyo und wurde im Jahr 1901 deren Rektor.
45 Tatsächlich handelte es sich hierbei um ein Todesfall im Gefecht. Nach der Kollision mit

einer japanischen Mine und dadurch ausgelöster zahlreicher Explosionen sank das Schiff



148 NAKAMURA YOKO

stellung des Opfertodes von Makarow mit dem des Generalmajors Hirose Takeo.
Darüber hinaus ist er der Meinung, dass BushidÀ mit dem englischen Rittertum
vergleichbar sei.46

8. Ishikawa Chiyomatsu47 Yomiuri Zeitung). Ishikawa stellt eine Verbindung
zwischen Selbstmord und Existenzkampf her. Dabei stellt das Vorbereitet-Sein
zum Tod eine Voraussetzung für einen erfolgreichen Überlebenskampf dar. Diese

Einstellung im Sinne des BushidÀ empfiehlt Ishikawa auch zur Anwendung
im Bereich der Wirtschaft.48

9. Fujii KenjirÀ49 Zeitschrift ChÌÀ kÀron). Fujii bezieht sich in seiner
Auseinandersetzung mit dem BushidÀ auf die Stoa. In der stoischen Lehre sei die

disziplinierte Vernunft Voraussetzung für die Bildung des Willens. Fujii zieht
schliesslich einen Vergleich zwischen kontrolliertem Bewusstseins im Kontext
der Willensbildung nach der stoischen Lehre und in einem vom Buddhismus
geprägten BushidÀ.50

10. Yoshida KenryÌ51 Zeitschrift TeiyÌ rinrikai rinri kÀenshÌ Yoshida
empfiehlt das Konzept der geistigen Unabhängigkeit des Individuums nach der

stoischen Lehre für eine Neuorientierung des BushidÀ einzusetzen. Dabei ziele
der Wille nach der stoischen Lehre auf die Durchführung der vorbildhaften
Verhaltensregel, wobei die Einhaltung von Regeln auch im BushidÀ von zentraler

Bedeutung sei.52

________________________________

des Admirals in kürzester Zeit, so dass fast die gesamte Besatzung umkam. Ironischerweise

handelte es sich somit weder im Fall Hirose noch im Fall Makarow um Selbstmorde, was

allerdings nicht dem Informationsstand Yamakawas zum Zeitpunkt des Zweiten Bushido-
Diskurses entsprach.

46 YAMAKAWA, 1905: 420–425.
47 Ishikawa Chiyomatsu 1860–1935). Der aus Edo stammende Ishikawa studierte Naturwis¬

senschaften und Zoologie an der Universität Tokyo. Nach seinem Auslandsstudium an der

Albert-Ludwigs-Universität in Freiburg wurde er im Jahr 1890 Professor an der Universität
Tokyo.

48 ISHIKAWA, 1905: 426–428.

49 Vgl. Fussnote 34.
50 FUJII, 1905: 462–474.
51 Yoshida KenryÌ 1870–1943). Der in der Präfektur Ishikawa gebürtige Yoshida studierte

Philosophie an der Kaiserlichen Universität Tokyo und wurde später Rektor der Universität
Hiroshima.

52 YOSHIDA, 1905: 475–495.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 149

Abschliessend können für Inhalt und Verlauf des Zweiten BushidÀ -Diskurses
folgende Ergebnisse festgehalten werden. Vor der zentralen Diskussion wurden
im hier als “Prolog” bezeichneten Abschnitt Überlegungen zur Bedeutung der
deutschen Moralphilosophie für den BushidÀ angestellt. Vor diesem Hintergrund
entwickelte sich aus Anlass aktueller Ereignisse im Russisch-Japanischen Krieg
– dem Untergang zweier Kriegsschiffe und dem Opfertod von Generalmajor
Hirose Takeo – die zentrale Diskussion. Diese wird von drei Hauptprotagonisten,

Ukita, SatÀ und Inoue, bestritten und konzentriert sich thematisch auf die
Bedeutung von Ehre, Pflicht und Scham im Kontext von Selbstmord im
Allgemeinen und zur Vermeidung einer Gefangennahme im Besonderen. Die
zentrale Diskussion regt eine weitere Reflektion zur Rolle des BushidÀ in der

Moderne an, die sich in der Folge vollzieht, wobei sich auch die behandelten
Themenkreise weiter spannen.

Die terminologische Untersuchung ergibt einen auffälligen Befund. So
verwenden alle am Diskurs beteiligten Protagonisten ausschliesslich den Ausdruck
jisatsu 8!ê Selbstmord) anstelle des im Kontext des BushidÀ geläufigen
Ausdruckes junshi !¹!« Opfertod). Darüber hinaus zeigen sich im Gebrauch des

Vokabulars keine Auffälligkeiten; es entspricht einer allgemein zeitgenössischen

und spezifisch der Zeitschrift angemessenen Wortwahl.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

5. Diskussion

Der Zweite BushidÀ-Diskurs erstreckte sich über einen Zeitraum von rund einem
Jahr zwischen Sommer 1904 und Herbst 1905 und deckt sich somit grob mit
Beginn und Ende des Russisch-Japanischen Kriegs. Die Interpretation der
inhaltlichen Aussagen zur Frage der Bewertung des Selbstmordes im
Allgemeinen und zur Vermeidung einer Gefangennahme im besonderen ergibt eine
Unterscheidung in drei Standpunkte: eine ablehnende Haltung um Ukita, ein
befürwortende Haltung um SatÀ und eine vermittelnde Position um Inoue.
Während Ukita eine Trennung von Ehre und Pflicht vertritt – und der Ehre eine
letztlich untergeordnete Rolle zuweist, steht für SatÀ die Ehre klar über der

Pflicht. Aus der Gleichstellung von Ehre und Pflicht bei Inoue ergibt sich
wiederum dessen vermittelnde Position. Untenstehend gibt Tabelle 3 einen
Überblick über die Zuordnung der weiteren in dieser Arbeit berücksichtigten
Autoren. Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang die isolierte Stellung von

Ukita, dem einzigen ausgesprochenen absoluten Gegner von Selbstmorden. Die-



150 NAKAMURA YOKO

ser Umstand kann jedoch vor dem Hintergrund der allgemeinen
Kriegsbegeisterung, insbesondere auch der einseitigen Berichterstattung der japanischen

Medien relativiert werden.

Befürworter Vermittler Gegner Ohne klaren Standpunkt

SatÀ Inoue Ukita Kobayashi

Arima KatÀ Fujii

NanjÀ Mikami ¿kuma

Yamakawa

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162

Ishikawa

Yoshida

Tabelle 3: Standpunkte der Protagonisten des Zweiten BushidÀ-Diskurses zum Selbstmord

Für die zentrale Diskussion lässt sich – wie für wohl die meisten Diskurse – kein
letztlich gültiges Ergebnis im Sinne einer Einigung feststellen. So besteht auch

im vorliegenden Fall die massgebliche Bedeutung des Diskurses in seiner Eigenschaft

als Manifestierung einer latenten Konfliktlage. Wie schon im Falle des

Ersten BushidÀ-Diskurses waren historische Ereignisse Auslöser der zentralen
Diskussion. Während sich in der Tat der 47 Samurai der ungelöste Loyalitätsbezug

zwischen Feldherren und ShÀgun manifestierte, zeigt sich der Zweite
BushidÀ-Diskurs als Ausdruck einer bestehenden und sich im Kontext der
Kriegserfahrung verdichtenden Konfliktlage zwischen dem öffentlichen, modernen

Staatsanspruch und den tradierten privaten moralischen Vorstellungen.
Schon im Rahmen des Ersten BushidÀ-Diskurses liess sich ein synkretistischer

Charakter erkennen. So billigte die ShÀgunats-Regierung den 47 Samurai
zwar ein ehrenhaftes Urteil zu. Sie festigte aber ihren Loyalitätsanspruch im
Zuge des Erlasses der Kujigata osadamegaki œ»éÑÊ( Buch der Richtlinien

für allgemeine Beamte) im Jahr 1742, welches die Verübung von Rache in
einigen klar definierten Fällen zuliess. Dies kann als “Domestizierung” des
BushidÀ durch die neo-konfuzianische Staatsräson verstanden werden. Im Rahmen
des Zweiten BushidÀ-Diskurses, insbesondere in den in dieser Untersuchung als
Prolog und Epilog bezeichneten Phasen, lässt sich in ähnlicher Weise ein
synkretistischer Charakter erkennen. Im Unterschied zum ersten Diskurs hat sich
der Kreis potentieller Quellen durch die Öffnung des Landes nun allerdings
vervielfacht.

Tatsächlich lässt sich in vielen Beiträgen des Zweiten BushidÀ-Diskurses
ein Rückgriff auf ausserjapanisches Gedankengut beobachten. Dabei beschränkt



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 151

sich diese Auswahl nicht nur auf Elemente nahegelegener Kulturkreise, die ihren
festen Platz in der japanischen Kultur gefunden haben wie etwa der Konfuzianismus,

sondern enthält ebenso – und in erstaunlichem Umfang – Referenzen zu
abendländischen Konzepten. Zur Beantwortung der Frage nach einem möglichen
ausserjapanischen Einfluss auf die Entwicklung des modernen BushidÀ müssen

zusätzlich blosse Parallelen von eigentlichen Quellen in historischer Perspektive)

und von gewünschten Ergänzungen in der zeitgenössischen Perspektive
von 1904) unterschieden werden. Tabelle 4 unternimmt den Versuch einer
Darstellung des ausserjapanischen Gedankenguts im Zweiten BushidÀ-Diskurs
unterschieden nach Art des Gedankenguts, nach Protagonist und nach der

zugeschriebenen Bedeutung für den BushidÀ

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

Gedankengut

Ostasien Europa

Autoren Konfuzianismus Buddhismus Stoa Ritterliche

Tugenden

Kant Schopen

-hauer

Kobayashi E

Inoue P E P

Arima Q

Fujii Q P

NanjÀ P

Yamakawa P

Yoshida E

Tabelle 4: Gedankengut nach Ursprung und Bedeutung für den BushidÀ Quellen Q, Parallelen P,

gewünschte Ergänzungen E)

Wie aus Tabelle 4 hervorgeht, lassen sich im Verlauf des Zweiten BushidÀ-
Diskurses in vielen der untersuchten Beiträge Vergleiche mit europäischem Gedankengut

beobachten. So beschäftigen sich etwa Fujii und Yoshida mit der Stoa

und erkennen im disziplinierten Geist der stoischen Lehre einen Wesenszug, der
auch im BushidÀ nachweisbar sei. Yamakawa wiederum betont Ähnlichkeiten
mit dem mittelalterlichen englischen Rittertum, insbesondere die Tatsache, dass

Verehrung von Frauen in beiden Traditionen vorhanden sei. Beide Bezüge finden

sich auch bereits in Nitobes englischsprachigem Werk.53 Da Nitobes Bu-

53 NITOBE, 1899.



152 NAKAMURA YOKO

shidÀ the Soul of Japan jedoch erst 1908 in japanischer Übersetzung erschien,
besteht durchaus die Möglichkeit, dass diese Vergleiche unabhängig voneinander

zustande kamen. Von der obenstehenden Tabelle 4 sind die im Epilog von
Mikami und Yamakawa gezogenen Vergleiche der russischen Generälen Stessel

und Makarow mit dem Generalmajor Hirose nicht erfasst. Nach ihrer Ansicht
entspreche der vermeintliche; Anm. d. V.) Heldentod des Generals Makarow
dem vermeintlichen; Anm. d. V.) Opfertod von Hirose, während die Kapitulation

vom General Stessel als unwürdig gelten müsse.

Eine Ergänzung des modernen BushidÀ durch die Heranziehung westlicher
Denkweisen mit dem Ziel einer Neuorientierung wird von zwei Protagonisten
angeregt. So setzen sich im Prolog die Wissenschaftler Inoue und Kobayashi mit
der deutschen Moralphilosophie auseinander. Kobayashi und Inoue sehen in der

Willensfreiheit nach der Kantischen Lehre ein wichtiges Element, welches in das

Wesen des BushidÀ integriert werden solle: so müsse die Willensbildung in der
Entscheidung zwischen Selbstmord und Kriegsgefangenschaft freiwillig erfolgen

und bewusst in die Tat umgesetzt werden. Kobayashi und Inoue sehen darin
eine Möglichkeit, den Zwiespalt in der Bedeutung des Selbstmordes aufzulösen.
Die Aussage von Kobayashi charakterisiert am deutlichsten diese ideologische
Absicht:

õ : */>'5žæ á(b Fÿ ïÃõ ä +¦ û Ã˜äYã' !Ã
Ça' Ãßäìû7- L€ Ë'ž ûÃW '@ðì »F Aà ïÃ3{P"? äÃEs ist niemals ohne Enthusiasmus in der Welt etwas Grosses gethan -N

äõ Ë Wÿ '@Ü>ð ÿ
Um den Geist [zu einer freien Entscheidung] zu bewegen, gibt es ausser [der Möglichkeit]
über das Mitleid eine Grundlage zu bilden, nur [den Weg], Vor- und Nachteil vollständig zu
vergessen, auch Gewinn und Verlust zu vergessen und sich mit äusserster Kraft einzusetzen;

es gibt zahlreiche Beispiele, dass so grosse Taten vollbracht werden, wie es bei Kant heisst:

‘Es ist niemals ohne Enthusiasmus in der Welt etwas Grosses gethan’. Und das ist die beste

Beschreibung für die Kraft des Geistes.54

Aus Kobayashis Aussage wird das Bemühen deutlich, den im traditionellen
BushidÀ nach den äusseren Begriffen von Ehre, Pflicht und Scham sich
bestimmenden Selbstmord einer freien inneren Willensentscheidung im Kantischen
Sinne zugänglich zu machen. Die Frage nach einer nachhaltigen Wirkung dieser
Forderung auf die weitere Entwicklung des BushidÀ kann im Rahmen dieser
Untersuchung nicht beantwortet werden. Hierzu wäre insbesondere eine Über-

54 Übersetzt aus: KOBAYASHI, 1905: 80.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 153

prüfung von Militärreglementen und Verordnungen der Folgejahre wünschenswert.

Abschliessend soll nun anhand der vier eingangs eingeführten Dimensionen die
Frage untersucht werden, inwiefern die historische Entwicklung des BushidÀ bis

zum Zweiten BushidÀ-Diskurs zu einer “Genese von Öffentlichkeit” beigetragen
hat. Die nachstehende Bewertung kontrastiert dazu die in der vorgängigen

historischen Entwicklung zu beobachtenden Tendenzen jeweils anhand der
folgenden vier Dimensionen: a) die Natur der Diskurse zum BushidÀ b) der
Bezugspunkt des Loyalitätsbegriffes im BushidÀ c) der Geltungsbereich des

BushidÀ und d) der Ort der moralischen Verantwortlichkeit.
Historisch betrachtet erfolgten die Auseinandersetzungen zur Thematik des

BushidÀ während vieler Jahrhunderte in räumlicher Begrenzung und sozialer
Einschränkung in einem quasi-privaten Kontext. Bis zum Beginn der Kamakura-
Zeit war die Auseinandersetzung mit der Natur des BushidÀ einerseits
ausschliessliche Angelegenheit der Samurai und andererseits räumlich beschränkt
auf die Ebene der lokalen Feldherren. Mit der Abfassung des Goseibai Shikimoku

im Jahr 1232 manifestierte sich die Auflösung der räumlichen Beschränkung.

Zu einer Ausweitung des beteiligten Personenkreises kam es dagegen erst

im Zusammenhang mit dem bereits erwähnten Ersten BushidÀ-Diskurs des

Jahres 1703, bei dem erstmalig ein über die Samurai hinausreichender Personenkreis

am Diskurs um die Tat der 47 Samurai zumindest passiven Anteil nahm.

Mit den Reformen der Meiji-Restauration war schliesslich das Feld auch für eine
aktive Teilhabe aller Bevölkerungsschichten am öffentlichen Diskurs grundsätzlich

bereitet. Mit dem Nachdruck von Fukuzawas eingangs erwähnten Beitrag
zum BushidÀ von 1891 am 1. Januar 1901 in der Zeitung Jiji shinpÀ r»àa
erreichte die Diskussion um den BushidÀ endgültig den öffentlichen Raum. Vor
diesem Hintergrund darf der in wechselnden und fast ausschliesslich in
auflagenstarken Printmedien geführte Zweite BushidÀ -Diskurs des Jahres 1904 als
Kulminationspunkt einer Entwicklung von der privaten zur öffentlichen
Auseinandersetzung mit der Thematik des BushidÀ gelten.

Im Gegensatz zu dieser fast linearen Entwicklung lässt sich für den Bezugspunkt

der Loyalitätsverpflichtung im BushidÀ als der zweiten zu untersuchenden

Dimension keine einseitig gerichtete Tendenz feststellen. Zudem zeigt sich im
Verlauf der historischen Entwicklung eine variable Diskrepanz zwischen gesetzlichem

Anspruch und gelebter Loyalität. So findet zwar bereits noch vor der
Kamakura-Zeit ein Übergang des Bezugspunktes der Loyalität aus der familiären

Vater-Kind-Beziehung hin zum Feldherren und in der Kamakura-Zeit weiter

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162



154 NAKAMURA YOKO

zum ShÀgun statt. Und in der Muromachi-Zeit erreicht dieser Prozess mit der
Errichtung eines direkten Bezugs lokaler Untertanen zum ShÀgun schliesslich
einen ersten Kulminationspunkt im Prozess des Übergangs von einem
lokalfamiliären hin zu einem landesweit-öffentlichen Bezugspunkt. Im Verlauf der

politischen Wirren der Sengoku-Zeit verliert sich der national-öffentliche Bezug
jedoch mehr und mehr und lässt eine wachsende Diskrepanz zwischen dem
gesetzlich fixierten Anspruch auf Loyalität aller Samurai gegenüber dem ShÀgun

entstehen womit BushidÀ in seinem Loyalitätsbezug nicht über eine Privatsphäre
im Sinne von Watanabe vgl. Abbildung 1) hinausging. Auch zur Zeit der Rache
der 47 Samurai mehr als hundert Jahre nach Wiederherstellung politischer
Stabilität durch die Tokugawa-Regierung ist diese Diskrepanz noch virulent. Auch
der Beginn der Meiji-Zeit wirft mit dem Übergang des Loyalitätsverhältnisses
vom ShÀgun zum TennÀ Friktionen ähnlicher Natur auf, die sich im Südwest-
Krieg entladen. Im weiteren Verlauf der Meiji-Zeit wird schliesslich der
grösstmögliche öffentliche Bezug des Loyalitätsverhältnisses verwirklicht und die
Diskrepanz zur gelebten Loyalität durch die endgültige Abschaffung des

Lehenssystems ihrer Basis enthoben. Vor diesem Hintergrund wird deutlich, dass

der hier untersuchte Zweite BushidÀ -Diskurs an einer weiteren Entwicklung
dieser Dimension von Öffentlichkeit keinen Anteil haben konnte, da sowohl der
gesetzliche als auch der tatsächlich gelebte Loyalitätsbezug zum Zeitpunkt des

Diskurses bereits maximal ausgebildet war.
Die dritte zu untersuchende Dimension bezieht sich auf die Entwicklung

des Geltungsbereichs des BushidÀ Hierbei kann im historischen Rückblick kein
stetig linearer, sondern vielmehr ein abrupt diskreter Wandel festgestellt werden.
Dieser Wendepunkt lässt sich auf den Beginn der Meiji-Zeit, genauer auf die

Abschaffung des Kriegerstandes im Jahr 1871 datieren. Ergänzt um die
Einführung der allgemeinen Wehrpflicht im Jahr 1873 findet dieser Vorgang mit
dem Gunjin chokuyu DýêõA Kaiserlicher Erlass für Soldaten und Matrosen)
im Jahr 1882 seinen Abschluss. In Verbindung mit der tradierten Moralvorstellung

des BushidÀ vollzog sich damit der Übergang von der
klassenspezifischen hin zur öffentlichen Volksmoral. Auch in dieser dritten Dimension
war somit bereits vor Beginn des Zweiten BushidÀ-Diskurses die Ausbildung
der grösstmöglichen Öffentlichkeit abgeschlossen, so dass ein Beitrag des
Diskurses in dieser Dimension ausgeschlossen werden kann.

Die vierte und letzte hier untersuchte Dimension bezieht sich auf die Natur
der Sphäre, von der sich die Moralvorstellung ableitet. Es ist also zu erörtern,
von wem im Verlauf der historischen Entwicklung die Bestimmung der
Moralvorstellung ausging. In seinen Ursprüngen bestand BushidÀ aus privaten morali-

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 155

schen Überzeugungen, denen aufgrund des individuellen Selbstverständnisses

entsprochen wurde. Jedoch ist bereits mit der ersten schriftlichen Fixierung im
Goseibai Shikimoku von 1232 ein obrigkeitliches Bestreben festzustellen, diese

Zuständigkeit der öffentlichen Sphäre zu übertragen. Mit Bezug zu der in dieser

Arbeit vertieft untersuchten Thematik des Opfertods kann dieses Bestreben auch

im Edo-zeitlichen Verbot des Selbstmordes von 1665 beobachtet werden. Allerdings

– wie sich wiederum am Fall der 47 Samurai zeigt – behält das private
Element ungeachtet andersartiger gesetzlicher Regelungen erhebliche Bedeutung.

Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang auch die Anerkennung der

privaten Moralvorstellung im Ersten BushidÀ-Diskurs durch die neokonfuzianischen

Gelehrten, die sich in ihrer Empfehlung niederschlägt, den Angeklagten
47 Samurai als Strafmass den ehrenvollen Opfertod zu ermöglichen, obschon

das Gesetz die Todesstrafe durch Erhängen vorsah. In diesem Sinne erkannten
die neo-konfuzianischen Gelehrten die Gültigkeit der tradierten Form des Bushid

À im privaten Bereich an und bestätigten damit die konfliktuelle, gleichzeitige
Gültigkeit von “öffentlichem” Recht des ShÀgunats und privater Moralvorstellung

der Samurai. Auch im Rahmen des Zweiten BushidÀ-Diskurses zeigt
sich in der Diskussion um die Selbstmorde im Russisch-Japanischen Krieg ein
ähnlicher Konflikt. Ungeachtet des bereits zu Beginn der Meiji-Zeit erneuerten
Verbots von Selbstmorden lässt sich im Diskurs zur Frage der Entscheidung für
oder gegen einen Selbstmord eine deutliche Zuschreibung der moralischen
Entscheidungskompetenz in den privaten Bereich feststellen. Im historischen Rückblick

oszilliert damit die Thematik der Moralität zwischen privatem und
öffentlichem Belang. Die späteren Entwicklungen im BushidÀ-Konzept der
ShÀwa-Zeit können an dieser Stelle zwar nicht vertieft untersucht werden. Es sei

allerdings dennoch bemerkt, dass die beschriebene oszillierende Entwicklung
hier eine neuerliche Wende zur Moralität als öffentlichem Belang vollzieht.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

6. Ergebnisse

Die vorliegende Untersuchung hat auf Grundlage eines einführenden historischen

Überblicks Verlauf und Inhalt des Zweiten BushidÀ -Diskurses des Jahres

1904 dargestellt und darauf aufbauend zwei spezifische Fragestellungen
diskutiert. In der Frage nach einem möglichen Einfluss europäischen Gedankenguts

in der Reflektion eines modernen BushidÀ konnten in den einzelnen Beiträgen
zahlreiche Vergleiche mit abendländischer Philosophie und moralischen Tradi-



156 NAKAMURA YOKO

tionen identifiziert werden. Die von zwei Protagonisten angeregte Eingliederung
der freien Willensbildung in Sinne der deutschen Moralphilosophie geht dabei
über einen blossen Vergleich hinaus. In welchem Umfang diese Forderung ihren
Niederschlag gefunden hat, konnte im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht
untersucht werden. Wünschenswert wäre vor diesem Hintergrund eine
Untersuchung militärischer Richtlinien im weiteren Verlauf der Meiji- und der
TaishÀ-Zeit.

Die vier abschliessend untersuchten Dimensionen einer Genese von
Öffentlichkeit im Kontext der historischen Entwicklung des BushidÀ haben
unterschiedliche Befunde erbracht. Für die ersten drei Dimensionen lässt sich

eine einseitig gerichtete Entwicklung von der Privatheit zur Öffentlichkeit
feststellen, namentlich a) vom privat zum öffentlich geführten Diskurs, b) vom
privaten innerfamiliären Loyalitätsbezug zum öffentlichen Bezug auf das
Staatsoberhaupt und c) vom standesspezifischen Geltungsbereich des BushidÀ für
Samurai auf die gesamte Bevölkerung. Für d), die Sphäre der Moralität im
Sinne einer Zuständigkeit für moralische Fragen, lässt sich dagegen keine

einseitig gerichtete, sondern vielmehr eine oszillierende Entwicklung festhalten.

Bemerkenswert ist hier allerdings der Anteil der deutschen Moralphilosophie,
von welcher die jüngste der unter d) beschriebenen Tendenz ihren Ausgangspunkt

nimmt.
Zur Bedeutung des Zweiten BushidÀ-Diskurses für die Entwicklungslinien

dieser vier Dimensionen lässt sich festhalten, dass zwei der Dimensionen zum
Zeitpunkt des Diskurses bereits ihren historischen Kulminationspunkt im Sinne
der Ausbildung einer grösstmöglichen Öffentlichkeit erreicht hatten, mit b) dem
TennÀ als Bezugspunkt des Loyalitätsbegriffes und c) der gesamten Bevölkerung

als Geltungsbereich des BushidÀ Die beiden anderen Dimensionen,
namentlich a) die Entwicklung eines öffentlich geführten Diskurses und d) der

Frage nach der Sphäre, der sich die Moralität zuordnen lässt, hat der Zweite
BushidÀ-Diskurs dagegen massgeblich beeinflusst, wenngleich die Richtung
dieser Wirkungen gegensätzlich verlief. Während der Zweite Diskurs durch die

Art, in welcher dieser geführt wurde, die Entwicklung vom privaten zum öffentlichen

Diskurs a) zu einem historischen Kulminationspunkt geführt hat, lässt
sich im Verlauf des Zweiten Diskurses eine Tendenz der Zuschreibung von
Moralität zum privaten Bereich beobachten d). Bemerkenswert ist hier schliesslich

der Anteil der deutschen Moralphilosophie, von welcher die unter d)
beschriebene Tendenz ihren Ausgangspunkt nimmt. Die Interdependenz der
Entwicklungslinien der hier unterschiedenen vier Dimensionen einer Entstehung
von Öffentlichkeit konnte im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht untersucht

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 157

werden und empfiehlt sich der weiteren Forschung zur eingehenden
Untersuchung.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

55

Bibliographie

ARIMA Sukemasa 9OÜ/€o
1905 “Meiji BushidÀ >"ë!– Fƒ ” In: AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika

BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ A Zeitgenössische Berühmtheiten.
Gesammelte Beiträge zum BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 285–288.

BEASLEY, William Gerald
1957 “Samurai Leadership in the Meiji Restoration Movement”. In:

Kokusai tÀhÀ gakusha kaigi kiyÀ Proceedings of the international
conference of orientalists in Japan). Tokyo: TÀhÀ gakkai, S. 49–51.

1963 The Modern History of Japan. New York and London: Frederick A.
Praeger.

BENEDICT, Ruth
1946 The Chrysanthemum and the Sword: Patterns of Japanese Culture.

Boston: Houghton Mifflin.
FUJII KenjirÀ <Å•!QFþ

1905a “Meiyo ka gimu ka @¹à5Ù à Ehre oder Pflicht).” In: AKIYAMA
Goan Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron *. Wæ !– Fƒ A
Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte Beiträge zum BushidÀ

Tokyo: Hakubunkan, S. 307–329.

1905b “SeiyÀ no stoa shugi to Nihon no bushidÀ” ?¯#; AP*k5Ùý \!– Fƒ Stoizismus im Westen und BushidÀ in Japan). In:
AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ A
Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte Beiträge zum BushidÀ

Tokyo: Hakubunkan, S. 462–474.
FUKIURA Tadamasa #– !“
2005 Horyotachi no nichiro sensÀ …<Œôö MbV¹ Kriegsgefangene

im Russisch-Japanischen Krieg). Tokyo: Nihon hÀsÀ shuppan kyÀkai.

55 Die Autorin bedankt sich bei Raji C. Steineck und Simone Müller für vielfältige hilfreiche
inhaltliche Anregungen und Hinweise, sowie bei Georg Blind für kritische Diskussionen zur
Argumentation.



158 NAKAMURA YOKO

FUKUZAWA Yukichi /¿"ÒA
1975 “Yasegaman no setsu ,A’ @Ü Ausdauer-Theorie).” In: ISHIDA

Takeshi Hg.): Kindai Nihon shisÀ taikei 2 F \M#ƒ 3+
Sammelband der japanischen Geistesgeschichte in der Neuzeit 2).

Tokyo: Chikuma shÀbÀ S. 266–275.
FUNATSU Akio 8i#U>+O

2003 “Meijiki no bushidÀ ni tsuite no kÀsatsu Überlegungen zum BushidÀ

der Meiji-Zeit).” In: OZAKA KÀichi Hg.): Kotoba to bunka 4 @0:yý·F Wort und Kultur 4). Nagoya: Nagoya daigaku daigakuin, S. 17–
32.

FURUKAWA Tesshi "
1957 BushidÀ no shisÀ to sono shÌhen !– Fƒ M#ýò Eê Ideen

des BushidÀ und seine Umgebung). Tokyo: Fukumura shoten.

GLUCK, Carol
1985 Japan’s Modern Myth. Ideology in the Late Meiji Period. Princeton,

New Jersey: Princeton University Press.

HURST, G. Cameron
1990 “Death, Honor, and Loyalty: The BushidÀ-Ideal.” Philosophy East &

West 40: 511–513.
IKEGAMI Eiko ":9!€
2000 Meiyo to junÀ Samurai seishin no rekishi shakaigaku. @¹ýN6 É

=hq,2î/Ž !¤ /nJ– Taming of the Samurai. Honorific
Individualism and the Making of Modern Japan). Übers. von
MORIMOTO Jun. Tokyo: NTT shuppan kabushiki kaisha.

INOUE TetsujirÀ Å:"!QFþ

1903 BushidÀ to shÀrai no dÀtoku !– Fƒý6• Fƒã BushidÀ und
Moral in der Zukunft). Tokyo: Hakubunkan.

1905 “Jikyoku yori mitaru BushidÀ rp ?»ô !– Fƒ BushidÀ aus

gegenwärtiger Sicht).” In: AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika
BushidÀ sÀron *. Wæ !– Fƒ A Zeitgenössische Berühmtheiten.
Gesammelte Beiträge zum BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 169–185.

1905 “Ukita SatÀ ryÀshi no ronsÀ ni tsuite #ž+`€<Q"? A¹ ùÙû
Über den Diskurs der Herren Ukita und SatÀ .” In: AKIYAMA Goan

Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron *. W æ !– Fƒ A
Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte Beiträge zum BushidÀ

Tokyo: Hakubunkan, S. 236–241.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 159

ISHII Susumu .#ÅFb
1983 “ShujÌ no kankei Das Verhältnis der Herr-Untertan-Beziehung).” In:

SAGARA TÀru Hg.): KÀza Nihon shisÀ 3 AK× \M# Vorlesung
zum japanischen Denken 3). Tokyo: Tokyo daigaku shuppankai, S.

259–287.
ISHIKAWA Chiyomatsu .# s ®
1905 “BushidÀ to touta setsu !– Fƒý$" @Ü BushidÀ und die Selek¬

tionslehre).” In: AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron
*. Wæ !– Fƒ A Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte

Beiträge zum BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 426–428.
KASAYA Kazuhiko 1PBg "
1995 “BushidÀ gainen no shiteki tenkai Die historische Entwicklung der

BushidÀ-Konzeption).” Bulletin of International Research Center for
Japanese Studies 16: 31–274.

KAT¿ Hiroyuki Ð<H{
1905 “SatÀ tai Ukita ron ni tsuite €<=#ž+`A aû Über die Thesen

von SatÀ kontra Ukita).” In: AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika
BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ A Zeitgenössische Berühmtheiten.
Gesammelte Beiträge zum BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 265–272.

KING, Winston L.
1993 Zen and the Way of the Sword: Arming the Samurai Psyche. New

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

York: Oxford University Press USA.
KOBAYASHI IchirÀ ?Ç0Fþ

1905 “BushidÀ no hihan !– Fƒ ©T Kritik am BushidÀ .” In: AKI¬

YAMA Goan Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ A
Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte Beiträge zum BushidÀ

Tokyo: Hakubunkan, S. 70–115.
MIKAMI Sanji9:ò!Q
1905 “Rekishi yori mitaru ryojun no kaijÀ !¤ ?»ô õN6 K»þ

Die Kapitulation von Liaodong aus historischer Perspektive).” In:
AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ

A Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte Beiträge zum
BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 374–410.

MCKEON, Michael
2005 The Secret History of Domesticity. Baltimore, MD: The John Hopkins

University Press.



160 NAKAMURA YOKO

MIZUBAYASHI Takeshi
2002 “Nihonteki ËkÀshiÌgainen no genkei to tenkai \,´Ëœ/ñÌ²% Ï»ý…K» Der Ursprung und die Entwicklung des Konzepts

zur japanischen “Öffentlichkeit und Privatheit”).” In: SASAKI Takeshi

/ KIM Tae-Chang Hg.): KÀkyÀ tetsugaku 3 Nihon ni okeru kÀ to shi
œ¡"– 3 \ ßæ œý/ñ Öffentliche Philosophie 3.
Öffentlichkeit und Privatheit in Japan). Tokyo: Tokyo daigaku
shuppankai, S. 1–36.

NANJ¿ BunyÌ ‡Í·Lô
1905 “BushidÀ to bukkyÀ to no kankei ni tsuite !– Fƒýÿ‰ KÒò ù

Ùû Über die Beziehung zwischen BushidÀ und Buddhismus).” In:
AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ

A Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte Beiträge zum
BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 416–419.

¿KUMA Miyoshi WL¸9­
1973 Seppuku no rekishi 7 7© !¤ Die Geschichte des Seppuku).

Tokyo: YÌzankaku.

¿KUMA Shigenobu WL¸Gý

1905 “BushidÀ ron !– FƒA BushidÀ-Diskurs).” In: AKIYAMA Goan
Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron *. Wæ !– Fƒ A

Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte Beiträge zum BushidÀ

Tokyo: Hakubunkan, S. 429–437.
SAGARA TÀru -(8ŸØ
1968 BushidÀ !– Fƒ Tokyo: Hanawa shinsho.
SAKURAI ShÀtarÀ
1971 Meiyo to chijoku @¹ý•Eá Ruf und Schande). Tokyo: Tokyo

hÀsei shuppankyoku.
SAMUELS, Richard J.
1996 Rich Nation, Strong Army: National Security and the Technological

Transformation of Japan. Ithaca: Cornell University Press.

SANSEIDO HENSHË SHOHEN 9-124Löp4
1998 Shin meikai yoji jukugo jitenà>@ ‡'Ï@ÎEÎ¨ Tokyo: SanseidÀ

SAT¿ Masahide €<!“9!
2006 KÀyÀ gunkan +bL­Dý8– Die Chronik der Familie Takeda). Tokyo:

Chikuma shÀbÀ

SAT¿ Tadashi€<!“
1905 “Gakusha no jasetsu o hasu ¨65 FÚ@Ü'.dî Die Beseitigung der

absurden Thesen von Wissenschaftlern).” In: AKIYAMA Goan Hg.):

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162



ENTWICKLUNG DES BUSHID¿ 161

Gendai taika BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ A Zeitgenössische
Berühmtheiten. Gesammelte Beiträge zum BushidÀ Tokyo:
Hakubunkan,

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129–162

S. 228–234.
SUZUKI Koshi HdXç
2001 “Meijiki Nihon ni okeru bushidÀ no sÀshutsu” >"ë \ ßæ !–

Fƒ ¥* Die Entstehung des BushidÀ in der Meiji-Zeit). Tsukuba
daigaku tai’iku kagakukei kiyÀ 24 1#W–ƒ6â0– 3+30 ?±

Ibaragi: Tsukuba daigaku: 47–56.

TOYABE SentarÀ SBgGHÁZFþ

1904 “HyÀron no hyÀron Kritik der Kritik).” TaiyÀ ZL­ 10.4: 209–227.

UKITA Kazutami #ž+` "A
1905 “Bungaku hakase Inoue TetsujirÀ kun no hihyÀ ni kotau ·–Š Å:"!QFþ ©@… 1„ Antwort auf die Kritik von Dr. phil.

TetsujirÀ Inoue).” In: AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika BushidÀ

sÀron *. Wæ!– Fƒ A Zeitgenössische Berühmtheiten.
Gesammelte Beiträge zum BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 242–247.

UMETANI Noboruµ$Ú7
2000 KyÀiku chokugo seiritsushi ‰6âõ@Î @0û Die Entstehungs¬

geschichte des Kaiserlichen Erziehungserlasses). Tokyo: Seishi shuppan.

UNODA ShÀya·Gþ+`J
1997 “BushidÀ ron no seiritsu !– FƒA @ 0û Die Entstehung des

BushidÀ-Diskurses).” Edo no shisÀ "h M# 7: 29–50 Gedankengut

der Edo-Zeit 7).
WATANABE Hiroshi $QEê#™

1998 Nihon shisÀshiteki myakuraku kara mita kÀshi mondai Das Problem
der Unterscheidung von Öffentlichkeit und Privatheit im Zusammenhang

mit der japanischen Geistesgeschichte). Tokyo: ShÀrai sedai

kokusai zaidan.

YAMAKAWA KenjirÀ ¡ •!QFþ

1905 “BushidÀ to zentoruman !– FƒýD{Psf{ BushidÀ und
Gentleman).” In: AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika BushidÀ sÀron
*. Wæ !– Fƒ A Zeitgenössische Berühmtheiten. Gesammelte

Beiträge zum BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 420–425.
YAMAMOTO Hirofumi ¡\Š·2003 Bushi to seken !– FƒýFKÃ Krieger und Gesellschaft). Tokyo:

ChÌÀkÀron.



162 NAKAMURA YOKO

YOSHIDA, KenryÌ +`CU½

1905 “Stoa tetsugaku to BushidÀ AP*"–ý!– Fƒ Die stoische Phi¬

losophie und der BushidÀ .” In: AKIYAMA Goan Hg.): Gendai taika
BushidÀ sÀron *. Wæ!– Fƒ A Zeitgenössische Berühmtheiten.
Gesammelte Beiträge zum BushidÀ Tokyo: Hakubunkan, S. 475–495.

AS/EA LXVI•1•2012, S. 129– 162


	Öffentlichkeit und Privatheit in der Entwicklung des Bushidō : europäisches Gedankengut im Diskurs des Jahres 1904

