
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 66 (2012)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: Schlieter, Jens / Riemenschnitter, Andrea / Ess, Hans van

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

APP, Urs: The Cult of Emptiness. The Western Discovery of Buddhist Thought
and the Invention of Oriental Philosophy. Rorschach/ Kyoto: UniversityMedia,
2012 Buddhism Series). 295 S., ISBN978-3-906000-09-1.

Urs Apps jüngstes Werk ist in gewissem Sinne die Weiterführung seiner Studie
The Birth of Orientalism,1 in welcher er vor allem Quellen des 18. Jahrhunderts

auswertete. An diesen konnte er aufzeigen, wie Denker der europäischen
Aufklärung, anhebend mit Voltaire, Mathurin Veyssière de La Croze, Diderot und
anderen, die neu bekannt werdenden Quellentexte indischer Traditionen nutzten,
um bestimmte Weltdeutungsansprüche der christlichen Traditionen zu relativieren.

Die Aufklärer bereiteten damit allerdings nicht nur die notwendigen
Rahmenbedingungen für die Entfaltung wissenschaftlicher Disziplinen wie der Indologie

und der vergleichenden Religionswissenschaft – sie beförderten mit ihrer
spezifischen Darstellung bekanntlich auch die als “Orientalismus” bezeichnete

Einstellung der okzidental-ideologisch interessierten Erzeugung spekulativer
Bilder vom “Orient”.

Zu der erwähnten Orientalismus-Studie von 2010 steht Apps hier zu
besprechende Werk The Cult of Emptiness in einem Verhältnis, welches, wenn die
Verwendung eines modernen Neologismus erlaubt ist, genauer als “Prequel” zu
bezeichnen wäre: führen doch die Wege von dem 18. Jahrhundert nunmehr in
die jesuitische Missionsgeschichte des 16. Jahrhunderts in Ostasien zurück, in
der, so die These Apps, die frühesten intellektuellen Rahmenbedingungen des

Orientalismus geschaffen worden sind S. 18).2 Dies zu belegen widmet sich
App den ältesten Dokumenten, die aus der Begegnung der Jesuiten mit japanischen

und chinesischen Gelehrten und Informanten hervorgegangen sind.
Ein erster Teil des Werkes S. 9–88) widmet sich nun genauer den jesuitischen

Missionaren Cosme de Torres ca. 1510–1570), Francis Xavier 1506–
1552), Balthasar Gago ca. 1520–1538), Alessandro Valignano 1539–1606) und
anderen. Der zweite Teil S. 89–237) verfolgt die weitere Rezeptionsgeschichte

1 Urs App: The Birth of Orientalism. Encounters with Asia.) Philadelphia: University of
Pennsylvania Press, 2010. S. die Rezension von M. Lehnert in Asiatische Studien 2012.3:

833–840.)

2 App kündigt überdies eine weitere Studie an, die sich dann als “sequel” der Fortführung des

Konstrukts “Oriental philosophy” im 18. und 19. Jahrhundert widmen wird vgl. S. 18, 20).

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1100 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

der Verwendung dieser Quellen bzw. anderer, verloren gegangener Zeugnisse)
bei späteren Gelehrten im 17. Jahrhundert. Von den Anfängen der ostasiatischen

Jesuitenmission können zwar mitunter nur bruchstückhafte Kenntnisse gewonnen

werden; dennoch bieten diese der Studie eine ausreichende Basis, um die
früheste Phase der Konfiguration eines Konstrukts zu beschreiben, die der Autor
mit dem Begriff der Erfindung einer homogenen “orientalischen Philosophie”
fasst. Die wohl aussergewöhnlichsten Quellen, die App bespricht, verdanken
sich dem sehr bedeutenden Fund der Textfragmente aus dem japanischen Falt-
Stellschirms von Evora Portugal), welche von den japanischen Künstlern zur
Stabilisierung des Schirms verwendet worden waren. Diese Fragmente in
japanischer Sprache, die etwa zur Hälfte aus Briefen bzw. Entwürfen und anderen

Dokumenten aus der japanischen Jesuitenmission bestehen, wurden zwar bereits
reprographisch zugänglich gemacht, sind aber noch nicht umfassend ausgewertet
worden. Sie enthalten, wie von Arimichi Ebisawa und Kiichi Matsuda entdeckt
und 1963 bzw. 1965 publiziert wurde,3 auch eine Vorlesungsmitschrift, die eine
Parallele zum lateinischen Text von Valignanos Catechismus christianae fidei
1586) darstellt. Damit werden nun für den Prozess der wechselseitigen

Wahrnehmung – d.h. der japanisch-buddhistischen Wahrnehmung der Jesuitenmission,

wie auch der jesuitischen Wahrnehmung japanisch inkulturierter religiöser
Lehren – aussergewöhnlich interessante Einblicke möglich, indem der japanische

Wortlaut von App “rückübersetzt” und mit dem entsprechenden Wortlaut
des lateinischen Textes von Valignanos Catechismus verglichen wird dazu

unten ein Beispiel).
Zwei Aspekte dieses Rezeptionsprozesses sind es, die sich in diesem Feld

der jesuitischen Japanmission und der späteren Rezeption wechselseitig
bedingen: Operational ist es der “Orientalismus” für den die Verkennung, mit der
asiatische Lehren seitens der Jesuiten “rekonstruiert” wurden, nur mehr ein
neues Beispiel darstellt), während thematisch die einzelnen vermeintlichen)
Lehrinhalte, die zum Postulat einer einheitlichen “orientalischen Philosophie”
geführt haben, im Mittelpunkt stehen. An einer theoretisch ausgearbeiteten Analyse

der Erkenntnisinteressen, die den Orientalismus der Jesuiten hervorgebracht
haben, ist App allerdings weniger interessiert. So bezeichnet er die orientalistische

Hermeneutik en gros durchaus treffend als “Arlecchino mechanism”:

3 Armichi Ebisawa: Ebora byÀbu bunsho no kenkyÌ Tokyo: Natsume, 1963; ders., Kiichi
Matsuda: Porutogaru Ebora shinshutsu byÀbu monjo no kenkyÌ Tokyo: Natsume, 1965.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1101

Arlecchino [Harlekin, d. Vf.] is a main character of the Italian commedia dell’arte who
thinks that the whole world is exactly like his family and acts accordingly S. 11).

Obwohl diese bekannte Form der Projektion des Bekannten auf das Unbekannte
in der Studie immer wieder aufgegriffen vgl. z.B. S. 42) und auch für die Seite

der japanischen Rezeption der christlichen Mission aufgewiesen wird vgl. S. 51

ff.), wird ein systematisch interessierter Leser wohl vermissen, dass die Strukturen

des “Arlecchino-Orientalismus” leider nicht an geeigneter Stelle im Werk
systematisch diskutiert und theoretisch vertieft werden. App interessiert sich
vielmehr in einer epochenübergreifenden Perspektive für das Konstrukt und die
Genese der “orientalischen Philosophie”, welches zunächst auf Lehren des

Buddhismus eingegrenzt war, um dann sukzessive zur allgemeinen Philosophie ganz

Asiens zu werden, welche überdies zuletzt mit ‘heretischen’ Lehren wie dem
Spinozismus gleichgesetzt wurde vgl. S. 219 ff.). Als Begriff für die religiöse
Philosophie der Inder und Chinesen später durch Hegels “Vorlesungen über die
Geschichte der Philosophie” popularisiert,4 reicht dieser Begriff, wie App
überzeugend aufweisen kann, in seinen Wurzeln bis zu den jesuitischen Missionaren

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124

zurück.
Welche Ideen ursprünglich zum Konstrukt der “orientalischen Philosophie”

bei den Jesuiten zu zählen seien, wird von App auf S. 86 ausgeführt. Es handelt

sich um die folgenden Momente: Es ist eine auf scholastischer Grundlage, durch
die aristotelische Philosophie angeleitete Lesart vgl. S. 43–45) von Aussagen
zunächst der buddhistischen Tradition und später auch indischer, chinesischer
und vorderasiatischer Traditionen). Diese Lehren, so die Jesuiten, gehen von
einem formlosen, unveränderlichen, unvergänglichen und unerschaffenen ersten

Prinzip aus, welches vollständig apersonal, reflexionslos, nicht intelligibel und

abgehoben von der Welt existiert vgl. S. 64 f.). Zweitens sei dieses Prinzip in
allem enthalten bzw. mit allem identisch. Drittens sei dieses Prinzip mit dem

“Herz-Geist” des Menschen identisch cf. Valignano 1586, 5r, zitiert und übersetzt:

S. 72), und viertens schliesslich postulieren sie die Erreichbarkeit der
Vollkommenheit bzw. die in diesem Leben schon mögliche Vereinigung mit dem
ersten Prinzip vermittels von Meditation S. 86; vgl. S. 78–79). Zu diesem Kern
kommen weitere Momente hinzu, die das erste Prinzip als “atheistisch”, oder, in
Anlehnung an frühe Dokumente der Chan/Zen-Tradition wie z.B. jenem dem

4 Vgl. v. Vf.: “Ruhendes Insichsein. Hegels philosophische Einschätzung des indo-tibetischen

Buddhismus.” In: Karénina KOLLMAR-PAULENZ / Christian PETER Hg.): Tractata Tibetica
et Mongolica. Festschrift für Klaus Sagaster. Harrassowitz: Wiesbaden 2002 Asiatische
Forschungen, Bd. 145), pp. 201–213.



1102 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Bodhidharma zugeschriebenen Ausspruch, als “weit offen – nichts von heilig”
vgl. S. 78–79) begreifen. Hier kann App anhand des Vergleichs von ausgewählten

Formulierungen des japanischen Textes aus dem Falt-Stellschirm von Evora
und dem lateinischen Text des Vagliano-Katechismus sehr überzeugend zeigen,

wie sich die japanischen Texte noch auf Quellen der buddhistischen Tradition
beziehen lassen, während der lateinische Text sich zunehmend von diesen ablöst
und gleichsam verselbständigt. So übersetzt App einen Passus des japanischen
Texts des Evora-Schirms, der die Haltung der Adepten zum ersten Prinzip bzw.
zur ersten Ursache beschreibt, mit “[…] just like someone who in seated meditation

attains perfect concentration [Jap. zazen sammai] and is ‘wide open with
nothing sacred’” S. 78), und stellt ihn dem Katechismus von 1586 gegenüber,
dessen lateinischen Text “[…] instar hominis, qui quod acriter in rem vnam
mentis aciem intendat, aliud non cogitat, nihil de reliquis aduerit” Valignano
1586: 6v, zitiert ebendort) App wie folgt übersetzt: “[…] just like someone who
totally focuses his mind on a single thing, thinks of nothing but that, and pays no
attention to anything else” S. 78). Die lateinische Fassung dokumentiert gleichsam

den ersten Schritt in der Richtung, buddhistische Konzeptionen der “Leerheit”

im Sinne eines ersten und obersten Prinzips zu essentialisieren und, wie
dies in der späteren Deutungsgeschichte geschieht, einen Kult der Leerheit, der
Nichtsheit, anzunehmen, dem sich die Buddhisten hingegeben hätten vgl. S. 43;
S. 151 f.; S. 180). Dies konnte bereits Roger-Pol Droit für das 18. und 19.
Jahrhundert aufzeigen, an dessen Buchtitel Le culte du néant, les philosophes et le
Bouddha5 sich wohl Apps Haupttitel, The Cult of Emptiness, auch anlehnen

dürfte.
Besonders aufschlussreich ist Apps Rekonstruktion des Narrativs eines

“Totenbett-Bekenntnisses” des Buddha, nämlich, dass der Buddha auf dem
Sterbebett seine Lehren widerrufen hätte und bekannt habe, dass er während seines

über vier Jahrzehnte dauernden Lehrens seine eigentliche entdeckte Wahrheit
nicht bekannt gemacht habe. Seine eigentliche, “innere” Lehre – so die erste,

von App als klassische Version dieses Narrativs ausgemachte Quelle, Domingo
Navarretes Tratados historicos, politicos, ethicos, y religiosos de la Monarchia
de China von 1676 – habe der Buddha erst auf dem Sterbebett verkündet. Sie
lautete, dass das erste und letzte Prinzip von allem die “Leere” vacuo), das

“Nichts” sei, und dass nichts anderes als das Nichts erhofft und angestrebt
werden könne vgl. S. 136; 151 f.). Dieses vermeintliche Bekenntnis des Buddha

5 Roger-Pol Droit: Le culte du néant. Les philosophes et le Bouddha. Paris: Le Seuil, 1997;
Neuauflage Paris, 2004.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1103

wird dann später, wie App überzeugend zeigen kann, moralisch aufgeladen und
als Zeichen von Feigheit, die Wahrheit zu bekennen, als Unaufrichtigkeit und
Lüge gebrandmarkt wie dies nicht zuletzt später in Nietzsches Darstellung des

Buddhismus als “Nihilismus” anklingt)6 – auch App greift übrigens bereits in
der Charakterisierung der jesuitischen Interpretation avant la lettre zum Begriff
“Nihilismus” vgl. S. 27). Aus den hagiographischen Berichten der buddhistischen

Tradition ist ein solches Bekenntnis des Buddha nicht bekannt, wenn auch

in Erörterungen zur Ethik des Bodhisattva-Ideals – wie zum Beispiel im “Lotos-
SÌtra” – durchaus Rechtfertigungen der “edlen Lüge” unternommen werden.

Die Rekonstruktion einer “orientalischen Philosophie”, deren von App
aufgezeigtes weiteres Anwachsen durch den Einbezug indischer Quellen, von
Spekulationen zur Rolle von Zarathustra usw. wir hier nicht weiter verfolgen wollen,

ist wohl am besten als ideengeschichtliche Quellenanalyse zu bezeichnen,
die vor allem die Überlieferungs- und Rezeptionsgeschichte im engeren Sinne in
den Blick nimmt. Gerade in der Gegenüberstellung jener durch einheimische
Informanten vermittelten japanischen Quellen, die den Jesuiten als Wissensbasis

dienten, und den schlussendlich im Westen breit rezipierten Darstellungen der

Missionare kann Apps Studie seine grössten Stärken entfalten, die nicht zuletzt
in der aussergewöhnlich breit angelegten Sprachkompetenz des Autors wurzeln.
Aufgrund dieser rezeptionsgeschichtlichen Ausrichtung bleiben andere Aspekte
jedoch im Hintergrund. Philosophisch, soziologisch und buddhismuskundlich
interessierte Leser werden wohl eine philosophische Auseinandersetzung mit den

im Zentrum stehenden Quellen der jesuitischen Interpreten ebenso vermissen
wie eine eingehende Analyse der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen in
Japan, oder der epistemischen Praktiken der christlichen Missionare. Eine
eingehendere Interpretation der buddhistischen Quellentexte wäre vor allem deswegen
wünschenswert gewesen, als App die jesuitischen Interpretationen dieser
Quellen z.B. der ‘Nicht-Dualität von Unwissenheit und Weisheit’, oder der

‘Nicht-Zweiheit von Gut und Böse’) als Fehldeutungen qualifiziert. Sicherlich
ist die jesuitische Interpretation, hier käme eine moralische Indifferenz zum
Vorschein, eine vor dem Hintergrund der scholastischen Tradition verständliche

6 Vielleicht kehrt dieses Sterbebett-Narrativ – wenn auch verwandelt – in folgendem Passus

bei Nietzsche wieder: “Nachdem Buddha todt war, zeigte man noch Jahrhunderte seinen

Schatten in einer Höhle, – einen ungeheuren schauerlichen Schatten. Gott ist todt: aber so

wie die Art der Menschen ist, wird es vielleicht noch Jahrtausende lang Höhlen geben, in
denen man seinen Schatten zeigt. – Und wir – wir müssen auch noch seinen Schatten

besiegen!” Friedrich Nietzsche: Morgenröte. Idyllen aus Messina. Die fröhliche Wissenschaft.

Kritische Studienausgabe. Bd. 3.) München: dtv, [1882] 1988: 467).

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1104 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Einschätzung – sie kann aber erst dann als Fehldeutung qualifiziert werden,
wenn eine durch Quellen abgesicherte Deutung der buddhistischen Texte
vorgenommen wird. In Ansätzen ist eine solche Diskussion der buddhistischen
Quellen in Bezug auf Valignanos Erörterungen zu finden, vgl. S. 72–75; 80–85 –
andernorts wäre sie auch förderlich gewesen. So wird, bei der besonderen

Bedeutung, die der Problematik der Übersetzung in genau diesem Feld
zukommt, dem Wortlaut der Formulierungen vielleicht nicht immer die Bedeutung
eingeräumt, die ihnen zukommen müsste. Zum Beispiel wird der Wortlaut des

“Herz-SÌtras” nicht gemäss der japanischen Fassung übersetzt, sondern nach der

indischen Fassung zitiert, genauer, in der Übersetzung von Conze, S. 27 Conze

fehlt leider im Literaturverzeichnis). Da es um philosophische Doktrinen geht,

wäre es, um es nochmals zu verdeutlichen, meines Erachtens hilfreich gewesen,

entweder eine wie auch immer, z.B. doxographisch begründete)
Standardinterpretation gewisser Doktrinen des Zen anzuführen, oder die buddhistischen
Primärquellen ausführlicher zu Wort kommen zu lassen und mit diesen eine
eigene Auslegung dieser Quellen abzustützen.

So bleibt zuletzt nicht vollständig geklärt, auf welcher Basis gewisse “
Fehlinterpretationen” und “misunderstandings” S. 232) der Jesuiten über das

“Nichts”, die “Leerheit”, “Nichtzweiheit” usw.), die sich zum Teil bereits dem
zur Verfügung stehenden lateinischen Vokabular verdanken, als solche begriffen
werden können. Sicherlich werden hier, was im Bereich religiöser Missionierung
kaum verwundern dürfte, viele unausgesprochene Vorverständnisse, und darüber
hinaus auch interessengeleitete Fehldarstellungen und Verzerrungen angetroffen.
War es aber, so wäre hier zu fragen, überhaupt ein Anliegen dieser Werke, eine

“richtige”, angemessene Interpretation der buddhistischen Lehren vorzulegen?
Oder ging es nicht auch um eine apologetische, wenn nicht gar polemische
Darstellung gegnerischer Lehren?

Apps Studie ist in gut lesbarem, sprachlich elaboriertem Englisch verfasst; zur
Übersicht trägt dabei ein ausgezeichnetes Register bei. Mitunter finden sich
idiomatische und etwas überspitzte, und manchmal auch etwas umgangssprachliche

Wendungen. Zum Beispiel fomuliert App im Schlusskapitel des Werkes:

And his [i.e., Pierre Bayle] strongest ally in this undertaking was the very hero [i.e., the

Buddha] who, instead of recanting on his deathbed like a run-of-the-mill [sic] freethinker,
had the balls [sic] to tell the truth and reveal his atheism. There is no doubt that Bayle –
Europe’s and perhaps the world’s greatest master of irony [sic] and specialist of invented

stories – would have been utterly delighted to know that not just the final utterance of this
man […] S. 237).

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1105

Wenn zudem ausgeführt wird, dass Valignanos’ Katechismus von 1586 als

“record of the West’s earliest encounter with Buddhist philosophy” S. 60)
anzusehen sei, so ist anzumerken, dass dies nur gelten kann, wenn die Antike aussen

vor gelassen wird. In der Tat finden jüngste Studien zunehmend Belege dafür,
dass bereits von der alexandrinischen bis zur spätantiken Zeit eine Rezeption
buddhistischer Philosophie in Europa stattgefunden hat. Solche in Form von
Superlativen formulierten Urteile bedürften in der Tat eine überzeugendere
Begründung als die im Text zu findenden Andeutungen; da diese Urteile aber meist

en passant vorgenommen werden, während der Text einen anderen Aspekt
diskutiert, ist der Leser wohl gut beraten, diese Aussagen weniger als begründetes

Urteil denn als Phänomen des Stils zu nehmen. Den umfassenden Darlegungen
zur Rezeptions- und Konstitutionsgeschichte der Idee der “orientalischen
Philosophie”, die Apps Werk zu einer sehr lohnenden Lektüre machen, stehen diese

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124

Stilphänomene denn auch nicht im Wege.

Jens Schlieter

HUBER, Joerg / ZHAO Chuan eds.) : A New Thoughtfulness in Contemporary
China. Critical Voices in Art and Aesthetics. Bielefeld: transcript, 2011. 232 pp.,
53 images, ISBN 978-3837616651.

This ambitious collection of essays betrays a growing curiosity of western
experts working in the fields of aesthetics, art and cultural studies as well as of
intrigued audiences vis-à-vis contemporary Chinese cultural production. Anyone
who wants to learn more about its core issues and broader contexts will find it
timely, informative and thought-provoking. The selection of essays works along
the paradigm of a self-reflexive turn in the agents’ aesthetic outlook: away from
the 1990s’ outward orientation with its famous slogan of zouxiang shijie going
to the world) towards a kind of internal move, preceded by the literary xungen

root-searching) movement or, as the introduction puts it adequately, towards

“self-positioning, the critical borrowing from tradition and, as a consequence,

new structural analyses of present-day positions” p. 7). In pursuit of this
paradigm, the editors chose not to focus on the big names of the global contemporary
art market although there are some), but rather to invite curators, art critics,
academic teachers, and performance artists from so-called Greater China PR
China, Hong Kong, Taiwan ROC) to think about ways to introduce a general

audience of western readers to those aesthetic disciplines, themes and position-



1106 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ings that are highly esteemed and very influential within China, but have so far
gone more or less unnoticed outside a sinophone cultural hemisphere.

In the four essays that constitute the first section of the book, questions tackling
the dialogue between contemporary art and traditional shu-hua literati calligraphy

and water-ink) painting styles are addressed. Chang Tsong-zung introduces
his readers to the traditional literati class, from which all court officials were

recruited, and the important cultural as well as political functions these amateur
artists fulfilled in imperial times. Chang argues that the social impact of contemporary

New Wave artists and intellectuals as a critical class as compared to the
cosmic role of literati is much inferior, and that the political commitment of the
former per definitionem remains “outside the protected circle of power”. Moreover,

“their manner of critique is confrontational, and often antagonistic, by
necessity” p. 22). Besides these issues of class and political power, Chang also
tackles the question of key terms. Rehearsing the various modern names for the
ancient aesthetic disciplines of calligraphy and painting, but also the desperate

situation and impossible targets modern representational forms were supposed to
address, Chang invokes the ancient Confucian concept of zheng ming. This
notion indicates a ritual paradigm of adjustment to names, meaning that a person’s
conduct should always correspond to the true significance of any given term. For
example, wang tianxia is a concern for, and commitment to the cosmic world
order, including a deep respect for liveliness, or nature, of the literati class. Jiu
wang, on the other hand, signifies the intense, but in comparison rather myopic
struggles of a declining dynasty/empire for survival. On a more personal level,
concubines must not be addressed randomly as formal wives, strangers not with
names indicating kinship relations. If a person – or worse, a community – is
careless with words, the order of the universe can be in danger. Unfortunately, in
this otherwise most enlightening introductory chapter on “Ink painting in the age

of new wave”, this significant semantic background remains under-explained
and its English rendition, “to find a suitable name,” is misleading in its
postmodern arbitrariness.

Lu Dadong, both in his art and in the interview reproduced in this publiccation,

explores the intersections of calligraphy, rock) music, Shamanism and

Zen Buddhism. In particular, he addresses the instantaneous performative quality
of his art, comparing the multi-media installations he works with to the eccentric
shows of some of East Asia’s most famous Buddhist kuang cao wild cursive
script) calligraphers, but also stresses the fact that this art is necessarily the
outcome of a long, devoted technical training.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1107

Kong Guoqiao and Chen Anying both engage with the role of traditional
shu-hua aesthetics in modern, globalized contexts, but focus on different key
concepts. For Kong, a comparative historical semantics of the modern notions of
art – composed of the Chinese characters yi arts, skills) and shu technique) in
the Chinese case – suggests that certain values and ideas that were relevant in
the past can no longer meaningfully be employed under the conditions of
modernization, which is why, according to him, we need to question the residual
functionality of traditional aesthetic disciplines: “[I]s calligraphy becoming a

‘retain pattern’ like a ‘heritage’ while gradually losing its possibility as an art?”
p. 57) Chen, on the other hand, tackles the controversy between modernist
western) and conservative traditional Chinese, East Asian) aesthetic approaches

by means of a eulogy to the classical literati art of landscape painting. He

revisits the entanglements of the former with the limitations of aesthetic realism
and then envisions possible contributions of the latter to a future sustainable,
planetary aesthetics:

Literati art is like Chinese gardens: it combines culture and nature within a restricted space.

It is to be hoped that the modern study of literati art will not only enable us to reconnect

with nature but that it will also enable us to reconciliate modernity and tradition, modernism
and culture. It is only by achieving this reconciliation that China can become a country that

is pleasant, reliable, and an attractive place to visit and live in. p. 70)

Among several hints at deep environmental concerns in contemporary aesthetic

discourse throughout the book, this statement is the most straightforward and
outspoken.

In the four essays of the second field of inquiry several legacies and key
concepts of contemporary avant-garde and performance art are reflected. Wang
Chunchen traces the politicization of aesthetic realism in a modernizing China
during the Maoist years and the impact of this discourse on today’s cultural
production. Qiu Zhijie illustrates his profound meditation on the meanings of
cultural memory and commemoration by means of his long-term art project
called “Monument series”. In an informal, bitan-style pen-talk) dialogue, two
artists from Taiwan and Mainland China, Chen Chieh-jen and Zhao Chuan, then
elaborate on their different aesthetic approaches to contemporary realities in a

comparative historical perspective, arguing that the two different communist
and anti-communist) societies developed their own, unique cultural forms and
concerns that are however based on shared traditions and recent confluences,
including a globalized contemporary consciousness. In his essay “The dismantling

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1108 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

and re-construction of Bentu (‘This Land’ or ‘Native Land’),” Gao Shiming
criticizes the politicization and “consumerist prettification” of post-colonial
concerns and theories, and demands a “much more complex and dynamic cultural
production” in what he calls a ‘global – bentu’ local, homeland) context p.
109). Hinting at the cheerful, multi-cultural show staged by the London Olympic
promotion team at the closing ceremony of the 2008 Beijing Olympics, Gao

argues that the critical vocabularies of post-colonialism with their key notions of
hybridity and creolization have long merged with global capitalism, as they were
seamlessly incorporated into its propaganda apparatus.

Threshold to a third focus on avant-garde conceptual art and photography, David
Ho Yeung Chan’s essay explains how conceptual artist Gu Dexin engages

audiences in a relational aesthetics, which is expressed in provocative installations
that open up “an opportunity for us to contemplate the brutality of senseless

urban development” p. 124) and “question our infatuation with progress and

power with a sense of irony and playfulness” p. 127). Following Chan’s
selfreflexive, inward observations, Wang Nanming contemplates the role of the global

art market and juxtaposes ‘token Chinese’ artworks made for undiscriminating

western eyes with ‘critical art’, by which he means engaged artworks that

reflect the social realities of today’s China in more honest, sincere and politically
relevant ways. His unfavorable comparison between the lucrative, glamorous
global art projects of New York-based ‘token artist’ Cai Guo-qiang and the
considerably less ‘marketable’ local avant-garde artists, who are dedicated to exposing

the alarming social problems of booming China’s disenfranchised lower
social segments, betrays this author’s growing impatience with the unwillingness
of western audiences of contemporary Chinese art to renounce the object of their
consumption desires – an imaginary Chinese Other served profitably by the

‘token artists’ – and instead to turn to the much more painful task of deciphering
the local artists’ urgent messages. These latter have undertaken an austere

rethinking of China’s modernity but, following Zhu Qi’s similar complaints
concerning western audiences’ stupendous ignorance of Chinese aesthetic legacies,

“have not become well-known in the West as they do not directly express political

rebellion or simplistically utilize Chinese symbols” pp. 144 f.). Furthermore,

the rebellious spirit of those groups who according to Zhu may have a

lasting impact on China’s future remains unidentified outside, because it does

not adhere to western aesthetic expectations, and in particular resists the stock
vocabularies of representational cynicism. Hence, two historical mistakes need

to be corrected in order to retrieve “a new cultural universality from the Chinese

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1109

reality by way of Chinese methods” p. 152), concludes Zhu: first, the abandonment

of a Zen-inspired transcendence that allowed traditional artists to sublimate
their feelings of pain or social concern into seemingly serene landscapes, where
their tensions and stirrings could be inscribed in creative, hidden and subtle
ways; and second, the abandonment of the traditional non-representational
language in favor of the western realist mode, which locked up contemporary
Chinese art in a western box. In fact, Zhu and several authors in this anthology
argue convincingly that contemporary art is well on its way to resurrect these

important aesthetic legacies.

Three essays by Jiang Wei, Dao Zi and Jin Feng conclude the section on
conceptual art and photography. Pondering the differences between Pingyao and

Lianzhou International Photo Festival PIP and LIPF), Jiang Wei analyzes the
role of ambitious international art events organized in remote Chinese locations

in the national pursuit of promoting contemporary Chinese art. The spectrum of
possibilities reaches from successful, innovative aesthetic projects and trajectories

to the full absorption of critical art into global consumer culture. Dao Zi,
himself one of the most thought-provoking conceptual photographers, traces the
evolution of his aesthetic discipline and muses over the question of possible
successors. Jin Feng provides an encyclopedic survey of the possibilities,
expectations and desires related to the introduction of the internet in China, suggesting

that major accomplishments may be gained on three levels – public participation,

the artists’ self-management, and institutional innovation – through this
new medium of communication.

In its final chapters, this collection of essays on contemporary aesthetic outlooks
examines trends in Mainland Chinese experimental theatre. Tao Qingmei,
regrettably without offering any publication or mise-en-scène dates, undertakes an
overview of the most influential spoken drama plays since the Cultural Revolution

and introduces two famous stage directors. Zhang Xian tracks down
modern Chinese underground groups’ theatrical responses to the changes of the
political climate, ironically suggesting that the political theatre of the People’s
Congress continues an ancient tradition of ritual court ceremonies. He also
likens this carefully staged, yearly spectacle to the monotonous revolutionary
model opera invented by Mao Zedong’s fourth wife Jiang Qing and her allies
during the Cultural Revolution. His repeated questions, “Can that be? Why can’t

it be?” beat the rhythm of the text and come full circle when in the final image a

growing group of people is imagined as breaking free from the tight thought
control the modernizing state ritually exerts over its subjects.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1110 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

In the concluding essay written by co-editor Zhao Chuan, six unique artistic
interventions are reflected. The author insightfully relates these artworks to a set

of corresponding key concepts that include the tortuous longing for a vanished,
imaginary home the old country) vs. the desire to free oneself from the shackles

of an overpowering imagined community nation), a contemplation of the altered
meanings of kinship in contexts of extreme poverty and naked life in one of
modern China’s most affluent regions zulei/clan, the ethnic), the search for
transcendence in a nihilistic environment faith), and finally the interrogation of the
meanings of human nature in a society that is about to forfeit all moral standards

ethics, the world).

This mesmerizing publication introduces western audiences of contemporary
Chinese artworks to some of the most interesting and dynamic artists as well as

to the aesthetic principles, predicaments, subtexts and queries they engage with.
This is no easy task, since very little knowledge about the social, historical,
philosophical, linguistic etc.) contexts can be presupposed. Also, one is tempted to
contest some of the verdicts and judgments offered by the authors. Cai
Guoqiang, to mention just one example, is a successful global artist, but does his

financial success imply by necessity that his art simply exploits the canon of
symbolic Chineseness commercially and parasitically? What exactly, critical
readers may also wonder, is new about the thoughtfulness the editors diagnose in
contemporary Chinese aesthetic discourse? And a long-nurtured idiosyncracy
whispers: could it be that the persistent, orientalist idea that the west’s modern
thoughtfulness must pioneer the Chinese once again has managed to worm its
way into this otherwise so refreshingly open-minded collection via an

eyecatching title? Finally, the lack of a careful, informed editing of some of the
English translations and the absence of a glossary might have a discouraging
effect, which is however quickly forgotten in view of the other, quite excellent
translations as well as the truly gratifying intellectual experience that awaits
patient, dedicated readers.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124

Andrea Riemenschnitter



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1111

PINES, Yuri: The Everlasting Empire. The Political Culture of Ancient China
and Its Imperial Legacy. Princeton: Princeton University Press 2012, 245 pages,

ISBN: 978-0691134956.

A few months ago this reviewer received the Geschichte Chinas, that Kai Vogelsang

at about the same time published with Reclam in Stuttgart when Yuri Pines

latest book came out. Vogelsang’s main concern is to show that there exists no

unified narrative that can cover the last two thousand years of Chinese history.
According to him, Chinas history is characterized by significant ruptures and

new formations, not by unbroken lines. Yuri Pines tries to prove that the
contrary is true, namely that a meaningful history of China can be written by
establishing a handful of institutional constants that remained more or less stable

throughout the ages. This is not Pines’ first book on the “empire”. Three years

ago he published Envisioning Eternal Empire: Chinese Political Thought of the
Warring State’s Era Honolulu, University of Hawai’i Press, 2009), the three

parts of which were entitled: 1) “The Ruler”, 2) “Shi: The Intellectual”, and 3)

“The People”. The chapter titles of The Everlasting Empire are as follows: “The
Ideal of ‘Great Unity’” 1), “The Monarch” 2), “The Literati” 3), “Local Elite”
4), “The People” 5), and “Imperial Political Culture in the Modern Age” 6).

One might assume that there is considerable overlap between the two books, but
Pines’ new book in fact is more an attempt at a continuation of what he did
before for the Warring State’s era.

In the first part of several of his five chapters Pines briefly summarizes

what he did in Envisioning Eternal Empire, namely a description and interpretation

of the birth and development of important concepts and political entities in
ancient China and the Warring States period. He then moves on to tell what
happened to the relevant concepts during the long course of Imperial China’s
history. Pines has managed to write a vivid account that is a good introduction to
some well-known stories from ancient China for the uninitiated reader and at the
same time contains much information that is interesting and surprising for the
specialist. There are not many Western sinologists who dispose of as broad a

knowledge as Pines to make use of such an incredibly wide array of ancient
Chinese sources.

While Pines thus is to be greatly lauded for his achievement of having
written an important book that tries to essentialize what a Western reader should
know in order to understand ancient and modern China, one, at the same time,
also feels that Pines in his desire to show continuities sometimes neglects how
much development there actually was in Chinese history. Nowhere does this

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1112 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

become more visible than in his third chapter that may be singled out here as an
example. Just as in his earlier book Pines calls the “literati” who are dealt with in
this chapter “intellectuals”. Some would argue that this is a blatant anachronism.
The behaviour of these intellectuals is described as being influenced by
timehonoured precedents. Pines suggests that there were standards for what it meant
to be an intellectual that did not change over the centuries. However, in chapter
4 in which he partly recounts the results of David Johnson’s book on the
medieval Chinese oligarchy and also the Naito hypothesis on the major break
that took place during the Tang-Song transition, we learn that the “local elite”
changed a great deal over time. Pines apparently does not think that this was all
too important for the “intellectuals”, although it is clear that the literati came
from the ranks of the local elite. But was the role of a Su Shi or a Sima Guang

really so similar to the one of a Sima Qian or a Ban Gu? I wondered about this
question when I read on p. 94 how Emperor Wu according to the Zizhi tongjian
dismissed any criticism of his repeated executions of literati. The text that Pines

quotes is not attested to in Han sources and it shows a distinctive Song flavour.
In other words: What Emperor Wu says there he would most probably never
have said in a Han text. It would be an interesting research topic for future
generations of sinologists to look at the differences between the writing of history in
Han and in Song times by comparing such texts as the Shiji or the Hanshu with
the Zizhi tongjian. I am quite sure that by doing this we could arrive at a much
better understanding of what it meant to be an “intellectual” in both periods than

we have now. Also I wonder whether sentences such as “the deprecation of their
status in the imperial court was extremely frustrating for the proud literati” p.
94) do not miss the point. Pines here adopts the approach of Liu Zehua who goes

as far as to diagnose that the “literati” suffered from a kind of “psychosis”
stemming from their inability to maintain their double roles as moral guides of
society and as the rulers slaves. I have the strong feeling that this description of
Liu Zehua is trying to apply a discussion on the role of intellectuals in 20th century

China to earlier periods. Yet, the “literati” under Emperor Wu, whose status

was deprecated, were members of great families, and with the deprecation of
their status these families lost influence. So I do not think that they had to be
especially “proud” in order to feel what they lost. According to the older
narrative of the Han texts – not the one of the Zizhi tongjian – the emperor tried
to bypass the “old literati” by promoting lower class officials who also were
literati: They were actually those whose rise marked the beginning of the
promotion of the canonical scriptures to the status of examination texts. Thus, to say

that Emperor Wu deprecated literati or intellectuals is a view that Sima Guang

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1113

may have tried to spread but it does not work very well if one reads the primary
texts from Han times.

Another issue that I would like to raise is that one often finds sweeping
generalizations in this book: “On average the Chinese empire was run by more
professional and committed servants than was the case in most other premodern
polities” p. 101). Why so? The complaint of many Chinese texts of the past is
that the bureaucrats were corrupt because they were underpaid, and historians of
Late Imperial China would argue that corruption was rampant because there

were actually not enough of them. Was China then really better off than, for
example, a fragmented Europe where it was much easier to govern small statelets?

“The First Emperor […] inherited what may have been the single most
effective and powerful bureaucratic mechanism in Chinese history prior to Mao
Zedong’s era” p. 107f). This comes from reading the Shiji. “The most
sophisticated rebel in China’s history, Mao Zedong” p. 154) or “[ the cultural
revolution was the] most devastating mass campaign in China, if not in human

history” p. 179) – this may be true, but was Mao Zedong really as important as

Pines wants to make him? There can be no doubt that he was a central figure in
the 20th century but would it not be wise to consider the possibility that in a

hundred years later scholars who look at our century will have more moderate

views about the importance of the changes that he introduced?

A third point I would like to make is that this book is sometimes quite
sinocentric. When explaining the reforms that Wang Anshi introduced Pines says

that they were a “curious blend of moral idealism and pragmatism, of the quest

for social justice and an equally powerful desire to increase state revenues”, and

“his ‘New Policies’ [… became] the most audacious political experiment in
imperial history” p. 115). It is true that twentieth century scholarship has liked
to describe Wang Anshi, who belongs to the group of people who were defamed

by the Neo Confucian movement, as a good social reformer. This is a history à
rebours, just as the one that in the seventies was written for Qin Shihuang. This
vision of history, of course, was appealing to Marxists. But is it really probable?

Pines thinks that Wang “wanted to deal with new demographic pressures and the
impact of commercialization; and he hoped that the invigorated state apparatus

would also promote social fairness”. Could it not be that the disastrous failures
of the Song armies in their encounters with enemies in the North and the West

were the real reason why Wang tried to get money from rich people and to
strengthen the productivity of the peasants, and that the idea of social fairness
that has interested the 20th century so much was not the real impetus? Also, on
page 125, the Qianlong emperor under whose reign China’s armies marched to

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1114 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Lhasa and annexed Xinjiang is described as “Yongzheng’s lenient son”, an
epitheton that no doubt is given him in mainland Chinese historiography because

after using up many ressources for wars he was less harsh in the heartland. But
should a historian really call him “lenient”? On p. 162, we learn that “the
dynasties leaders […] woefully underestimated the potential of Her majesty’s
fleet”. That we all learnt in class. Especially, this is what is taught in China
today where the Opium War marks the beginning of Jindai shi [modern history].
But does this really correspond to historical reality? “New Qing history” would
probably give a negative answer to this question. The Manchu deliberately decided

not to concentrate too much energy on fighting what was, after all, as far as

the naked figures of soldiers and their potential impact were concerned, not a

major threat. Instead, one decided to give foreigners some privileges in the
South in order to be able to secure what was really important: The northern
border where the Manchu homeland was. This may have been a wrong decision,
but the soldiers onboard Englands ships were, in fact, no real danger for China in
1840 – it was rather the tide of change that they brought with them.

Having made these remarks, I would like to stress that this is a very original
book with many strengths. The main thesis that overall the imperial model
worked well and therefore remained without alternative cannot be challenged.
Also, following the discussion in the field of political sciences for quite some

time in the beginning of the 90s of the last century regarding a potential breakup

of China, it is most refreshing to read a book that explains why unity has been

a defining norm for so many centuries in Chinese history. Pines is to be applauded

for pointing to the fact that, as he explains in chapter 5, there was the right to
rebel, a right that in fact the Chinese people has made use of over and over again

without that a revolution would have taken place. Pines’ theses are interesting
and thought-provoking. Packed with substantial information The Everlasting
Empire is a good read not only for those who work in the ancient China field but
maybe even more so for those who are interested in contemporary China and its

political future.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124

Hans van Ess



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1115

RATIÉ, Isabelle: Le Soi et l’Autre – Identité, différence et altérité dans la
philosophie de la Pratyabhijñ— Leiden-Boston: Brill, 2011 Jerusalem Studies

in Religion and Culture, vol. 13), xxiv, 786 pp., ISBN: 978-9004203440.

Le livre d’Isabelle Ratié se présente comme la version retravaillée d’une Thèse
de Doctorat soutenue à Paris en 2009 devant l’Ecole Pratique des Hautes Etudes.
L’ouvrage s’inscrit dans la ligne de recherches récentes A. Sanderson, R.
Torella, V. Eltschinger, etc.) qui s’attachent à remettre en question l’image
conventionnelle d’un “Shivaïsme du Cachemire” vu comme une entité monolithique de
caractère essentiellement religieux ou “tantrique”. En particulier, la frontière
entre écoles dualistes et écoles non-dualistes – qui ne coïncide qu’en partie avec

la distinction traditionnelle entre Shivaïsme du sud et Shivaïsme du nord –
apparaît désormais en toute clarté. L’auteur a fait ici le choix de se limiter au
courant non-dualiste et, à l’intérieur de celui-ci, de privilégier la dimension
proprement philosophique. Ce choix – parfaitement légitime en lui-même, voire
nécessaire – ne va pas cependant sans entraîner certaines difficultés, comme on
le verra plus loin.

Concrètement, l’ouvrage se présente comme une lecture minutieuse, pour
ainsi dire ligne par ligne, des ® varapratyabhijñ—k—rik— d’Utpaladeva
accompagnées de la V tti et de la Viv ti de l’auteur cette dernière conservée seulement
sous forme de fragments) ainsi que des Commentaires d’Abhinavagupta
Vimar in¯ et Viv tivimar in¯ Les développements de caractère philosophique

apparaissant surtout dans la première section du texte, c’est à celle-ci que l’auteur

s’attache plus particulièrement. Par ailleurs, I. Ratié s’est employée, en
consultant un certain nombre de manuscrits et en se livrant ici ou là à quelques

conjectures, à améliorer un texte souvent fort corrompu. Le résultat, déjà sur le
plan formel, est éblouissant. Strophe après strophe, le texte est cité, traduit,
analysé, transposé en langage “moderne” et resitué à l’intérieur de la problématique
particulière où il s’insère. Et il en va de même des Commentaires, également
traduits avec minutie puis “reformulés”, que ce soit dans le corps même du
développement principal où à l’intérieur des multiples et souvent très détaillées notes

de bas de page. Un infaillible fil d’Ariane guide ainsi le lecteur à travers le
labyrinthe des nombreuses “thèses provisoires” pÌrvapak a) jusqu’aux diverses

“conclusions définitives” siddh—nta). Ce très volumineux et dense traité est en
même temps si limpide, si attentif à expliciter toutes les données nécessaires à la
compréhension adéquate de son argumentation qu’il serait à la limite accessible

– croyons-nous – à un lecteur peu ou prou ignorant de la pensée indienne, pourvu

seulement qu’il dispose d’une certaine culture philosophique générale.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1116 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

L’idée directrice de la Pratyabhijñ— est simple, mais en même temps

éminemment paradoxale et révolutionnaire à la fois en contexte indien et “pour
nous”). Elle consiste en une invitation, adressée à chacun d’entre nous, à cesser

de se considérer comme un être limité, passif, dépendant, enfermé dans son
individualité et impuissant face au cours des choses. Corrélativement, nous
sommes appelés à ne plus voir dans le “Suprême Seigneur” Parame vara), en
l’occurence iva, une entité incommensurable à notre finitude et qui nous
écraserait de sa transcendance. En réalité, nous sommes iva, nous sommes cette
Puissance qui sans cesse suscite, maintient dans l’être et dissout l’univers, en
même temps qu’elle intervient dans le moindre événement ici-bas. Simplement,
nous l’avons oublié et c’est pourquoi nous avons à nous “reconnaître” comme

iva, ou mieux, peut-être, à nous réidentifier à Lui. Et le salut ou la “délivrance”
mukti) dont parlent toutes les doctrines religieuses indiennes ne ferait qu’un

avec cette réidentification. Bien entendu, de telles affirmations suscitent aussitôt
de la part du sens commun – mais aussi de la raison philosophique – une multitude

d’objections. Et l’essentiel des ® varapratyabhijñ—k—rik— et de leurs
Commentaires – en tout cas dans la première Section de l’ouvrage – ne consiste que

dans la formulation et la réfutation de ces objections.
Ces dernières se répartissent en deux groupes. Les unes renvoient à ce que

l’on pourrait appeler “l’objectivité du monde extérieur”: je suis rivé par mon
corps à une certaine et minuscule) région de l’espace, condamné à percevoir ce

qui se présente immédiatement à mes sens et incapable de connaître directement
ce qui est hors de leur portée. Pareillement, je ne saurais lire dans la pensée de
mes semblables ni faire que leur comportement se conforme de lui-même à mes

souhaits. Les autres concernent la conscience intime du temps: d’instant en
instant je suis comme arraché à moi-même, dépossédé de moi-même et par ailleurs
incapable de me réfugier, sauf en imagination, dans le passé ou dans l’avenir.
Comment, dans ces conditions, accéder à cette totale maîtrise de soi et des

événements qu’impliquerait une authentique identification au Suprême Seigneur?

Telle sera la substance des arguments développés à l’intérieur des premiers
chapitres de l’ouvrage par une multitude d’adversaires, au premier rang desquels

certains bouddhistes notamment des Sautr—ntika et des Vijñ—nav—din de l’école
de DiÄn—ga et de Dharmak¯rti) mais aussi des représentants de la M¯m—Âs—

surtout de l’école de Kum—rila) et du Ny—ya. I. Ratié excelle ici à mettre en valeur
la remarquable virtuosité dialectique d’Utpaladeva et d’Abhinavagupta. La place
nous manque pour l’exposer en détail comme elle le mériterait. Disons qu’elle
consiste avant tout à laisser ses adversaires se critiquer et se réfuter les uns les
autres: les bouddhistes par les brahmanes et réciproquement, les Sautr—ntika par

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1117

les Vijñ—nav—din et réciproquement, les M¯m—èsaka par les Naiy—yika et
réciproquement […] jusqu’à ce que la doctrine de la Pratyabhijñ— se dégage comme

constituant le fond commun positif de toutes ces positions unilatérales.

Au-delà de la dimension polémique de leurs écrits, l’originalité des thèses

d’Utpaladeva et d’Abhinavagupta éclate à travers leur analyse de grandes fonctions

mentales comme la perception, la remémoration, ou, dans une moindre
mesure, l’imagination. Leur visée commune est de faire apparaître la conscience

comme une puissance de synthèse, capable en chaque circonstance de dominer
ou de “récupérer” toute dispersion dans l’espace et le temps. L’idée centrale, ici,
est celle de liberté: la conscience est consciente dans la mesure où elle est libre,
et non l’inverse. En d’autres termes, la conscience n’est pas une chose libre parmi

d’autres, ni même une chose éminemment libre, mais c’est la liberté – une

liberté concrète et sans limites d’aucune sorte – qui constitue son essence. Aussi
bien, un autre nom du système cachemirien non-dualiste est-il svat—ntryav—da ou

“doctrine de la liberté”. Et cette liberté ne se réduit pas à une indépendance de
principe par rapport à la nature ou à la société comme, par exemple, dans le
S—Âkhya). Elle est une authentique toute-puissance: si nous ne sommes pas

iva, c’est parce que nous n’osons même pas imaginer qu’une telle chose soit
possible!

Un autre très grand mérite du travail d’I. Ratié est d’avoir – mieux sans

doute que la plupart des commentateurs précédents – mis en lumière les
conséquences ontologiques et existentielles du rôle central joué par la liberté dans le
système de la Pratyabhijn— Ce rôle implique une réhabilitation du temps, du
mouvement et même de la contradiction à l’intérieur du monde. Il implique
également le souci d’échapper au reproche de solipsisme et de fonder
l’intersubjectivité. L’auteur attache avec raison une attention toute particulière chap.

7) à la manière dont la Pratyabhijñ— – ici encore soucieuse d’éviter toute assimilation

au Vijñ—nav—da – s’efforce de prouver l’existence d’autrui par une voie
différente de l’inférence: nous ne concluons pas à la présence d’une conscience
chez autrui à partir de son comportement mais nous “devinons” en lui une
conscience semblable à la nôtre en sympathisant de l’intérieur avec la manière dont

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124

il affronte les diverses situations de l’existence.
D’où une différence – finalement considérable – avec cet autre monisme

qu’est le Ved—nta non-dualiste. Même s’il est vrai qu’Utpaladeva et Abhinavagupta

paraissent avoir connu cette école avant tout dans la version proposée par

MaÆŒanami ra cf. p. 560–562), ils ne s’en sont pas moins heurtés – pour la
refuser – à la notion d’une avidy— “indescriptible” ou inconceptualisable qui
coexisterait avec un brahman éternellement apaisé et étranger au monde et à ses



1118 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

tourments. L’idée de la création conçue comme une sorte de jeu divin l¯l— est

certes commune aux deux systèmes mais avec des implications tout à fait
différentes de part et d’autre. D’un côté, la notion de jeu divin – au sens d’activité
gratuite, indifférente – est introduite comme une concession à l’infirmité de

l’esprit humain, supposé incapable de se représenter un divin parfaitement
autarchique; de l’autre, “le Soi, sans se voiler réellement, joue réellement à se

voiler” p. 562). Les conséquences existentielles ou “sotériologiques” de cette

divergence ne sont pas moins considérables: d’un côté, un idéal d’ascèse et de
retrait du monde; de l’autre une volonté de communion avec les joies et les
peines de l’humanité et des vivants en général le problème devenant alors celui
des voies par lesquelles cette communion pourrait s’effectuer et de leur compatibilité

avec les valeurs morales et le dharma en général).

Face à un travail si complet et si admirablement maîtrisé qu’on est tenté de
parler de chef-d’oeuvre, on a scrupule à émettre quelques réserves. Les “
insuffisances” qu’on pourrait être amené à relever ici ou là n’en sont d’ailleurs pas

vraiment dans la mesure où elles découlent du choix initial en lui-même tout à

fait défendable) d’I. Ratié de ne traiter que de la partie proprement spéculative
ou “philosophique” du système. Or celui-ci forme un tout et il y a parfois quelque

inconvénient à trop passer sous silence la dimension religieuse – certains

dirons “tantrique” – d’une doctrine cachemirienne quelle qu’elle soit. Mentionnons

donc en passant quelques uns des points à propos desquels on aurait
souhaité que l’auteur entre dans davantage de détails.

Le premier concerne la chose même à laquelle la “Reconnaissance” est censée

portée remède, à savoir notre condition naturelle d’ignorance ou d’oubli de
notre nature “shivaïte”. Il est bien question ici ou là du m—y—pram—t mais la
structure même de cet état demeure floue. De toute évidence, un certain rapport
naturel – mais en même temps faussé – au corps, aux souffles, aux organes des

sens, etc. joue ici un rôle majeur. Et de fait, bien des passages par ex. p. 205,
208, 310, 508, 613, etc.) font allusion à ce qui, dans la doctrine de aÄkara, porte
le nom de “surimposition” mais sans que le thème soit traité quelque part pour
lui-même.

D’un autre côté, l’auteur se tient dans un rapport de connivence – de
sah dayatva – si intime avec les représentants de la Pratyabhijñ— qu’elle en
oublie parfois de soulever certaines questions qu’un esprit formé à l’occidentale
ne manquera pas de se poser. Par exemple, dans le Chapitre VI section III), il
est longuement question p. 403–438) des raisons qu’a la doctrine cachemirienne
de préférer l’analogie du yogin à celle du miroir quand il s’agit d’expliquer la

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1119

notion de création sans cause matérielle. L’exemple cité est celui de yogin censés

faire apparaître des cités entières ou des armées face à des foules ébahies.

Alors que l’exemple évoque immédiatement à nos yeux d’occidentaux des cas

d’hypnose collective comme le célèbre “rope-trick” des fakirs, l’auteur préfère la
via difficilior d’une création effective accomplie par un yogin “qui a suffisamment

réalisé son identité avec la conscience absolue” p. 412). Elle déploie alors
des trésors de subtilité pour justifier cette option, sans bien voir – me semble-t-il
– que, prise au sérieux, une telle interprétation suscite immédiatement une foule
de questions aussi saugrenues qu’insolubles, du genre: les habitants de ces cités
sont-ils répartis par âges, par castes? Comment peuvent-ils avoir un passé “
karmique”? Vont-ils ensuite cohabiter avec les humains “ordinaires” ou vont-ils
magiquement disparaître par la seule volonté du yogin qui les a suscités etc.? On
est ici à la frontière – en l’occurrence mal définie – du spéculatif et du
merveilleux. Dans le même ordre d’idées, on rappellera que la théologie catholique
traîne jusqu’à nos jours, comme un boulet, la notion de miracle …

Un point encore mérite une mention particulière. Le souci – en lui-même
parfaitement légitime – de ne limiter en aucune manière les prérogatives de la
conscience absolue, identifiée à iva, conduit parfois, en ce qui concerne la
question de l’accès à la délivrance, à des formules du genre de celle-ci: “Mais
c’est seulement à cause du Seigneur qu’en dépit d’innombrables efforts la
Reconnaissance de quelqu’un ne surgit pas” IPVV, vol. III, p. 183, cité p. 738, n.
61). Ici encore le lecteur occidental risque d’être dérouté – voire scandalisé par
des textes au relent de fatalisme. S’il possède une certaine culture théologique il
ne manquera pas alors de faire le rapprochement avec la célèbre doctrine calviniste

et janséniste du “petit nombre des élus”. De toute évidence, des affirmations

aussi abruptes ne sauraient représenter le “dernier mot” des auteurs
cachemiriens sur ces questions. Ici encore, il faudrait faire appel – mais I. Ratié ne le
pouvait guère dans le cadre qu’elle s’était fixé – à la dimension plus largement
religieuse de ces doctrines, telle que contenue dans des textes comme le Tantr—-
loka, et probablement faire intervenir dans ce contexte la notion de “grâce”.

On saluera enfin, comme elle le mérite, la volonté dont n’a cessé de faire
preuve l’auteur tout au long de son travail de signaler chemin faisant les échos

que les textes shivaïtes sont susceptibles d’éveiller dans la tradition occidentale.
Certains de ces rapprochements – au demeurant toujours prudents – peuvent
paraître inattendus. Ainsi, à plusieurs reprises, l’évocation de la théorie de la
conscience chez le “jeune” Sartre de La Transcendance de l’Ego ou la référence
à la doctrine cartésienne de la “création par Dieu des vérités dites) éternelles”.
Ils n’en touchent pas moins des points essentiels. Pour ma part, je serais tenté de

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1120 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

déceler une profonde affinité entre la Pratyabhijñ— et les formes diverses

d’“idéalisme absolu” répandues en Allemagne à l’époque romantique. On pourrait,

par exemple, relire la célèbre Préface de Hegel à la Phénoménologie de
l’esprit 1808) – et plus particulièrement sa critique d’un certain spinozisme

(“Concevoir désormais l’absolu comme Sujet et non plus comme Substance”) –
à la lumière de la polémique développée par Utpaladeva et Abhinavagupta
contre le brahman dit —nta c’est-à-dire “éteint” ou “inerte”) de l’école
shankarienne. Ceux, en tout cas qui, par ignorance et préjugé, s’obstinent à penser

qu’il n’y a jamais eu de philosophie digne de ce nom en terre indienne seront
confrontés, si jamais ce livre leur tombe sous la main, à l’éclatante démonstration

du contraire.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124

Michel Hulin

ZHAO, George Qingzhi: Marriage as Political Strategy and Cultural Expression.
Mongolian Royal Marriages from World Empire to Yuan Dynasty. New York:
Peter Lang, 2008 Asian Thought and Culture, Vol. 60). 319 pp., ISBN: 978-
1433102752.

Schon die Geheime Geschichte der Mongolen aus den Jahren 1228/1240 legt
beredtes Zeugnis von der Bedeutung ab, die Heiratsallianzen bei der Etablierung
des mongolischen Weltreichs unter Chinggis Qan einnahmen. Trotzdem fehlt bis
heute eine eingehendere Untersuchung der kulturellen Normen und der politischen

Strategien, die den Heiratsallianzen der Chinggisiden zugrunde lagen.
Diese Lücke versucht das vorliegende Werk, eine an der Universität Toronto
entstandene Dissertation, zu schliessen. Es enthält die erste systematische
Beschreibung der Heiratsbündnisse der Mongolen, beziehungsweise des mongolischen

Herrscherhauses, der “Goldenen Familie” mong. altan uru während

der Zeit des mongolischen Weltreiches und vor allem während der Yuan-
Dynastie. Der Autor behandelt in insgesamt zwölf Kapiteln traditionelle mongolische

Heiratsbräuche, hieraus resultierende Heiratsallianzen zwischen verschiedenen

mongolischen Verwandtschaftsgruppen, die soziale Stellung mongolischer
Frauen sowie die Heiratspolitik des Yuan-Herrscherhauses gegenüber den

einzelnen mongolischen Völkerschaften, den Uiguren und dem unterworfenen
KoryÀ-Herrscherhaus von Korea. Indem Zhao die ihm aus chinesischen Quellen,
vor allem den Yuanshi, und persischen Quellen Juvain¯ und Raš¯d al-D¯n) sowie
aus der Geheimen Geschichte zur Verfügung stehenden biographischen Daten



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1121

der bekannteren mongolischen Frauengestalten wie Sorqaqtani Beki oder Töregene,

aber auch weniger bekannter Frauen wie Qutluq oder Öljei zusammengetragen

hat, lässt sich das vorliegende Werk fast als biographisches Lexikon
benutzen. Man findet hier Angaben zu mongolischen Frauengestalten, die sonst

mühselig zusammengesucht werden müssten. Darüber hinaus bietet der Autor in
einer Vielzahl beigegebener Tabellen einen genauen Überblick über die
Heiratsallianzen, der sich fast wie eine Heiratsstatistik der Chinggisiden liest. Gerade

mit Hilfe dieser Tabellen lassen sich die Heiratsstrategien der Mongolenherrscher

klar belegen, wie z.B. dass die Yuan-Herrscher zwar aus den Herrscherhäusern

der Öngüt, Uiguren und der KoryÀ die “kaiserlichen Schwiegersöhne”
mong. güregen) rekrutierten, selbst jedoch nicht Frauen aus diesen unterworfenen

Herrscherhäusern heirateten. In einem sehr wertvollen Anhang Appendix
II), besonders für all jene Mongolisten, die das Chinesische nicht beherrschen,

werden die Biographien sämtlicher Yuan-Herrscherinnen und der imperialen
Konkubinen in Übersetzung aus den Yuanshi gegeben.

Während das vorliegende Werk keine neuen Erkenntnisse hinsichtlich der
sozialen und politischen Rolle von Frauen innerhalb der mongolischen Eliten
zutage fördert, enthält es doch neue Nachrichten in Bezug auf die mongolische
Heiratspolitik insbesondere der Yuan-Dynastie, und hier besonders hinsichtlich
der Yuan-Beziehungen zur KoryÀ-Dynastie in Korea, ein bisher eher vernachlässigtes

Forschungsfeld. Trotzdem ist die Arbeit nicht unproblematisch, und
zwar in mehrfacher Hinsicht. Da ist zuerst der unkritische Umgang des Autors
mit seinen Quellen. Zhao bietet zu Beginn seiner Studie keinerlei quellenkritische

Evaluation der Yuanshi und der von ihm zumeist in chinesischer
Übersetzung benutzten mongolischen und persischen Quellen. Historische Narrative
werden nicht problematisiert, sondern als Faktengeschichte unhinterfragt repetiert,

so in der Wiedergabe der frühen Feldzüge Chinggis Qans S. 16/17). Zhao
zitiert die Geheime Geschichte überraschenderweise nicht nach der zurzeit wohl
besten Übersetzung von Igor de Rachewiltz 2004), sondern nach der in
mehrfacher Hinsicht wesentlich schlechteren von Cleaves 1982). Seine fehlende
Kenntnis relevanter mongolistischer Sekundärliteratur um nur ein Beispiel zu

nennen: in Anmerkung 29, S. 8, nennt er zur Sülde lediglich einen Aufsatz von
Serruys, der wichtige Beitrag von Skrynnikova 1992–1993 findet hingegen keine

Erwähnung) zeigt sich zum einen in der selektiven Benutzung zwar wichtiger,

aber oft auch überholter Literatur so der chinesischen Übersetzung von

Vladimircovs Klassiker Obshchestvennyj stroj mongolov aus den dreissiger Jahren

des 20. Jahrhunderts), die durch neuere Forschungsergebnisse unbedingt
hätte ergänzt und modifiziert werden müssen. Zum anderen zeigt sie sich auch in

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



1122 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

der verblüffenden Tatsache, dass D’Ohssons Histoire des Mongols aus dem 19.
Jahrhundert, eine inzwischen vielfach überholte und rettungslos veraltete
Darstellung mongolischer Geschichte, für Zhao zu einer Primärquelle avanciert ist
und gleichrangig mit den Yuanshi und den persischen Geschichtswerken behandelt

wird S. 106). Dies zeugt nicht nur von mangelnder mongolistischer Kenntnis,

sondern auch von fehlendem methodischen Umgang mit historischen
Primär- und Sekundärquellen. Interessanterweise versucht sich Zhao in einem
Anhang zu seinem Werk Appendix I, S. 229–236), sozusagen im Nachhinein,
doch noch in einer Evaluation seiner Hauptquellen. Diese durchaus kritische
Beurteilung z.B. der Yuanshi hat jedoch keine sichtbaren Auswirkungen auf die
Gesamtdarstellung gehabt. In Bezug auf mongolische Quellen behauptet Zhao,
es existierten nur “three important Mongolian sources” S. 229) die er unter
ihren chinesischen Titeln zitiert). Dies zeugt von einer eklatanten Unkenntnis der
mongolischen Geschichtsschreibung, was umso erstaunlicher ist, als fast alle

mongolischen Geschichtswerke des 17. bis 19. Jahrhunderts inzwischen in
Übersetzung auch den nicht des Mongolischen Mächtigen zugänglich sind.

Zhaos These, dass der frühe Tod so mancher mongolischen Herrscher

durch “consanguineous marriage and inbreeding” S. 18) bedingt sei, ist nicht
haltbar. Der Autor versucht aus der Tatsache, dass die Yuan-Herrscher nach
Qubilai Qa an ein geringeres Lebensalter aufwiesen und zudem ihre Krankheiten in
den Quellen überliefert sind, die These zu belegen, dass das mongolische System
der Heiratsallianzen “led to a weakening of the genetic pool and the generalized

ill-health of the Mongol royal family” S. 23). Er setzt aber die Lebensdaten der
mongolischen Herrscher nicht mit dem durchschnittlichen Lebensalter der
gewöhnlichen mongolischen Bevölkerung im 13. respektive 14. Jahrhundert in
Beziehung. Die Lebensdaten der Herrscher sind jedoch nur auf dem Hintergrund
und im Vergleich des damaligen Durchschnittsalters der mongolischen
Bevölkerung aussagekräftig.

Ob Zhao das Mongolische beherrscht, ist nicht klar. Mongolische Namen und
mongolische Wörter oder Begriffe werden fast durchweg in einer chinesischen
Form zitiert, die für Mongolisten, die nicht zugleich auch Sinologen sind aber

vielleicht auch für diese?), ein Ratespiel beginnen lassen, welche Persönlichkeit
oder welches Wort denn gemeint sein könnte z.B. findet man für mong. ebügen

die Form yebu, Anm. 2, S. 119). Werden mongolische Namen einmal in ihrer
mongolischen Form zitiert, so erscheinen sie zuweilen in abenteuerlichen
Varianten. So finden sich für Sorqaqtani Beki die Fehlschreibungen Sorqotani

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1123

S. 66) und Sorghagaghtani S. 10, 317, Index). Sachfehler wie “Tibetan Lamaism

Bon)” S. 83) sind ebenfalls ärgerlich.
Aus der Sicht einer Mongolistin sind solche Mängel bedauerlich. Das Werk

ist jedoch nicht von einem Mongolisten verfasst, sondern von einem Autor, der

mongolische Geschichte aus einer rezenten chinesischen Perspektive betrachtet.
Dies zeigt sich vor allem in der verwendeten Begrifflichkeit. So ist durchweg die
Rede von “nationalities” z.B. S. 31). Das Konzept der “Nationalitäten”, wie es

in China seit 1949 entworfen wurde, wird auf die politischen Gegebenheiten des

13. Jahrhunderts projiziert. Die mongolische Yuan-Dynastie wird so, wie in den

Yuan Studies in China üblich, als eine chinesische Dynastie S. 222) betrachtet,

regiert von einer der “Nationalitäten” Chinas.

Die Rezensentin hätte sich ein gründlicheres Lektorat gewünscht. Das
Englische ist zuweilen allzu fehlerhaft, und Druckfehler machen den Text manchmal

schlicht unverständlich. Ganze Passagen werden an verschiedenen Stellen des

Textes wörtlich wiederholt so S. 180/181, und S. 201, und S. 193/194 und S.

195, Anm. 56, die wohl tatsächlich Anm. 57 sein dürfte).

Obwohl das vorliegende Werk neues Material zu einem Aspekt mongolischer
Herrschaftssicherung, den Heiratsallianzen, liefert, ist es aufgrund der hier
skizzierten methodischen und inhaltlichen Schwächen nur eingeschränkt
empfehlenswert und sollte mit Vorsicht konsultiert werden.

Zitierte Literatur

CLEAVES, Francis Woodman
1982 The Secret History of the Mongols. Harvard-Yenching Institute:

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124

Harvard University Press.

DE RACHEWILTZ, Igor
2004 The Secret History of the Mongols. A Mongolian Epic Chronicle of the

Thirteenth Century. Translated with a Historical and Philological
Commentary. Vol. 1, 2. Leiden/ Boston: Brill.

SKRYNNIKOVA, Tatyana
1992–93 “Sülde – the Basic Idea of the Chinggis-Khan Cult.” Acta Orientalia

Hungarica XLVI: 51–59.
VLADIMIRCOV, Boris Ja.

1934 Obshchestvennyj stroj mongolov. Mongol’skij kochevoj feodalizm. Le¬

ningrad: Akademija Nauk.



1124 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

D’OHSSON, A.C.M.
1852 Histoire des Mongols, depuis Tchinguiz-Khan jusqu’à Timour Bey ou

Tamerlane. 4 Bde. Amsterdam.

AS/EA LXVI•4•2012, S. 1099–1124

Karénina Kollmar-Paulenz


	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

