Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 66 (2012)
Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: Schlieter, Jens / Riemenschnitter, Andrea / Ess, Hans van

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

APpP, Urs: The Cult of Emptiness. The Western Discovery of Buddhist Thought
and the Invention of Oriental Philosophy. Rorschach/ Kyoto: UniversityMedia,
2012 (Buddhism Series). 295 S., ISBN978-3-906000-09-1.

Urs Apps jingstes Werk ist in gewissem Sinne die Weiterfithrung seiner Studie
The Birth of Orientalism,! in welcher er vor allem Quellen des 18. Jahrhunderts
auswertete. An diesen konnte er aufzeigen, wie Denker der europidischen Auf-
klarung, anhebend mit Voltaire, Mathurin Veyssiére de La Croze, Diderot und
anderen, die neu bekannt werdenden Quellentexte indischer Traditionen nutzten,
um bestimmte Weltdeutungsanspriiche der christlichen Traditionen zu relativie-
ren. Die Aufkldrer bereiteten damit allerdings nicht nur die notwendigen Rah-
menbedingungen fur die Entfaltung wissenschattlicher Disziplinen wie der Indo-
logie und der vergleichenden Religionswissenschaft — sie beférderten mit ihrer
spezifischen Darstellung bekanntlich auch die als “Orientalismus™ bezeichnete
Einstellung der okzidental-ideologisch interessierten Erzeugung spekulativer
Bilder vom “Orient™.

Zu der erwdhnten Orientalismus-Studie von 2010 steht Apps hier zu be-
sprechende Werk The Cult of Emptiness in einem Verhéltnis, welches, wenn die
Verwendung eines modernen Neologismus erlaubt ist, genauer als “Prequel” zu
bezeichnen wire: fithren doch die Wege von dem 18. Jahrhundert nunmehr in
die jesuitische Missionsgeschichte des 16. Jahrhunderts in Ostasien zuriick, in
der, so die These Apps, die frithesten intellektuellen Rahmenbedingungen des
Orientalismus geschaffen worden sind (S. 18).2 Dies zu belegen widmet sich
App den iltesten Dokumenten, die aus der Begegnung der Jesuiten mit japani-
schen und chinesischen Gelehrten und Informanten hervorgegangen sind.

Ein erster Teil des Werkes (S. 9-88) widmet sich nun genauer den jesuiti-
schen Missionaren Cosme de Torres (ca. 1510-1570), Francis Xavier (1506
1552), Balthasar Gago (ca. 1520-1538), Alessandro Valignano (1539-1606) und
anderen. Der zweite Teil (S. 89-237) verfolgt die weitere Rezeptionsgeschichte

1 Urs App: The Birth of Orientalism. (Encounters with Asia.) Philadelphia: University of
Pennsylvania Press, 2010. (8. die Rezension von M. Lehnert in Asiatische Studien 2012.3.
833-840)

2 App kiindigt iiberdies eine weitere Studie an, die sich dann als “sequel” der Fortfithrung des
Konstrukts “Oriental philosophy™ im 18. und 19. Jahrhundert widmen wird (vgl. S. 18, 20).

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1100 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

der Verwendung dieser Quellen (bzw. anderer, verloren gegangener Zeugnisse)
bei spiteren Gelehrten im 17. Jahrhundert. Von den Anfiingen der ostasiatischen
Jesuitenmission kénnen zwar mitunter nur bruchstiickhafte Kenntnisse gewon-
nen werden; dennoch bieten diese der Studie eine ausreichende Basis, um die
tritheste Phase der Kontiguration eines Konstrukts zu beschreiben, die der Autor
mit dem Begrift der Erfindung einer homogenen “orientalischen Philosophie™
fasst. Die wohl aussergewohnlichsten Quellen, die App bespricht, verdanken
sich dem sehr bedeutenden Fund der Textfragmente aus dem japanischen Falt-
Stellschirms von Evora (Portugal), welche von den japanischen Kiinstlern zur
Stabilisierung des Schirms verwendet worden waren. Diese Fragmente in japa-
nischer Sprache, die etwa zur Hilfte aus Briefen bzw. Entwirfen und anderen
Dokumenten aus der japanischen Jesuitenmission bestehen, wurden zwar bereits
reprographisch zugéanglich gemacht, sind aber noch nicht umfassend ausgewertet
worden. Sie enthalten, wie von Arnmichi Ebisawa und Kiichi Matsuda entdeckt
und 1963 bzw. 1965 publiziert wurde,? auch eine Vorlesungsmitschrift, die eine
Parallele zum lateimischen Text von Valignanos Catechismus christianae fidei
(1586) darstellt. Damit werden nun fir den Prozess der wechselseiticen Wahr-
nehmung — d.h. der japanisch-buddhistischen Wahrnehmung der Jesuitenmis-
sion, wie auch der jesuitischen Wahrnehmung japanisch inkulturierter religioser
Lehren — aussergewdohnlich interessante Einblicke méglich, indem der japani-
sche Wortlaut von App “riickiibersetzt” und mit dem entsprechenden Wortlaut
des lateinischen Textes von Valignanos Catechismus verglichen wird (dazu
unten ein Beispiel).

Zwel Aspekte dieses Rezeptionsprozesses sind es, die sich in diesem Feld
der jesuitischen Japanmission und der spiteren Rezeption wechselseitig be-
dingen: Operational ist es der “Orientalismus™ (fiir den die Verkennung, mit der
asiatische Lehren seitens der Jesuiten “rekonstruiert” wurden, nur mehr ein
neues Beispiel darstellt), wihrend thematisch die einzelnen (vermeintlichen)
Lehrinhalte, die zum Postulat einer einheitlichen “orientalischen Philosophie™
gefiithrt haben, im Mittelpunkt stehen. An einer theoretisch ausgearbeiteten Ana-
lyse der Erkenntnisinteressen, die den Orientalismus der Jesuiten hervorgebracht
haben, 1st App allerdings weniger interessiert. So bezeichnet er die orientalisti-
sche Hermeneutik en gros durchaus treffend als “Arlecchino mechanism’™

3 Armichi Ebisawa: Fbora bydbu bunsho no kenlyii. Tokyo: Natsume, 1963; ders., Kiichi
Matsuda: Porutogaru Fbora shinshutsu byabu monjo no kenkyii. Tokyo: Natsume, 1965,

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1101

Arlecchino [Harlekin, d. Vf] is a main character of the Italian commedia dell 'arte who

thinks that the whole world is exactly like his family and acts accordingly (8. 11).

Obwohl diese bekannte Form der Projektion des Bekannten aut das Unbekannte
in der Studie immer wieder aufgegriften (vgl. z.B. S. 42) und auch fiir die Seite
der japanischen Rezeption der christlichen Mission aufgewiesen wird (vgl. S. 51
tf.), wird ein systematisch interessierter Leser wohl vermissen, dass die Struk-
turen des “Arlecchino-Orientalismus™ leider nicht an geeigneter Stelle im Werk
systematisch diskutiert und theoretisch vertieft werden. App interessiert sich
vielmehr in einer epochentibergreifenden Perspektive tur das Konstrukt und die
Genese der “orientalischen Philosophie™, welches zundchst aut L.ehren des Bud-
dhismus eingegrenzt war, um dann sukzessive zur allgemeinen Philosophie ganz
Asiens zu werden, welche tiberdies zuletzt mit “heretischen’ Lehren wie dem
Spinozismus gleichgesetzt wurde (vgl. S. 219 ff.). Als Begnff tiir die religiése
Philosophie der Inder und Chinesen spater durch Hegels “Vorlesungen tiber die
Geschichte der Philosophie™ popularisiert,* reicht dieser Begrift, wie App tiber-
zeugend aufweisen kann, in seinen Wurzeln bis zu den jesuitischen Missionaren
zuriick.

Welche Ideen urspriinglich zum Konstrukt der “orientalischen Philosophie™
bei den Jesuiten zu zéhlen seien, wird von App auf S. 86 ausgefiihrt. Es handelt
sich um die folgenden Momente: Es ist eine auf scholastischer Grundlage, durch
die aristotelische Philosophie angeleitete Lesart (vgl. S. 43-45) von Aussagen
zunichst der buddhistischen Tradition (und spater auch indischer, chinesischer
und vorderasiatischer Traditionen). Diese Iehren, so die Jesuiten, gehen von
einem formlosen, unverdnderlichen, unvergéanglichen und unerschaftenen ersten
Prinzip aus, welches vollstindig apersonal, reflexionslos, nicht intelligibel und
abgehoben von der Welt existiert (vgl. S. 64 f.). Zweitens sei dieses Prinzip in
allem enthalten bzw. mit allem identisch. Drittens sei dieses Prinzip mit dem
“Herz-Geist” des Menschen identisch (ct. Valignano 1586, 5r, zitiert und tiber-
setzt: S. 72), und viertens schliesslich postulieren sie die Erreichbarkeit der Voll-
kommenheit bzw. die in diesem Leben schon maogliche Vereinigung mit dem
ersten Prinzip vermittels von Meditation (S. 86; vgl. S. 78-79). Zu diesem Kern
kommen weitere Momente hinzu, die das erste Prinzip als “atheistisch”, oder, in
Anlehnung an frihe Dokumente der Chan/Zen-Tradition wie z.B. jenem dem

4 Vgl v. V.. “Ruhendes Insichsein. Hegels philosophische Finschitzung des indo-tibetischen
Buddhismus.” In: Karénina KoLLMaRr-PAULENZ / Christian PETER (Hg.): Tractata Tibetica
et Mongolica. Festschrift fir Klaus Sagaster. Harrassowitz: Wiesbaden 2002 (Asiatische
Forschungen, Bd. 145), pp. 201-213.

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1102 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Bodhidharma zugeschriebenen Ausspruch, als “weit offen — nichts von heilig”
(vgl. S. 78-79) begreifen. Hier kann App anhand des Vergleichs von ausgewihl-
ten Formulierungen des japanischen Textes aus dem Falt-Stellschirm von Evora
und dem lateinischen Text des Vagliano-Katechismus sehr iberzeugend zeigen,
wie sich die japanischen Texte noch auf Quellen der buddhistischen Tradition
beziehen lassen, wihrend der lateimische Text sich zunehmend von diesen ablost
und gleichsam verselbstandigt. So tibersetzt App einen Passus des japanischen
Texts des Evora-Schirms, der die Haltung der Adepten zum ersten Prinzip bzw.
zur ersten Ursache beschreibt, mit [ ... | just like someone who in seated medita-
tion attains perfect concentration [Jap. zazen sammai] and is “wide open with
nothing sacred™ (S. 78), und stellt thn dem Katechismus von 1586 gegeniiber,
dessen lateinischen Text “[...] instar hominis, qui quod acriter in rem vnam
mentis aciem intendat, aliud non cogitat, nihil de reliquis aduerit” (Valignano
1586: 6v, zitiert ebendort) App wie folgt tibersetzt: “[... ] just like someone who
totally focuses his mind on a single thing, thinks of nothing but that, and pays no
attention to anything else™ (S. 78). Die lateimische Fassung dokumentiert gleich-
sam den ersten Schritt in der Richtung, buddhistische Konzeptionen der “Leer-
heit” im Sinne eines ersten und obersten Prinzips zu essentialisieren und, wie
dies in der spateren Deutungsgeschichte geschieht, einen Kult der Leerheit, der
Nichtsheit, anzunehmen, dem sich die Buddhisten hingegeben hatten (vgl. S. 43;
S. 151 £.; S. 180). Dies konnte bereits Roger-Pol Droit fur das 18. und 19. Jahr-
hundert aufzeigen, an dessen Buchtitel Le culte du néant, les philosophes et le
Bouddha® sich wohl Apps Haupttitel, The Cult of Emptiness, auch anlehnen
durfte.

Besonders aufschlussreich ist Apps Rekonstruktion des Narrativs eines
“Totenbett-Bekenntnisses™ des Buddha, namlich, dass der Buddha auf dem Ster-
bebett seine Lehren widerrufen hétte und bekannt habe, dass er wihrend seines
tiber vier Jahrzehnte dauernden l.ehrens seine eigentliche entdeckte Wahrheit
nicht bekannt gemacht habe. Seine eigentliche, “innere” Lehre — so die erste,
von App als klassische Version dieses Narrativs ausgemachte Quelle, Domingo
Navarretes Tratados historicos, politicos, ethicos, y religiosos de la Monarchia
de China von 1676 — habe der Buddha erst auf dem Sterbebett verkiindet. Sie
lautete, dass das erste und letzte Prinzip von allem die “Leere” (vacuo), das
“Nichts™ sei, und dass nichts anderes als das Nichts erhofft und angestrebt
werden konne (vgl. S. 136; 151 £). Dieses vermeintliche Bekenntnis des Buddha

5 Roger-Pol Droit: Le culte du néant. Les philosophes et le Bouddha. Paris: Le Seuil, 1997,
Neuauflage Paris, 2004,

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1103

wird dann spéter, wie App Uberzeugend zeigen kann, moralisch aufgeladen und
als Zeichen von Feigheit, die Wahrheit zu bekennen, als Unaufrichtigkeit und
Luge gebrandmarkt (wie dies nicht zuletzt spéter in Nietzsches Darstellung des
Buddhismus als “Nihilismus™ anklingt)® — auch App greift Gibrigens bereits in
der Charakterisierung der jesuitischen Interpretation avant la lettre zum Begrift
“Nihilismus™ (vgl. 8. 27). Aus den hagiographischen Berichten der buddhisti-
schen Tradition 1st ein solches Bekenntnis des Buddha nicht bekannt, wenn auch
in Erdrterungen zur Ethik des Bodhisattva-Ideals — wie zum Beispiel im “Lotos-
Sttra” — durchaus Rechtfertigungen der “edlen Liige” unternommen werden.

Die Rekonstruktion einer “orientalischen Philosophie™, deren von App auf-
gezeigtes weiteres Anwachsen durch den Einbezug indischer Quellen, von Spe-
kulationen zur Rolle von Zarathustra usw. wir hier nicht weiter verfolgen wol-
len, 1st wohl am besten als ideengeschichtliche Quellenanalyse zu bezeichnen,
die vor allem die Uberlieferungs- und Rezeptionsgeschichte im engeren Sinne in
den Blick nimmt. Gerade in der Gegeniiberstellung jener durch einheimische
Informanten vermittelten japanischen Quellen, die den Jesuiten als Wissensbasis
dienten, und den schlussendlich im Westen breit rezipierten Darstellungen der
Missionare kann Apps Studie seine grossten Stiarken entfalten, die nicht zuletzt
in der aussergewohnlich breit angelegten Sprachkompetenz des Autors wurzeln.
Aufgrund dieser rezeptionsgeschichtlichen Ausrichtung bleiben andere Aspekte
jedoch im Hintergrund. Philosophisch, soziologisch und buddhismuskundlich in-
teressierte Leser werden wohl eine philosophische Auseinandersetzung mit den
im Zentrum stehenden Quellen der jesuitischen Interpreten ebenso vermissen
wie eine eingehende Analyse der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen in
Japan, oder der epistemischen Praktiken der christlichen Missionare. FEine einge-
hendere Interpretation der buddhistischen Quellentexte wire vor allem deswegen
wiinschenswert gewesen, als App die jesuitischen Interpretationen dieser
Quellen (z.B. der “Nicht-Dualitit von Unwissenheit und Weisheit’, oder der
‘Nicht-Zweiheit von Gut und Base’) als Fehldeutungen qualifiziert. Sicherlich
ist die jesuitische Interpretation, hier kdme eine moralische Inditferenz zum
Vorschein, eine vor dem Hintergrund der scholastischen Tradition verstidndliche

6 Vielleicht kehrt dieses Sterbebett-Narrativ — wenn auch verwandelt — in folgendem Passus
bei Nietzsche wieder: “Nachdem Buddha todt war, zeigte man noch Jahrhunderte seinen
Schatten in einer Hoéhle, — einen ungeheuren schauerlichen Schatten. Gott ist todt: aber so
wie die Art der Menschen ist, wird es vielleicht noch Jahrtausende lang Héhlen geben, in
denen man seinen Schatten zeigt. — Und wir — wir miissen auch noch seinen Schatten be-
siegen!” (Friedrich Nietzsche: Morgenrdte. Idylien aus Messina. Die fréhliche Wissenschaft.
(Kritische Studienausgabe. Bd. 3.) Miinchen: dtv, [1882] 1988: 467).

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1104 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Einschiatzung — sie kann aber erst dann als Fehldeutung qualifiziert werden,
wenn eine durch Quellen abgesicherte Deutung der buddhistischen Texte
vorgenommen wird. In Ansétzen ist eine solche Diskussion der buddhistischen
Quellen in Bezug auf Valignanos Erorterungen zu finden, vgl. S. 72—75; 80-85 —
andernorts wire sie auch forderlich gewesen. So wird, bei der besonderen
Bedeutung, die der Problematik der Ubersetzung in genau diesem Feld zu-
kommt, dem Wortlaut der Formulierungen vielleicht nicht immer die Bedeutung
eingerdumt, die thnen zukommen miisste. Zum Beispiel wird der Wortlaut des
“Herz-Sutras™ nicht gemiss der japanischen Fassung tibersetzt, sondern nach der
indischen Fassung zitiert, genauer, in der Ubersetzung von Conze, S. 27 (Conze
tehlt leider im Literaturverzeichnis). Da es um philosophische Doktrinen geht,
wire es, um es nochmals zu verdeutlichen, meines Erachtens hilfreich gewesen,
entweder eine (wie auch immer, z.B. doxographisch begrindete) Standard-
interpretation gewisser Doktrinen des Zen anzufiihren, oder die buddhistischen
Priméarquellen austithrlicher zu Wort kommen zu lassen und mit diesen eine
eigene Auslegung dieser Quellen abzustiitzen.

So bleibt zuletzt nicht vollstindig geklért, auf welcher Basis gewisse “Fehl-
interpretationen” und “misunderstandings™ (S. 232) der Jesuiten (iiber das
“Nichts”, die “Leerheit”, “Nichtzweiheit” usw.), die sich zum Teil bereits dem
zur Verfiigung stehenden lateinischen Vokabular verdanken, als solche begriften
werden kénnen. Sicherlich werden hier, was im Bereich religidser Missionierung
kaum verwundern diirfie, viele unausgesprochene Vorverstindnisse, und dartiber
hinaus auch interessengeleitete Fehldarstellungen und Verzerrungen angetroffen.
War es aber, so wire hier zu fragen, Uiberhaupt ein Anliegen dieser Werke, eine
“richtige”, angemessene Interpretation der buddhistischen Lehren vorzulegen?
Oder ging es nicht auch um eine apologetische, wenn nicht gar polemische Dar-
stellung gegnerischer Lehren?

Apps Studie 1st in gut lesbarem, sprachlich elaboriertem Englisch verfasst; zur
Ubersicht triagt dabei ein ausgezeichnetes Register bei. Mitunter finden sich
idiomatische und etwas tiberspitzte, und manchmal auch etwas umgangssprach-
liche Wendungen. Zum Beispiel fomuliert App im Schlusskapitel des Werkes:

And his [i.e., Pierre Bayle] strongest ally in this undertaking was the very hero [i.e., the
Buddha] who, instead of recanting on his deathbed like a run-of-the-mill [sic] freethinker,
had the balls [sic| to tell the truth and reveal his atheism. There is no doubt that Bayle —
Furope’s and perhaps the world’s greatest master of irony [sic] and specialist of invented
stories — would have been utterly delighted to know that not just the final utterance of this
man [...] (8. 237).

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1105

Wenn zudem ausgefithrt wird, dass Valignanos® Katechismus von 1586 als
“record of the West’s earliest encounter with Buddhist philosophy™ (8. 60) anzu-
sehen sei, so ist anzumerken, dass dies nur gelten kann, wenn die Antike aussen
vor gelassen wird. In der Tat finden jiingste Studien zunchmend Belege dafiir,
dass bereits von der alexandrinischen bis zur spétantiken Zeit eine Rezeption
buddhistischer Philosophie in Europa stattgefunden hat. Solche in Form von
Superlativen formulierten Urteile bediirften in der Tat eine iiberzeugendere Be-
griindung als die im Text zu findenden Andeutungen; da diese Urteile aber meist
en passant vorgenommen werden, wihrend der Text einen anderen Aspekt dis-
kutiert, ist der Leser wohl gut beraten, diese Aussagen weniger als begriindetes
Urteil denn als Phinomen des Stils zu nehmen. Den umfassenden Darlegungen
zur Rezeptions- und Konstitutionsgeschichte der Idee der “orientalischen Philo-
sophie”, die Apps Werk zu einer sehr lohnenden Lektiire machen, stehen diese
Stilphdnomene denn auch nicht im Wege.

Jens Schlieter

HUBER, Joerg / ZHAO Chuan (eds.) : A New Thoughtfulness in Contemporary
China. Critical Voices in Art and Aesthetics. Bieleteld: transcript, 2011. 232 pp.,
53 images, ISBN 978-3837616651.

This ambitious collection of essays betrays a growing curiosity of western
experts working in the fields of aesthetics, art and cultural studies as well as of
intrigued audiences vis-a-vis contemporary Chinese cultural production. Anyone
who wants to learn more about its core issues and broader contexts will find it
timely, informative and thought-provoking. The selection of essays works along
the paradigm of a self-reflexive turn in the agents” aesthetic outlook: away from
the 1990s” outward orientation with its famous slogan of zouxiang shijie (going
to the world) towards a kind of internal move, preceded by the literary xungen
(root-searching) movement or, as the introduction puts it adequately, towards
“self-positioning, the critical borrowing from tradition and, as a consequence,
new structural analyses of present-day positions™ (p. 7). In pursuit of this para-
digm, the editors chose not to focus on the big names of the global contemporary
art market (although there are some), but rather to invite curators, art critics,
academic teachers, and performance artists from so-called Greater China (PR
China, Hong Kong, Taiwan ROC) to think about ways to introduce a general
audience of western readers to those aesthetic disciplines, themes and position-

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1106 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ings that are highly esteemed and very influential within China, but have so far
gone more or less unnoticed outside a sinophone cultural hemisphere.

In the four essays that constitute the first section of the book, questions tackling
the dialogue between contemporary art and traditional shu-hua (literati calligra-
phy and water-ink) painting styles are addressed. Chang Tsong-zung introduces
his readers to the traditional literati class, from which all court officials were
recruited, and the important cultural as well as political functions these amateur
artists fulfilled in imperial times. Chang argues that the social impact of contem-
porary New Wave artists and intellectuals as a critical class as compared to the
cosmic role of literati 1s much inferior, and that the political commitment of the
former per definitionem remains “outside the protected circle of power”. More-
over, “their manner of critique 1s confrontational, and often antagonistic, by
necessity” (p. 22). Besides these issues of class and political power, Chang also
tackles the question of key terms. Rehearsing the various modern names for the
ancient aesthetic disciplines of calligraphy and painting, but also the desperate
situation and impossible targets modern representational forms were supposed to
address, Chang invokes the ancient Confucian concept of zheng ming. This no-
tion indicates a ritual paradigm of adjustment to names, meaning that a person’s
conduct should always correspond to the true significance of any given term. For
example, wang tianxia 1s a concern for, and commitment to the cosmic world
order, including a deep respect for liveliness, or nature, of the literati class. Jiu
wang, on the other hand, signifies the intense, but in comparison rather myopic
struggles of a declining dynasty/empire for survival. On a more personal level,
concubines must not be addressed randomly as formal wives, strangers not with
names indicating kinship relations. If a person — or worse, a community — 1s
careless with words, the order of the universe can be in danger. Unfortunately, in
this otherwise most enlightening introductory chapter on “Ink painting in the age
of new wave”, this significant semantic background remains under-explained
and its English rendition, “to find a suitable name,” is misleading in its post-
modern arbitrariness.

Lu Dadong, both 1n his art and in the interview reproduced in this public-
cation, explores the intersections of calligraphy, (rock) music, Shamanism and
Zen Buddhism. In particular, he addresses the instantaneous performative quality
of his art, comparing the multi-media installations he works with to the eccentric
shows of some of East Asia’s most famous Buddhist kuang cao (wild cursive
script) calligraphers, but also stresses the fact that this art is necessarily the out-
come of a long, devoted technical training.

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1107

Kong Guoqiao and Chen Anying both engage with the role of traditional
shu-hua aesthetics in modern, globalized contexts, but focus on different key
concepts. For Kong, a comparative historical semantics of the modern notions of
art — composed of the Chinese characters yi (arts, skills) and shu (technique) in
the Chinese case — suggests that certain values and ideas that were relevant in
the past can no longer meaningtully be employed under the conditions of mo-
dernization, which is why, according to him, we need to question the residual
functionality of traditional aesthetic disciplines: “[I]s calligraphy becoming a
‘retain pattern” like a “heritage” while gradually losing its possibility as an art?”
(p. 57) Chen, on the other hand, tackles the controversy between modernist
(western) and conservative (traditional Chinese, Hast Asian) aesthetic approa-
ches by means of a eulogy to the classical literati art of landscape painting. He
revisits the entanglements of the former with the limitations of aesthetic realism
and then envisions possible contributions of the latter to a future sustainable,
planetary aesthetics:

Literati art i1s like Chinese gardens: it combines culture and nature within a restricted space.
It is to be hoped that the modemn study of literati art will not only enable us to reconnect
with nature but that it will also enable us to reconciliate modernity and tradition, modernism
and culture. [t is only by achieving this reconciliation that China can become a country that
is pleasant, reliable, and an attractive place to visit and live in. (p. 70)

Among several hints at deep environmental concerns in contemporary aesthetic
discourse throughout the book, this statement i1s the most straightforward and
outspoken.

In the four essays of the second field of inquiry several legacies and key con-
cepts of contemporary avant-garde and performance art are reflected. Wang
Chunchen traces the politicization of aesthetic realism in a modernizing China
during the Maoist years and the impact of this discourse on today’s cultural
production. Qiu Zhijie illustrates his profound meditation on the meanings of
cultural memory and commemoration by means of his long-term art project
called “Monument series”. In an informal, hitan-style (pen-talk) dialogue, two
artists from Taiwan and Mainland China, Chen Chieh-jen and Zhao Chuan, then
elaborate on their different aesthetic approaches to contemporary realities in a
comparative historical perspective, arguing that the two different (communist
and anti-communist) societies developed their own, unique cultural forms and
concerns that are however based on shared traditions and recent confluences, in-
cluding a globalized contemporary consciousness. In his essay ““The dismantling

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1108 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

and re-construction of Benfu (‘“This Land’ or “Native Land”),” Gao Shiming cri-
ticizes the politicization and “consumerist prettification™ of post-colonial con-
cerns and theories, and demands a “much more complex and dynamic cultural
production” in what he calls a ‘global — bentu’ (local, homeland) context (p.
109). Hinting at the cheerful, multi-cultural show staged by the LLondon Olympic
promotion team at the closing ceremony of the 2008 Beijing Olympics, Gao
argues that the critical vocabularies of post-colonialism with their key notions of
hybridity and creolization have long merged with global capitalism, as they were
seamlessly incorporated into its propaganda apparatus.

Threshold to a third focus on avant-garde conceptual art and photography, David
Ho Yeung Chan’s essay explains how conceptual artist Gu Dexin engages au-
diences in a relational aesthetics, which 1s expressed in provocative installations
that open up “an opportunity for us to contemplate the brutality of senseless
urban development” (p. 124) and “question our infatuation with progress and
power with a sense of irony and playfulness™ (p. 127). Following Chan’s self-
reflexive, inward observations, Wang Nanming contemplates the role of the glo-
bal art market and juxtaposes ‘token Chinese’ artworks made for undiscrimi-
nating western eyes with “critical art’, by which he means engaged artworks that
reflect the social realities of today’s China in more honest, sincere and politically
relevant ways. His unfavorable comparison between the lucrative, glamorous
global art projects of New York-based “token artist” Cai Guo-qiang and the con-
siderably less ‘marketable’ local avant-garde artists, who are dedicated to expos-
ing the alarming social problems of booming China’s disenfranchised lower
social segments, betrays this author’s growing impatience with the unwillingness
of western audiences of contemporary Chinese art to renounce the object of their
consumption desires — an imaginary Chinese Other served profitably by the
“‘token artists’ — and instead to turn to the much more painful task of deciphering
the local artists” urgent messages. These latter have undertaken an austere re-
thinking of China’s modernity but, following Zhu Qi’s similar complaints con-
cerning western audiences’ stupendous ignorance of Chinese aesthetic legacies,
“have not become well-known in the West as they do not directly express poli-
tical rebellion or simplistically utilize Chinese symbols™ (pp. 144 f)). Further-
more, the rebellious spirit of those groups who according to Zhu may have a
lasting impact on China’s future remains unidentified outside, because it does
not adhere to western aesthetic expectations, and in particular resists the stock
vocabularies of representational cynicism. Hence, two historical mistakes need
to be corrected 1n order to retrieve “a new cultural umiversality from the Chinese

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1109

reality by way of Chinese methods™ (p. 152), concludes Zhu: first, the abandon-
ment of a Zen-inspired transcendence that allowed traditional artists to sublimate
their feelings of pain or social concern into seemingly serene landscapes, where
their tensions and stirrings could be inscribed in creative, hidden and subtle
ways; and second, the abandonment of the traditional non-representational
language in favor of the western realist mode, which locked up contemporary
Chinese art in a western box. In fact, Zhu and several authors in this anthology
argue convincingly that contemporary art is well on its way to resurrect these
important aesthetic legacies.

Three essays by Jiang Wei, Dao 71 and Jin Feng conclude the section on
conceptual art and photography. Pondering the ditferences between Pingyao and
Lianzhou International Photo Festival (PIP and LIPIF), Jiang Wei analyzes the
role of ambitious international art events organized in remote Chinese locations
in the national pursuit of promoting contemporary Chinese art. The spectrum of
possibilities reaches from successtul, innovative aesthetic projects and trajecto-
ries to the full absorption of critical art into global consumer culture. Dao Zi,
himselt one of the most thought-provoking conceptual photographers, traces the
evolution of his aesthetic discipline and muses over the question of possible
successors. Jin Feng provides an encyclopedic survey of the possibilities, expec-
tations and desires related to the introduction of the internet in China, suggesting
that major accomplishments may be gained on three levels — public participa-
tion, the artists’ self-management, and institutional innovation — through this
new medium of communication.

In its final chapters, this collection of essays on contemporary aesthetic outlooks
examines trends in Mainland Chinese experimental theatre. Tao Qingmei, re-
grettably without offering any publication or mise-en-scéne dates, undertakes an
overview of the most influential spoken drama plays since the Cultural Revo-
lution and introduces two famous stage directors. Zhang Xian tracks down mo-
dern Chinese underground groups’ theatrical responses to the changes of the
political climate, ironically suggesting that the political theatre of the People’s
Congress continues an ancient tradition of ritual court ceremonies. He also
likens this carefully staged, vearly spectacle to the monotonous revolutionary
model opera invented by Mao Zedong’s fourth wife Jiang Qing and her allies
during the Cultural Revolution. His repeated questions, “Can that be? Why can’t
it be?” beat the rhythm of the text and come full circle when in the final image a
growing group of people is imagined as breaking free from the tight thought
control the modernizing state ritually exerts over its subjects.

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1110 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

In the concluding essay written by co-editor Zhao Chuan, six unique artistic
interventions are reflected. The author insighttully relates these artworks to a set
of corresponding key concepts that include the tortuous longing for a vanished,
imaginary home (the old country) vs. the desire to free oneself from the shackles
of an overpowering imagined community (nation), a contemplation of the altered
meanings of kinship in contexts of extreme poverty and naked life in one of mo-
dern China’s most affluent regions (zulei/clan, the ethnic), the search for tran-
scendence 1n a nihilistic environment (faith), and finally the interrogation of the
meanings of human nature in a society that is about to forfeit all moral standards
(ethics, the world).

This mesmerizing publication introduces western audiences of contemporary
Chinese artworks to some of the most interesting and dynamic artists as well as
to the aesthetic principles, predicaments, subtexts and queries they engage with.
This 1s no easy task, since very little knowledge about the (social, historical, phi-
losophical, lingwistic ete.) contexts can be presupposed. Also, one 1s tempted to
contest some of the verdicts and judgments oftered by the authors. Cai Guo-
giang, to mention just one example, is a successtul global artist, but does his
financial success imply by necessity that his art simply exploits the canon of
symbolic Chineseness commercially and parasitically? What exactly, critical
readers may also wonder, is new about the thoughtfulness the editors diagnose in
contemporary Chinese aesthetic discourse? And a long-nurtured idiosyncracy
whispers: could it be that the persistent, orientalist idea that the west’s modern
thoughtfulness must pioneer the Chinese once again has managed to worm its
way into this otherwise so refreshingly open-minded collection via an eye-
catching title? Finally, the lack of a careful, informed editing of some of the
English translations and the absence of a glossary might have a discouraging
effect, which is however quickly forgotten in view of the other, quite excellent
translations as well as the truly gratifying intellectual experience that awaits
patient, dedicated readers.

Andrea Riemenschnitter

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1111

PINES, Yuri: The Everlasting Ekmpire. The Political Culture of Ancient China

and Its Imperial Legacy. Princeton: Princeton University Press 2012, 245 pages,
ISBN: 978-0691134956.

A few months ago this reviewer received the Geschichte Chinas, that Kai Vogel-
sang at about the same time published with Reclam in Stuttgart when Yuri Pines
latest book came out. Vogelsang’s main concern 1s to show that there exists no
unified narrative that can cover the last two thousand years of Chinese history.
According to him, Chinas history is characterized by significant ruptures and
new formations, not by unbroken lines. Yuri Pines tries to prove that the con-
trary is true, namely that a meaningful history of China can be written by estab-
lishing a handful of institutional constants that remained more or less stable
throughout the ages. This is not Pines’ first book on the “empire”. Three years
ago he published Itnvisioning Eternal Ikmpire: Chinese Political Thought of the
Warring State’s FEra (Honolulu, University of Hawai’i Press, 2009), the three
parts of which were entitled: 1) “The Ruler”, 2) “Shi: The Intellectual”, and 3)
“The People™. The chapter titles of The Everlasting Empire are as follows: “The
Ideal of ‘Great Unity”” (1), “The Monarch™ (2), “The Literati” (3), “.ocal Elite”
(4), “The People™ (5), and “Imperial Political Culture in the Modern Age™ (6).
One might assume that there is considerable overlap between the two books, but
Pines” new book in fact is more an attempt at a continuation of what he did
before for the Warring State’s era.

In the first part of several of his five chapters Pines briefly summarizes
what he did in Envisioning Eternal Empire, namely a description and interpre-
tation of the birth and development of important concepts and political entities in
ancient China and the Warring States period. He then moves on to tell what
happened to the relevant concepts during the long course of Imperial China’s
history. Pines has managed to write a vivid account that is a good introduction to
some well-known stories from ancient China for the uninitiated reader and at the
same time contains much information that is interesting and surprising for the
specialist. There are not many Western sinologists who dispose of as broad a
knowledge as Pines to make use of such an incredibly wide array of ancient
Chinese sources.

While Pines thus is to be greatly lauded for his achievement of having
written an important book that tries to essentialize what a Western reader should
know 1n order to understand ancient and modern China, one, at the same time,
also feels that Pines in his desire to show continuities sometimes neglects how
much development there actually was in Chinese history. Nowhere does this

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1112 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

become more visible than in his third chapter that may be singled out here as an
example. Just as in his earlier book Pines calls the “literati” who are dealt with in
this chapter “intellectuals”. Some would argue that this is a blatant anachronism.
The behaviour of these intellectuals 1s described as being influenced by time-
honoured precedents. Pines suggests that there were standards for what it meant
to be an intellectual that did not change over the centuries. However, in chapter
4 in which he partly recounts the results of David Johnson’s book on the
medieval Chinese oligarchy and also the Naito hypothesis on the major break
that took place during the Tang-Song transition, we learn that the “local elite”
changed a great deal over time. Pines apparently does not think that this was all
too important for the “intellectuals™, although it is clear that the literati came
trom the ranks of the local elite. But was the role of a Su Shi or a Sima Guang
really so similar to the one of a Sima Qian or a Ban Gu? I wondered about this
question when I read on p. 94 how Emperor Wu according to the Zizhi tongjian
dismissed any criticism of his repeated executions of literati. The text that Pines
quotes 1s not attested to in Han sources and it shows a distinctive Song flavour.
In other words: What Emperor Wu says there he would most probably never
have said in a Han text. It would be an interesting research topic for future gene-
rations of sinologists to look at the differences between the writing of history in
Han and in Song times by comparing such texts as the Shiji or the Hanshu with
the Zizhi tongjian. 1 am quite sure that by doing this we could arrive at a much
better understanding of what it meant to be an “intellectual” in both periods than
we have now. Also I wonder whether sentences such as “the deprecation of their
status in the imperial court was extremely frustrating for the proud literati™ (p.
94) do not miss the point. Pines here adopts the approach of Liu Zehua who goes
as far as to diagnose that the “literati” suffered from a kind of “psychosis™
stemming from their inability to maintain their double roles as moral guides of
society and as the rulers slaves. I have the strong feeling that this description of
Liu Zechua is trying to apply a discussion on the role of intellectuals in 20" cen-
tury China to earlier periods. Yet, the “literati” under Emperor Wu, whose status
was deprecated, were members of great families, and with the deprecation of
their status these families lost influence. So I do not think that they had to be
especially “proud” in order to feel what they lost. According to the older
narrative of the Han texts — not the one of the Zizhi tongjian — the emperor tried
to bypass the “old literati” by promoting lower class officials who also were
literati: They were actually those whose rise marked the beginning of the pro-
motion of the canonical scriptures to the status of examination texts. Thus, to say
that Emperor Wu deprecated literati or intellectuals 1s a view that Sima Guang

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1113

may have tried to spread but it does not work very well if one reads the primary
texts from Han times.

Another issue that I would like to raise i1s that one often finds sweeping
generalizations 1n this book: “On average the Chinese empire was run by more
professional and committed servants than was the case in most other premodern
polities” (p. 101). Why so? The complaint of many Chinese texts of the past is
that the bureaucrats were corrupt because they were underpaid, and historians of
Late Imperial China would argue that corruption was rampant because there
were actually not enough of them. Was China then really better off than, for
example, a fragmented Europe where it was much easier to govern small state-
lets? “The First Emperor [...]| inherited what may have been the single most
effective and powerful bureaucratic mechanism in Chinese history prior to Mao
Zedong’s era” (p. 107f). This comes from reading the Shiji. “The most
sophisticated rebel in China’s history, Mao Zedong™ (p. 154) or “[the cultural
revolution was the] most devastating mass campaign in China, if not in human
history™ (p. 179) — this may be true, but was Mao Zedong really as important as
Pines wants to make him? There can be no doubt that he was a central figure in
the 20th century but would it not be wise to consider the possibility that in a
hundred years later scholars who look at our century will have more moderate
views about the importance ot the changes that he introduced?

A third point I would like to make is that this book is sometimes quite sino-
centric. When explaining the reforms that Wang Anshi introduced Pines says
that they were a “curious blend of moral 1dealism and pragmatism, of the quest
for social justice and an equally powerful desire to increase state revenues™, and
“his “New Policies’ [... became] the most audacious political experiment in
imperial history™ (p. 115). It 1s true that twentieth century scholarship has liked
to describe Wang Anshi, who belongs to the group of people who were defamed
by the Neo Confucian movement, as a good social reformer. This is a history a
rebours, just as the one that in the seventies was written for Qin Shihuang. This
vision of history, of course, was appealing to Marxists. But is 1t really probable?
Pines thinks that Wang “wanted to deal with new demographic pressures and the
impact of commercialization, and he hoped that the invigorated state apparatus
would also promote social fairness”. Could it not be that the disastrous failures
of the Song armies in their encounters with enemies in the North and the West
were the real reason why Wang tried to get money from rich people and to
strengthen the productivity of the peasants, and that the idea of social fairness
that has interested the 20" century so much was not the real impetus? Also, on
page 125, the Qianlong emperor under whose reign China’s armies marched to

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1114 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Lhasa and annexed Xinjiang 1s described as “Yongzheng’s lenient son”, an
epitheton that no doubt is given him in mainland Chinese historiography because
after using up many ressources for wars he was less harsh in the heartland. But
should a historian really call him “lenient”™? On p. 162, we learn that “the
dynasties leaders [...| woefully underestimated the potential of Her majesty’s
fleet”. That we all learnt in class. Especially, this is what 1s taught in China
today where the Opium War marks the beginning of Jindai shi [modern history].
But does this really correspond to historical reality? “New Qing history” would
probably give a negative answer to this question. The Manchu deliberately deci-
ded not to concentrate too much energy on fighting what was, after all, as far as
the naked figures of soldiers and their potential impact were concerned, not a
major threat. Instead, one decided to give foreigners some privileges in the
South in order to be able to secure what was really important: The northern
border where the Manchu homeland was. This may have been a wrong decision,
but the soldiers onboard Englands ships were, in fact, no real danger for China in
1840 — it was rather the tide of change that they brought with them.

Having made these remarks, I would like to stress that this 1s a very original
book with many strengths. The main thesis that overall the imperial model
worked well and therefore remained without alternative cannot be challenged.
Also, following the discussion in the field of political sciences for quite some
time in the beginning of the 90s of the last century regarding a potential break-
up of China, 1t 1s most refreshing to read a book that explains why unity has been
a defining norm for so many centuries in Chinese history. Pines is to be applau-
ded tfor pointing to the fact that, as he explains in chapter 5, there was the right to
rebel, a right that in fact the Chinese people has made use of over and over again
without that a revolution would have taken place. Pines’ theses are interesting
and thought-provoking. Packed with substantial information The FEverlasting
Empire is a good read not only for those who work 1n the ancient China field but
maybe even more so for those who are interested in contemporary China and its
political future.

Hans van Ess

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1115

RATIE, Isabelle: lLe Soi et 'Autre — Identité, différence et altérité dans la
philosophie de la Pratyabhijiia. 1.eiden-Boston: Brill, 2011 (Jerusalem Studies
in Religion and Culture, vol. 13), xxiv, 786 pp., [ISBN: 978-9004203440.

Le livre d’Isabelle Ratié se présente comme la version retravaillée d’une These
de Doctorat soutenue a Paris en 2009 devant 1’Ecole Pratique des Hautes Etudes.
L ouvrage s’inscrit dans la ligne de recherches récentes (A. Sanderson, R. To-
rella, V. Eltschinger, ete.) qui s attachent a remettre en question I’image conven-
tionnelle d’un “Shivaisme du Cachemire™ vu comme une entité monolithique de
caractére essentiellement religieux ou “tantrique”. En particulier, la frontiére
entre €coles dualistes et écoles non-dualistes — qui ne coincide qu’en partie avec
la distinction traditionnelle entre Shivaisme du sud et Shivaisme du nord —
apparait désormais en toute clarté. L auteur a fait ici le choix de se limiter au
courant non-dualiste et, a I’intérieur de celui-ci, de privilégier la dimension
proprement philosophique. Ce choix — parfaitement légitime en lui-méme, voire
nécessaire — ne va pas cependant sans entrainer certaines difficultés, comme on
le verra plus loin.

Concrétement, I’ouvrage se présente comme une lecture minutieuse, pour
ainsi dire ligne par ligne, des Isvarapratyabhijiiakarika d’Utpaladeva accom-
pagnées de la Vrtti et de la Viveti de ’auteur (cette derniere conservée seulement
sous forme de fragments) ainsi que des Commentaires d’Abhinavagupta
(Vimarsint et Vivrtivimarsint). Les développements de caractére philosophique
apparaissant surtout dans la premiére section du texte, c’est a celle-c1 que ’au-
teur s’attache plus particuliérement. Par ailleurs, I. Ratié s est employée, en con-
sultant un certain nombre de manuscrits et en se livrant ici ou la a quelques
conjectures, a améliorer un texte souvent fort corrompu. Le résultat, déja sur le
plan formel, est éblouissant. Strophe aprés strophe, le texte est cité, traduit, ana-
lysé, transposé en langage “moderne™ et resitu€ a I’intérieur de la problématique
particuliére ou il s’insere. Et 1l en va de méme des Commentaires, également
traduits avec minutie puis “reformulés™, que ce soit dans le corps méme du déve-
loppement principal ou a I'intérieur des multiples et souvent tres détaillées notes
de bas de page. Un infaillible fil d’Ariane gude ainsi le lecteur a travers le
labyrinthe des nombreuses “theéses provisoires™ (pirvapaksa) jusqu’aux diverses
“conclusions définitives™ (siddhanta). Ce trés volumineux et dense traité est en
méme temps s1 limpide, si attentif & expliciter toutes les données nécessaires a la
compréhension adéquate de son argumentation qu’il serait a la limite accessible
— croyons-nous — a un lecteur peu ou prou ignorant de la pensée indienne, pour-
vu seulement qu’il dispose d’une certaine culture philosophique générale.

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1116 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

L idée directrice de la Pratyabhifia est simple, mais en méme temps
éminemment paradoxale et révolutionnaire (a la fois en contexte indien et “pour
nous™). Elle consiste en une invitation, adressée a chacun d’entre nous, a cesser
de se considérer comme un étre limité, passif, dépendant, enfermé dans son
individualité¢ et impuissant face au cours des choses. Corrélativement, nous
sommes appelés a ne plus voir dans le “Supréme Seigneur” (Paramesvara), en
I’occurence Siva, une entité incommensurable & notre finitude et qui nous écra-
serait de sa transcendance. En réalité. nous sommes Siva, nous sommes cette
Puissance qui sans cesse suscite, maintient dans 1’étre et dissout ['univers, en
méme temps qu’elle intervient dans le moindre événement ici-bas. Simplement,
nous I’avons oublié et ¢’est pourquoi nous avons a nous “reconnaitre” comme
Siva, ou mieux, peut-€tre, a nous réidentitier a Lui. Ft le salut ou la “délivrance”
(mukti) dont parlent toutes les doctrines religieuses indiennes ne ferait qu’un
avec cette réidentification. Bien entendu, de telles affirmations suscitent aussitot
de la part du sens commun — mais aussi de la raison philosophique — une multi-
tude d’objections. Et ’essentiel des Isvarapratyabhijfiakarika et de leurs Com-
mentaires — en tout cas dans la premiere Section de 1’ouvrage — ne consiste que
dans la formulation et la réfutation de ces objections.

Ces derniéres se répartissent en deux groupes. Les unes renvoient a ce que
I’on pourrait appeler “I’objectivité du monde extérieur™ je suis rivé par mon
corps a une certaine (et minuscule) région de 1’espace, condamné & percevoir ce
qui se présente immédiatement a mes sens et incapable de connaitre directement
ce qui est hors de leur portée. Pareillement, je ne saurais lire dans la pensée de
mes semblables ni faire que leur comportement se conforme de lui-méme a mes
souhaits. [.es autres concernent la conscience intime du temps: d’instant en in-
stant je suis comme arraché 4 moi-méme, dépossédé de moi-méme et par ailleurs
incapable de me réfugier, sauf en imagination, dans le passé ou dans 1’avenir.
Comment, dans ces conditions, accéder a cette totale maitrise de so1 et des évé-
nements qu'impliquerait une authentique identification au Supréme Seigneur?
Telle sera la substance des arguments développés a 1’intérieur des premiers
chapitres de 1’ouvrage par une multitude d’adversaires, au premier rang desquels
certains bouddhistes (notamment des Sautrantika et des Vijiianavadin de 1’école
de Dinnaga et de Dharmakirti) mais aussi des représentants de la Mimamsa (sur-
tout de 1’école de Kumarila) et du Nyaya. 1. Rati¢ excelle ici 4 mettre en valeur
la remarquable virtuosité dialectique d’Utpaladeva et d’Abhinavagupta. La place
nous manque pour 1’exposer en détail comme elle le mériterait. Disons qu’elle
consiste avant tout a laisser ses adversaires se critiquer et se réfuter les uns les
autres: les bouddhistes par les brahmanes et réciproquement, les Sautrantika par

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1117

les Vijiianavadin et réciproquement, les Mmmamsaka par les Naivayika et réei-
proquement |[... ] jusqu’a ce que la doctrine de la Pratyabhijiia se dégage comme
constituant le fond commun positit de toutes ces positions unilatérales.

Au-dela de la dimension polémique de leurs éerits, I’originalité des théses
d’Utpaladeva et d’Abhinavagupta éclate a travers leur analyse de grandes fonc-
tions mentales comme la perception, la remémoration, ou, dans une moindre
mesure, | 'imagination. Leur visée commune est de faire apparaitre la conscience
comme une puissance de synthése, capable en chaque circonstance de dominer
ou de “récupérer” toute dispersion dans 1’espace et le temps. 1.’ 1dée centrale, ici,
est celle de liberté: la conscience est consciente dans la mesure ou elle est libre,
et non I'inverse. En d’autres termes, la conscience n’est pas une chose libre par-
mi d’autres, n1 méme une chose éminemment libre, mais c¢’est la liberté — une
liberté concréte et sans limites d’aucune sorte — qui constitue son essence. Aussi
bien, un autre nom du systéme cachemirien non-dualiste est-il svatantryavada ou
“doctrine de la liberté”. Lt cette liberté ne se réduit pas a une indépendance de
principe par rapport a la nature ou a la société (comme, par exemple, dans le
Samkhya). Elle est une authentique toute-puissance: si nous ne sommes pas
Siva, ¢’est parce que nous n’osons méme pas imaginer qu’une telle chose soit
possible!

Un autre trés grand mérite du travail d’I. Ratié est d’avoir — mieux sans
doute que la plupart des commentateurs précédents — mis en lumiere les con-
s€équences ontologiques et existentielles du rble central joué par la liberté dans le
systéme de la Pratyabhiyna. Ce réle implique une réhabilitation du temps, du
mouvement et méme de la contradiction a I'intérieur du monde. Il implique
¢galement le souci d’échapper au reproche de solipsisme et de fonder I’inter-
subjectivité. L auteur attache avec raison une attention toute particuli¢re (chap.
7) a la maniere dont la Pratyabhijfia — ici encore soucieuse d’éviter toute assimi-
lation au Vijfianavada — s’efforce de prouver 1’existence d’autrui par une voie
différente de I’inférence: nous ne concluons pas a la présence d’une conscience
chez autru a partir de son comportement mais nous “devinons™ en lui une con-
science semblable a la n6tre en sympathisant de 1’intérieur avec la maniére dont
il affronte les diverses situations de | existence.

D’ou une différence — finalement considérable — avec cet autre monisme
qu’est le Vedanta non-dualiste. Méme s’il est vrai qu’Utpaladeva et Abhinava-
gupta paraissent avoir connu cette école avant tout dans la version proposée par
Mandanamisra (cf. p. 560-562), ils ne s’en sont pas moins heurtés — pour la
refuser — a la notion d’une avidya “indescriptible” ou inconceptualisable qui
coexisterait avec un brahman éternellement apaisé et étranger au monde et 4 ses

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1118 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

tourments. L’idée de la création congue comme une sorte de jeu divin (/ila) est
certes commune aux deux systémes mais avec des implications tout a fait difté-
rentes de part et d’autre. D’un c6te, la notion de jeu divin — au sens d’activité
gratuite, indifférente — est introduite comme une concession a I'infirmité de
I’esprit humain, supposé incapable de se représenter un divin parfaitement
autarchique; de 1’autre, “le Soi, sans se voiler réellement, joue réellement a se
voiler” (p. 562). Les conséquences existentielles ou “sotériologiques™ de cette
divergence ne sont pas moins considérables: d’un c6té, un idéal d’ascese et de
retrait du monde; de 1’autre une volonté de communion avec les joies et les
peines de I’humanité et des vivants en général (le probléme devenant alors celu
des voies par lesquelles cette communion pourrait s’etfectuer et de leur compa-
tibilité avec les valeurs morales et le dharma en général).

Face a un travail si complet et si admirablement maitris€ qu’on est tenté de
parler de chef-d’oeuvre, on a scrupule a émetire quelques réserves. Les “in-
suffisances” qu’on pourrait étre amené a relever ici ou la n’en sont d’ailleurs pas
vraiment dans la mesure ou elles découlent du choix initial (en lui-méme tout a
tait défendable) d’I. Rati€ de ne traiter que de la partie proprement spéculative
ou “philosophique™ du systéme. Or celui-c1 forme un tout et il v a parfois quel-
que inconvénient a trop passer sous silence la dimension religieuse — certains
dirons “tantrique™ — d’une doctrine cachemirienne quelle qu’elle soit. Mention-
nons donc en passant quelques uns des points a propos desquels on aurait sou-
haité que I"auteur entre dans davantage de détails.

Le premier concerne la chose méme a laquelle la “Reconnaissance™ est cen-
sée portée remede, a savoir notre condition naturelle d’ignorance ou d’oubli de
notre nature “shivaite”. Il est bien question ici ou la du mayvapramatr mais la
structure méme de cet état demeure floue. De toute évidence, un certain rapport
naturel — mais en méme temps faussé — au corps, aux souftles, aux organes des
sens, etc. joue 1c1 un role majeur. Et de fait, bien des passages (par ex. p. 203,
208,310, 508, 613, etc.) font allusion a ce qui, dans la doctrine de Sankara, porte
le nom de “surimposition” mais sans que le theme soit traité¢ quelque part pour
lui-méme.

D’un autre c6té, 'auteur se tient dans un rapport de connivence — de
sahrdayatva — si intime avec les représentants de la Pratyabhijfia qu’elle en
oublie parfois de soulever certaines questions qu’un esprit formé a 1’occidentale
ne manquera pas de se poser. Par exemple, dans le Chapitre VI (section III), il
est longuement question (p. 403-438) des raisons qu’a la doctrine cachemirienne
de préférer 1’analogie du yogin a celle du miroir quand 1l s’agit d’expliquer la

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1119

notion de création sans cause matérielle. L exemple cité est celui de yogin cen-
s€s faire apparaitre des cités enticres ou des armées face a des foules ébahies.
Alors que I’exemple évoque immédiatement a nos yeux d’occidentaux des cas
d’hypnose collective comme le célebre “rope-trick™ des fakirs, 1’auteur préfére la
via difficilior d’une création effective accomplie par un yogin “qui a suffisam-
ment réalisé son identit€ avec la conscience absolue™ (p. 412). Elle déploie alors
des trésors de subtilité pour justifier cette option, sans bien voir — me semble-t-il
— que, prise au sérieux, une telle interprétation suscite immédiatement une foule
de questions aussi saugrenues qu’insolubles, du genre: les habitants de ces cités
sont-ils répartis par ages, par castes? Comment peuvent-ils avoir un passé “kar-
mique”? Vont-ils ensuite cohabiter avec les humains “ordinaires™ ou vont-ils
magiquement disparaitre par la seule volonté du yogin qui les a suscités etc.? On
est ic1 a la frontiere — en 1’occurrence mal définie — du spéculatif et du mer-
veilleux. Dans le méme ordre d’idées, on rappellera que la théologie catholique
traine jusqu’a nos jours, comme un boulet, la notion de miracle ...

Un point encore mérite une mention particuliére. Le souct — en lui-méme
parfaitement légitime — de ne limiter en aucune maniére les prérogatives de la
conscience absolue, identifiée a Siva, conduit parfois, en ce qui concerne la
question de 1’acces a la délivrance, & des formules du genre de celle-ci: “Mais
c’est seulement a cause du Seigneur qu’en dépit d’innombrables etforts la Re-
connaissance de quelqu’un ne surgit pas” (IPVV, vol. II1, p. 183, cité p. 738, n.
61). Ici encore le lecteur occidental risque d’étre dérouté — voire scandalisé par
des textes au relent de fatalisme. S°1l posséde une certaine culture théologique 1l
ne manquera pas alors de faire le rapprochement avec la célebre doctrine calvi-
niste et janséniste du “petit nombre des €lus™. De toute évidence, des atfirma-
tions aussi abruptes ne sauraient représenter le “dernier mot™ des auteurs cache-
miriens sur ces questions. Iei encore, il faudrait faire appel — mais 1. Rati€ ne le
pouvait guere dans le cadre qu’elle s’¢était fixé — a la dimension plus largement
religieuse de ces doctrines, telle que contenue dans des textes comme le Tantra-
loka, et probablement faire intervenir dans ce contexte la notion de “gréce”.

On saluera enfin, comme elle le mérite, la volonté dont n’a cessé de faire
preuve 1’auteur tout au long de son travail de signaler chemin faisant les échos
que les textes shivaites sont susceptibles d’éveiller dans la tradition occidentale.
Certains de ces rapprochements — au demeurant toujours prudents — peuvent
paraitre inattendus. Ainsi, & plusieurs reprises, 1’évocation de la théorie de la
conscience chez le “jeune” Sartre de La Transcendance de ['go ou la référence
a la doctrine cartésienne de la “création par Dieu des vérités (dites) éternelles™.
Ils n’en touchent pas moins des points essentiels. Pour ma part, je serais tenté de

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1120 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

déceler une profonde affinité entre la Pratyabhifia et les formes diverses
d’“idéalisme absolu” répandues en Allemagne a 1’époque romantique. On pour-
rait, par exemple, relire la célebre Préface de Hegel a la Phénoménologie de
Desprit (1808) — et plus particuliérement sa critique d’un certain spinozisme
(“Concevoir désormais 1’absolu comme Sujet et non plus comme Substance™) —
a la lumiére de la polémique développée par Utpaladeva et Abhinavagupta
contre le brahman dit santa (¢’est-a-dire “éteint” ou “inerte™) de 1’école shan-
karienne. Ceux, en tout cas qui, par ignorance et préjuge, s obstinent a penser
qu’il n’y a jamais eu de philosophie digne de ce nom en terre indienne seront
confrontés, s1 jamais ce livre leur tombe sous la main, a I’éclatante démonstra-
tion du contraire.

Michel Hulin

ZHAO, George Qingzhi: Marriage as Political Strategy and Cultural Expression.
Mongolian Royal Marriages from World Empire to Yuan Dynasty. New York:
Peter Lang, 2008 (Asian Thought and Culture, Vol. 60). 319 pp., ISBN: 978-
1433102752.

Schon die Geheime Geschichte der Mongolen aus den Jahren 1228/1240 legt
beredtes Zeugnis von der Bedeutung ab, die Heiratsallianzen bei der Etablierung
des mongolischen Weltreichs unter Chinggis Qan einnahmen. Trotzdem fehlt bis
heute eine eingehendere Untersuchung der kulturellen Normen und der politi-
schen Strategien, die den Heiratsallianzen der Chinggisiden zugrunde lagen.
Diese Liicke versucht das vorliegende Werk, eine an der Universitit Toronto
entstandene Dissertation, zu schliessen. Es enthélt die erste systematische Be-
schreibung der Heiratsbiindnisse der Mongolen, beziehungsweise des mongoli-
schen Herrscherhauses, der “Goldenen Familie” (mong. altan wruy), wihrend
der Zeit des mongolischen Weltreiches und vor allem wihrend der Yuan-Dy-
nastie. Der Autor behandelt in insgesamt zwolf Kapiteln traditionelle mongoli-
sche Heiratsbriauche, hieraus resultierende Heiratsallianzen zwischen verschiede-
nen mongolischen Verwandtschaftsgruppen, die soziale Stellung mongolischer
Frauen sowie die Heiratspolitik des Yuan-Herrscherhauses gegeniiber den ein-
zelnen mongolischen Volkerschaften, den Uiguren und dem unterworfenen
Koryo-Herrscherhaus von Korea. Indem Zhao die ithm aus chinesischen Quellen,
vor allem den Yuanshi, und persischen Quellen (Juvaini und Rasid al-Din) sowie
aus der Geheimen (reschichte zur Verfligung stehenden biographischen Daten

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1121

der bekannteren mongolischen Frauengestalten wie Sorqaqgtani Beki oder Tére-
gene, aber auch weniger bekannter Irauen wie Qutluq oder Oljei zusammen-
getragen hat, lasst sich das vorliegende Werk fast als biographisches l.exikon
benutzen. Man findet hier Angaben zu mongolischen Frauengestalten, die sonst
mithselig zusammengesucht werden miissten. Dartiber hinaus bietet der Autor in
einer Vielzahl beigegebener Tabellen einen genauen Uberblick tiber die Heirats-
allianzen, der sich fast wie eine Heiratsstatistik der Chinggisiden liest. Gerade
mit Hilfe dieser Tabellen lassen sich die Heiratsstrategien der Mongolenherr-
scher klar belegen, wie z.B. dass die Yuan-Herrscher zwar aus den Herrscher-
hiusern der Ongiit, Uiguren und der Koryd die “kaiserlichen Schwiegerséhne”
(mong. giiregen) rekrutierten, selbst jedoch nicht Frauen aus diesen unterwor-
tenen Herrscherhdusern heirateten. In einem sehr wertvollen Anhang (Appendix
II), besonders fur all jene Mongolisten, die das Chinesische nicht beherrschen,
werden die Biographien simtlicher Yuan-Herrscherinnen und der imperialen
Konkubinen in Ubersetzung aus den Yuanshi geseben.

Wihrend das vorliegende Werk keine neuen Erkenntnisse hinsichtlich der
sozialen und politischen Rolle von Frauen innerhalb der mongolischen Eliten zu-
tage fordert, enthélt es doch neue Nachrichten in Bezug auf die mongolische
Heiratspolitik insbesondere der Yuan-Dynastie, und hier besonders hinsichtlich
der Yuan-Beziehungen zur Koryd-Dynastie in Korea, ein bisher eher vernach-
lassigtes Forschungsteld. Trotzdem ist die Arbeit nicht unproblematisch, und
zwar in mehrfacher Hinsicht. Da ist zuerst der unkritische Umgang des Autors
mit seinen Quellen. Zhao bietet zu Beginn seiner Studie keinerlei quellenkriti-
sche Evaluation der Yuanshi und der von ihm zumeist in chinesischer Uber-
setzung benutzten mongolischen und persischen Quellen. Historische Narrative
werden nicht problematisiert, sondern als Faktengeschichte unhinterfragt repe-
tiert, so in der Wiedergabe der frithen Feldziige Chinggis Qans (S. 16/17). Zhao
zitiert die Geheime (Geschichte Uiberraschenderweise nicht nach der zurzeit wohl
besten Ubersetzung von Igor de Rachewiltz (2004), sondern nach der in mehr-
facher Hinsicht wesentlich schlechteren von Cleaves (1982). Seine fehlende
Kenntnis relevanter mongolistischer Sekundérliteratur (um nur ein Beispiel zu
nennen: in Anmerkung 29, S. 8, nennt er zur Siilde lediglich einen Aufsatz von
Serruys, der wichtige Beitrag von Skrynnikova 19921993 findet hingegen kei-
ne Erwidhnung) zeigt sich zum einen in der selektiven Benutzung zwar wich-
tiger, aber oft auch tberholter Literatur (so der chinesischen Ubersetzung von
Vladimircovs Klassiker Obshchestvennyj stroj mongolov aus den dreissiger Jah-
ren des 20. Jahrhunderts), die durch neuere Forschungsergebnisse unbedingt
hitte ergdnzt und modifiziert werden miissen. Zum anderen zeigt sie sich auch in

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1122 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

der verbluffenden Tatsache, dass D’Ohssons Histoire des Mongols aus dem 19,
Jahrhundert, eine inzwischen vielfach tiberholte und rettungslos veraltete Dar-
stellung mongolischer Geschichte, fiir Zhao zu einer Primirquelle avanciert ist
und gleichrangig mit den Yuanshi und den persischen Geschichtswerken behan-
delt wird (S. 106). Dies zeugt nicht nur von mangelnder mongolistischer Kennt-
nis, sondern auch von fehlendem methodischen Umgang mit historischen
Primar- und Sekundirquellen. Interessanterweise versucht sich Zhao in einem
Anhang zu seinem Werk (Appendix I, 8. 229-236), sozusagen im Nachhinein,
doch noch in einer Evaluation seiner Hauptquellen. Diese durchaus kritische Be-
urtellung z.B. der Yuanshi hat jedoch keine sichtbaren Auswirkungen auf die
Gesamtdarstellung gehabt. In Bezug auf mongolische Quellen behauptet Zhao,
es existierten nur “three important Mongolian sources™ (S. 229) (die er unter
thren chinesischen Titeln zitiert). Dies zeugt von einer eklatanten Unkenntnis der
mongolischen Geschichtsschreibung, was umso erstaunlicher ist, als fast alle
mongolischen Geschichtswerke des 17. bis 19. Jahrhunderts inzwischen in Uber-
setzung auch den nicht des Mongolischen Machtigen zugénglich sind.

Zhaos These, dass der frihe Tod so mancher mongolischen Herrscher
durch “consanguineous marriage and inbreeding” (S. 18) bedingt sei, 1st nicht
haltbar. Der Autor versucht aus der Tatsache, dass die Yuan-Herrscher nach Qu-
bilai Qayan ein geringeres Lebensalter aufwiesen und zudem ihre Krankheiten in
den Quellen tiberliefert sind, die These zu belegen, dass das mongolische System
der Heiratsallianzen “led to a weakening of the genetic pool and the generalized
ill-health of the Mongol royal family™ (S. 23). Er setzt aber die Lebensdaten der
mongolischen Herrscher nicht mit dem durchschnittlichen Lebensalter der
gewohnlichen mongolischen Bevélkerung im 13. respektive 14. Jahrhundert in
Beziehung. Die Lebensdaten der Herrscher sind jedoch nur auf dem Hintergrund
und im Vergleich des damaligen Durchschnittsalters der mongolischen Bevdl-
kerung aussagekrittig.

Ob Zhao das Mongolische beherrscht, ist nicht klar. Mongolische Namen und
mongolische Worter oder Begriffe werden fast durchweg in einer chinesischen
Form zitiert, die fiir Mongolisten, die nicht zugleich auch Sinologen sind (aber
vielleicht auch fiir diese?), ein Ratespiel beginnen lassen, welche Persénlichkeit
oder welches Wort denn gemeint sein kénnte (z.B. tindet man fiir mong. ebiigen
die Form yebu, Anm. 2, S. 119). Werden mongolische Namen einmal in threr
mongolischen Form zitiert, so erscheinen sie zuweilen in abenteuerlichen
Varianten. So finden sich fir Sorqagtani Beki die Fehlschreibungen Sorgotani

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1123

(S. 66) und Sorghagaghtani (S. 10, 317, Index). Sachfehler wie “Tibetan Lama-
ism (Bon)” (S. 83) sind ebenfalls drgerlich.

Aus der Sicht einer Mongolistin sind solche Méangel bedauerlich. Das Werk
1st jedoch nicht von einem Mongolisten verfasst, sondern von einem Autor, der
mongolische Geschichte aus einer rezenten chinesischen Perspektive betrachtet.
Dies zeigt sich vor allem in der verwendeten Begrittlichkeit. So ist durchweg die
Rede von “nationalities™ (z.B. S. 31). Das Konzept der “Nationalititen”, wie es
in China seit 1949 entworfen wurde, wird auf die politischen Gegebenheiten des
13. Jahrhunderts projiziert. Die mongolische Yuan-Dynastie wird so, wie in den
Yuan Studies in China tblich, als eine chinesische Dynastie (S. 222) betrachtet,
regiert von einer der “Nationalitdten™ Chinas.

Die Rezensentin hétte sich ein griindlicheres Iektorat gewiinscht. Das Eng-
lische 1st zuweilen allzu fehlerhaft, und Druckfehler machen den Text manchmal
schlicht unverstandlich. Ganze Passagen werden an verschiedenen Stellen des
Textes wortlich wiederholt (so S. 180/181, und S. 201, und S. 193/194 und S.
195, Anm. 56, die wohl tatsachlich Anm. 57 sein durfte).

Obwohl das vorliegende Werk neues Material zu einem Aspekt mongolischer
Herrschaftssicherung, den Heiratsallianzen, liefert, ist es aufgrund der hier skiz-
zierten methodischen und inhaltlichen Schwichen nur eingeschrankt empfeh-
lenswert und sollte mit Vorsicht konsultiert werden.

Zitierte Literatur

CLEAVES, Francis Woodman

1982 The Secret History of the Mongols. Harvard-Yenching Institute:
Harvard University Press.

DE RACHEWILTZ, Igor

2004 The Secret History of the Mongols. A Mongolian Epic Chronicle of the
Thirteenth Century. Translated with a Historical and Philological
Commentary. Vol. 1, 2. Leiden/ Boston: Brill.

SKRYNNIKOVA, Tatyana

1992-93 *=Siilde — the Basic Idea of the Chinggis-Khan Cult.” Acta Orientalia
Hungarica XLLVI: 51-59.

VLADIMIRCOV, Boris Ja.

1934 Obshchestvennyj stroj mongolov. Mongol skij kochevoj feodalizm. 1.e-
ningrad: Akademija Nauk.

AS/EA LXVIe422012, S, 10991124



1124 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS
D’OHSSON, A.C. M.
1852 Histoire des Mongols, depuis Tchinguiz-Khan jusqu’'a Timour Bey ou

Tameriane. 4 Bde. Amsterdam.

Karénina Kollmar-Paulenz

ASIEA LXVIe4=2012, 8. 10991124



	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

