Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 2

Artikel: Zu drei neuen Man'ysh-Ausgaben in Hinsicht auf eine
englischsprachige Bearbeitung

Autor: Wittkamp, Robert F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-170110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-170110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZU DREI NEUEN MAN YOSHU-AUSGABEN
IN HINSICHT AUF
EINE ENGLISCHSPRACHIGE BEARBEITUNG

Robert F. Wittkamp, Unmiversitiat Kansai

Vovin, Alexander (2009): Man yoshii. Book 15
Inaoka Koji (1997, 2002, 2006): Man yoshil
Tada Kazuomi (2009-2010): Man yoshii zenkai

Die vielleicht Mitte des achten Jahrhunderts abgeschlossene Lieder- bzw.
Gedichtsammlung Man’ yoshit 1st Japans élteste, und mit tiber 4500 in zwanzig
Banden (maki) arrangierten Stiicken zugleich umfangreichste Anthologie. Sie ist
die Quelle der japanischen Waka-Dichtung, die wiederum nicht nur die Basis fiir
andere lyrische Formen wie das Haiku lieferte, sondern innerhalb japanischer
Selbstbeschreibungen als Kern der eigenen Kultur tiberhaupt gehandelt wird.
Das Man’yoshii 1st die Grundlage der japanischen Literatur und Hochkultur und
damit ein Fullhorn fiir japanmische Erinnerungskulturen bzw. japamische kulturel -
le Geddchtnisse. Als prignantes Beispiel wiren die vier Jahreszeiten zu nennen.
Dieses stets aufs Neue bemithte Muster fur Selbst- und Fremdbeschreibung hat
seinen Ursprung nicht, wie gewshnlich behauptet, im Reichtum der Natur, son-
dern in der Kultur — und nirgendwo anders als im AMan’yashii. Zum Thema
kulturelles oder kollektives Gedachtnis, Erinnerungskulturen ete. wire zu ergén-
zen, dass zumindest bis Ende des zwanzigsten Jahrhunderts eine betrachtliche
Anzahl an Gedichten fester Bestandteil der Schulbildung war. Namen wie Kaki-
nomoto no Hitomaro, Yamabe no Akahito, Nukata no Okimi oder Otomo no
Yakamochi sind auch heute noch ein Begritf.

Im Bereich der “hohen Kultur” kann das Mas’yoshit seinen Rang nach wie
vor behaupten. Das wiederum lasst Riickschliisse auf die ungebrochene Prasenz
im kulturellen Gedachtnis zu, fiir dessen Aufrechterhaltung und Aktualisierung
bekanntermassen Spezialisten notwendig sind. Gemeint sind hier weniger die
haufigen Sendungen im NHK-Bildungsprogramm oder neuerdings schén aufge-
machte Podcasts, sondern die institutionalisierte Forschung und ihre Literatur.

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



576 ROBERT F. WITTKAMP

Zwet jungere Arbeiten sollen im Folgenden kurz dargestellt werden, aber das
eigentliche Ziel ist eine Betrachtung der englischsprachigen AMan’yoshit-Aus-
gabe von Alexander Vovin. Zwar belegen die beiden japanischen Ausgaben die
nachhaltige Priasenz der japanischen AMan’yvoshi-Forschung. Ich werde dort
jedoch weniger die Kompetenz abklopfen, sondern méchte eine Basis erarbeiten,
die als Grundlage zur Darstellung von Vovins Arbeiten dient. Unsere Fragestel-
lung beziiglich der japanischen Arbeiten lautet: Was leisten sie, was nicht schon
langst geleistet worden ist? Denn schliesslich gibt es eine ganze Reihe von
Marn’yoshii-Ausgaben, ob nun als Taschenbuch oder im stabilen Schuber mit
Goldaufdruck. Gehen solche Arbeiten wissenschaftlich vor, das heisst schliessen
sie in hermeneutischer, literaturgeschichtlicher, philologischer oder editorischer
Hinsicht explizit an vorangegangene Arbeiten an, nennt man sie chiishaku-sho,
was soviel wie “Texte mit Anmerkungen und Auslegungen™ bedeutet. Ich greife
die japanische Bezeichnung hier auf, um damit von den Erlduterungen (kaisetsu)
abzugrenzen, die gewdhnlich am Ende des Buches beigefiigt sind und sich auf
Fragen der Entstehungsumstinde, Forschungsgeschichte und Rezeption etc.
beziehen. Als Folie fur den Vergleich hier wiederum dient die von Kojima
Noriyuki, Kinoshita Masatoshi und Tono Haruyuki bearbeitete und im Verlag
Shogakukan erschienene Ausgabe in vier Bianden. Denn diese gilt mehr als die
gleichsam bekannte Iwanami-Ausgabe als Standard. Danach widme ich mich der
englischen Fassung. Diesmal lauten die Fragen: Leistet die englische Ausgabe
mehr als ithre Vorgianger? Und: Kann der Blick von aussen anderes oder mehr
bringen als japanische chitshaku-Anthologien?

Vorweg sind zur Klidrung einige allgemeine Bemerkungen angebracht, da ver-
mutlich nicht jedermann die Ausgangslage vertraut ist. Was wir heute als
Man’yashii bezeichnen, liegt nicht im Original, sondern lediglich in wesentlich
spater angefertigten Abschriften vor, wobei es sich bei den altesten lediglich um
Fragmente von geringem Umfang handelt. Dort gibt es zwar ebenfalls Unter-
schiede, aber insgesamt scheinen sie sehr verlédsslich. So wissen wir, dass 1m
siebten und achten Jahrhundert das Aufschreiben der Lieder bzw. Gedichte zum
Teil 1n einem Stil erfolgte, der dem damaligen Chinesisch dhnelt, man anderer-
seits jedoch mit Lautschriften (kana) experimentierte, um der eigenen Sprache
gerechter zu werden. Bei dem einen Extrem mussten Hilfsworter (joshi) wie
Partikel, Suffixe, Prapositionen etc. hinzugelesen werden (yvomi-zoe), da diese
aufgrund der grossen sprachlichen Difterenzen im chinesischen Stil nicht erfasst
werden konnten. Dieses Problem kannte das andere Extrem als reine Lautschrift
nicht, aber beir circa funthundert verschiedenen Lautzeichen konnte es schon

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 577

vorkommen, dass die richtige Lesung nicht prasent war, oder dass die Grenzen
zwischen Lautzeichen und Sinnzeichen verschwammen. Zudem wurde bereits
im Vorwort zur Geschichtschronik Kojiki, das aus dem frithen achten
Jahrhundert stammt, bei reiner Lautschrift deren lastige Lange beklagt. Im Kojiki
wurde versucht, das Lautschrift-Problem durch rigide Beschrinkungen und
Reglementierungen in den Griff zu bekommen, aber die Schrifisysteme 1m
Man 'yoshii fallen wesentlich komplexer aus. Dieses System von verschiedenen
Lautschriften wird zusammenfassend man'yo-gana genannt. Aufgrund der
Komplexitit dieser oft auch gemischt benutzten Aufschreibsysteme, aber auch
aufgrund von Sprachwandel, waren die Texte bereits einige Generationen nach
Abschluss nicht mehr lesbar, so dass Murakami Tennd gegen Mitte des zehnten
Jahrhunderts bei seinen Waka-Spezialisten eine lesbare Abschrift mit hiragana-
Zeichen in Order gab. Im Grossen und Ganzen erhielt die Sammlung damit thre
heutige Gestalt. Denn diese frithen Abschriften folgten alle demselben Schema:
Auf kunstvoll, mit verschiedenen Mustern, Farben und Hintergriinden
bedrucktem Papier stehen in nicht minder kunstvollen Handschriften zundchst
rechts die Originalnotation und links davon in der so genannten Grasschrift
(sosho) die Notation mit hiragana-Zeichen. Damit blieb zwar das Man’yoshii als
Kunstwerk erhalten, aber das allein bewahrte die Sammlung nicht vor
wachsender Unverstindlichkeit. So entstanden bereits frih die ersten
Kommentar- und Auslegewerke.

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



578 ROBERT F. WITTKAMP

L
¥
F3

WX P

Sy
g
PR o
¥

LA e TR

)

| [

i £
Ay

-

O TN/ VY A

-o%.#.g

2
"i“;i“%\ W‘\r}ll;}
A5
i’w%\ﬁ\ﬂ“‘*’%mﬁ‘—»&}&ﬁ gt

e

H-u‘{—-1 ‘ """'_}*’1\"—%"\3-—-}*

~
¢

AV
-

—_—

- i
£
=

AN R g e

<
Ve

=P BN

Sa s
N

Abbildung 1. Kanazawabon Aan’yéshi

Damit sind die wesentlichen Merkmale aller modernen AMarn yoshii-Ausgaben,
die sich an ein breiteres Publikum wenden, bestimmt. In der besagten Shogaku-
kan-Ausgabe wird diese Aufgabe in einem dreistufigen Seitenaufbau gelost.
Oben stehen die Anmerkungen und Erlauterungen (chir). Sie beziehen sich

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 579

entweder auf einzelne Worter und Phrasen oder auf das gesamte Gedicht. In der
Mitte findet sich die Transliteration der Originaltexte, gelegentlich auch Illustra-
tionen oder Abdrucke aus den Quellentexten. Diese Transliteration (Transkrip-
tion) wird auf Japanisch kaki-kudashi genannt, das “Herunterschreiben™ bzw.
das “Heruntergeschriebene™. Es geschieht nahezu in der heutigen Aussprache,
geht jedoch auf die oben erwiihnte “Ubersetzung” und spitere Arbeiten zurtick.

g = g - — % +
¥ o % q RN
B sl a 'y LY ]
WAL R B -
Mg & b o 2
Al P N
f" s WY % \';.;
¥ o Tl (N E5-1
" g AR
Al E # & - |
] Ny 3 B i W 1
Al U RN RN
z Y R Ry Y |
. i, . Rl Ty
Ty Tl Iy
y ¥ " o
N PR A IR EQ
e " e [ i
L AN e
Ll ' 1 " B o it
e i & ' o - e
1 i i i+ & 3 ¥ A me
T EEE T AR BN
" i L] & m,: & = .;
o 0 B ¥ - " z \
5 -] - { “f i 2 & » F
" 4 " " : . & £
# 3 " i F i
!1' . - "
3 o' o B A #
mon - | & T 4 ¥
Iz ¥ e * i o u
. W 5
. L} " ' - =
§ [ o [ 8 ot
b [ A N -
¥ [+ d ¥, :
= f . & =
am * - 1"
it % MR R R AT AGE AT e g am
kY it BN wt o R S T S K" Ag
L A A M gl LG ol TR ol T Y
B A 3 B & A Rt Aty
) Rl P g & B o Foes e i x
| Iy e e R e B g n I
@ Ful £ - of* FF g v -~ Gt € Mo e 8
k. » ol S e o ol R H U S
o A S el o MELE R w39 L o 5
Rl B o s 4w A s vt WS el o F e |
L L & & & o 'y L] . ] P . N
L & a " e e oym w § ;! W GE e e &
wre > L W . B A g g N
U e Ay W R W T e W e e
AR wh W E SE e A Al Tl - i
B T o o W it o Y w2
CEeE LSy sl AR §
AW Tl B 1 ‘J‘: g'n g‘g
e % 3 P / - & -+
& e A . Ol .o $ - :rm‘u’ % ack:
o Rk e E AN

Abbildung 2; Seitenaufbau der Shégakukan- Ausgabe

Gegenwiirtiges Japanisch besteht aus fiinf Vokalen und offenen Silben, die mit
verschiedenen Konsonanten anlauten (seibo) und durch diakritische Zeichen
weiter unterschieden werden wie z.B. /ia in ba oder pa. Eis gibt nur einen Silben-
schlusskonsonanten, das », wenn dieser de facto auch tiber zwei Aussprachen
verfiigt (m und m). Zwar kannte man 1m siebten und achten Jahrhundert keine
diakritischen Zeichen. In wichtigen Texten wurden dafiir bestimmte Schriftzei-
chen benutzt, im Alltagsgebrauch einfach daraut verzichtet. Dafiir verfiigte die

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



580 ROBERT F. WITTKAMP

damalige Sprache tiber eine grossere Auswahl an Vokalen, namlich sieben oder
acht. Das ist der japanischen Forschung klar, aber darstellen ldsst sich die
grossere Vokalvielfalt allein mit japanischen Zeichen nicht. Die japanische
Forschung ist somit nicht in der Lage, mit ithrer eigenen Sprache ithren eigenen
historischen Werdegang darzustellen. Da man &hnlich wie im Deutschen und
seinen Umlauten im alten Japanisch bei finf Vokalen von zwei — unter
Umstianden auch drei — Vokalvarianten ausgeht, die sogenannte ko- und ofsu-
Lesung, koénnte eine Beschreibung iiber Konstruktionen wie ke-ko (I H') oder
ke-otsu (\} Z.), ki-k6 oder ki-otsu ete. erfolgen. Das jedoch wiirde sich auf das
Gedicht fatal auswirken, und vermutlich kénnten sich nur Spezialisten etwas
darunter vorstellen. Daher verzichten japanische Ausgaben von vornherein auf
die urspriingliche Vielfalt, was sie, wie gesehen, auch miissen, und vollziehen
das Herunterschreiben gewissermassen in einer Schmalspurvariante, das heisst:
im modernen Japanisch. Ein kleiner Rest Altertum bleibt, wenn man z.B. J 3.
omofu anstatt E 5 omou schreibt. Auferund der Unkenntnis der originalen
Aussprachen orientiert sich die Transliteration nicht am Originaltext, sondern an
den mittelalterlichen Abschriften. Sonst wire beispielsweise die haha, die japa-
nische Mutter, mit papa zu transkribieren, wobei dieses Problem noch eines der
geringeren wire. Allerdings steht die heruntergeschriebene Form in der Mitte
der Seite und deutet somit bereits auf den ersten Blick ihre zentrale Stellung an.
Freilich muss bereits aus Kostengriinden auf die kunstvolle Gestaltung mit
verschiedenen Papier- und Musterkombinationen, und angesichts der Lesbarkeit
auch auf Kursivschriften oder das Zusammenschreiben von Airagana-Zeichen
(renmen-tai) verzichtet werden. Dennoch wird ersichtlich, dass die Dichtung als
sprachliches Kunstwerk, als Poesie verstanden wird, und die Anmerkungen und
Auslegungen — im wahrsten Sinne des Wortes — marginal bleiben. Unterstiitzt
wird die unterschiedliche Gewichtung zudem durch verschieden grosse Schrift-
typen. Es ist seit iber tausend Jahren diese lyrische Form, die — wenn auch mit
leicht unterschiedlichen Aussprachen — rezipiert wird und in Erinnerung bleibt.
Somit handelt es sich bei kaki-kudashi nicht nur um blosses “Herunter-
schreiben”, sondern um den Versuch der Ubertragung eines sprachlichen Kunst-
werkes in ein Kunstwerk. Dabei gibt es gewisse Probleme, die jedoch an anderer
Stelle diskutiert werden mussen.

Im unteren Drittel der Seite schliesslich finden sich die ausschliesslich aus
chinesischen Schriftzeichen (kanji) bestehenden Originalnotationen, eben jene
man’yo-gana, die allerdings als Lesehilte mit Airagana-1.autzeichen (furigana,
rubi) versehen sind, sowie die Ubersetzungen in modernes Japanisch. Bei
Abbildung 2 handelt es sich um den Anfang eines Langgedichtes, weswegen die

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 581

Ubersetzung erst auf der folgenden Seite beginnt. Die vierbindige Shogakukan-
Ausgabe bietet ausserdem am Schluss eines jeden Bandes allgemeine Erldu-
terungen (kaisetsu) zur Sprache, Uberlieferung, Geschichte oder dem Aufbau,
einen Register zu den Orts- und Personennamen mit beigefiigten Erlduterungen,
verschiedene Materialien wie Zeittafeln, Genealogien oder Karten sowie einen
Register der Gedichtanfinge. Im ersten Band mit knapp fiinthundert Seiten
macht allein dieser Teil weit mehr als einhundert Seiten aus.

Jede neue Man’yoshii-Ausgabe muss sich an diesen grossziigigen Vorgaben
der Shogakukan-Ausgabe messen. Das betriftt zunichst die Prisentation der vier
Aspekte Originaltext (genbun), Anmerkung und Auslegung (chii, chiishaku),
Transliteration (kaki-kudashi) sowie Ubersetzung (gendaigo-yaku), aber auch
die allgemeinen Erlduterungen (kaisetsu), Materialien und Register. Zudem
stehen die fachlichen Fragen an. In dieser Hinsicht ist zu bemerken, dass sich
weder Inaoka Koj1 noch Tada Kazuomi, die sich beide wiederholt als exzellente
Man’yoshii-Kenner ausgewiesen haben, deutlich von der Shogakukan-Ausgabe
abgrenzen. Sicherlich gibt es hier und da eine andere Lesung der Original-
zeichen. Auch die Interpretationen weichen voneinander ab, aber unter rezep-
tionsésthetischen Aspekten ist das auch gar nicht anders méglich. Ich gehe hier
ebenfalls nicht ins Detail, sondern komme auf diese Fragen bei der Darstellung
der Vovinschen Vorgehensweise zuriick.

Werfen wir zundchst einen Blick auf die, mit “allgemeinen Erlduterungen™
versehene, siebenbiandige Ausgabe von Tada Kazuomi (Maw’voshii zenkar).
Zunichst fillt auf, dass sich die beir der Shogakukan-Ausgabe in jedem Band
beigefiigten Erlduterungen zum Gesamtwerk, zur Entstehung etc. (kaisetsu) bei
Tada auf wenige Seiten im letzten Band beschranken. Auch finden sich keinerlet
Materialien, und der Register mit den Gedichtanfingen ist ebenfalls nur im
letzten Band enthalten. Allein daran ist ersichtlich, dass es sich nicht um eine
Studienausgabe, und schon gar nicht um Ersatz fiir die Standardausgabe handeln
kann. Was die vier oben genannten Elemente (genbun, kaki-kudashi, gendaigo-
yaku und chit) betritft, schreibt Tada im Nachwort zum ersten Band, dass er auf
ein “Werk mit allgemeinen Anmerkungen und Auslegungen™ abgezielt habe.
Stellten die beiden Kommentarausgaben von Omodaka Hisataka und Ito Haku
“ausfiihrlich annotierende und kommentierende Arbeiten™ dar!, sei seine Aus-
gabe ein, “einen Gang runtergeschaltenes, annotierendes und kommentierendes
Werk”. Zudem sei das urspriingliche Vorhaben eine Taschenbuchausgabe mit

1 OMODAKA, 1957-1977; ITO, 1995-2000.

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



582 ROBERT F. WITTKAMP

moglichst wenig Begleittext gewesen, doch aufgrund “notorisch schlechter An-
gewohnheiten seien die Anmerkungen immer mehr angewachsen™ (Band 7, S.
459). Insgesamt betrug die Arbeitszeit fur dieses Projekt ein komplettes
Jahrzehnt — lange, aber angesichts der ungeheuren Menge von 4516 Gedichten
auch nicht zu lange. Die Ausgabe in zweiundzwanzig Binden von Omodaka
Hisakata benétigte bis zur Fertigstellung immerhin zwanzig Jahre. Bei einer
Koryphie wie Tada ertibrigt sich der Hinweis auf die Berticksichtigung der rele-
vanten chitshaku-Anthologien von selbst, allerdings wird nur selten erkenntlich,
wie diese in die Arbeit einflossen. Tada wihlte fiir seine Darstellung einen zwei-
stufigen Seitenaufbau. Oben stehen die mit grésseren Schriftzeichen hervorgeho-
benen “heruntergeschriebenen™ Gedichte (kaki-kudashi) zusammen mit den in
kleineren Schrifizeichen notierten Ubersetzungen (vaku), die Anmerkungen und
Auslegungen in wiederum kleineren Schriftzeichen finden sich darunter. Die
Originalnotationen wurden an das Ende der einzelnen Bénde verbannt, was
einen weiteren Mangel offenbart. Denn damit wird impliziert, dass die kaki-
kudashi-Texte eine Eins-zu-Eins-Wiedergabe der Originalnotationen sind. Da-
durch werden jedoch wichtige Momente ausgeblendet.

Zum dsthetisch-materiellen Wert der Originalnotationen 14sst sich nicht viel
sagen, da wie gesagt nur noch spitere Abschriften vorliegen. Allerdings besitzen
auch diese Fassungen neben ihrem dsthetischen einen spezifisch semantischen
Wert. Denn die verwendeten Aufschreibsysteme, die obenerwihnte Mischung
aus Nachahmung chinesischer Notationen (kurnji) und man’yo-gana-1 autschritt,
enthalten Mitteilungen, die bei der Transkription verlorengehen. So konnten bei-
spielsweise Lautzeichen auch tber ihre urspriingliche Bedeutung, die ja eigent-
lich nicht zum Geschehen beitragen sollte, mit weiterer Bedeutung angereichert
werden. Sicherlich gibt es heute nur wenige Menschen, die die Originalnota-
tionen lesen kénnen — und die japanische Forschung belegt nur allzu oft, dass die
Originaltexte gar nicht mehr gelesen werden. Aber die Gelegenheit dazu sollte
doch zumindest gewahrt bleiben. Zwar liefert Tada bei ganz pragnanten Fillen
wie Gedicht MYS 73, wo das Lautzeichen fiir “warten™ (matsu) mit dem Zei-
chen fir Kieter (matsu) notiert, und die Ehefrau (#suma) als Quasi-Homophon
(Homoiophon) in tsubaki (Kamelie) enthalten ist, Hinweise, aber eben nur bei
solch eindeutigen Belegen (Band 1, S. 79).

Die Ausgabe von Inaoka Koji, von der der vierte Band nach wie vor aus-
steht, folgt ebenfalls dem zweistufigen Seitenaufbau. Im Gegensatz zu Tadas
Ausgabe befinden sich oben die Originalnotationen mit beigefligten Lesungen
sowie die transkribierten Fassungen (kaki-kudashi). Der untere Teil umfasst eine
inhaltliche Umschreibung sowie Erlduterungen zu bestimmten Phrasen, denen

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 583

gewdhnlich ein kurzer Kommentar zum Gedicht folgt. In einem geringen Um-
fang macht Inaoka dort abweichende Meinungen kenntlich. Auch hier wird mit
kleineren Schriftzeichen die geringere Relevanz exemplifiziert. Wie bei den
Ubersetzungen Tadas geht es Inaoka nicht um die Wahrung der Form, also nicht
etwa darum, die einunddreissig Moren des Kurzgedichtes (tanka) mit der glei-
chen Morenzahl zu tibersetzen. Japanischem Verstindnis nach ist das auch gar
nicht notwendig, da man fiir das Gedicht als sprachliches Kunstwerk auf die
kaki-kudashi-Form zurtickgreifen kann. Auch Inaoka fiigt am Ende eines jeden
Bandes reichlich Erlduterungen und Materialien bei. Die fortlaufenden FErldu-
terungen (kaisetsu) beginnen zunichst mit einem “Wegweiser zum Marn yoshii™.
Dieser enthdlt Ausfithrungen zum Beginn von schriftlich verfassten Liedern,
Miindlichkeit und Schriftlichkeit, zu vorangehenden lLiedersammlungen oder
zum Aufbau der einzelnen Biande (maki). Diesen “Wegweisern™ folgen ergén-
zende Anmerkungen (hochit) zu manchen Liedern bzw. Gedichten, die weiteres
Hintergrundmaterial préisentieren. Schliesslich finden sich noch ein Namensre-
gister sowie der Register mit den Gedichtanfingen.

Insgesamt ist das beigefligte Material nicht ganz so umfassend wie in der
Shogakukan-Ausgabe, aber Inaoka geht teilweise auf ganz andere Aspekte ein,
so dass die “Standardausgabe™ mit Inaokas Erlduterungen und Kommentaren
eine sinnvolle Ergénzung erhilt. Das gilt umso mehr, da seine Auslegungen und
Lesungen zuweilen von der Shogakukan-Ausgabe abweichen. Wer geniligend
Interesse besitzt und es sich leisten kann, sollte unbedingt beide Ausgaben,
méglichst aber auch noch die Ausfithrungen von Tada besitzen. Auf die umfang-
reichen Arbeiten von Omodaka, It oder anderen Forschern wie Kubota Utsubo
oder Nakanishi Susumu kann dann zumindest in Japan bei Bedart immer noch
zuriickgegriffen werden.

Der eigentliche Grund fuir die Neubearbeitung durch Inaoka liegt allerdings
woanders. Die Mar’yoshii-Bande bilden ndmlich den Auftakt zu einer “Gross-
ausgabe der Waka-Literatur” (Waka bungaku taiker), herausgegeben vom Verlag
Meiji Shoin in Tokyd. Diese auf insgesamt achtzig Bénde konzipierte Reihe ist
etwas, worauf die am Waka interessierte [.eserschaft schon lange gewartet hat.
Nicht nur, dass hier innerhalb einer Rethe die hinfillige Briicke vom Altertum
bis zur Moderne geschlagen wird. Denn es finden sich darunter auch Samm-
lungen, die zwar bekannt sind, aber dennoch aus dem Kanon fallen. So gibt es
beispielsweise einundzwanzig offizielle, das heisst auf Befehl des Tennd kom-
pilierte Waka-Sammlungen. Gewdhnlich finden nur die ersten acht davon, die
“Acht Sammlungen™ (hachi daishit), Authahme in die grossen Rethen wie das
Nihon koten bungaku taikei (“Grossausgabe der klassischen Literatur Japans”,

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



584 ROBERT F. WITTKAMP

Iwanami) oder das Shinpen Nihon koten bungaku zenshii (“Neuauflage der
(Gesamtausgabe klassischer japanischer Literatur”, Shogakukan). Die tibrigen
dreizehn Sammlungen nach dem Shin kokin wakashit bleiben dem Leser, der die
chedem nur schwer beschaffbaren Originaltexte nicht ohne Hilfe versteht — und
das diirften die meisten sein —, mehr oder weniger verschlossen. Oder ihre High-
lights werden in ein, zwei Sammelbénden “Mittelalter” (Chiisei wakashii, Sho-
gakukan, Iwanami) abgehandelt. In der Reihe Waka bungaku taikei finden diese
Anthologien jedoch eine gleichwertige Berticksichtigung als separate Samm-
lungen, dasselbe gilt auch fir viele wichtige Privatsammlungen.

Die Existenzlegitimation, Bestandteil einer grossangelegten Reihe zu sein,
besitzt die chishaku-Ausgabe von Tada Kazuomi freilich nicht. Dort allerdings
scheint man auf eine andere Leserschaft abgezielt zu haben, die unter Umstén-
den weniger an philologischer Kleinarbeit, dafiir jedoch an den sprachlichen
Formen von Literatur und Erinnerungskulturen interessiert ist. Auch fiir den
wissenschaftlich orientierten Leser, der den zusétzlichen Kauf verkraften kann,
bringen Tadas Ausfithrungen ohne Zweifel das eine oder andere erhellende
Detail an den Tag. Wer allerdings richtig tiet in die Materie eindringen mochte,
ist mit den genannten Editionen zwar schon recht gut bedient.

Dass es indes noch ausfuhrlicher geht, exerziert — abgesehen von japani-
schen Arbeiten wie die von Omodaka — Alexander Vovin in seiner chitshaku-
Anthologie vor. Dem sprachwissenschaftlich orientierten Japanologen ist Vovin
durch seine Arbeiten tiber das alte Japanisch — sowie Koreanisch und anderen
Sprachen — schon linger bekannt, spatestens wohl seit seiner zweibdndigen und
tiber 1300 Seiten umfassenden Arbeit A Descriptive and Comparative Grammar
of Western Old Japanese (Band 1: 2005; Band 2: 2009). Mit Man’yoshii — Book
15 erdfinete Vovin 2009 nun ein vollkommen neuartiges Kapitel moglicher
Man’yoshi-Editionen. Zwar sollte mittlerweile bereits Book 5 erschienen sein,
konnte dem Rezensenten jedoch nicht zugestellt werden (Juli 2010). Die folgen-
den Ausfiihrungen beziehen sich daher nur auf den ersten Band, auf Book 15.

Der an der University of Hawai’1 als Professor flr ostasiatische Sprachen
tatige Vovin macht in seinen Vorbemerkungen unmittelbar deutlich, dass seine
Neutibersetzung ins Englische akademischer Art 1st. Wir werden noch sehen,
was das bedeutet, aber vorwegnehmend sei betont, dass sich der vorliegende
Rezensionsartikel nicht exklusiv an den Spezialisten wendet, sondern ganz im
Gegenteil eher auf Anregungen fiir den Einstieg abzielt. Bis auf ein, zwei in den
Fussnotenapparat verbannte Ausnahmen setzt sich der Rezensent nicht mit
Details auseinander.

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 585

Vovin grenzt sich von den drei vorangehenden englischen Ausgaben ab,
deren Bearbeiter, Jan L. Pierson, Honda Heihachird und Suga Teruo, ebenfalls
wie Vovin nicht in ithre Muttersprache tibersetzten. In der dreissigseitigen Ein-
leitung gibt der Experte fir Altertumssprachen einen Uberblick tber die
Entstehung und den Autbau der Sammlung, tiber poetische Formen und Tech-
niken, tiber die verschiedenen Manuskripte und Abschriften sowie tiber Ausle-
gungen und die drei Ubersetzungen ins Englische. Es folgen Ausfiihrungen iiber
den Schrifizeichengebrauch und die Konventionen der Transliteration (kaki-
kudashi). Austihrlich geht Vovin schliesslich auf die Lautzeichen ein, wobei er
nicht nur die verschiedenen Typen diskutiert, sondern auf einer dreiseitigen Liste
die zahlreichen ““phonographic signs™ priasentiert. Diese Darstellung ist umfas-
send?, aber historische Aspekte oder abweichende Verwendungsweisen bleiben
unberiicksichtigt. 3 Die Bezeichnung als phonographic sign bzw. die damit

2 Sie enthalt selbst ongana-Lantzeichen, die in der ganzen Sammlung wie & fiir o aus
Gedicht Nr. 3973 nur ein Mal, oder wie & fiir mo in Gedicht Nr. 864, 865 und Nr. 866 in
“privater” Verwendung nur drei Mal vorkommen (das Lautzeichen |2 findet sich weiterhin
in dem Nihon shoki-Volksklied Nr. 4, dort jedoch in der korrekten Verwendung, das heisst
vor dem mit k anlautenden Launtzeichen 1 [ok + ki — oki], vgl. INUKAL 2008: 187—188).

3 Vgl beispielsweise das Man’yashii-Gedicht Nr. 3686, wo die doppelt vorkommende Verb-
phrase omohi mit unterschiedlichen Lantzeichen notiert ist, die Vovin zufolge fiir “ms” (£)
respektive “mé” (B}) stehen. VoviN (2009: 135), der omohi entsprechend mit “omép-1”
respektive “omop-1” liest, geht in seinem Kommentar nicht auf dieses Problem ein, aber es
handelt sich nicht um einen Einzelfall. In den vierundvierzig Gedichten aus Book 15, die in
irgendeiner Form das Verb omofu (denken, erinnern, lieben etc.) fithren — manche Kurzge-
dichte sogar doppelt —, findet sich firr die More (Silbe) mo zwar gewthnlich das Lautzeichen
£, aber in finf weiteren Gedichten (3630, 3732, 3736, 3760, 3782) steht &f. Das Kurz-
gedicht Nr. 3736 demonstriert eine weitere Doppelverwendung einer omofu-Phrase, die wie
in Nr. 3686 mit differenten Lautzeichen notiert ist (omo-hazute mit VETSUS Omo-
hoshimesu na mit £), Vovin liest “omop-aNs-u-te” bzw. “omop-os-i-més-una”. In Gedicht
Nr. 3650 handelt es sich um die Kurzform mofu (fir omofu), die zwar ebenfalls gewdhnlich
mit E notiert ist (3627, 3639), hier jedoch mit ([o]lmép-u). In den drei anderen Fillen
findet sich omofu emeut als Kurzform in dem Stereotyp mono-mofu (“an etwas denken, sich
an etwas erinnern’”). Auch diese Phrase ist wie in Nr. 3780, 3781, 3784 gewohnlich mit &
fiir mo notiert: EFEEA (mo no mo fu). Das Lantzeichen £ bedient dort also die in der
Aussprache identische Silbe mo, die sich in mono und in (o)mofu findet. In 3732 steht
allerdings die unterschiedliche Notation mit EEEtH Y (mo no mo ki), die auch in Nr. 3782
(ERETIAT mono-mofu) verwendet wird (Vovin: moné [o]mop-1). In Gedicht Nr. 3760
wiederum findet sich die Umkehrung dieser Notation in T} 58 T 5 (mono-mohazu, moénéd
[o]Jmop-aNs-u). Auch die ersten Belege fiir die Notation einer omofu-Phrase mit ongana-
Lautschrift, das sind die Gedichte Nr. 795, 802 und 903 in maki 5, fithren fiir mo das Laut-
zeichen ©}. Ein anderes Beispiel wire das Gedicht Nr. 886 in maki 5, wo fiir den getriibten

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



586 ROBERT F. WITTKAMP

vollzogene Trennung in Zeichentypen 1st nicht ganz unproblematisch. Mit gutem
Recht geht die jlingere japanische Forschung davon aus, dass jedes kanji-Zei-
chen prinzipiell beide Aspekte aufweist: Lautdarstellung (hvéon moji) sowie
Sinndarstellung (hyoi moji, Vovin: semantographic). Lasst man sich auf Ferdi-
nand de Saussures bipolare Denkmodelle ein, ist das auch nur logisch, aber so
weit braucht man gar nicht zu gehen. Ein ndherer Blick auf die Praxis vieler
“Lautzeichen™ zeigt, dass dort ganz diffizil mit der Semantik gespielt wird. Die
jungere Forschung spricht daher zusammentfassend von /syégo moji, von Logo-
grammen bzw. wortlich von “Wort-Schriftzeichen™. 4 Dartiber hinausgehend
gehort es in den westlichen Medienwissenschaften zum allgemein anerkannten
Wissen, dass es die “Materialitit des Mediums [ist], welche die Grundlage
abgibt, fiir [einen] “Uberschuss’ an Sinn, fiir [einen] ‘Mehrwert’ an Bedeutung,
der von den Zeichenbenutzern keineswegs intendiert und ihrer Kontrolle auch
gar nicht unterworfen ist.”

Den Abschluss der Einfithrung bildet ein kurzer Blick auf das Book 15, das
mit einigen spezifischen Schwierigkeiten bzw. Besonderheiten bei der Uberlie-
ferung aufwartet. I's sei jedenfalls, so schliesst Vovin, schwer, den Ur-text
(original, S. 31) zu rekonstruieren. Die Frage, warum er dann ausgerechnet mit
Band (maki) 15 anfingt — und nicht etwa mit Band 1, was der “natiirliche” Gang
der Dinge wire —, rechtfertigt Vovin wie folgt: Zundchst weist er daraut hin,
dass die Mehrheit der Marn’yoshii-Binde in “semantographic or almost semanto-

Laut (dakuon) bo (Vovin: Npo) das Lautzeichen % steht, das eigentlich den ungetriibten
Laut (seion) ho (Vovin: po) wiedergeben sollte. Vovin zufolge, der bei md und mé “mis-
spelling” (ebd. S. 353, Anmerkung 20) konstatiert, miissten mit diesen Notationen unter-
schiedliche Aussprachen, und damit wiederum unterschiedliche Semantiken realisiert
werden. Die Beispiele zeigen allerdings, dass dies nicht unbedingt der Fall ist bzw. die
Lautzeichen austauschbar sind. Vovin verweist als “absolut verlissliche Quelle” auf das
Kojiki, das allerdings in seiner Lautzeichenverwendung extrem reglementiert ist und daher
vielleicht gerade nicht das Referenzwerk fiir Lynk 1st. Gerade die “Vertanschung” von mo
und mé findet sich so hiufig, dass unter Umstinden der Unterschied der Aussprache gar
nicht relevant genug war und/oder die poetische Kreativitit der Schrifizeichen grossere
Relevanz besass. Vovin weist wiederholt auf solche “misspellings” in maki 135 hin (Voviv,
2009: 36, 41 etc.).

4 Vel Inukal, 2003: 12-16 sowie 2008b: 133, Verworfen wird bei Inukai allerdings nur das
Semantogramm (/ydi moji), die Bezeichnung hydon moji fir Lautzeichen dagegen beibe-
halten, wobei dann das Verhiltnis zur Semantik itbergangen und somit unklar wird, fiirr
einen Uberblick zur Forschungsgeschichte sowie zur Diskussion der Fachterminologie vgl.
Inut, 2003 3-32.

3 Vel KrRAMER, 1998: 79.

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 587

graphic™ Schrift abgefasst 1st — was bereits fiir sich, wie obenerwihnt, mit einer
gewissen Problematik verbunden ist. Aut Japanisch jedentalls spricht man dabei
von kunji shutai hyoki (“Aufschreiben im kunji-Hauptstil™), wobei kunji die so-
genannten semantographischen Zeichen sind, also karji, die thren Sinn behalten,
aber autf Japanisch gelesen werden. Ich erwihne das hier, da ich gelegentlich die
japanische Terminologie vermisse. Die Béande 5, 14, 15, 17, 18 und 20 dagegen
seien Uberwiegend mit phonographischen Zeichen (Lautzeichen, kana) notiert,
was wiederum ongana shutai hyoki (“Aufschreiben im ongana-Hauptstil™) ge-
nannt wird. Da nun viele Phrasen und Verse (“lines™ bei Vovin) identisch seien,
das heisst also einmal mit semantischen kunji-Zeichen und das andere Mal mit
ongana-l.autzeichen notiert sind, stellten die Lautzeichen einen wichtigen
Schliissel zur Lesung der semantischen Aunyji-Zeichen dar. Daher, so argumen-
tiert Vovin, miissen diese Binde auch zuerst “gemacht werden”, und dann erst
die Binde im semantographischen Stil (kunji shutai hyoki).

Hier zeigt sich, worum es Vovin hauptséchlich zu gehen scheint, nimlich
um die Rekonstruktion der originalen Aussprache. Wir erkennen aber auch, dass
sich das als Skriptizismus bekannte Problem einzuschleichen droht, dass nim-
lich die Schrift als ein “Derivat der Rede gilt” bzw. “zum bloss sekundéren
Zeichensystem™ wird, welches “auf die gesprochene Sprache als ihr Primir-
system referiert.”® Gerade am Anfang der japanischen Schrift steht aber nicht
das nachgeordnete Zeichensystem, sondern die Faszination an der Magie von
Schriftzeichen, deren Sinn bei den ersten Kontakten gar nicht verstanden wurde.”
Selbst wenn die Semantik der das eine Mal mit “semantographischen™, das
andere Mal mit “phonographischen™ Schriftzeichen notierten Textpassagen
“1dentisch™ 1st, bedeuten sie nicht das Gleiche. Denn unterschiedliche Zeichen-
systeme konnen identische Bedeutungen eben nicht erzeugen. Selbstverstandlich
sprichen auch inhaltliche Momente fiir die chronologische Bearbeitung der
einzelnen Biande. Erst dann namlich zeigen sich intertextuelle Bezlige zwischen
Pra- und Posttexten, Stereotypen, literarische Evolution bzw. literarische Verfah-

6 KRrRAMER, 1998: 81-82, Zitate ebd., 82. So schreibt Vovin wie folgt: “Given the recurrent
nature of Old Japanese poetry, where many lines turn out to be identical in both the phono-
graphic and semantographic parts of the Marn’ydsh [...]7 (Vovin, 2009: xv). Dass diese
Verse oder Phrasen jedoch nicht einheitlich, sondern mit verschiedenen Schriftsystemen
notiert sind, zeigt, dass sie eben nicht identisch sind.

7 Vgl Wittkampe, 2009. Wie sehr die Aspekte Schrift und Schriftlichkeit, Materialitit und
Medialitit der Schriftzeichen etc. unter den Tisch fallen, zeigt auch der Blick in die verwen-
dete Literatur: [he relevanten japanischen Arbeiten auf diesem Gebiet von Imui Yoshihiko,

Inukai Takashi, Tono Haruyuki oder Komatsu Hideo tauchen im Verzeichnis nicht auf.

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



588 ROBERT F. WITTKAMP

rensweisen wie Verfremdung und eine sich durch die Medialitit der Schrift
ausdifferenzierende Wahrnehmung und Wortvielfalt. Dass wir uns hier hundert-
prozentig auf die Anmerkungen und Kommentare der Bearbeiter verlassen
kénnen, ist eher unwahrscheinlich. Wie dem auch sei — die bei Ausgrabungen in
jungerer Zeit gefundenen mokkan (beschriftete Holzbretter) bzw. deren erneute
Untersuchung belegt, dass bereits im siebten Jahrhundert wfa-Dichtung mit
Lautzeichen notiert wurde. Bisher ging man innerhalb der Literaturgeschichte
davon aus, dass das Aufschreiben der Lieder und Gedichte mit Lautzeichen ein
Merkmal der jiingeren Dichtung sei. Wie weit wiederum die Rekonstruktion der
alten Aussprache gelungen ist, vermag der Rezensent nicht zu beurteilen. Wer-
fen wir daher abschliessend einen allgemeinen Blick auf Vovins Reprisentation
der alten Dichtung und die Vorgehensweise bei der Anmerkung, Rekonstruktion
und Auslegung.

Kommen wir zunichst zum Seitenautbau. Als erstes wird unter der laufen-
den Nummer der Originaltext genannt; so bedeutet “15.3578” das Gedicht Nr.
3578 aus maki 15. Die in den Originaltext eingefiigten Ziffern in Klammern
verweisen auf den Vers, wobei freilich im Original sowie in den Abschrifien
senkrecht ohne Verseinteilung und von rechts nach links aufgezeichnet wurde.
Angesichts der dsthetischen Aspekte und Matenalitit der Schrift handelt es sich
hierbei um ein generelles Problem der Darstellung in westlichen Sprachen mit
einer waagerechten, von links nach rechts verlaufenden Schreibweise. Das Ein-
fiigen von Tabellen oder Textboxen, die eine senkrechte Notation von rechts
nach links erlauben, béte zwar nicht die Ideallésung, aber zumindest eine Anné-
herung an das urspriingliche Schriftbild und damit verbundene Iesegewohn-
heiten.

Die Versziffern finden sich in den folgenden Arbeitsschritten wieder, zu-
nichst in der “Kana transliteration™ (kana no kaki-kudashi). Hier féllt auf, dass
manche hiragana kleine tiefgestellte Ziffern fithren. Damit versucht Vovin das
bereits genannte Problem zu 16sen, dass namlich manche Vokale tiber zwei bzw.
drei (ohne Zifter) verschiedene Aussprachen (k6 und otsu) verfiigen. Der letzte
Vers von Gedicht 3578 beispielsweise lautet somit: Z Ui L #-X, L . Dass
Vovin tiberhaupt eine Airagana-Umschrift beifuigt, geschieht gewissermassen als
Serviceleistung hauptsidchlich an diejenigen, die “sich nicht die Last auferlegen
wollen, ein komplexeres, (jedoch zugleich akkurateres) System mit lateinischen
Schriftzeichen™ (S. 25) zu erlernen. Hier stellt sich allerdings die Frage, was man
denn unter “more accurate” verstehen muss. Seit Mitte des zehnten Jahrhunderts,
also seit tiber tausend Jahren wird auf die kaki-kudashi-Form, und nicht die
Originalform zurtickgegriffen. Das 1st die Form, die als sprachliches Kunstwerk

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 589

ein zentrales Moment der japanischen Literatur und zugleich ein grossartiges
Referenzwerk fir japanische Erinnerungskulturen bildet. Mit jeder japanischen
Ausgabe haben wir es unverdndert mit Dichtung zu tun. Dass das dagegen bei
Vovin nicht mehr der Fall 1st, macht bereits der Blick auf den Seitenaufbau
deutlich. Damit jedoch hat das Ergebnis bei aller Akkuratesse kaum eine Chance
auf Nachhaltigkeit im kulturellen Gedéchtnis, da es — von ésthetischen Aspekten
ganz zZu schweigen — in dieser Form den eng abgesteckten Kreis weniger Spe-
zialisten nicht verlassen kann. Aber Vovin erklart ja unmittelbar in der Einlei-
tung, sich nur an diese zu richten. Das heisst, eine Ausnahme gibt es, niamlich
den Namen der Sammlung selbst. Auch der Fachmann muss also zunédchst mit
den konventionalisierten Formen der Literatur angesprochen werden.

LT} MANYOSHD

Poems 15 3578-3588 are exchange pocsns between departing cnvoys and
their wives

153578
A « Original text
ilqk?'f?:?'h G PFNTERLE D FARAER O ERTHELT (A

EEOEEF L« Kana trassliteration . 3
(B2 D560, DVRLO,TE D HRCLE, S N, 7y
ERERT () Uyl L, L

Romanization ; i
(1) Muké-od URA-s3 (2) inYE-pb SU-N-TORI (3) pa-N-kukumée-u (4) kimi-
wo pamare-ie (5) kipi-n sin-uNpé-s

Glossing with morphemic analysis -
(1) Mukd-GEN bay-GEN (2) mlet-GEN shallow-GEN-bird (3} wing-LOC-
cover-ATTR. (4) lord-ACC peparme{INFRSUB (5} love(NML)-LOC dic-DEB-
FIN

Translation

(%) [1] should die from love (4) parteng with [my] lord, (3) who covored [me)
with [his] wings (2) [as] birds from the shallows in the indes (1) of the bay of
Mukd [i.‘mtrlﬁir chicks|

Commentary :
This anoasvmous pocm was apparontly composed by the wife of aa envoy sent
1o Silka

The Mukd Bay refors to the scashore of the bay arca located around the
estmary of the Muko nver { UM} in prescat-dsy Hyvdgo prefecture (Omodaka
1983 3: 341) Nakaseths Sotusw further mdicslcs thal slio ncheded i the
seaahore amen o the wesd of the cstuary (Nakssaska 1965 490). Mukd Bay o
also menboned I the two other Manyohd poems: 3358 and 153598
{Omodaka 1984.15: 12, 24). (Nakamshy 1585: 491).

po-N-dukumdr- W be covered by wings’ 1 a hapar legomenon gencrally
believed to be an mtransmtive or passive form of pa-Nehehum- ‘to cover by
v;;ﬁi" (Takag et al 1963 34), (Omodaka e al 1967 574), (Omodaka
1 15 12), (Kogema et &l 1975 43) (Nakunaks 1950 293), (o 1995 36),
(Satake et al 2: 3%0). The laticr clearly incledes he Boun pa “wing', a
rechsced form -N: of the dative-locative case marker -, and a verb fubum- that
docs mot occur 1in Old Japancse amywhere clse, but whach 15 cxplamed by
Man Wiak@ scholsrs quite differemly. Thus, Omodaka ot 3l and Naamish
Sosumo treat bubus: as the synceyvm of the verb nium- (B1Er) "o wrap'
(Omodaka ot al. 1967 374), (Nakasmibhs 1981 293), bt Kogima o al. prefer 1o
analvze i as 2 phoactic vanast of hurume ‘o wrap® (1975: 43). While kutum-
ooamly can be interprciod a8 a synoovm of cither fuium- of kurus-, it o
unlikely 1o be a phonctic vanant of the laticr, for two reasons. Firsl, dwrum- 1y
net anemed en Old Japancse, and second, there 5 no known shaft of & ™ -
Old Japancse or vice versa It most bikely that bulum- represents a vanant of

Abbildung 3: Die Vovin-Ausgabe

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



590 ROBERT F. WITTKAMP

Darauf folgt das “akkurate System mit lateinischen Schriftzeichen™, die soge-
nannte romanization, die betrichtlich von den tiblichen Umschriften in lateini-
scher Schrift abweicht. Der letzte Vers aus unserem Beispiel lautet nun: “képi-ni
sin-uNpé-si”. Wer meint, dass sich diese fir den Nicht-Akademiker wie ein
Kryptogramm wirkende Lautschrift exklusiv an den Linguisten wendet, irrt sich.
Fiir diesen namlich gibt es noch komplexere Systeme, wie z.B. die Yale-Um-
schrift von Samuel E. Martin, diec Vovin bis auf zwel Ausnahmen in den beiden
Bénden der oben genannten Grammatik verwendet.® Darauf weist er selbst hin
(S. 26), ebenso wie auf die Tatsache, mit seinen Umschriften “einige radikale
Neuverungen™ eingefiihrt zu haben. Es fehlt jedoch der Hinwets, dass es sich bet
allen phonetischen Beschreibungen immer nur um Anndherungen handeln kann,
wie tiberhaupt jede Schrift immer nur einen durch Konvention geregelten mittle-
ren Idealwert darzustellen vermag. Ausserdem fehlen korrekte Anweisungen,
wie die Umschriften denn gelesen werden wollen. Vielleicht als Konzession fiir
den deutschen Leser — Vovin steht offenbar in gutem Kontakt mit der Universi-
tat Bochum — fugt er dem “6™ das phonetische Lautzeichen “2” bet, aber viele
Lesungen bleiben unklar. So betont Vovin beispielsweise durch seine Notatio-
nen die Relevanz von “prenasalized voices™ (ebd. S. 26). “Nka™ fiir %% ist dabei
fiir den “Normalleser” noch durchaus realisierbar, “Nsa™ fir &, “Nso” fir %,
oder “Nto” fuir &, gestalten den Nachvollzug da schon schwerer. Zwar verweist
Vovin auf regionale Aussprachen, wo sich diese Besonderheiten bis heute
gehalten haben. Auf japanischer Seite jedoch geht z.B. Inukai Takashi davon
aus, dass man in jener Zeit gegeniiber den nasalen Feinheiten der bi-on — zumin-
dest am Silbenende — eher unempfinglich war.® Diese Diskrepanz 1st wohl unter
Spezialisten zu klidren, aber es wird doch eine gewisse Aussprache impliziert,
deren Herleitung sich im tibrigen nicht findet. Wie allerdings der Hinweis auf
die vorangehende Forschung und ihre unterschiedlichen Umschriften zeigt,
wiirde das vermutlich auch zu weit fithren. Zumindest deckt Vovin die Vorteile
seiner Umschrift auf, wenn er auch dabei die Nachteile verschweigt.

Als néchstes folgt das “Glossing with morphemic analysis™. Im Fall des
oben zitierten flinften Verses lautet das wie folgt: “(5) love(NML)-LOC die-
DEB-FIN™.1 Vovin listet zwar die verwendeten Abkiirzungen auf — allein fiir
die grammatische Terminologie sind es knapp vierzig —, verweist fiir die genau-

8 Vel Vovin, 2005 23,

9 Vel Inukar, 2008a: 34.

10 NML = Nominalizer, .LOC = Locative, DEB = Debitive, FIN = Final verbal form (Vovin,
2009: xi1—x1v).

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 591

ere Darstellung jedoch auf die beiden Bande seiner obenerwihnten Grammatik.!!
Das System ist verwirrend, da ungewohnt, aber man kann sich durchaus einar-
beiten. Als Referenzwerk ist gerade dieser Teil von grossem Interesse, da japa-
nische chitshaku-Ausgaben nur in Einzelféllen auf die Grammatik eingehen oder
die grammatische Form nur bei ihrem ersten Auftauchen erldutern. Als Versi-
cherung schliesslich bzw. als Hilfe fiir den, der sich nicht mit den Abkiirzungen
auseinandersetzen méchte, gibt es die “Ubersetzung™ (franslation). Auch diese
tolgt dem numerierten Versmuster. Allerdings geraten die Verse durcheinander,
um so zu einer syntaktisch stringenten Paraphrasierung zu gelangen. So wird der
finfte Vers in unserem Beispiel, also der Schlussvers, zum Anfangsvers der
translation: “(5) |I] should die from love [...]”. Die heute kohi gelesenen
Schriftzeichen TH3E, deren Aussprache Vovin mit kopi rekonstruiert, sind ein
schones Beispiel fir eine mogliche Restsemantik, die die sogenannten Laut-
zeichen oft besitzen. Die Zeichen bedeuten ““alt, frither” und “nicht sein™. Sie
stehen damit fiir eine zeitliche Trennung, und genau auf zeitliche und rdumliche
Ferne verweisen kofu respektive das Nomen kohi. Sobald die “Liebenden”
zusammenkommen, gibt es kein ko mehr. Hier mit “love™ zu tibersetzen, folgt
zwar modernem japanischem Verstehen, geht aber an wesentlichen Aspekten
vorbei. Die hin und wieder auftauchenden Schriftzeichen fR3E fiir kohi betonen
tibrigens das Moment des Allein- und Traurigseins, so dass kopi als eine Form
des besonders emotionsgeladenen Erinnerns mit “einsamer Sehnsucht™, “sehn-
stichtiger Einsamkeit™ etc. tibersetzt werden muss. In jedem Fall wird deutlich,
dass die Schriftzeichen nicht nur auf gesprochene Sprache verweisen.

Die syntaxkorrekte, versbefreite Notation loscht in Vovins Ubersetzung
auch noch den letzten Verweis aut ein Gedicht. Die Bedeutung von transiation
1st damit weit entfernt von dem Versuch einer mehr oder weniger kunstvollen
Ubersetzung, die zumindest die Form mehr beachten und sich qua Assonanz,
Alliteration, Reim ete. von der Alltagssprache abgrenzen misste. Es wird also
genau das nicht nachvollzogen, was in japanischen chiishaku-Ausgaben den
Schwerpunkt bildet.

Den Abschluss bildet der “Kommentar™ (commentary), wo sich deutlich eine
Stirke von Vovins Arbeit zeigt. So legt er seine Quellen offen und diskutiert
diese aus. Dabei zeigt sich, mit wessen Meinung er konform geht bzw. wo die

11 Nicht alle Abkirzungen tauchen jedoch in der Liste auf, wie “HHH” (8. 32 etc.), die sich
auch nicht in dem Grammatikwerk findet. Ob es sich hierbei allerdings lediglich um einen

“Zufallstreffer” handelt, wurde nicht weiter iiberpriift.

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



592 ROBERT F. WITTKAMP

Abweichungen liegen. Es finden sich Hinweise auf grammatische Formen,
Probleme der Aussprache, die Dichter, Verweise auf nahestehende Gedichte, die
Verwendung von Phrasen in anderen Gedichten oder die Herkuntt von Wortern,
aber leider nur wenige Bemerkungen zur Schrift.!? Rein vom Umfang gesehen
setzen sich Vovins Austihrungen deutlich von den genannten japanischen
Ausgaben ab. Allerdings ist er auch gerade hier zur Mehrleistung gezwungen, da
— vermutlich abgesehen von der Aussprache — die interessierte japanische
Leserschaft bei Bedarf auf detaillierte Darstellungen zurtickgreifen kann.

Alles in allem sind die fiinf Aspekte “Original text”, “Kana translation™,
“Romanization™, “Glossing” with morphemic analysis”, “Translation” gewdh-
nungsbediirftig. Sieht man allerdings einmal von dem Verlust des Kunstwerks ab
und durch die anfingliche Verwirrung hindurch, zeigen sich die Vorteile dieser
peniblen Darstellungsweise, die sich in puncto Erlauterung und Kommentar als
ausfuhrlicher als die oben dargestellten japanischen Vorgehensweisen erweist.
Bei dieser ausprache- und grammatikorientierten Darstellung dart allerdings
nicht die Materialitdit und Medialitat der Schrift aus dem Blick geraten. Der
orosste Nachteil im Vovinschen Verfahren liegt wie gesehen darin, dass der
Riuckgriff auf das Gedicht als Kunstwerk, das dem Leser japanischer Ausgaben
das “Heruntergeschreibene™ (kaki-kudashi) ermoglicht, verwehrt bleibt. Weder
die Originalnotation, noch die “Kana transliteration” und erst recht nicht die
“Romanization” kénnen hier eine Grundlage bieten. Das Gedicht wird somit zu
einem blossen “Informationstriger”, dem die &sthetischen Momente der Lyrik
sowie ithrem Uberschuss an Semantik vollkommen abgehen. Damit ist der Leser
stets der 1rrigen Annahme ausgesetzt, alles verstanden zu haben. Letztendlich
lauft es darauf hinaus, dass auch die nicht-japanische Klientel nicht ohne japani-
sche chiishaku-Ausgaben auskommen kann.

Vovins Man’yoshii-Ausgabe verzichtet tibrigens vollkommen aut Register.
Zumindest bei dem sonst tiblichen Verzeichnis der Gedichtanfénge ist das auch
verstandlich, denn die “Romanization™ wire dafiir wohl kaum geeignet. Die
japanischen Verzeichnisse wiederum belegen einmal mehr, dass es [.eute geben

muss, die zumindest den einen oder anderen Gedichtanfang im Gedéchtnis
haben.

12 Vgl beispielsweise 8. 52 zu “taNtu”, dem Kranich (zazu). Vovin geht der Herkunft, nicht
jedoch mtertextuellen Verweisen und der besonderen Funktion des Kraniches in der Reise-
dichtung nach. Gerade diese wiiren jedoch firr das Gesamtverstindnis der vorliegenden
Gedichtes wichtig, da hier der Kranich (Vovin iibersetzt im Plural) nicht nur ruft, sondern

rufend itber das Meer hinwegzieht.

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



ZUR BEARBEITUNG DES MANYOSHTU VON A. VOVIN 593

2009 erschien mut Book 15 der erste, 2010 war mit Book 5 der zweite Band
angekiindigt. Vovins erklédrte Absicht liegt in der separaten Herausgabe aller
einzelnen Biande. Unsere Bitte an Verlag und Bearbeiter ist dann gewiss die um
Produktionssteigerung. Sonst nimlich miissten wir mit der Fertigstellung des in
puncto Ausspracherekonstruktion (romanization) und Grammatikanalyse (gloss-
ing with morphemic analysis) unverzichtbaren Referenzwerkes noch weitere
achtzehn Jahre warten.

Literaturverzeichnis

INAOKA, Koji A #F —

1994  Maw’yvoshit J3¥24E Bd. 1. Tokyo: Meiji shoin.

2002  Maw’voshin 7335 Bd. 2. Tokyo: Meiji shoin.

2006  Man’yoshii JJEEFE. Bd. 3. Tokyd: Meiji shoin.

INUL, Yoshihiko 57,3 2

2003 Kanji ni yoru Nihongo shoki no shiteki kenkyi VET & B HAREE
0O S AUEF 7T, Tokyd: Hanawa shobo.

INUKAL Takashi A &

2005 Jodai moji gengo no kenkyii (zoho-han) LR FSEO TR (R
hi). Tokyd: Kasama shoin.

2008a  Mokkan kara saguru waka no kigen — Naniwazu no uta ga utaware-
kakareta jidai K57 & R 2 MELD IR — $EFEOH A I bh
=t f2 L. Tokyd: Kasama shoin.

2008b  Kawnji o kainarasu — Nihongo no moji no seiritsushi. HETE G S
T HARE D XF D AL E. Tokyo: Jinbun shokan.

ITO, Haku i

1995-2000 Man 'yoshii shakuchii F3EEEREE. Bd. 1-13. Tokyd: Shueisha.

KONOsHI, Takamitsu

2007 Kanji tekisuto toshite no Kojiki Ve 77 ¥ A M & L TOHFHRL. To-
kyo: Tokyd Daigaku shuppankai.

KRAMER, Sybille

1998 “Das Medium als Spur und Apparat.” In: KRAMER, Sybille (Hg.): Me-
dien — Computer — Realitit. Wirklichkeitsvorstellungen und neue
Medien. 4. Aufl. Frankturt a.M.: Suhrkamp, S. 73-94.

ASEALXVe2:201 1, 8. 575-594



594 ROBERT F. WITTKAMP

KonMa, Noriyuki ZNE &2 / KINOSHITA Masatoshi A F1E4%2 / ToONO Haru-
yuki IR

1994-96 Man’yoshit J3 %4 (Shinpen Nihon koten bungaku zenshi #iém H 4~
o 24 Ey Bd. 1-4. Tokyo: Shogakukan.

OMODAKA, Hisataka {25 A 2

1957-87 Man yoshii chiishaku B3 511 % Bd. 1-22. Tokyo: Chid koronsha.

TaDA, Kazuomi % HH—F

2009-10 Man’yoshil zenkai J3FEE2 AR, Bd. 1-7. Tokyd: Chikuma shobo.

VOVIN, Alexander

2005 A Descriptive and Comparative Grammar of Western Old Japanese.
Part 1: Phonology, Script, Lexicon and Nominals. Folkstone: Global
Oriental.

2009 A Descriptive and Comparative Grammar of Western Old Japanese.
Part 2: Adjectives, Verbs, Adverbs, Conjunctions, Particles, Post-
positions. Folkstone: Global Oriental.

2009 Man’yoshii. Book 15. Folkstone: Global Oriental.

WITTKAMP, Robert F.

2009 “Schriftspiele mit Landschaft und Erinnerung — Zur Zeichenverwen-
dung im Mar’yoshit.” Oriens Extremus 48: 251-270.

ASFEALXV2:2011, 8. 375-594



	Zu drei neuen Man'yōshū-Ausgaben in Hinsicht auf eine englischsprachige Bearbeitung

