
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 2

Artikel: Zu drei neuen Man'ysh-Ausgaben in Hinsicht auf eine
englischsprachige Bearbeitung

Autor: Wittkamp, Robert F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZU DREI NEUEN MAN’YOSHU-AUSGABEN

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594

IN HINSICHT AUF
EINE ENGLISCHSPRACHIGE BEARBEITUNG

Robert F. Wittkamp, Universität Kansai

Vovin, Alexander 2009): Man’yoshu. Book 15
Inaoka Koji 1997, 2002, 2006): Man’yoshu
Tada Kazuomi 2009–2010): Man’yoshu zenkai

Die vielleicht Mitte des achten Jahrhunderts abgeschlossene Lieder- bzw.
Gedichtsammlung Man’yoshu ist Japans älteste, und mit über 4500 in zwanzig
Bänden maki) arrangierten Stücken zugleich umfangreichste Anthologie. Sie ist
die Quelle der japanischen Waka-Dichtung, die wiederum nicht nur die Basis für
andere lyrische Formen wie das Haiku lieferte, sondern innerhalb japanischer
Selbstbeschreibungen als Kern der eigenen Kultur überhaupt gehandelt wird.
Das Man’yoshu ist die Grundlage der japanischen Literatur und Hochkultur und
damit ein Füllhorn für japanische Erinnerungskulturen bzw. japanische kulturelle

Gedächtnisse. Als prägnantes Beispiel wären die vier Jahreszeiten zu nennen.
Dieses stets aufs Neue bemühte Muster für Selbst- und Fremdbeschreibung hat
seinen Ursprung nicht, wie gewöhnlich behauptet, im Reichtum der Natur,
sondern in der Kultur – und nirgendwo anders als im Man’yoshu. Zum Thema
kulturelles oder kollektives Gedächtnis, Erinnerungskulturen etc. wäre zu ergänzen,

dass zumindest bis Ende des zwanzigsten Jahrhunderts eine beträchtliche
Anzahl an Gedichten fester Bestandteil der Schulbildung war. Namen wie
Kakinomoto no Hitomaro, Yamabe no Akahito, Nukata no Okimi oder Otomo no
Yakamochi sind auch heute noch ein Begriff.

Im Bereich der “hohen Kultur” kann das Man’yoshu seinen Rang nach wie
vor behaupten. Das wiederum lässt Rückschlüsse auf die ungebrochene Präsenz

im kulturellen Gedächtnis zu, für dessen Aufrechterhaltung und Aktualisierung
bekanntermassen Spezialisten notwendig sind. Gemeint sind hier weniger die
häufigen Sendungen im NHK-Bildungsprogramm oder neuerdings schön
aufgemachte Podcasts, sondern die institutionalisierte Forschung und ihre Literatur.



576 ROBERT F. WITTKAMP

Zwei jüngere Arbeiten sollen im Folgenden kurz dargestellt werden, aber das

eigentliche Ziel ist eine Betrachtung der englischsprachigen Man’yoshu-Ausgabe

von Alexander Vovin. Zwar belegen die beiden japanischen Ausgaben die
nachhaltige Präsenz der japanischen Man’yoshu-Forschung. Ich werde dort

jedoch weniger die Kompetenz abklopfen, sondern möchte eine Basis erarbeiten,

die als Grundlage zur Darstellung von Vovins Arbeiten dient. Unsere Fragestellung

bezüglich der japanischen Arbeiten lautet: Was leisten sie, was nicht schon

längst geleistet worden ist? Denn schliesslich gibt es eine ganze Reihe von
Man’yoshu-Ausgaben, ob nun als Taschenbuch oder im stabilen Schuber mit
Goldaufdruck. Gehen solche Arbeiten wissenschaftlich vor, das heisst schliessen

sie in hermeneutischer, literaturgeschichtlicher, philologischer oder editorischer
Hinsicht explizit an vorangegangene Arbeiten an, nennt man sie chushaku-sho,
was soviel wie “Texte mit Anmerkungen und Auslegungen” bedeutet. Ich greife
die japanische Bezeichnung hier auf, um damit von den Erläuterungen kaisetsu)
abzugrenzen, die gewöhnlich am Ende des Buches beigefügt sind und sich auf
Fragen der Entstehungsumstände, Forschungsgeschichte und Rezeption etc.

beziehen. Als Folie für den Vergleich hier wiederum dient die von Kojima
Noriyuki, Kinoshita Masatoshi und Tono Haruyuki bearbeitete und im Verlag
Shogakukan erschienene Ausgabe in vier Bänden. Denn diese gilt mehr als die
gleichsam bekannte Iwanami-Ausgabe als Standard. Danach widme ich mich der

englischen Fassung. Diesmal lauten die Fragen: Leistet die englische Ausgabe

mehr als ihre Vorgänger? Und: Kann der Blick von aussen anderes oder mehr

bringen als japanische chushaku-Anthologien?

Vorweg sind zur Klärung einige allgemeine Bemerkungen angebracht, da
vermutlich nicht jedermann die Ausgangslage vertraut ist. Was wir heute als

Man’yoshu bezeichnen, liegt nicht im Original, sondern lediglich in wesentlich
später angefertigten Abschriften vor, wobei es sich bei den ältesten lediglich um
Fragmente von geringem Umfang handelt. Dort gibt es zwar ebenfalls
Unterschiede, aber insgesamt scheinen sie sehr verlässlich. So wissen wir, dass im
siebten und achten Jahrhundert das Aufschreiben der Lieder bzw. Gedichte zum
Teil in einem Stil erfolgte, der dem damaligen Chinesisch ähnelt, man andererseits

jedoch mit Lautschriften kana) experimentierte, um der eigenen Sprache

gerechter zu werden. Bei dem einen Extrem mussten Hilfswörter joshi) wie
Partikel, Suffixe, Präpositionen etc. hinzugelesen werden yomi-zoe), da diese

aufgrund der grossen sprachlichen Differenzen im chinesischen Stil nicht erfasst

werden konnten. Dieses Problem kannte das andere Extrem als reine Lautschrift
nicht, aber bei circa fünfhundert verschiedenen Lautzeichen konnte es schon

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 577

vorkommen, dass die richtige Lesung nicht präsent war, oder dass die Grenzen
zwischen Lautzeichen und Sinnzeichen verschwammen. Zudem wurde bereits
im Vorwort zur Geschichtschronik Kojiki, das aus dem frühen achten

Jahrhundert stammt, bei reiner Lautschrift deren lästige Länge beklagt. Im Kojiki
wurde versucht, das Lautschrift-Problem durch rigide Beschränkungen und
Reglementierungen in den Griff zu bekommen, aber die Schriftsysteme im
Man’yoshu fallen wesentlich komplexer aus. Dieses System von verschiedenen

Lautschriften wird zusammenfassend man’yo-gana genannt. Aufgrund der

Komplexität dieser oft auch gemischt benutzten Aufschreibsysteme, aber auch

aufgrund von Sprachwandel, waren die Texte bereits einige Generationen nach

Abschluss nicht mehr lesbar, so dass Murakami Tenno gegen Mitte des zehnten

Jahrhunderts bei seinen Waka-Spezialisten eine lesbare Abschrift mit hiragana-
Zeichen in Order gab. Im Grossen und Ganzen erhielt die Sammlung damit ihre
heutige Gestalt. Denn diese frühen Abschriften folgten alle demselben Schema:

Auf kunstvoll, mit verschiedenen Mustern, Farben und Hintergründen
bedrucktem Papier stehen in nicht minder kunstvollen Handschriften zunächst
rechts die Originalnotation und links davon in der so genannten Grasschrift
sosho) die Notation mit hiragana-Zeichen. Damit blieb zwar das Man’yoshu als

Kunstwerk erhalten, aber das allein bewahrte die Sammlung nicht vor
wachsender Unverständlichkeit. So entstanden bereits früh die ersten

Kommentar- und Auslegewerke.

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



578 ROBERT F. WITTKAMP

Abbildung 1: Kanazawabon Man’yoshu

Damit sind die wesentlichen Merkmale aller modernen Man’yoshu-Ausgaben,
die sich an ein breiteres Publikum wenden, bestimmt. In der besagten Shogaku-kan-

Ausgabe wird diese Aufgabe in einem dreistufigen Seitenaufbau gelöst.
Oben stehen die Anmerkungen und Erläuterungen chu). Sie beziehen sich

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 579

entweder auf einzelne Wörter und Phrasen oder auf das gesamte Gedicht. In der
Mitte findet sich die Transliteration der Originaltexte, gelegentlich auch Illustrationen

oder Abdrucke aus den Quellentexten. Diese Transliteration Transkription)

wird auf Japanisch kaki-kudashi genannt, das “Herunterschreiben” bzw.
das “Heruntergeschriebene”. Es geschieht nahezu in der heutigen Aussprache,
geht jedoch auf die oben erwähnte “Übersetzung” und spätere Arbeiten zurück.

Abbildung 2: Seitenaufbau der Shogakukan-Ausgabe

Gegenwärtiges Japanisch besteht aus fünf Vokalen und offenen Silben, die mit
verschiedenen Konsonanten anlauten seibo) und durch diakritische Zeichen
weiter unterschieden werden wie z.B. ha in ba oder pa. Es gibt nur einen
Silbenschlusskonsonanten, das n, wenn dieser de facto auch über zwei Aussprachen

verfügt n und m). Zwar kannte man im siebten und achten Jahrhundert keine
diakritischen Zeichen. In wichtigen Texten wurden dafür bestimmte Schriftzeichen

benutzt, im Alltagsgebrauch einfach darauf verzichtet. Dafür verfügte die

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



580 ROBERT F. WITTKAMP

damalige Sprache über eine grössere Auswahl an Vokalen, nämlich sieben oder

acht. Das ist der japanischen Forschung klar, aber darstellen lässt sich die
grössere Vokalvielfalt allein mit japanischen Zeichen nicht. Die japanische

Forschung ist somit nicht in der Lage, mit ihrer eigenen Sprache ihren eigenen

historischen Werdegang darzustellen. Da man ähnlich wie im Deutschen und
seinen Umlauten im alten Japanisch bei fünf Vokalen von zwei – unter
Umständen auch drei – Vokalvarianten ausgeht, die sogenannte ko- und otsu-

Lesung, könnte eine Beschreibung über Konstruktionen wie ke-ko æ+b oder
ke-otsu æ‰ ki-ko oder ki-otsu etc. erfolgen. Das jedoch würde sich auf das

Gedicht fatal auswirken, und vermutlich könnten sich nur Spezialisten etwas

darunter vorstellen. Daher verzichten japanische Ausgaben von vornherein auf
die ursprüngliche Vielfalt, was sie, wie gesehen, auch müssen, und vollziehen
das Herunterschreiben gewissermassen in einer Schmalspurvariante, das heisst:

im modernen Japanisch. Ein kleiner Rest Altertum bleibt, wenn man z.B. M
omofu anstatt MÛ omou schreibt. Aufgrund der Unkenntnis der originalen
Aussprachen orientiert sich die Transliteration nicht am Originaltext, sondern an
den mittelalterlichen Abschriften. Sonst wäre beispielsweise die haha, die
japanische Mutter, mit papa zu transkribieren, wobei dieses Problem noch eines der
geringeren wäre. Allerdings steht die heruntergeschriebene Form in der Mitte
der Seite und deutet somit bereits auf den ersten Blick ihre zentrale Stellung an.

Freilich muss bereits aus Kostengründen auf die kunstvolle Gestaltung mit
verschiedenen Papier- und Musterkombinationen, und angesichts der Lesbarkeit
auch auf Kursivschriften oder das Zusammenschreiben von hiragana-Zeichen
renmen-tai) verzichtet werden. Dennoch wird ersichtlich, dass die Dichtung als

sprachliches Kunstwerk, als Poesie verstanden wird, und die Anmerkungen und

Auslegungen – im wahrsten Sinne des Wortes – marginal bleiben. Unterstützt
wird die unterschiedliche Gewichtung zudem durch verschieden grosse Schrifttypen.

Es ist seit über tausend Jahren diese lyrische Form, die – wenn auch mit
leicht unterschiedlichen Aussprachen – rezipiert wird und in Erinnerung bleibt.
Somit handelt es sich bei kaki-kudashi nicht nur um blosses “
Herunterschreiben”, sondern um den Versuch der Übertragung eines sprachlichen
Kunstwerkes in ein Kunstwerk. Dabei gibt es gewisse Probleme, die jedoch an anderer

Stelle diskutiert werden müssen.

Im unteren Drittel der Seite schliesslich finden sich die ausschliesslich aus

chinesischen Schriftzeichen kanji) bestehenden Originalnotationen, eben jene

man’yo-gana, die allerdings als Lesehilfe mit hiragana-Lautzeichen furigana,
rubi) versehen sind, sowie die Übersetzungen in modernes Japanisch. Bei
Abbildung 2 handelt es sich um den Anfang eines Langgedichtes, weswegen die

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 581

Übersetzung erst auf der folgenden Seite beginnt. Die vierbändige Shogakukan-
Ausgabe bietet ausserdem am Schluss eines jeden Bandes allgemeine
Erläuterungen kaisetsu) zur Sprache, Überlieferung, Geschichte oder dem Aufbau,
einen Register zu den Orts- und Personennamen mit beigefügten Erläuterungen,
verschiedene Materialien wie Zeittafeln, Genealogien oder Karten sowie einen
Register der Gedichtanfänge. Im ersten Band mit knapp fünfhundert Seiten
macht allein dieser Teil weit mehr als einhundert Seiten aus.

Jede neue Man’yoshu-Ausgabe muss sich an diesen grosszügigen Vorgaben
der Shogakukan-Ausgabe messen. Das betrifft zunächst die Präsentation der vier
Aspekte Originaltext genbun), Anmerkung und Auslegung chu, chushaku),
Transliteration kaki-kudashi) sowie Übersetzung gendaigo-yaku), aber auch
die allgemeinen Erläuterungen kaisetsu), Materialien und Register. Zudem
stehen die fachlichen Fragen an. In dieser Hinsicht ist zu bemerken, dass sich
weder Inaoka Koji noch Tada Kazuomi, die sich beide wiederholt als exzellente
Man’yoshu-Kenner ausgewiesen haben, deutlich von der Shogakukan-Ausgabe
abgrenzen. Sicherlich gibt es hier und da eine andere Lesung der Originalzeichen.

Auch die Interpretationen weichen voneinander ab, aber unter
rezeptionsästhetischen Aspekten ist das auch gar nicht anders möglich. Ich gehe hier
ebenfalls nicht ins Detail, sondern komme auf diese Fragen bei der Darstellung
der Vovinschen Vorgehensweise zurück.

Werfen wir zunächst einen Blick auf die, mit “allgemeinen Erläuterungen”
versehene, siebenbändige Ausgabe von Tada Kazuomi Man’yoshu zenkai).
Zunächst fällt auf, dass sich die bei der Shogakukan-Ausgabe in jedem Band
beigefügten Erläuterungen zum Gesamtwerk, zur Entstehung etc. kaisetsu) bei
Tada auf wenige Seiten im letzten Band beschränken. Auch finden sich keinerlei
Materialien, und der Register mit den Gedichtanfängen ist ebenfalls nur im
letzten Band enthalten. Allein daran ist ersichtlich, dass es sich nicht um eine
Studienausgabe, und schon gar nicht um Ersatz für die Standardausgabe handeln
kann. Was die vier oben genannten Elemente genbun, kaki-kudashi, gendaigoyaku

und chu) betrifft, schreibt Tada im Nachwort zum ersten Band, dass er auf
ein “Werk mit allgemeinen Anmerkungen und Auslegungen” abgezielt habe.

Stellten die beiden Kommentarausgaben von Omodaka Hisataka und Ito Haku

“ausführlich annotierende und kommentierende Arbeiten” dar1, sei seine Ausgabe

ein, “einen Gang runtergeschaltenes, annotierendes und kommentierendes

Werk”. Zudem sei das ursprüngliche Vorhaben eine Taschenbuchausgabe mit

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594

1 OMODAKA,1957–1977; ITO, 1995–2000.



582 ROBERT F. WITTKAMP

möglichst wenig Begleittext gewesen, doch aufgrund “notorisch schlechter
Angewohnheiten seien die Anmerkungen immer mehr angewachsen” Band 7, S.

459). Insgesamt betrug die Arbeitszeit für dieses Projekt ein komplettes
Jahrzehnt – lange, aber angesichts der ungeheuren Menge von 4516 Gedichten
auch nicht zu lange. Die Ausgabe in zweiundzwanzig Bänden von Omodaka
Hisakata benötigte bis zur Fertigstellung immerhin zwanzig Jahre. Bei einer
Koryphäe wie Tada erübrigt sich der Hinweis auf die Berücksichtigung der
relevanten chushaku-Anthologien von selbst, allerdings wird nur selten erkenntlich,
wie diese in die Arbeit einflossen. Tada wählte für seine Darstellung einen
zweistufigen Seitenaufbau. Oben stehen die mit grösseren Schriftzeichen hervorgehobenen

“heruntergeschriebenen” Gedichte kaki-kudashi) zusammen mit den in
kleineren Schriftzeichen notierten Übersetzungen yaku), die Anmerkungen und

Auslegungen in wiederum kleineren Schriftzeichen finden sich darunter. Die
Originalnotationen wurden an das Ende der einzelnen Bände verbannt, was

einen weiteren Mangel offenbart. Denn damit wird impliziert, dass die kaki-kudashi-

Texte eine Eins-zu-Eins-Wiedergabe der Originalnotationen sind.
Dadurch werden jedoch wichtige Momente ausgeblendet.

Zum ästhetisch-materiellen Wert der Originalnotationen lässt sich nicht viel
sagen, da wie gesagt nur noch spätere Abschriften vorliegen. Allerdings besitzen
auch diese Fassungen neben ihrem ästhetischen einen spezifisch semantischen

Wert. Denn die verwendeten Aufschreibsysteme, die obenerwähnte Mischung
aus Nachahmung chinesischer Notationen kunji) und man’yo-gana-Lautschrift,
enthalten Mitteilungen, die bei der Transkription verlorengehen. So konnten
beispielsweise Lautzeichen auch über ihre ursprüngliche Bedeutung, die ja eigentlich

nicht zum Geschehen beitragen sollte, mit weiterer Bedeutung angereichert

werden. Sicherlich gibt es heute nur wenige Menschen, die die Originalnotationen

lesen können – und die japanische Forschung belegt nur allzu oft, dass die

Originaltexte gar nicht mehr gelesen werden. Aber die Gelegenheit dazu sollte
doch zumindest gewahrt bleiben. Zwar liefert Tada bei ganz prägnanten Fällen
wie Gedicht MYS 73, wo das Lautzeichen für “warten” matsu) mit dem
Zeichen für Kiefer matsu) notiert, und die Ehefrau tsuma) als Quasi-Homophon
Homoiophon) in tsubaki Kamelie) enthalten ist, Hinweise, aber eben nur bei

solch eindeutigen Belegen Band 1, S. 79).
Die Ausgabe von Inaoka Koji, von der der vierte Band nach wie vor

aussteht, folgt ebenfalls dem zweistufigen Seitenaufbau. Im Gegensatz zu Tadas

Ausgabe befinden sich oben die Originalnotationen mit beigefügten Lesungen

sowie die transkribierten Fassungen kaki-kudashi). Der untere Teil umfasst eine
inhaltliche Umschreibung sowie Erläuterungen zu bestimmten Phrasen, denen

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 583

gewöhnlich ein kurzer Kommentar zum Gedicht folgt. In einem geringen Umfang

macht Inaoka dort abweichende Meinungen kenntlich. Auch hier wird mit
kleineren Schriftzeichen die geringere Relevanz exemplifiziert. Wie bei den

Übersetzungen Tadas geht es Inaoka nicht um die Wahrung der Form, also nicht
etwa darum, die einunddreissig Moren des Kurzgedichtes tanka) mit der
gleichen Morenzahl zu übersetzen. Japanischem Verständnis nach ist das auch gar

nicht notwendig, da man für das Gedicht als sprachliches Kunstwerk auf die
kaki-kudashi-Form zurückgreifen kann. Auch Inaoka fügt am Ende eines jeden
Bandes reichlich Erläuterungen und Materialien bei. Die fortlaufenden
Erläuterungen kaisetsu) beginnen zunächst mit einem “Wegweiser zum Man’yoshu”.
Dieser enthält Ausführungen zum Beginn von schriftlich verfassten Liedern,
Mündlichkeit und Schriftlichkeit, zu vorangehenden Liedersammlungen oder
zum Aufbau der einzelnen Bände maki). Diesen “Wegweisern” folgen ergänzende

Anmerkungen hochu) zu manchen Liedern bzw. Gedichten, die weiteres
Hintergrundmaterial präsentieren. Schliesslich finden sich noch ein Namensregister

sowie der Register mit den Gedichtanfängen.
Insgesamt ist das beigefügte Material nicht ganz so umfassend wie in der

Shogakukan-Ausgabe, aber Inaoka geht teilweise auf ganz andere Aspekte ein,
so dass die “Standardausgabe” mit Inaokas Erläuterungen und Kommentaren
eine sinnvolle Ergänzung erhält. Das gilt umso mehr, da seine Auslegungen und
Lesungen zuweilen von der Shogakukan-Ausgabe abweichen. Wer genügend
Interesse besitzt und es sich leisten kann, sollte unbedingt beide Ausgaben,

möglichst aber auch noch die Ausführungen von Tada besitzen. Auf die umfangreichen

Arbeiten von Omodaka, Ito oder anderen Forschern wie Kubota Utsubo
oder Nakanishi Susumu kann dann zumindest in Japan bei Bedarf immer noch
zurückgegriffen werden.

Der eigentliche Grund für die Neubearbeitung durch Inaoka liegt allerdings
woanders. Die Man’yoshu-Bände bilden nämlich den Auftakt zu einer “
Grossausgabe der Waka-Literatur” Waka bungaku taikei), herausgegeben vom Verlag
Meiji Shoin in Tokyo. Diese auf insgesamt achtzig Bände konzipierte Reihe ist
etwas, worauf die am Waka interessierte Leserschaft schon lange gewartet hat.

Nicht nur, dass hier innerhalb einer Reihe die hinfällige Brücke vom Altertum
bis zur Moderne geschlagen wird. Denn es finden sich darunter auch
Sammlungen, die zwar bekannt sind, aber dennoch aus dem Kanon fallen. So gibt es

beispielsweise einundzwanzig offizielle, das heisst auf Befehl des Tenno
kompilierte Waka-Sammlungen. Gewöhnlich finden nur die ersten acht davon, die
“Acht Sammlungen” hachi daishu), Aufnahme in die grossen Reihen wie das

Nihon koten bungaku taikei (“Grossausgabe der klassischen Literatur Japans”,

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



584 ROBERT F. WITTKAMP

Iwanami) oder das Shinpen Nihon koten bungaku zenshu (“Neuauflage der
Gesamtausgabe klassischer japanischer Literatur”, Shogakukan). Die übrigen
dreizehn Sammlungen nach dem Shin kokin wakashu bleiben dem Leser, der die
ehedem nur schwer beschaffbaren Originaltexte nicht ohne Hilfe versteht – und
das dürften die meisten sein –, mehr oder weniger verschlossen. Oder ihre Highlights

werden in ein, zwei Sammelbänden “Mittelalter” Chusei wakashu,
Shogakukan, Iwanami) abgehandelt. In der Reihe Waka bungaku taikei finden diese

Anthologien jedoch eine gleichwertige Berücksichtigung als separate
Sammlungen, dasselbe gilt auch für viele wichtige Privatsammlungen.

Die Existenzlegitimation, Bestandteil einer grossangelegten Reihe zu sein,
besitzt die chushaku-Ausgabe von Tada Kazuomi freilich nicht. Dort allerdings
scheint man auf eine andere Leserschaft abgezielt zu haben, die unter Umständen

weniger an philologischer Kleinarbeit, dafür jedoch an den sprachlichen
Formen von Literatur und Erinnerungskulturen interessiert ist. Auch für den

wissenschaftlich orientierten Leser, der den zusätzlichen Kauf verkraften kann,
bringen Tadas Ausführungen ohne Zweifel das eine oder andere erhellende

Detail an den Tag. Wer allerdings richtig tief in die Materie eindringen möchte,

ist mit den genannten Editionen zwar schon recht gut bedient.
Dass es indes noch ausführlicher geht, exerziert – abgesehen von japanischen

Arbeiten wie die von Omodaka – Alexander Vovin in seiner chushaku-

Anthologie vor. Dem sprachwissenschaftlich orientierten Japanologen ist Vovin
durch seine Arbeiten über das alte Japanisch – sowie Koreanisch und anderen

Sprachen – schon länger bekannt, spätestens wohl seit seiner zweibändigen und
über 1300 Seiten umfassenden Arbeit A Descriptive and Comparative Grammar
of Western Old Japanese Band 1: 2005; Band 2: 2009). Mit Man’yoshu – Book
15 eröffnete Vovin 2009 nun ein vollkommen neuartiges Kapitel möglicher
Man’yoshu-Editionen. Zwar sollte mittlerweile bereits Book 5 erschienen sein,
konnte dem Rezensenten jedoch nicht zugestellt werden Juli 2010). Die folgenden

Ausführungen beziehen sich daher nur auf den ersten Band, auf Book 15.
Der an der University of Hawai’i als Professor für ostasiatische Sprachen

tätige Vovin macht in seinen Vorbemerkungen unmittelbar deutlich, dass seine

Neuübersetzung ins Englische akademischer Art ist. Wir werden noch sehen,

was das bedeutet, aber vorwegnehmend sei betont, dass sich der vorliegende
Rezensionsartikel nicht exklusiv an den Spezialisten wendet, sondern ganz im
Gegenteil eher auf Anregungen für den Einstieg abzielt. Bis auf ein, zwei in den
Fussnotenapparat verbannte Ausnahmen setzt sich der Rezensent nicht mit
Details auseinander.

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 585

Vovin grenzt sich von den drei vorangehenden englischen Ausgaben ab,
deren Bearbeiter, Jan L. Pierson, Honda Heihachiro und Suga Teruo, ebenfalls
wie Vovin nicht in ihre Muttersprache übersetzten. In der dreissigseitigen
Einleitung gibt der Experte für Altertumssprachen einen Überblick über die
Entstehung und den Aufbau der Sammlung, über poetische Formen und
Techniken, über die verschiedenen Manuskripte und Abschriften sowie über
Auslegungen und die drei Übersetzungen ins Englische. Es folgen Ausführungen über
den Schriftzeichengebrauch und die Konventionen der Transliteration
kakikudashi). Ausführlich geht Vovin schliesslich auf die Lautzeichen ein, wobei er

nicht nur die verschiedenen Typen diskutiert, sondern auf einer dreiseitigen Liste
die zahlreichen “phonographic signs” präsentiert. Diese Darstellung ist umfassend2,

aber historische Aspekte oder abweichende Verwendungsweisen bleiben
unberücksichtigt. 3 Die Bezeichnung als phonographic sign bzw. die damit

2 Sie enthält selbst ongana-Lautzeichen, die in der ganzen Sammlung wie æ für o aus

Gedicht Nr. 3973 nur ein Mal, oder wie für mo in Gedicht Nr. 864, 865 und Nr. 866 in
“privater” Verwendung nur drei Mal vorkommen das Lautzeichen æ findet sich weiterhin
in dem Nihon shoki-Volksklied Nr. 4, dort jedoch in der korrekten Verwendung, das heisst

vor dem mit k anlautenden Lautzeichen 1 [ok + ki oki]; vgl. INUKAI, 2008: 187–188).

3 Vgl. beispielsweise das Man’yoshu-Gedicht Nr. 3686, wo die doppelt vorkommende Verb¬

phrase omohi mit unterschiedlichen Lautzeichen notiert ist, die Vovin zufolge für “mo” "
respektive “mö” !ý stehen. VOVIN 2009: 135), der omohi entsprechend mit “omop-i”
respektive “omöp-i” liest, geht in seinem Kommentar nicht auf dieses Problem ein, aber es

handelt sich nicht um einen Einzelfall. In den vierundvierzig Gedichten aus Book 15, die in
irgendeiner Form das Verb omofu denken, erinnern, lieben etc.) führen – manche Kurzgedichte

sogar doppelt –, findet sich für die More Silbe) mo zwar gewöhnlich das Lautzeichen

" aber in fünf weiteren Gedichten 3650, 3732, 3736, 3760, 3782) steht !ý Das
Kurzgedicht Nr. 3736 demonstriert eine weitere Doppelverwendung einer omofu-Phrase, die wie
in Nr. 3686 mit differenten Lautzeichen notiert ist omo-hazute mit !ý versus
omohoshimesu na mit" ; Vovin liest “omöp-aNs-u-te” bzw. “omop-os-i-mes-una”. In Gedicht

Nr. 3650 handelt es sich um die Kurzform mofu für omofu), die zwar ebenfalls gewöhnlich

mit " notiert ist 3627, 3639), hier jedoch mit !ý ([o]möp-u). In den drei anderen Fällen
findet sich omofu erneut als Kurzform in dem Stereotyp mono-mofu (“an etwas denken, sich
an etwas erinnern”). Auch diese Phrase ist wie in Nr. 3780, 3781, 3784 gewöhnlich mit "
für mo notiert: "7-"3 mo no mo fu). Das Lautzeichen " bedient dort also die in der
Aussprache identische Silbe mo, die sich in mono und in o)mofu findet. In 3732 steht

allerdings die unterschiedliche Notation mit "7-!ý" mo no mo hi), die auch in Nr. 3782

"7-!ý3 mono-mofu) verwendet wird Vovin: monö [o]möp-i). In Gedicht Nr. 3760

wiederum findet sich die Umkehrung dieser Notation in !ý7-"# mono-mohazu; mönö

[o]mop-aNs-u). Auch die ersten Belege für die Notation einer omofu-Phrase mit ongana-

Lautschrift, das sind die Gedichte Nr. 795, 802 und 903 in maki 5, führen für mo das

Lautzeichen !ý Ein anderes Beispiel wäre das Gedicht Nr. 886 in maki 5, wo für den getrübten

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



586 ROBERT F. WITTKAMP

vollzogene Trennung in Zeichentypen ist nicht ganz unproblematisch. Mit gutem
Recht geht die jüngere japanische Forschung davon aus, dass jedes kanji-
Zeichen prinzipiell beide Aspekte aufweist: Lautdarstellung hyoon moji) sowie
Sinndarstellung hyoi moji; Vovin: semantographic). Lässt man sich auf Ferdinand

de Saussures bipolare Denkmodelle ein, ist das auch nur logisch, aber so

weit braucht man gar nicht zu gehen. Ein näherer Blick auf die Praxis vieler

“Lautzeichen” zeigt, dass dort ganz diffizil mit der Semantik gespielt wird. Die
jüngere Forschung spricht daher zusammenfassend von hyogo moji, von
Logogrammen bzw. wörtlich von “Wort-Schriftzeichen”. 4 Darüber hinausgehend

gehört es in den westlichen Medienwissenschaften zum allgemein anerkannten

Wissen, dass es die “Materialität des Mediums [ist], welche die Grundlage
abgibt, für [einen] ‘Überschuss’ an Sinn, für [einen] ‘Mehrwert’ an Bedeutung,
der von den Zeichenbenutzern keineswegs intendiert und ihrer Kontrolle auch

gar nicht unterworfen ist.”5

Den Abschluss der Einführung bildet ein kurzer Blick auf das Book 15, das

mit einigen spezifischen Schwierigkeiten bzw. Besonderheiten bei der Überlieferung

aufwartet. Es sei jedenfalls, so schliesst Vovin, schwer, den Ur-text

original, S. 31) zu rekonstruieren. Die Frage, warum er dann ausgerechnet mit
Band maki) 15 anfängt – und nicht etwa mit Band 1, was der “natürliche” Gang
der Dinge wäre –, rechtfertigt Vovin wie folgt: Zunächst weist er darauf hin,
dass die Mehrheit der Man’yoshu-Bände in “semantographic or almost semanto-

________________________________

Laut dakuon) bo Vovin: Npo) das Lautzeichen steht, das eigentlich den ungetrübten

Laut seion) ho Vovin: po) wiedergeben sollte. Vovin zufolge, der bei mo und mö “
misspelling” ebd. S. 35, Anmerkung 20) konstatiert, müssten mit diesen Notationen
unterschiedliche Aussprachen, und damit wiederum unterschiedliche Semantiken realisiert

werden. Die Beispiele zeigen allerdings, dass dies nicht unbedingt der Fall ist bzw. die
Lautzeichen austauschbar sind. Vovin verweist als “absolut verlässliche Quelle” auf das

Kojiki, das allerdings in seiner Lautzeichenverwendung extrem reglementiert ist und daher

vielleicht gerade nicht das Referenzwerk für Lyrik ist. Gerade die “Vertauschung” von mo
und mö findet sich so häufig, dass unter Umständen der Unterschied der Aussprache gar

nicht relevant genug war und/oder die poetische Kreativität der Schriftzeichen grössere

Relevanz besass. Vovin weist wiederholt auf solche “misspellings” in maki 15 hin VOVIN,

2009: 36, 41 etc.).

4 Vgl. INUKAI, 2005: 12–16 sowie 2008b: 153. Verworfen wird bei Inukai allerdings nur das

Semantogramm hyoi moji), die Bezeichnung hyoon moji für Lautzeichen dagegen

beibehalten, wobei dann das Verhältnis zur Semantik übergangen und somit unklar wird; für
einen Überblick zur Forschungsgeschichte sowie zur Diskussion der Fachterminologie vgl.
INUI, 2003: 3–32.

5 Vgl. KRÄMER, 1998: 79.

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 587

graphic” Schrift abgefasst ist – was bereits für sich, wie obenerwähnt, mit einer
gewissen Problematik verbunden ist. Auf Japanisch jedenfalls spricht man dabei
von kunji shutai hyoki (“Aufschreiben im kunji-Hauptstil”), wobei kunji die
sogenannten semantographischen Zeichen sind, also kanji, die ihren Sinn behalten,

aber auf Japanisch gelesen werden. Ich erwähne das hier, da ich gelegentlich die
japanische Terminologie vermisse. Die Bände 5, 14, 15, 17, 18 und 20 dagegen

seien überwiegend mit phonographischen Zeichen Lautzeichen, kana) notiert,
was wiederum ongana shutai hyoki (“Aufschreiben im ongana-Hauptstil”)
genannt wird. Da nun viele Phrasen und Verse (“lines” bei Vovin) identisch seien,
das heisst also einmal mit semantischen kunji-Zeichen und das andere Mal mit
ongana-Lautzeichen notiert sind, stellten die Lautzeichen einen wichtigen
Schlüssel zur Lesung der semantischen kunji-Zeichen dar. Daher, so argumentiert

Vovin, müssen diese Bände auch zuerst “gemacht werden”, und dann erst

die Bände im semantographischen Stil kunji shutai hyoki).
Hier zeigt sich, worum es Vovin hauptsächlich zu gehen scheint, nämlich

um die Rekonstruktion der originalen Aussprache. Wir erkennen aber auch, dass

sich das als Skriptizismus bekannte Problem einzuschleichen droht, dass nämlich

die Schrift als ein “Derivat der Rede gilt” bzw. “zum bloss sekundären

Zeichensystem” wird, welches “auf die gesprochene Sprache als ihr Primärsystem

referiert.”6 Gerade am Anfang der japanischen Schrift steht aber nicht
das nachgeordnete Zeichensystem, sondern die Faszination an der Magie von
Schriftzeichen, deren Sinn bei den ersten Kontakten gar nicht verstanden wurde.7

Selbst wenn die Semantik der das eine Mal mit “semantographischen”, das

andere Mal mit “phonographischen” Schriftzeichen notierten Textpassagen

“identisch” ist, bedeuten sie nicht das Gleiche. Denn unterschiedliche Zeichensysteme

können identische Bedeutungen eben nicht erzeugen. Selbstverständlich
sprächen auch inhaltliche Momente für die chronologische Bearbeitung der

einzelnen Bände. Erst dann nämlich zeigen sich intertextuelle Bezüge zwischen
Prä- und Posttexten, Stereotypen, literarische Evolution bzw. literarische Verfah-

6 KRÄMER, 1998: 81–82, Zitate ebd., 82. So schreibt Vovin wie folgt: “Given the recurrent

nature of Old Japanese poetry, where many lines turn out to be identical in both the
phonographic and semantographic parts of the Man’y sh [...]” VOVIN, 2009: xv). Dass diese

Verse oder Phrasen jedoch nicht einheitlich, sondern mit verschiedenen Schriftsystemen

notiert sind, zeigt, dass sie eben nicht identisch sind.
7 Vgl. WITTKAMP, 2009. Wie sehr die Aspekte Schrift und Schriftlichkeit, Materialität und

Medialität der Schriftzeichen etc. unter den Tisch fallen, zeigt auch der Blick in die verwendete

Literatur: Die relevanten japanischen Arbeiten auf diesem Gebiet von Inui Yoshihiko,
Inukai Takashi, Tono Haruyuki oder Komatsu Hideo tauchen im Verzeichnis nicht auf.

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



588 ROBERT F. WITTKAMP

rensweisen wie Verfremdung und eine sich durch die Medialität der Schrift
ausdifferenzierende Wahrnehmung und Wortvielfalt. Dass wir uns hier
hundertprozentig auf die Anmerkungen und Kommentare der Bearbeiter verlassen

können, ist eher unwahrscheinlich. Wie dem auch sei – die bei Ausgrabungen in
jüngerer Zeit gefundenen mokkan beschriftete Holzbretter) bzw. deren erneute
Untersuchung belegt, dass bereits im siebten Jahrhundert uta-Dichtung mit
Lautzeichen notiert wurde. Bisher ging man innerhalb der Literaturgeschichte
davon aus, dass das Aufschreiben der Lieder und Gedichte mit Lautzeichen ein
Merkmal der jüngeren Dichtung sei. Wie weit wiederum die Rekonstruktion der
alten Aussprache gelungen ist, vermag der Rezensent nicht zu beurteilen. Werfen

wir daher abschliessend einen allgemeinen Blick auf Vovins Repräsentation
der alten Dichtung und die Vorgehensweise bei der Anmerkung, Rekonstruktion
und Auslegung.

Kommen wir zunächst zum Seitenaufbau. Als erstes wird unter der laufenden

Nummer der Originaltext genannt; so bedeutet “15.3578” das Gedicht Nr.
3578 aus maki 15. Die in den Originaltext eingefügten Ziffern in Klammern
verweisen auf den Vers, wobei freilich im Original sowie in den Abschriften
senkrecht ohne Verseinteilung und von rechts nach links aufgezeichnet wurde.
Angesichts der ästhetischen Aspekte und Materialität der Schrift handelt es sich

hierbei um ein generelles Problem der Darstellung in westlichen Sprachen mit
einer waagerechten, von links nach rechts verlaufenden Schreibweise. Das
Einfügen von Tabellen oder Textboxen, die eine senkrechte Notation von rechts

nach links erlauben, böte zwar nicht die Ideallösung, aber zumindest eine
Annäherung an das ursprüngliche Schriftbild und damit verbundene Lesegewohnheiten.

Die Versziffern finden sich in den folgenden Arbeitsschritten wieder,
zunächst in der “Kana transliteration” kana no kaki-kudashi). Hier fällt auf, dass

manche hiragana kleine tiefgestellte Ziffern führen. Damit versucht Vovin das

bereits genannte Problem zu lösen, dass nämlich manche Vokale über zwei bzw.
drei ohne Ziffer) verschiedene Aussprachen ko und otsu) verfügen. Der letzte
Vers von Gedicht 3578 beispielsweise lautet somit: è1 2 ì 2ì Dass

Vovin überhaupt eine hiragana-Umschrift beifügt, geschieht gewissermassen als

Serviceleistung hauptsächlich an diejenigen, die “sich nicht die Last auferlegen

wollen, ein komplexeres, jedoch zugleich akkurateres) System mit lateinischen
Schriftzeichen” S. 25) zu erlernen. Hier stellt sich allerdings die Frage, was man

denn unter “more accurate” verstehen muss. Seit Mitte des zehnten Jahrhunderts,

also seit über tausend Jahren wird auf die kaki-kudashi-Form, und nicht die
Originalform zurückgegriffen. Das ist die Form, die als sprachliches Kunstwerk

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 589

ein zentrales Moment der japanischen Literatur und zugleich ein grossartiges

Referenzwerk für japanische Erinnerungskulturen bildet. Mit jeder japanischen

Ausgabe haben wir es unverändert mit Dichtung zu tun. Dass das dagegen bei
Vovin nicht mehr der Fall ist, macht bereits der Blick auf den Seitenaufbau

deutlich. Damit jedoch hat das Ergebnis bei aller Akkuratesse kaum eine Chance

auf Nachhaltigkeit im kulturellen Gedächtnis, da es – von ästhetischen Aspekten
ganz zu schweigen – in dieser Form den eng abgesteckten Kreis weniger
Spezialisten nicht verlassen kann. Aber Vovin erklärt ja unmittelbar in der Einleitung,

sich nur an diese zu richten. Das heisst, eine Ausnahme gibt es, nämlich
den Namen der Sammlung selbst. Auch der Fachmann muss also zunächst mit
den konventionalisierten Formen der Literatur angesprochen werden.

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594

Abbildung 3: Die Vovin-Ausgabe



590 ROBERT F. WITTKAMP

Darauf folgt das “akkurate System mit lateinischen Schriftzeichen”, die
sogenannte romanization, die beträchtlich von den üblichen Umschriften in lateinischer

Schrift abweicht. Der letzte Vers aus unserem Beispiel lautet nun: “kôpï-ni
sin-uNpë-si”. Wer meint, dass sich diese für den Nicht-Akademiker wie ein
Kryptogramm wirkende Lautschrift exklusiv an den Linguisten wendet, irrt sich.

Für diesen nämlich gibt es noch komplexere Systeme, wie z.B. die Yale-
Umschrift von Samuel E. Martin, die Vovin bis auf zwei Ausnahmen in den beiden

Bänden der oben genannten Grammatik verwendet.8 Darauf weist er selbst hin
S. 26), ebenso wie auf die Tatsache, mit seinen Umschriften “einige radikale

Neuerungen” eingeführt zu haben. Es fehlt jedoch der Hinweis, dass es sich bei

allen phonetischen Beschreibungen immer nur um Annäherungen handeln kann,
wie überhaupt jede Schrift immer nur einen durch Konvention geregelten mittleren

Idealwert darzustellen vermag. Ausserdem fehlen korrekte Anweisungen,
wie die Umschriften denn gelesen werden wollen. Vielleicht als Konzession für
den deutschen Leser – Vovin steht offenbar in gutem Kontakt mit der Universität

Bochum – fügt er dem “ö” das phonetische Lautzeichen “.” bei, aber viele
Lesungen bleiben unklar. So betont Vovin beispielsweise durch seine Notationen

die Relevanz von “prenasalized voices” ebd. S. 26). “Nka” für á ist dabei

für den “Normalleser” noch durchaus realisierbar, “Nsa” für ë “Nsö” für ó2

oder “Ntö” für þ2 gestalten den Nachvollzug da schon schwerer. Zwar verweist
Vovin auf regionale Aussprachen, wo sich diese Besonderheiten bis heute

gehalten haben. Auf japanischer Seite jedoch geht z.B. Inukai Takashi davon
aus, dass man in jener Zeit gegenüber den nasalen Feinheiten der bi-on – zumindest

am Silbenende – eher unempfänglich war.9 Diese Diskrepanz ist wohl unter
Spezialisten zu klären, aber es wird doch eine gewisse Aussprache impliziert,
deren Herleitung sich im übrigen nicht findet. Wie allerdings der Hinweis auf
die vorangehende Forschung und ihre unterschiedlichen Umschriften zeigt,
würde das vermutlich auch zu weit führen. Zumindest deckt Vovin die Vorteile
seiner Umschrift auf, wenn er auch dabei die Nachteile verschweigt.

Als nächstes folgt das “Glossing with morphemic analysis”. Im Fall des

oben zitierten fünften Verses lautet das wie folgt: “(5) love(NML)-LOC die-
DEB-FIN”.10 Vovin listet zwar die verwendeten Abkürzungen auf – allein für
die grammatische Terminologie sind es knapp vierzig –, verweist für die genau-

8 Vgl. VOVIN, 2005: 23.

9 Vgl. INUKAI, 2008a: 34.

10 NML Nominalizer, LOC Locative, DEB Debitive, FIN Final verbal form VOVIN,

2009: xii–xiv).

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 591

ere Darstellung jedoch auf die beiden Bände seiner obenerwähnten Grammatik.11

Das System ist verwirrend, da ungewohnt, aber man kann sich durchaus
einarbeiten. Als Referenzwerk ist gerade dieser Teil von grossem Interesse, da
japanische chushaku-Ausgaben nur in Einzelfällen auf die Grammatik eingehen oder
die grammatische Form nur bei ihrem ersten Auftauchen erläutern. Als
Versicherung schliesslich bzw. als Hilfe für den, der sich nicht mit den Abkürzungen
auseinandersetzen möchte, gibt es die “Übersetzung” translation). Auch diese

folgt dem numerierten Versmuster. Allerdings geraten die Verse durcheinander,
um so zu einer syntaktisch stringenten Paraphrasierung zu gelangen. So wird der

fünfte Vers in unserem Beispiel, also der Schlussvers, zum Anfangsvers der

translation: “(5) [I] should die from love [...]”. Die heute kohi gelesenen

Schriftzeichen MŽ deren Aussprache Vovin mit kopï rekonstruiert, sind ein
schönes Beispiel für eine mögliche Restsemantik, die die sogenannten
Lautzeichen oft besitzen. Die Zeichen bedeuten “alt, früher” und “nicht sein”. Sie
stehen damit für eine zeitliche Trennung, und genau auf zeitliche und räumliche
Ferne verweisen kofu respektive das Nomen kohi. Sobald die “Liebenden”
zusammenkommen, gibt es kein kohi mehr. Hier mit “love” zu übersetzen, folgt
zwar modernem japanischem Verstehen, geht aber an wesentlichen Aspekten
vorbei. Die hin und wieder auftauchenden Schriftzeichen ”â für kohi betonen

übrigens das Moment des Allein- und Traurigseins, so dass kopï als eine Form
des besonders emotionsgeladenen Erinnerns mit “einsamer Sehnsucht”, “
sehnsüchtiger Einsamkeit” etc. übersetzt werden muss. In jedem Fall wird deutlich,
dass die Schriftzeichen nicht nur auf gesprochene Sprache verweisen.

Die syntaxkorrekte, versbefreite Notation löscht in Vovins Übersetzung
auch noch den letzten Verweis auf ein Gedicht. Die Bedeutung von translation
ist damit weit entfernt von dem Versuch einer mehr oder weniger kunstvollen
Übersetzung, die zumindest die Form mehr beachten und sich qua Assonanz,

Alliteration, Reim etc. von der Alltagssprache abgrenzen müsste. Es wird also
genau das nicht nachvollzogen, was in japanischen chushaku-Ausgaben den

Schwerpunkt bildet.

Den Abschluss bildet der “Kommentar” commentary), wo sich deutlich eine
Stärke von Vovins Arbeit zeigt. So legt er seine Quellen offen und diskutiert
diese aus. Dabei zeigt sich, mit wessen Meinung er konform geht bzw. wo die

11 Nicht alle Abkürzungen tauchen jedoch in der Liste auf, wie “HHH” S. 52 etc.), die sich
auch nicht in dem Grammatikwerk findet. Ob es sich hierbei allerdings lediglich um einen

“Zufallstreffer” handelt, wurde nicht weiter überprüft.

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



592 ROBERT F. WITTKAMP

Abweichungen liegen. Es finden sich Hinweise auf grammatische Formen,
Probleme der Aussprache, die Dichter, Verweise auf nahestehende Gedichte, die

Verwendung von Phrasen in anderen Gedichten oder die Herkunft von Wörtern,
aber leider nur wenige Bemerkungen zur Schrift.12 Rein vom Umfang gesehen

setzen sich Vovins Ausführungen deutlich von den genannten japanischen
Ausgaben ab. Allerdings ist er auch gerade hier zur Mehrleistung gezwungen, da

– vermutlich abgesehen von der Aussprache – die interessierte japanische
Leserschaft bei Bedarf auf detaillierte Darstellungen zurückgreifen kann.

Alles in allem sind die fünf Aspekte “Original text”, “Kana translation”,

“Romanization”, “Glossing” with morphemic analysis”, “Translation”
gewöhnungsbedürftig. Sieht man allerdings einmal von dem Verlust des Kunstwerks ab
und durch die anfängliche Verwirrung hindurch, zeigen sich die Vorteile dieser

peniblen Darstellungsweise, die sich in puncto Erläuterung und Kommentar als
ausführlicher als die oben dargestellten japanischen Vorgehensweisen erweist.
Bei dieser ausprache- und grammatikorientierten Darstellung darf allerdings
nicht die Materialität und Medialität der Schrift aus dem Blick geraten. Der
grösste Nachteil im Vovinschen Verfahren liegt wie gesehen darin, dass der

Rückgriff auf das Gedicht als Kunstwerk, das dem Leser japanischer Ausgaben
das “Heruntergeschreibene” kaki-kudashi) ermöglicht, verwehrt bleibt. Weder
die Originalnotation, noch die “Kana transliteration” und erst recht nicht die

“Romanization” können hier eine Grundlage bieten. Das Gedicht wird somit zu

einem blossen “Informationsträger”, dem die ästhetischen Momente der Lyrik
sowie ihrem Überschuss an Semantik vollkommen abgehen. Damit ist der Leser
stets der irrigen Annahme ausgesetzt, alles verstanden zu haben. Letztendlich
läuft es darauf hinaus, dass auch die nicht-japanische Klientel nicht ohne japanische

chushaku-Ausgaben auskommen kann.
Vovins Man’yoshu-Ausgabe verzichtet übrigens vollkommen auf Register.

Zumindest bei dem sonst üblichen Verzeichnis der Gedichtanfänge ist das auch

verständlich, denn die “Romanization” wäre dafür wohl kaum geeignet. Die
japanischen Verzeichnisse wiederum belegen einmal mehr, dass es Leute geben

muss, die zumindest den einen oder anderen Gedichtanfang im Gedächtnis
haben.

12 Vgl. beispielsweise S. 52 zu “taNtu”, dem Kranich tazu). Vovin geht der Herkunft, nicht
jedoch intertextuellen Verweisen und der besonderen Funktion des Kraniches in der

Reisedichtung nach. Gerade diese wären jedoch für das Gesamtverständnis der vorliegenden
Gedichtes wichtig, da hier der Kranich Vovin übersetzt im Plural) nicht nur ruft, sondern

rufend über das Meer hinwegzieht.

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594



ZUR BEARBEITUNG DES MAN’YOSHU VON A. VOVIN 593

2009 erschien mit Book 15 der erste, 2010 war mit Book 5 der zweite Band
angekündigt. Vovins erklärte Absicht liegt in der separaten Herausgabe aller
einzelnen Bände. Unsere Bitte an Verlag und Bearbeiter ist dann gewiss die um
Produktionssteigerung. Sonst nämlich müssten wir mit der Fertigstellung des in
puncto Ausspracherekonstruktion romanization) und Grammatikanalyse glossing

with morphemic analysis) unverzichtbaren Referenzwerkes noch weitere

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594

achtzehn Jahre warten.

Literaturverzeichnis

INAOKA, Koji 0bÑ6E¼
1994 Man’yoshu 7:yLö Bd. 1. Tokyo: Meiji shoin.
2002 Man’yoshu 7:yLö Bd. 2. Tokyo: Meiji shoin.
2006 Man’yoshu 7:yLö Bd. 3. Tokyo: Meiji shoin.
INUI, Yoshihiko ®´–
2003 Kanji ni yoru Nihongo shoki no shiteki kenkyu %R‡ \@Î(

@H ,´.D0¦ Tokyo: Hanawa shobo.
INUKAI, Takashi (ÜO,L¶
2005 Jodai moji gengo no kenkyu zoho-han) : ·‡@0@Î .D0¦ Ç?

(x Tokyo: Kasama shoin.
2008a Mokkan kara saguru waka no kigen – Naniwazu no uta ga utaware¬

kakareta jidai X2Qà Ò !| C§$À – M##U !|áÛô$!(à!ôr Tokyo: Kasama shoin.
2008b Kanji o kainarasu – Nihongo no moji no seiritsushi. %R‡'O,Ù“î : \@Î ·‡ @0û Tokyo: Jinbun shokan.
ITO, Haku:<Š
1995–2000 Man’yoshu shakuchu :\:yLöGû# Bd. 1–13. Tokyo: Shueisha.
KONOSHI, Takamitsu
2007 Kanji tekisuto toshite no Kojiki %R‡N5APýìû »@H To¬

kyo: Tokyo Daigaku shuppankai.
KRÄMER, Sybille
1998 “Das Medium als Spur und Apparat.” In: KRÄMER, Sybille Hg.): Me¬

dien – Computer – Realität. Wirklichkeitsvorstellungen und neue

Medien. 4. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 73–94.



594 ROBERT F. WITTKAMP

KOJIMA, Noriyuki ?&â{ / KINOSHITA Masatoshi X;!“ú / TONO Haru¬

yuki¡Gþ"ë{
1994–96 Man’yoshu 7:yLö Shinpen Nihon koten bungaku zenshu à4 \¨·–˜Lö Bd. 1–4. Tokyo: Shogakukan.
OMODAKA, Hisataka %Ô&9u
1957–87 Man’yoshu chushaku :\:yLö#Gû Bd. 1–22. Tokyo: Chuo koronsha.
TADA, Kazuomi J+`08
2009–10 Man’yoshu zenkai 7:yLö˜@@Ü Bd. 1–7. Tokyo: Chikuma shobo.

VOVIN, Alexander
2005 A Descriptive and Comparative Grammar of Western Old Japanese.

Part 1: Phonology, Script, Lexicon and Nominals. Folkstone: Global
Oriental.

2009 A Descriptive and Comparative Grammar of Western Old Japanese.

Part 2: Adjectives, Verbs, Adverbs, Conjunctions, Particles,
Postpositions. Folkstone: Global Oriental.

2009 Man’yoshu. Book 15. Folkstone: Global Oriental.
WITTKAMP, Robert F.
2009 “Schriftspiele mit Landschaft und Erinnerung – Zur Zeichenverwen¬

dung im Man’yoshu.” Oriens Extremus 48: 251–270.

AS/EA LXV•2•2011, S. 575–594


	Zu drei neuen Man'yōshū-Ausgaben in Hinsicht auf eine englischsprachige Bearbeitung

