
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 2

Artikel: Die Repräsentation von Tieren im japanischen Ken-Spiel : Versuch
einer Interpretation

Autor: Linhart, Sepp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE REPRÄSENTATION VON TIEREN
IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL:

VERSUCH EINER INTERPRETATION

Sepp Linhart, Universität Wien

Abstract

Animal figures play an important role in many games all over the world. In Europe, e.g., the
socalled goose game was the most important board game for many centuries in many countries, with
the goose being a symbol of good luck. More generally, it is assumed that in many games the

metaphoric use of animals is not merely accidental, but based on the meanings associated with a

certain animal in a given society at the time when the game was invented or became popular. In
Japan, several animals appear in its most widely practiced drinking game, the game of ken. This
short article explores the role of animals in three varieties of sansukumi ken, games in which every

one out of three figures beats one of the other two while losing to the third one. The three games

examined are mushi-ken, the ken of small animals, tora- or tiger-ken, and kitsune- or fox-ken. In
mushi-ken it is three animals, impersonated by means of the players’ fingers only, that compete

with each other. In tora- and kitsune-ken, however, the tiger and the fox confront two human

figures respectively, and players use both of their arms or even their whole bodies in playing,
making these two games much more dramatic. The article suggests that the overwhelming popularity

of fox-ken from the middle of the 18th to the middle of the 20th century originated in its use

of the fox, in Japan at that time considered to be an animal with supernatural qualities, and in the

game’s anti-hierarchic character.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561

1. Einleitung: Tiere im Spiel

Tiere haben für die Menschen stets eine bedeutende Rolle gespielt: als physische
Bedrohung, als Konkurrenten um die spärlichen Nahrungsmittel, als Helfer bei
der Produktion oder als Transportmittel, und schliesslich als Objekte ihrer
Zuneigung, um nur einige der wesentlichsten Funktionen anzuführen. Diese
grosse Bedeutung spiegelt sich natürlich auch in Lebensbereichen wider, in
welchen man völlig ohne Tiere auskommen könnte wie in Sport und Spiel, wenn
man von Sportarten wie Polo oder Reiten absieht, bei welchen Tieren eine
massgebliche Rolle zukommt, oder vom Spiel direkt mit Tieren, wozu vielleicht
auch die verschiedenen Arten der Dressur zu zählen wären.



542 SEPP LINHART

Selbst wenn Tiere in Sport und Spiel keine direkte Funktion haben, nehmen

die Menschen gerne Anleihen bei Tieren, um die ausgeübte Aktivität plastischer

zu kennzeichnen. Denken wir nur an das Tontaubenschiessen, immerhin eine
olympische Sportart, bei der man ohne weiteres auch nach Tonkugeln oder

Tonwürfeln oder was immer schiessen könnte oder an das Blinde-Kuh-Spiel,
vielleicht das erste Spiel, das jedermann einfällt, wenn er an Tiere im Spiel
denkt, und das genauso gut Blinder-Hans oder Blinde-Liese-Spiel heissen

könnte. Um einen Aufschluss über die Universalität von Tierfiguren und

-metaphern im Spiel zu erhalten, habe ich mich im Buch Spiele aus aller Welt
des Ungarn András Lukácsy kundig gemacht und tatsächlich eine reiche
Ausbeute zu Tage gebracht. Obwohl das populäre Büchlein nur wenige Spiele
aus einer kleinen Anzahl von Ländern verzeichnet, bin ich doch beinahe bei

jedem Land irgendwie fündig geworden. So führt Lukácsy

für Dänemark die Spiele für Äthiopien die Spiele
Fischen Die Krähe krächzt
Der lebende Vogel Reiten Pferde)
Schlag den Bären! für Südafrika das Spiel

für Österreich das Spiel Henne und Wildkatze
Die grosse Jagd Jäger und Rehe) für Indien das Spiel

für Ungarn die Spiele Ein Schakal bewacht den Baum

Fangspiel Katz und Maus) für Sri Lanka das Spiel
Fischerspiel Der Leopard und die Rinderherde

Hahnenkampf für Laos das Spiel

für Grossbritannien die Spiele Die Schlange fängt ein Küken
Hahn auf der Stange für Malaysia das Spiel
Schlag die Mücke tot Schildkrötennest

Fuchs und Gänse für China die Spiele

für Frankreich das Spiel Blindes Huhn
Jagdball Jäger und Hasen) Fass des Drachen Schwanz

für Italien das Spiel Das lahme Küken
Geflügelmarkt für die Mongolei die Spiele

für Bulgarien das Spiel Pferd, Kamel, Schaf und Ziege

Küken Das weisse Kamel

für Griechenland das Spiel für Japan das Spiel

Ballspiel zu Pferd Kagome Kagome Vogel)
für Russland das für Korea das Spiel

Fischerspiel Mensch, Flinte, Tiger
für Afghanistan das Spiel für die Philippinen das Spiel

Zwölf Ziegen Die lahme Ente

für die Türkei das Spiel für die Eskimo das Spiel
Wieviel Zinken hat die Gabel? Pferd) Walfang

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 543

für Ghana das Spiel für Kuba das Spiel
Die blinde Krähe Hunde und Hähne

für Togo das Spiel für Brasilien die Spiele

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561

Der Fuchs rennt und wir lachen

Fuchs und Hase)

Katze und Maus

Katze im Sack

für den Sudan die Spiele für Peru das Spiel
Leopardenfalle Löwe, Leopard) Blindes Huhn

Löwe und Antilope und schliesslich für Uruguay das Spiel

Büffel im Pferch Der Wolf

an und beschreibt sie kurz.1 Viele dieser Spiele sind einander ähnlich, auch wenn
die repräsentierten Tiere andere sind, und oft sind die repräsentierten Tiere
solche, die in der jeweiligen Kultur einen grossen Stellenwert besitzen. Häufig
kommt in einem Spiel nur eine Tierart vor, öfter auch zwei, aber mehr Tierarten
in einem Spiel sind schon selten. Ich habe die Spiele so ausführlich angeführt,
weil einige dieser Trends bereits aus den Bezeichnungen sichtbar werden. Brettspiele

sind unter Lukácsys Spielen eher selten, und das ist vielleicht auch der

Grund dafür, dass ein ganz prominentes Tierspiel, das Gänsespiel, wohl eine
Mutter vieler Brettspiele, bei ihm nicht verzeichnet ist. Lange Zeit war die Gans

in Europa ein wichtiges Symbol für Wohlstand und Wohlergehen, siehe Hans im
Glück oder Die goldene Gans, dessen Reste noch in der Weihnachtsgans / Martinigans

und in der hohen Bewertung der Gänseleber erhalten geblieben sind.
Dass gerade dieses Tier die Welt der Brettspiele so prägte, kommt daher nicht
von ungefähr.

Damit sind wir bei meiner Hypothese angelangt: Ich gehe davon aus, dass

die Repräsentation von Tieren in Spielen zu einer bestimmten Zeit in einer
bestimmten Kultur und Gesellschaftsschicht nicht zufällig ist, sondern Bedeutung
hat, Sinn macht. Das ist natürlich in Form von materiellen Beweisen schwer zu
belegen, weil die meisten überlieferten Spiele nicht bewusst konstruiert wurden
wie etwa moderne Spiele, sondern ohne ausdrücklichen Plan irgendwie entstanden

sind, wobei die Übernahme aus anderen Kulturen und Regionen und die
Adaption der übernommenen Spiele an neue Umweltsverhältnisse und andere

kulturelle Gegebenheiten eine wesentliche Rollen spielen, ähnlich wie etwa bei
den Märchen. Wegen der fehlenden materiellen Beweise müssen andere Belege
für die angebotene Interpretation aufgeboten werden, wie etwa die Beliebtheit
bestimmter Spiele zu bestimmten Zeiten und bei bestimmten Schichten oder
Spielkonsumenten, die Bedeutung entsprechender Tierrepräsentanten im Spiel in

1 LUKÁCSY, 1972.



544 SEPP LINHART

der Kultur, etwa in der bildenden Kunst oder in der Literatur und Religion. Es

handelt sich insgesamt um ein schwieriges, leicht angreifbares Unterfangen, das

höchstens mehr oder weniger wahrscheinliche Interpretationen anbieten kann,
aber nie endgültige, ‘wahre’ Resultate. Trotzdem scheint mir eine Untersuchung
der Tiere in den verschiedenen Spielen der Welt durchaus lohnend zu sein, und
ich möchte das am Beispiel des Ken-Spiels, das von der Mitte des 18. bis in die
Mitte des 20. Jahrhunderts in Japan ungeheuer populär war, ein wenig
exemplifizieren. Aus dieser Popularität ergibt sich die behandelte Zeit quasi natürlich.
Ich möchte aber dennoch die zu Ende gehende Edo-Zeit in den Mittelpunkt
stellen, weil eben gerade in dieser zumindest beim kitsune-ken ein ungeheurer

Popularitätsschub zu verzeichnen war. Die anhaltende Popularität der ken-Spiele
ab der Meiji-Zeit hingegen ist meines Erachtens eher als ein Festhalten an
Eingeübtem, also eher als traditionales Verhalten zu sehen.

2. Die Tiere im Ken-Spiel

2.1 Kleintier-Ken mushi-ken)

Wie ich an anderer Stelle gezeigt habe, gibt es im Wesentlichen drei Arten von
Ken-Spielen.2 Ken wird geschrieben mit dem Schriftzeichen für Faust, kobushi,
weil die ältesten Formen dieser Spiele eben mit der Faust bzw. mit den Fingern
gespielt wurden, wobei die geschlossene Faust meist eine Figur darstellte, wie
heute noch den Stein beim Schere>Papier>Stein-Spiel, jap. janken. Die drei
Arten sind das Zahlen-Ken kazu-ken oder hon-ken), oft auch mit Knobeln
übersetzt, ein Spiel wie das italienische Morra, bei dem die beiden Kontrahenten
ein Ergebnis in Form der Summe der von den beiden Spielern mit den Fingern
anzuzeigenden Zahlen ansagen und gleichzeitig die Finger vorstrecken. Bei der

zweiten Art wird eine von drei Figuren angezeigt, die gegen eine zweite verliert
und gegen eine dritte gewinnt. Diese Arten werden unter dem Begriff sansuku-mi-

ken, “Ken der Drei, die sich voreinander ducken”, zusammengefasst. Durch
die Regel, dass eine gewählte Figur gegen eine andere gewinnt und gegen eine

dritte verliert, hat dieses Spiel einen ausgesprochenen anti-hierarchischen
Charakter, der wohl auch für die Beliebtheit dieser Spiele in der streng hierarchischen

Edo-und Meiji-Zeit ausschlaggebend gewesen sein mag. Bei diesen Ken-

2 LINHART, 1998.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 545

Spiel-Arten gibt es, anders als bei dem abstrakten Zahlen-Ken, einprägsame

Figuren, und mit den Tieren unter diesen werde ich mich im Folgenden
beschäftigen. Die dritte Art der Ken-Spiele sind solche, die zwar Ken heissen,

aber nur weil es sich wie bei den anderen Ken-Spielen um Trinkspiele handelt.

Grundsätzlich sind die Spiele dieser Gruppe, wie das aus Europa übernommene
kendama, im Prinzip ähnlich dem französischen bilbouquet, keine Fingerspiele.

Das erste Ken-Spiel, das ich behandeln möchte, ist das mushi-ken oder

Kleintier-Ken. Bei diesem Spiel stellt man mit dem Daumen einen Frosch, kaeru
oder kawazu, mit dem Zeigefinger eine Schlange, hebi oder kuchinawa, und mit
dem kleinen Finger eine Nacktschnecke, namekuji, dar. Diese Tiere fürchten
sich nach japanischer Vorstellung voreinander: Der Frosch frisst zwar die
Nacktschnecke, hat aber Angst vor der Schlange, die Schlange frisst den Frosch
und fürchtet ihrerseits die Nacktschnecke, während die Nacktschnecke die
Schlange besiegt, aber gegen den Frosch verliert.

Abbildung 1: Shokosai: Mushi-ken no zu Illustration des Kleintier-ken) aus Yoshinami/Gojaku
1809, Bd. 1, 16 r. Privatbesitz. Von rechts nach links: Schlange hebi), Frosch kawazu) und

Nacktschnecke namekujiri).

Das gleichgewichtige Dreiecksverhältnis dieser drei Tiere ist schwer zu verstehen:

warum sollte sich eine Schlange, wie klein auch immer, vor einer Nackt-

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



546 SEPP LINHART

schnecke fürchten? Nun findet man aber in der japanischen Literatur die
Ansicht, dass keine Schlange über eine Spur, die von einer Nacktschnecke

hinterlassen wurde, kriecht, und dieser Ekel der Schlange vor der Nacktschnecke

wird ganz offensichtlich als Sieg der Nacktschnecke über die Schlange
interpretiert.

Begeben wir uns kurz nach China, so finden wir dort das gleiche
sansukumi-ken, mit einem anderen Tier statt der Nacktschnecke, mit dem

Tausendfüssler mukade). Dazu heisst es in einem daoistischen Werk der Tang-
Zeit, dass der Tausendfüssler, der in Ostasien tatsächlich in einer furchterregenden

giftigen Art vorkommt und mit seiner imposanten Länge von etwa 15
Zentimetern nichts mit dem Würmlein gemein hat, welches wir Tausendfüssler
nennen, die Schlange frisst, diese den Frosch und der wieder den Tausendfüssler.

“Der Tausendfüssler kriecht nach chinesischer Vorstellung auf den Kopf
der Schlange, frisst deren Gehirn und besiegt daher die Schlange.” Wir können
vermuten, dass bei der Übernahme des mushi-ken bzw. dieser sansukumi-
Vorstellung den Japanern ein Irrtum unterlief und der Tausendfüssler durch die
Nacktschnecke ersetzt wurde. Schliesslich handelt es sich bei den Schriftzeichen
für diese Tiere um wenig gebräuchliche, so dass eine Verwechslung leicht
möglich gewesen sein kann.3 Natürlich gab es während der Edo-Zeit eine ganze

Reihe von japanischen Sinologen, die bereits auf diesen Irrtum hinwiesen: Der
Verfasser des Matsunoya hikki, Oyamada Tomokiyo, zitiert im Heft 84,
Abschnitt 12, eine chinesische Quelle, aus der das richtige Kräfteverhältnis zu

entnehmen ist, und er zitiert weiter aus dem Konjaku monogatari, Band 26,
Erzählung 9, wonach auf Okinoshima in der Provinz Kaga eine Schlange mit
einem Tausendfüssler gekämpft und dabei immer der Tausendfüssler die Oberhand

gehabt hätte, so dass schliesslich sieben Fischer, die das beobachtet hatten,
der Schlange zu Hilfe geeilt wären.4

In China existiert eine weitere Vorstellung von fünf Tieren, die, wenn sie

gemeinsam in einen Behälter getan werden, aus Furcht voreinander erstarren,

praktisch eine erweiterte Version des sansukumi, die ebenfalls zu einem Ken-
Spiel geworden sein soll. Die durch den Daumen repräsentierte Kröte besiegt die
Spinne kumo, den kleinen Finger), diese den Skorpion sasori, Ringfinger), der
Skorpion den Tausendfüssler Mittelfinger), dieser die Schlange Zeigefinger)

3 Mündliche Mitteilung von Prof. Yamada Keiji, Sinologe am Jinbun Kagaku Kenkyujo der

Universität Kyoto, im Juni 1988.

4 OYAMADA, 1908, 2: 341.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 547

und die Schlange wie gehabt die Kröte oder den Frosch. Das sansukumi-ken-
Spiel hat also offensichtlich seinen Ursprung in einem daoistischen Parodoxon.

In der Literatur finden wir das mushi-ken erst sehr spät erwähnt, nämlich im
18. Jh., auf bildlichen Quellen gibt es aber viel frühere Darstellungen von
Menschen, die miteinander Fingerspiele spielen, und dabei handelt es sich ganz

offensichtlich um das mushi-ken. Der Volkskundler Shibuzawa Keizo, der die
Bildrollen emakimono) durchforstet und eine Art Bilderlexikon von dem
angefertigt hat, was auf den Bildrollen zu sehen ist, schreibt, dass auf Bildern des

Ishiyama-dera engi emaki und des Honen shonin eden, die beide im 14. Jh.

angefertigt wurden, Männer zu sehen sind, die jan-ken spielen.5 Auch auf einer
weiteren Bildrolle aus der Zeit der getrennten Höfe sind Ken spielende Männer
bei einem Trinkgelage zu sehen. Auf Grund der Handhaltungen kann man sehr

wohl vermuten, dass es sich dabei um mushi-ken handelt und nicht um jan-ken,

und da von den anderen Ken-Spielarten weder schriftliche noch bildliche Quellen

existieren, kann man annehmen, dass mushi-ken das älteste Ken-Spiel Japans

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561

ist.
Während die drei bildlichen Darstellungen des mushi-ken aus der Kama-kura-

und aus der Muromachi-Zeit eindeutig erwachsene bzw. ältere Männer
beim Spielen zeigen, ist dieses Spiel in der Edo-Zeit zu einem Kinderspiel
geworden. Im berühmten Kiyu shoran des Kitamura Nobuyo heisst es: “Mushiken

spielen ausschliesslich Kinder.”6 Die bekannteste Erwähnung des Kleintier-
Kens enthält aber das Ukiyoburo des Shikitei Sanba, in welchem die Kinder im
Bad sich darüber “fachmännisch” unterhalten.7

Die Idee des sansukumi wurde von vielen Künstlern bildlich dargestellt,
allen voran Hokusai 1823) in seinem Ippitsu gafu, worin er allerdings die
Nacktschnecke durch eine Schnecke mit Schneckenhaus kagyu) ersetzt, genauso

wie übrigens Kuniyoshi auf dem humorvollen Holzschnitt Ekyodai awase

kagami, der auf der einen Seite die Glücksgötter Ebisu, Daikoku, und Hotei
zeigt, die auf der Rückseite des Fächerdrucks eben als Schlange, Frosch und
Schnecke erscheinen.8

Dass das mushi-ken und somit auch die darin vorkommenden Tiere eine
wichtige Rolle in der japanischen Kultur spielten, ersieht man am besten aus der

5 SHIBUZAWA, 1966–68, 3: 228–29; 5: 20–21.

6 KITAMURA, 1979: 94.

7 SHIKITEI, 1957: 78.

8 INAGAKI/ ISAO, 1991: 155.



548 SEPP LINHART

Literatur. Beginnen wir mit einer kurzen humoristschen Erzählung kobanashi)
namens “Mushi-ken” aus dem Jahr 1837:

Um eine gute Stimme zu bekommen, sollte man als Medizin eine Nacktschnecke schlucken,

aber wenn diese in den Bauch gelangt, tut das nicht gut, weshalb man darauf einen Frosch

schlucken sollte. Wenn nun der Frosch überbleibt, sollte man einen Fasan schlucken, und

wenn dieser überbleibt einen Fuchs. Wenn der Fuchs überbleibt, sollte man einen Jäger

schlucken, und wenn dieser überbleibt, einen Dorfvorsteher. Wenn der Dorfvorsteher
überbleibt, schluckt man einen Teufel. Dieser Teufel frisst den Dorfvorsteher völlig auf.

Weil es aber nun nicht gesund ist, wenn der Teufel im Bauch sein Unwesen treibt, sollte

man zum Schluss ein go Sake der Marke Onigoroshi, “Teufelstöter”, trinken.9

Das ist natürlich eine Parallele zum englischen Lied “I know an old lady, who
swallowed a spider ….”, welches, nachdem die alte Dame immer grössere Tiere
schluckt, schliesslich endet: “Now this old lady swallowed a horse. She died of
course!” Der Schluss der japanischen Geschichte ist allerdings wesentlich
eleganter, und man kann sich vorstellen, dass viele Japaner schon einmal
vorbeugend Onigoroshi getrunken haben, für den Fall, dass sie einmal eine
Nacktschnecke als Medizin hätten trinken müssen. In dieser Geschichte haben wir alle

Figuren des mushi-ken vertreten, aber auch die des später zu besprechenden

kitsune-ken.

Mushi-ken finden wir auch in einigen senryu des Sammelwerks humorvoller

und satirischer Kurzgedichte Haifu yanagidaru, doch bei weitem nicht so

viele wie solche, die tora-ken oder kitsune-ken zum Inhalt haben.

Mushi-ken no Die Schlange

hebi wa oriori des Kleintier-Ken
anabairi kriecht von Zeit zu Zeit ins Loch Bunsei 8/1825)10

Das Kleintier-ken war wohl hauptsächlich ein Kinderspiel, dürfte aber auch in
den Freudenvierteln gespielt worden sein. Mit anabairi, ins Loch kriechen,
bezeichnete man laut NKD die Besuche im Freudenviertel, woraus sich der Witz
dieses sowie auch des nächsten Gedichtes erschliesst.11

9 MUTO, 1965: 394.

10 HYT, 1976–78, 6: 303, 305.

11 NKD, 1972–76, 1: 359–360.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 549

Mushi-ken no Die Schlange des Kleintier-Ken
hebi kusa o wake teilt das Gras

ana e hairi und schlüpft in ein Loch Tenpo 3/1832)12

Mushi-ken no Beim Kleintier-Ken
hebi seme Kaga o geht die Schlange zum Angriff über

takushiage krempelt den Ärmel aus Kaga-Seide hoch Tenpo 4/1833)13

Kaga ist hier wohl die Abkürzung für Kaga-kinu, einen feinen Seidenstoff aus

der Provinz Kaga. Der Witz dürfte darin liegen, dass beim Hochkrempeln des

Ärmels der Arm wie eine Schlange aus diesem hervorkommt.

Mushi-ken de Beim Kleintier-ken

soncho rashiki macht er eine Kröte,

hikigaeru wie sie zu einem Dorfvorsteher passt Edo Tenpo 14/1843)14

Der Sinn dieses Gedichtes ist nicht sofort ersichtlich, doch könnte darauf
angespielt werden, dass der Dorfvorsteher beim Kleintier-Ken die Figur des

Frosches so stolz und selbstbewusst anzeigt, dass man nicht mehr von einem
Frosch sprechen kann, sondern von einem grösseren Tier, also von einer Kröte.
Andererseits könnte hikigaeru auch als Tauschhandel interpretiert werden, so

dass die Bedeutung des Gedichtes dann wäre: “Beim Kleintier-Ken macht er
einen Tauschhandel/ benimmt er sich wie ein richtiger Politiker.”

Die eigenartige Beziehung der drei Tiere beim sansukumi wurde auch

direkt zum Inhalt mehrerer Werke der gesaku-Literatur. An erster Stelle wäre

hier das Bakemono taiheiki, ein kibyoshi des Jippensha Ikku von 1804, zu
nennen, eine Parodie auf das Ehon taikoki, die die Machthaber veranlasste, Ikku
in Fesseln zu legen und die Platten des Buches verbrennen zu lassen. Es geht vor
allem um die Beziehung zwischen der Nacktschnecke aus Owari, für die
Edozeitlichen Bürger natürlich sofort als Oda Nobunaga identifizierbar, und um die
kleine Schlange, niemand anderer als der beliebte Toyotomi Hideyoshi. Da die

Nacktschnecke über die Schlange herrscht, ist nur diese Figurenzuteilung möglich.

Selbstverständlich wäre dann Tokugawa Ieyasu der Frosch, doch dieser

kommt, wohl auch als Selbstschutz des Autors, nicht vor. Jeder Leser konnte
allerdings selbst diesen Schluss ziehen. Kaeru heisst nicht nur Frosch, sondern
auch zurückkehren oder verändern, und Tokugawa Ieyasu tat genau das: Er

12 HYT, 1976–78, 9: 165.

13 HYT, 1976–78, 10: 59; 94.

14 Shinpen yanagidaru Heft 10; zitiert nach SUZUKI, 1968: 932.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



550 SEPP LINHART

veränderte das von Hideyoshi instituierte System. Da die Tiere auch die
entsprechenden Wappen auf ihren Gewändern trugen und die Handlung ziemlich
genau der des Ehon Taikoki, das das Leben des Hideyoshi zum Inhalt hat, folgt,
war es den Behörden ein Leichtes, Ikku Ungehorsam nachzuweisen, in dem er

Hideyoshi zum Helden eines literarischen Werks gemacht hatte, denn während
der Tokugawa-Herrschaft war es verboten, die Geschichte Japans ab der Periode

unmittelbar vor den Tokugawa und während der Tokugawa-Herrschaft zu

behandeln, damit diese nicht als Usupatoren entlarvt oder sonst wie kritisiert
würden.

1819 erschien von Ryutei Tanehiko das yomihon Kanayomi shosetsu

mushi-ken, die Geschichte dreier Geschwister, die jeweils die Charaktereigenschaften

eines Tieres des mushi-ken aufweisen, und die ihrem Karma nicht
entgehen können. Da die Handlung ziemlich kompliziert und nicht besonders witzig
ist, wurde der Roman kein grosser Erfolg und ist heute fast unbekannt. Sehr

bekannt ist hingegen bis heute die Geschichte von Jiraiya. Dieser hat als Vorlage
den Helden Tenjiku Tokubei, der zu Beginn der Edo-Zeit lebte und nach

Vietnam und Thailand reiste. Nach dieser Figur wurden einige Kabukistücke
angefertigt, wobei Tokubei mit den magischen Fähigkeiten eines Frosches
ausgestattet wurde. Er ist daher oft auf einem riesigen Frosch reitend dargestellt. Zu
Beginn des 19. Jahrhunderts tauchen dann die Jiraiya-Stücke und -Romane auf.
Es beginnt 1806/07 mit Kanwatei Onitakes yomihon Katakiuchi kidan Jiraiya
monogatari, dessen der Froschzauberei mächtiger Held Jiraiya so bekannt wird,
dass bereits 1807 in Osaka das Kabuki-Stück Satsu Jiraiya dan und zwei Jahre

später ebenfalls in Osaka von Namiki Shunzo und anderen das joruri Kabuki
seikogisatsu no shushoku Jiraiya monogatari aufgeführt wurde. Der ganz grosse

Jiraiya-Erfolg kam allerdings erst 1841 mit der Veröffentlichung des gokan
Jiraiya goketsu monogatari, in dem anders als in den Stücken und Romanen

vorher die sansukumi-Beziehung von grosser Bedeutung ist. Jiraiya lernt
zunächst als Kind von einem Einsiedler die Frosch-Zauberei, und unternimmt dann

eine Reise durch die Provinzen Echigo, Etchu, Shinano und durch die Region
Kanto, auf der er seine zauberischen Fähigkeiten erfolgreich einsetzt. Einem
seiner Untergebenen gelingt es, sich die Schlangenzauberei anzueignen und zum
Daijamaru zu werden, der Jiraiya fürderhin bedroht. Darauf tut sich Jiraiya mit
einem schönen Mädchen namens Tsunate, die er in den Bergen von Etchu
kennengelernt hatte, zusammen, weil diese die Zauberei der Nacktschnecke
beherrscht. Damit ist die sansukumi-Beziehung komplett, und Daijamaru kann
gegen das Paar Jiraiya / Tsunate nichts ausrichten.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 551

Dieser Roman erreichte ungeheure Popularität und wurde, nachdem er

ursprünglich von Mizugaki Egao verfasst und von Toyokuni III illustriert worden
war, von verschiedenen Schriftstellern und Zeichnern fortgeführt. Im Jahr 1868
war der 43. Band erreicht und der Roman war noch immer nicht zu Ende. Auf
der Kabuki-Bühne wurde ab dem 7. Monat 1852 ein entsprechendes Stück von
Kawatake Mokuami mit grossem Erfolg aufgeführt, wobei Danjuro VIII den

Jiraiya spielte. Da derselbe Danjuro zwei Jahre später gerade in der Rolle des

Jiraiya auf der Bühne in Osaka Selbstmord beging, wurde die Rolle noch
berühmter und das Stück noch populärer. Auch in der Meiji-Zeit wurde es in
Tokyo alle zwei, drei Jahre einmal gespielt. Aus der Existenz von Jiraiya-
Bastelbögen auf Holzschnitten aus der späten Meiji-Zeit können wir vermuten,
dass der Held Jiraiya auch unter den Kindern der späten Meiji-Zeit eine Reihe
von Fans hatte. 1924, also bereits Ende der Taisho-Zeit, gelangte Okamoto
Kidos Kigeki Jiraiya Lustspiel Jiraiya) zur Erstaufführung, und in den fünfziger
Jahren des vorigen Jahrhunderts veröffentlichte Sugiura Shigeru seinen Comic
Shonen Jiraiya Jüngling Jiraiya). Dieser Jüngling streckt beim Zaubern
zugleich den Daumen, den Zeigefinger und den kleinen Finger vor, so dass alle
Figuren des mushi-ken gleichzeitig zu sehen sind. Obwohl mushi-ken zu diesem

Zeitpunkt schon lange nicht mehr gespielt wurde, sehen wir darin die anhaltende

Wirkung dieses Ken-Spiels.

2.2 Tiger-Ken tora-ken)

Während beim mushi-ken zunächst das Spiel bzw. die Gleichgewichtsvorstellung

des sansukumi vorhanden waren und erst nach und nach Theaterstücke oder
gesaku-Prosa dazu geschrieben wurden, leitet sich das tora-ken oder Tiger-Ken
direkt aus einem Kabuki-Stück ab. Der Zusammenhang zwischen Theater bzw.
Prosaliteratur und Spiel ist also genau umgekehrt.

Beginnen wir wieder mit einer Darstellung des Spiels: Es handelt sich nun
nicht länger um ein Fingerspiel, sondern um ein Spiel mit Einsatz des ganzen
Körpers, ähnlich unserem Scharaden-Spiel. Zwei Spieler machen sich zu beiden
Seiten eines Stellschirms bereit und nehmen eine von drei möglichen Positionen
ein, die des Helden Watonai mit einem Speer, die seiner alten Mutter mit Stock
oder die eines Tigers, wozu man sich auf alle Viere begibt. Die anderen
Anwesenden, die genau sehen, welche Posen eingenommen werden, singen inzwischen

das zum tora-ken gehörende Lied und in dem Augenblick, in dem das

Lied zu Ende ist, erscheinen die beiden Spieler vor dem Stellschirm und sehen

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



552 SEPP LINHART

nun, wer gewonnen und wer verloren hat. Watonai unterliegt nach konfuzianischen

Moralvorstellungen seiner Mutter, siegt aber über den Tiger, während

seine Mutter gegen den Tiger natürlich keine Chance hat.

Watonai ist eine der bekanntesten aragoto-Rollen des Kabuki und stammt
aus Chikamatsu Monzaemons Stück Kokusenya gassen, das eine bekannte Szene

enthält, in der der Held mit einem Tiger kämpft, einer der Höhepunkte dieses

Stücks. Da es in Japan selbst keine Tiger gibt, sind Tiger für Japaner äusserst

exotische Tiere. Natürlich gibt es das Tierkreiszeichen des Tigers und daher

rührt auch wiederum eine gewisse Vertrautheit mit diesem Tier. In Japan wird
vor allem Kato Kiyomasa 1562–1611), einer der Generäle Toyotomi Hideyoshis,

mit Tigern in Zusammenhang gebracht. Kiyomasa, ein äusserst grausamer,

spartanischer Kriegsherr einfacher Herkunft wie Hideyoshi selbst, ist berühmt

dafür, in Korea nur mit seinem Speer bewaffnet Tiger gejagt zu haben. Ob das

tatsächlich so war oder nicht, kann ich nicht beurteilen; jedoch war den Japanern

sehr wohl Korea und China als Heimat von Tigern bekannt, wofür ja auch die
alternative Bezeichnung für Tiger, nämlich karaneko, also chinesische Katze,
spricht.

Abbildung 2: Shokosai: Tora-ken no zu Illustration des Tiger-ken) aus Yoshinami/Gojaku 1809,

Bd. 2, 14v, 15 r. Privatbesitz. Der Spieler links nimmt die Position des Tigers, der rechts die des

Watonai ein.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 553

Es scheint, als ob die Japaner erst relativ spät mit einem echten Tiger Bekanntschaft

gemacht hätten. Im Jahr 1860 kam ein holländisches Schiff mit einem

Leoparden an Bord nach Yokohama, den ein Schausteller, der ihn für einen Tiger
hielt, um 2.500 amerikanische Silberdollar kaufte und ab Mitte des 7. Monats in
Edo Ryogoku Hirokoji als Tiger ausstellte. Somit war der erste Tiger in Japan gar

kein solcher, sondern ein Leopard. Der Leopard war im 11. Monat des Vorjahrs
geboren worden, hatte eine Länge von 7 shaku ca. 2,12 m) und eine Höhe von 3
shaku 8 sun ca. 1,14 m), sowie ein Gewicht von 75 kanme ca. 281 kg). Kurze Zeit
später soll dann aber doch ein echter Tiger nach Japan gekommen sein.

Was den Tiger im Ken-Spiel noch besonders interessant macht, ist die
Verwendung der Vokabel tora nicht nur für das genannte Tier, sondern auch als

scherzhafte Bezeichnung für einen Trinker oder einen Betrunkenen. Das Japanisch-

Wörterbuch Nihon kokugo daijiten gibt vier verschiedene Erklärungen für diese

Benennung an. Erstens, weil Betrunkene auch auf allen Vieren kriechen, zweitens

weil Sake in der Frauensprache sasa heisse, sasa aber auch das Bambusgras sei, in
dem sich der Tiger gerne aufhielte, drittens weil Betrunkene wie Papiertiger hariko
no tora) mit dem Kopf wackeln würden, und viertens weil manche Betrunkene
dazu neigten, wild und gewalttätig wie ein Tiger zu werden.15

Da das Ken-Spiel als Trinkspiel entstanden ist, ist die Figur des Tigers in
einem Ken-Spiel natürlich besonders lustig, nur darf der Tiger nicht ständig

gewinnen, denn sonst entsteht die paradoxe Situation, dass die Trunkenbolde nicht
zum Trinken kommen, weil im Ken-Spiel die Verlierer als Trost Sake bekommen,

während die Sieger leer ausgehen. Wie im folgenden Gedicht aus einem Ken-
Lehrbuch zu Beginn des 19. Jahrhunderts treffend beschrieben wird, sind aber

natürlich alle Ken-Spieler, die Ken aus Freude am Trinken spielen, Tiger, also

Betrunkene bzw. Trunkenbolde.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561

Soresore ni Von diesem und jenem

osaete sake o besiegt werden

nomasu ni zo und Sake zu trinken bekommen –
uchiken hito wa Ken-Spieler

tora to koso nare sind stets Tiger!16

Insgesamt trägt die Darstellung des Tigers vor allem zur Erheiterung der
zusehenden Anwesenden bei, während eine gesellschaftlich wichtige Symbolik daraus

kaum abgeleitet werden kann. Obwohl Tiger-Ken auch heute noch bei Geisha-

15 NKD, 1972–76, 15: 42.

16 YOSHINAMI / GOJAKU, 1809, 2: 15r.



554 SEPP LINHART

Parties gespielt wird, ist es, vielleicht auch weil es etwas aufwendiger ist als andere

Ken-Spiele, in der japanischen Gesellschaft insgesamt nur noch wenig bekannt.

2.3 Fuchs-Ken kitsune-ken)

Hinsichtlich der Tiersymbolik am interessantesten und daher auch im 19. Jh. am
beliebtesten waren das Fuchs-Ken kitsune-ken) und die Figur des Fuchses.

Dieses Ken-Spiel ist unter den unterschiedlichsten Namen bekannt, nämlich als
zaigo-ken oder Ken vom Lande, shoya-ken, nanushi-ken beides soviel wie
Dorfvorsteher- oder Dorfschulzen-Ken), teppo-ken Gewehr-Ken) oder karyudoken

Jäger-Ken) und ab ca. 1850 auch als tohachi-ken Ken des Tohachi). Aber
die bei weitem häufigste Benennung ist Fuchs-Ken, was vielleicht schon ein
Hinweis darauf ist, dass der Fuchs die beliebteste der drei Figuren ist. Kitsuneken

wurde bis in die fünfziger Jahre des vorigen Jahrhunderts gespielt und wird
auch von zahlreichen Japan-Reisenden in ihren Japanberichten beschrieben. Der
bei den westlichen Männern einst so beliebte chonkina-Tanz, bei dem plötzlich
die Musik abbrach, worauf man eine Ken-Figur machen musste, und die
Verliererin ein Kleidungsstück ablegen musste,17 wurde mit kitsune-ken praktiziert,
und erst bei seinem bis in die Gegenwart gespielten Nachfolger, dem Baseball-
Ken yakyu-ken), bedient man sich des heute dominierenden jan-ken.

Die bereits in den Namen dieses Ken-Spiels vorkommenden Figuren sind
neben dem Fuchs das Gewehr oder der Jäger sowie der Dorfvorsteher. Dieser ist
zwar dem Jäger kraft seines Amtes überlegen, wird aber vom Fuchs behext und

ist daher diesem unterlegen. Der Fuchs seinerseits hat gegen die Gewehrkugel,
wenn es ihm nicht gelingen sollte, den Jäger rechtzeitig zu verhexen, keine

Chance.

Genauso wie das Tiger-Ken, das beim Spiel den Einsatz des ganzen Körpers

erfordert, ist auch das Fuchs-Ken von der Gestik her wesentlich interessanter

als das Kleintier-Ken oder das Steine-Ken. Es wird mit beiden Armen
gespielt, wobei der Fuchs zwei Hände in die Höhe gibt und ‘Männchen’ macht,
der Dorfvorsteher sitzt in formeller Pose, die beiden Hände auf die Oberschenkel

gelegt, und der Jäger nimmt eine Haltung ein, als ob er ein Gewehr in Anschlag
brächte. All diese Posen, wie auch die des Tiger-Ken, lassen viel mehr ästhetische

Variationen zu als die des Kleintier-Ken, des Stein-Ken oder des Zahlen-

17 Vgl. dazu LINHART, 1993.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 555

Ken, weshalb das Fuchs-Ken zunächst für den Beobachter viel interessanter ist
als die nur mit den Fingern ausgeführten Spiele.

Abbildung 3: N. N.: Illustration der drei Figuren des Fuchs-ken nach dem Genkyoku suibento

1774), Bd. 1, 4v. Privatbesitz. Rechts die Position des Fuchses, in der Mitte die des Dorfvorstehers

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561

und links die des Jägers.

Der zweite Grund für die grosse Popularität des Fuchs-Ken ist meiner Meinung
nach der Dynamik dieser Konstellation zu entnehmen. Wir können den

Dorfvorsteher wohl als Repräsentanten der herrschenden Schicht, des Establishments,

der Regierenden oder als politische Autorität schlechthin interpretieren.
Natürlich ist die Autorität des Dorfvorstehers auf das Dorf begrenzt, aber hinter
ihm steht der han und hinter diesem die bakufu-Regierung, zwei Instanzen,
deren Agent er letztlich ist. Wer die Figur des Dorfvorstehers einnimmt, der
konnte für einen Augenblick – denn die Figuren wechseln sehr rasch ab – zu

einem Repräsentanten der Macht werden. Im autoritären bakuhan-System war es

nicht möglich, den daimyo oder gar den shogun oder den tenno als Figur ins
Spiel aufzunehmen – erst in der Meiji-Zeit gab es ein Königs-Ken oder osamaken,

und daher war shoya so etwas wie die höchstmögliche Autorität, die man
gefahrlos in ein Spiel einbeziehen konnte.

Der Jäger verfügte zwar während der Edo-Zeit über ein relativ seltenes

Spezialistentum, obwohl es laut den Studien von Tsukamoto Manabu während
der Edo-Zeit wesentlich mehr Gewehre in den Dörfern gab, als man lange Zeit



556 SEPP LINHART

angenommen hatte,18 aber er war ganz eindeutig ein Vertreter der beherrschten

Schicht, des Volkes, der Regierten. Daher können wir annehmen, dass der Jäger

die Figur war, mit der sich die Spieler aus dem Volk am leichtesten
identifizieren konnten. Er war einer von ihnen, und als solcher der Regierungsmacht

unterlegen. Der Jäger erschiesst zwar mit dem Gewehr den Fuchs und besiegt
diesen, aber er richtet sein Gewehr nicht auf den Dorfvorsteher. Das würde die

legitimierte Hierarchie in Unordnung bringen und hätte die gnadenlose

Verfolgung durch die nächsthöhere Hierarchieebene zur Folge gehabt, wie wir
aus zahlreichen überlieferten Akten von Bauernaufständen wissen, deren es aber

gerade zu Ende der Edo-Zeit sehr viele gab. Die Regeln des Spieles folgen den

tatsächlichen Gegebenheiten, der Dorfvorsteher hat Macht über den Jäger,

besiegt diesen also. Aber unter der Annahme, dass der Jäger ein Risiko eingeht

und unabhängig von den Regeln des Spiels, die natürlich eindeutig sein müssen,

dann kann er auch den Dorfvorsteher besiegen, der ja während der Edo-Zeit über
keine Polizei verfügte und eigentlich nur auf die Furcht der normalen Bürger vor
den herrschenden Samurai vertrauen konnte, und diese Möglichkeit stellte für
das Volk vielleicht doch eine gewisse Hoffnung dar, weshalb es in Notzeiten
auch immer wieder zu Bauernaufständen kam.

Bleibt der Fuchs. Dieser ist in Ostasien ein Wesen, das Menschen behexen

kann, vor dem die Menschen Angst haben, zugleich aber ist er auch der Bote des

Reisgottes, des Inari-myojin, und als solcher hat er selbst gottähnlichen Status

und wird in den Inari-Schreinen, die es allerorts gibt, verehrt. Genauso wie der
Jäger mit seinem Gewehr de facto sowohl Fuchs als auch Dorfvorsteher besiegen

kann, kann auch der Fuchs de facto den Jäger genauso behexen wie den

Dorfvorsteher. Das heisst aber, dass sowohl Fuchs als auch Jäger bei diesem

Spiel nur von einer ihrer Möglichkeiten Gebrauch machen, damit das Spiel
funktioniert und der Kreis geschlossen ist. Der Dorfvorsteher aber ist eigentlich
weniger mächtig als die beiden anderen Figuren, denn er hat nur theoretische
Macht über den Jäger, wenn sich dieser dem hierarchischen System fügt, er hat

aber keinerlei Macht über den Fuchs. Man könnte auch sagen, dass der Dorfvorsteher,

die Verkörperung der politischen Autorität, tatsächlich die schwächste

Figur unter den drei Figuren des kitsune-ken ist. Was liegt also näher, als die
ungeheure Beliebtheit des kitsune-ken, das ja mit seinen drei Figuren überhaupt

nicht in die städtische Gesellschaft zu passen scheint, dieser Symbolik des

Kräfteverhältnisses zuzuschreiben?

18 TSUKAMOTO, 1993.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 557

Natürlich wäre es interessant, für diese spekulativen Überlegungen auch
tatsächliche Hinweise zu finden. Eine Möglichkeit ist die Auswertung von
Bildern, die ich auch versucht habe. Leider sind auf den meisten von mir
vorgefundenen Bildern 30) alle drei Figuren von drei Spielern gemeinsam

dargestellt, obwohl man normalerweise nur zu zweit gegeneinander spielte, wohl
nicht um die Realität darzustellen, sondern um alle drei Figuren zu zeigen.19 Die
restlichen acht Bilder mit zwei Spielern zeigen fünfmal den Jäger als Sieger über
den Fuchs, zweimal den Fuchs als Sieger über den Dorfvorsteher und nur einmal
den Dorfvorsteher als Sieger über den Jäger. Es kann sein, dass die Künstler
nicht gerne eine Szene zeichneten, in der ein Vertreter des Volkes das Gewehr
auf den Repräsentanten der Macht richtete und deswegen im Spiel besiegt und in
der Wirklichkeit letztlich verurteilt und hingerichtet wurde, doch dass bei 16
möglichen Figuren der Dorfvorsteher nur dreimal, der Fuchs hingegen
siebenmal und der Jäger sechsmal dargestellt wurden, legt nahe, dass Fuchs und
Jäger die wesentlich beliebteren Figuren waren.

Fuchs wird in Japan auch eine Person genannt, die lügt, die andere

hineinlegt, beschwindelt, zum Narren hält, und solch missliebige Personen findet
man vor allem unter den im Unterhaltungsgewerbe tätigen Frauen, weshalb es

auch die Vokabel kitsune geisha gibt. Während der Ausdruck neko Katze) für
geisha sich von deren Begleitinstrument, dem shamisen, ableitet, das in Japan

mit Katzenhaut bespannt ist anders als in Okinawa, wo man Schlangenhaut
verwendete), und somit wertneutral ist, verweist der Ausdruck Fuchs darauf,
dass die Geishas oder die Freudenmädchen ihre männlichen Kunden häufig zum
Narren halten. Das heisst aber, dass das Fuchs-Ken auch noch eine völlig andere

Interpretation zulässt. Die Vertreter der herrschenden Schicht, die Dorfvorsteher
oder wer immer, die über die nötigen Mittel zur Unterhaltung asobi) in den

Vergnügungsvierteln verfügen, werden von den Freudenmädchen und Geishas

hineingelegt, ausgenommen, es wird ihnen falsche Liebe vorgegaukelt und das

Volk, das ja auch diese Freudenmädchen bereitzustellen gezwungen ist, lacht
sich ins Fäustchen.

Zum Abschluss sollen einige senryu diesen Sachverhalt verdeutlichen:

19 Man kann die verschiedenen sansukumi-ken-Spiele auch in Gruppen spielen, wie es heute

beim Entscheidungsfinden durch jan-ken in einer Gruppe häufig der Fall ist. Allerdings ist
dieses Verfahren relativ langwierig, weil es zu vielen Ergebnissen kommt, die zu keiner
Entscheidung führen. Beim echten Ken-Wettkampf spielen stets nur zwei Personen miteinander.

Ein Sieg kommt erst zustande, wenn eine Person dreimal hintereinander gewonnen hat.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



558 SEPP LINHART

Nigiyakasa Diese Fröhlichkeit,
kitsune to nanushi wenn Fuchs und Dorfvorsteher
tsukamiai miteinander raufen Bunka 3/1806)20

Owarai Grosses Gelächter

kitsune to nanushi bei der Rauferei

tsukamiai von Fuchs und Dorfvorsteher Bunsei 9/1826)21

Diese beiden fast identischen senryu erlauben wohl eine erotische Interpretation
derart, dass eben ein Freudenmädchen und ein Kunde Ken spielen und die

Figuren des Dorfvorstehers und des Fuchses darstellen.

Bakasareru Im verzauberten Dorf / Freudenviertel

sato de ukareru ist man ihm ganz hingegeben –
kitsune-ken dem Fuchs-Ken Bunsei 3/ 1820)22

Sato, Dorf, ist auch die Bezeichnung für die Freudenviertel. Dieses Gedicht lebt
vom Wortwitz in Assoziationen: Der Fuchs verzaubert und gehört zur Dorf-
Kultur; tatsächlich verzaubert aber natürlich das Fuchs-Ken im Freudenviertel
der Grossstadt, bzw. verzaubern die Bewohnerinnen des Freudenviertels ihre
Kundschaft. Nach japanischen Vorstellungen tauchen des Weiteren Füchse oft in
der Gestalt schöner Mädchen auf und betören die Männer, und man kann das

Gedicht auch relativ harmlos interpretieren.

Teppo o Der Fuchs,

kuratta kitsune der das Gewehr genossen hat,

sake o nomi trinkt Sake Bunka 12/1815)23

Da der Fuchs gegen das Gewehr verliert, kann er als Trost Sake trinken. Wenn
wir den Fuchs aber als Freudenmädchen interpretieren, dann handelt es sich in
diesem senryu wohl um einen Akt von Fellatio, und der Sake wäre wohl die
Samenflüssigkeit des männlichen Kunden.

Karyudo mo Auch der Jäger

kitsune ni makeru kann gegen den Fuchs verlieren

murahimachi beim Fest im Dorf Bunsei 12/1829)24

20 HYT, 34: 23 3: 143); WATANABE /MOGAMI, 1975: 106.

21 HYT, 91: 34 7: 144); WATANABE /MOGAMI, 1975: 106.

22 HYT, 72: 23 6: 15); WATANABE / MOGAMI, 1975: 106.

23 HYT, 68: 24 5: 270); WATANABE /MOGAMI, 1975: 106.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 559

Murahimachi Das Warten auf die Sonne in den Dörfern) sind dörfliche Festgelage,

die die ganze Nacht hindurch andauern, nachdem eine grosse Arbeit wie
das Aussetzen der Reisschösslinge oder das Einbringen der Ernte vollbracht
wurde. Bei diesen Festen wurde offensichtlich auch Fuchs-Ken gespielt, wobei
der Jäger ja den Fuchs besiegt. Vermutlich wird in diesem Gedicht darauf
angespielt, dass ein Mann bei dieser Gelegenheit von einer Frau bezaubert wird, also
der Jäger gegen den Fuchs verliert, im Widerspruch zu den Regeln des Spieles.

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561

Shoyadono Der Dorfvorsteher wird
teppo misete) vom auf ihn gerichteten Gewehr)

teppomise de im billigen Freudenhaus

bakasareru verzaubert Tenpo 3/1832)25

Der Dorfvorsteher wird beim Fuchs-ken vom Fuchs verzaubert und damit
besiegt und nicht vom Gewehr. Teppomise Gewehrgeschäft) war aber in der Edo-
Zeit auch ein Ausdruck für die billigsten Freudenhäuser bzw. Freudenmädchen,
in welchen Männer sich sehr rasch befriedigten oder eben mit “ihrem Gewehr
einen Schuss” abgaben. Das Gedicht kann daher auch übersetzt werden: “Der

Dorfvorsteher wird von einem billigen Freudenmädchen verzaubert”, und ist
somit eigentlich ein senryu, in dem sich die Stadtbewohner über die dummen
Landbewohner lustig machen, die, einmal in die Stadt gekommen, bei
Freudenmädchen nicht auf deren Stellung achten, sondern gleich von der

billigsten Hure begeistert sind.

3. Zusammenfassung

Ich habe versucht, die wichtigsten in den sansukumi-ken-Spielen der zweiten
Hälfte der Edo-Zeit vorkommenden Tierfiguren in ihrer Bedeutung für die
damaligen Menschen zu interpretieren, den Frosch des Kleintier-Kens, der durch
den Froschzauber erst den Helden Jiraiya ermöglicht, dessen Figur bis in die
Gegenwart beliebt ist, den exotischen Tiger des Tiger-Ken, dessen Glanz
natürlich in unserer globalisierten Welt heute verblasst ist, aber für Kabuki-Fans

nach wie vor untrennbar mit dem Helden Watonai verbunden ist, sowie den

Fuchs des Fuchs-Kens, das Generationen von Japanern angesichts der politi-
________________________________

24 HYT, 109: 7 8: 233).
25 HYT, 116: 18 9: 80).



560 SEPP LINHART

schen Lage und ihrer Aussichtslosigkeit Trost gespendet haben mag. Es ist wohl
kein Zufall, dass im Jahr 1847 das Ken-Tanzzwischenspiel Warau kado niwaka
shichifuku Tanz vom siebenfachen Glück vor dem lachenden Tor), das diese

drei Ken-Arten in komischer Weise auf der Bühne vorstellte, einen ungeheuren

Ken-Spiel-Boom auslöste, und dass sich das Fuchs-Ken daraufhin unter dem

Namen Tohachi-Ken zu einem eigenen Weg, einem do, entwickelte. Die
eindrucksvollen Bilder von Kuniyoshi, auf welchen er verbotenerweise mit der

Technik der nigao-e, also mit deutlich erkennbaren Porträtzeichnungen, drei
bekannte Schauspieler als Frosch, Tiger und Fuchs darstellte, haben wohl das Ihrige

dazu getan, den Bewohnern von Edo bewusst zu machen, dass Tiere im Spiel
nicht immer nur Tiere sind.

Literaturverzeichnis

HOKUSAI G¾
1823 Ippitsu gafu 0 1v+kNØ Zeichnungen aus einem Strich). Nagoya:

Eirakuya.
HYT
1976–78 Haifu yanagidaru zenshu #NØ#J+‰˜Lö Sammlung des Weiden¬

fasses im Haiku-Stil). 12 Bde. Okada Hajime Ñ+`+[ Hg.). Tokyo:
Sanseido.

INAGAKI, Shin’ichi 0bÓ Fb0 / ISAO Toshihiko ãú– Hg.)
1991 Kuniyoshi no kyoga -8ã (ò+k Die komischen Bilder von Kuni¬

yoshi). Tokyo: Tokyo shoseki.

KITAMURA, NobuyoÌJ 1ð
1979 Kiyu shoran 9Fz1A?× Lächelnde Gedanken über fröhliche Unter¬

haltungen). Bd. 4. Tokyo: Yoshikawa kobunkan Nihon zuihitsu taisei
bekkan 10).

LINHART, Sepp CK_¯r{WsP
1993 “Chonkina – ein japanischer Tanz in europäischen Schilderungen.” In:

ANTONI, Klaus / Verena-Maria BLÜMMEL Hg.): Festgabe für Nelly
Naumann. Hamburg: Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde
Ostasiens e. V. 1993 Mitteilungen der OAG 119), S. 211–243.

1998 Ken no bunka-shi # ·F Eine Kulturgeschichte des Ken-
Spiels). Tokyo: Kadokawa shoten Kadokawa sosho 3).

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561



TIERE IM JAPANISCHEN KEN-SPIEL 561

LUKÁCSY, András
1972 Spiele aus aller Welt. Leipzig: Verlag für die Frau.
MUTO, Sadao !–</¾[ Hg.)
1965 Edo kobanashi jiten "h? EÎ¨ Lexikon von Kurzgeschichten

AS/EA LXV•2•2011, S. 541–561

aus der Edo-Zeit). Tokyo: Tokyodo.
NKD
1972–76 Nihon kokugo daijiten \-@ÎWEÎ¨ Grosses Lexikon der japa¬

nischen Sprache). 20 Bde. Nihon daijiten kankokai \WEÎ¨:>|
J Hg.). Tokyo: Shogakukan.

OYAMADA, Tomokiyo ?¡+`>$5
1908 Matsunoya hikki ®{1v@H Aufzeichnungen aus dem Kiefernhaus).

Tokyo: Kokusho kankokai.
SHIBUZAWA, Keizo %±%Ôœ9 Hg.)
1966–68 Emakimono ni yoru Nihon jomin seikatsu ebiki 3¥+(™ \h

"A+O#k3¥E Bildelexikon des Lebens der Menschen auf Bildrollen).
5 Bde. Tokyo: Kadokawa shoten.

SHIKITEI, Sanba ?Ý9OÜ

1957 “Ukiyoburo #žFNØ ” Das Badehaus in der fliessenden Welt). In:
Nihon koten bungaku taikei \ ¨·–W3+ Anthologie der
klassischen japanischen Literatur). Bd. 63. NAKAMURA, Michio] FJ[Hg.). Tokyo: Iwanami shoten, S. 47–308.

SUZUKI, Katsutada HdX
1968 Zappaigo jiten M#@ÎEÎ¨ Lexikon von Ausdrücken aus Haiku zu

gemischten Themen). Tokyo: Tokyodo.
TSUKAMOTO, Manabu Š\–
1993 Shorui o meguru seiji – Genroku no fokuroa +ONŽ' å o"ë—s

/´ ]1Ì7u* Politik in Bezug auf Tiere. Zur Folklore der Gen-roku-

Zeit). Tokyo: Heibonsha Heibonsha raiburari).
WATANABE, Shin’ichiro $QEê 0Fþ / MOGAMI Ryotaro 0:ÞZFþ

1975 “Ken #” Kokubungaku. Kaishaku to kansho -·¨,@GøýJC
Nr. 519: 95–114.

YOSHINAMI / GOJAKU 5Ù# / Lð
1809 Kensarae sumai zue #J@Ë#J Bebilderte Darstellung des Ken-

Wettkampfs). 2 Bde. Osaka und Edo: KAWACHIYA Taisuke / MURATAYA

Jirobe.




	Die Repräsentation von Tieren im japanischen Ken-Spiel : Versuch einer Interpretation

