
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 2

Artikel: Die Utopie des Miyazawa Kenji : "gescheiterte Hoffnung"

Autor: Watanabe, Tomoya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE UTOPIE DES MIYAZAWA KENJI –

“GESCHEITERTE HOFFNUNG”

Tomoya Watanabe, Zürich / Tessin

Abstract

Miyazawa Kenji always considered his own literary achievements, comprising numerous poems

and fairytales, as amateurish. This was because in his view, every human being ought to be poet as

well as farmer and craftsman. At the same time Miyazawa Kenji aimed at founding an ideal world
within the capitalist society he was living in, inspired by autarchical structures. The path towards

this utopia was arduous and burdensome. Miyazawa Kenji collapsed right at the beginning of this
path, and died before reaching his goal.

1. Miyazawa Kenjis buddhistische Weltanschauung

Beobachtet man die lange Geschichte der japanischen Literatur und Kultur, dann
finden sich Charakteristika, die erlauben, gewisse kulturelle Phänomene in
bestimmten Begriffen zummenzufassen. Zum Beispiel: die sensitive Empfindsamkeit

mononoaware) in der aristokratischen Literatur der Heian-Zeit, die Fülle
des Nichts mu) im Zen-Buddhismus der Kamakura-Periode, die Anmut yugen)
in Zeamis No-Theater der Muromachi-Periode, das sich Klammern an das Diesseits

ukiyo) in den Werken von Ihara Saikaku und Chikamatsu Monzaemon in

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494

der Genroku-Zeit.
In der Meiji-Zeit überfluteten amerikanische und europäische Einflüsse den

Archipel und versetzten Japan zu Beginn in eine Art Zustand des Schocks. Doch
schnell wurde erkannt, was für den Aufbau einer neuen Gesellschaft anwendbar
war und nützlich gemacht werden konnte. Das führte allerdings auch zur
Überlegung, was in der traditionellen überlieferten Kultur den neuen Einflüssen
geopfert werden konnte und was unbedingt unantastbar bleiben musste. Das

brachte jeden, der sich mit wachsamem Bewusstsein am Aufbau der Gesellschaft
beteiligte, in einen schwierigen Konflikt. Doch recht bald gelang es den Japanern,

eine gute Balance zwischen dem Nutzen der ausländischen Neuerungen



480 TOMOYA WATANABE

und der traditionellen japanischen Kultur eine gute Balance zu finden. Beispiele
dafür finden wir in den Arbeiten von Natsume Soseki und Mori Ogai.

Was in der Meiji-, Taisho- und Showa-Periode durchgehend heiss
diskutiert wurde, ist der Begriff der Demokratie. Ein begehrenswertes Kriterium für
eine moderne Gesellschaft, das einer idealen Vorstellung entsprach. Selbst in
Europa galt die Demokratie als ein Ideal, dessen Realisierung noch fern schien.

In Japan begeisterten sich Literaten und Intellektuelle für diesen importierten
Begriff und beschäftigten sich mit der baldigen Umsetzung der Demokratie.

Miyazawa Kenji, 1896 Meiji 29) in Hanamaki geboren und dort 1933
Showa 8) verstorben, erlebte alle drei Perioden Meiji, Taisho, Showa) und

deren kultureller Wandel. Er beschäftigte sich sehr intensiv sowohl mit der
europäischen als auch mit der japanischen Literatur. Er war aber von Beruf
Agraringenieur, Geologe, Zoologe und Botaniker. Im Alter von zwölf Jahren

verfasste Miyazawa zahlreiche Waka-Verse. Er galt zudem als frommer
Buddhist.1 In seinen Bücherregalen stapelten sich aber auch Gedichtbände von
französischen Symbolisten sowie Werke des Kulturkritikers Oswald Spengler
und auch anderer deutscher Soziologen und Philosophen.

Die Taisho-Periode kann mit dem Begriff “Taisho-Demokratie” charakterisiert

werden. Zahlreiche ins Japanisch übersetzte Werke von Autoren aus

Europa, vor allem aus Deutschland, waren in Japan bereits vorher bekannt. So

verschmolzen bei Miyazawa Waka-Gedichte, klassische Musik von Bach oder

Beethoven, Buddhismus und Baudelaire konfliktlos ineinander. Ein
weitverbreitetes Phänomen in Japans damaliger Bildungsschicht. Was jedoch Miyazawa
Kenji mit aller Deutlichkeit von anderen Dichtern und Literaten unterschied, war
seine religiöse Überzeugung: der Buddhismus, mit dem er erzogen wurde.
Sicher, es gab viele japanische Autoren mit festen Glaubensbekenntnissen.

Dennoch war es eher eine Ausnahme, dass der Glauben wie bei Miyazawa Kenji
eine derart ideelle und praktische Dimensionen annahm.

Er dichtete zwar, empfand sich dabei aber nicht als Dichter, sondern als

Chronist, der den Eindrücken aus dem Alltag in Form von Waka-Versen
Ausdruck verlieh. Das war damals nicht unbedingt üblich. Andere Dichter
pflegten sich nach der Form des ästhetischen Stils zu orientieren. Denn für
Gedichte schien die Realität um Miyazawa Kenji herum zu hart und grausam.

Miyazawa hatte nicht die Musse, seine Gedichte nach den ausländischen

Normen der Ästhetik zu verfassen. Die Wirklichkeit in den Dörfern brannte ihm
unter den Nägeln. Er, der Sohn eines wohlhabenden Pfandleihers, erlebte haut-

1 Vgl. YAMAMURO, 1977: 26–34.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494



DIE UTOPIE DES MIYAZAWA KENJI 481

nah Naturkatastrophen, die die Bauern zur Verzweiflungstaten trieben. Eine
Reihe kalter Sommer machte den Boden unfruchtbar. Hungersnöte zwangen

viele Bauern, ihre Töchter an Menschenhändler zu verkaufen, um die Familien
zu retten. Miyazawas Vater lebte von der Misere und nahm den Bauern die
letzten Habseligkeiten ab, um ihnen Geld zu leihen. Um seine Wut über solch
eine grausame Wirklichkeit Ausdruck zu verleihen, benötigte Miyazawa keine
Filter der ausländischen Kunstform Ästhetik. Ihm reichten die unmittelbaren
Gefühle und die Sprache, mit der man seit über 1400 Jahren auf japanischem
Boden dichtete.

Ein zeitgenössischer Dichter, der von Miyazawas Werken begeistert war,
schrieb einst in einem Aufsatz: Noch nie habe ein Dichter als Pflücker auf
Feldern gearbeitet, nie als Bauarbeiter Ziegelsteine geschultert, nie als Stahlarbeiter
schwere Hämmer geschwungen. Was die Arbeitswelt anginge, seien die Dichter
von der Realität abgehoben, hätten nur über den Zaun geschaut.2 Miyazawa
Kenji aber arbeitete als Agraringenieur mit den Bauern zusammen. Er beriet sie
unentgeltlich in der Düngermischung, wurde für die Bauern unentbehrlich. Er
baute Reis und Gewürze an, verkaufte sie aber nicht, sondern verschenkte alles,
da er wusste, dass die Bauern mittellos waren. Es war sein Schicksal, dass er als
erster Sohn einer bürgerlichen Familie geboren wurde und nur auf Kosten der

Mitmenschen die eigene Existenz ermöglichen konnte. Seine Familie war streng

religiös, glaubte fest an die Jodo-Shinshu Wahre Sekte des Reinen Landes).
Miyazawa Kenji begleitete seit seinem dritten Lebensjahr seinen Vater zu den

religiösen Veranstaltungen und hatte eine Vielzahl von Sutren auswendig
gelernt.

Die Jodo-Shinshu wurde von Honen und Shinran in der Kamakura-Zeit
gegründet. Sie bezweckten, den Buddhismus aus dem elitären Status der Aristokratie

zu befreien und ihn jedem Menschen in der japanischen Gesellschaft
zugänglich zu machen. Vor den neuen buddhistischen Lehren sollten alle
Menschen gleichberechtigt sein und jeder, ob arm, ob reich, ob gut, ob böse,

nach dem Ableben im Diesseits eine Chance haben, im Paradies im Jenseits

aufgenommen zu werden. Was sich auf dieser Erde ereignet, sollte, streng von
Buddha bestimmt und im Geiste des Karmas festgelegt, auch im Jenseits

2 HARA, 1990: 134. Der Verfasser dieses Aufsatzes hat versucht zu erklären, warum Miya¬
zawa nicht der Definition des herkömmlichen Literaten entspricht, sondern ein Mensch sein

will, der sich von Genres, Gattungen sowie Konventionen loslöst und an der absoluten

Amateurhaftigkeit festhält. SO Sakon 1996: 14) vermerkt zu diesem Thema, es gebe viele
Menschen, die die Welt nur durch die Buchstaben in den Büchern kennen, und ausserhalb

der tatsächlichen Realität leben.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494



482 TOMOYA WATANABE

angenommen werden. Man muss alles zur Erlösung dem Gotteswillen
überlassen und nicht mit Eigeninitiative zu beeinflussen versuchen. In einem Beispiel
wird diese totale Passivität beschrieben: Auf einer Klippe steht Buddha, lässt ein
Seil herabhängen. Ein Gläubiger hängt an diesem Seil. Er will zur Klippe hinauf,
um seiner Not zu entkommen. Er vertraut darauf, dass Buddha ihn mit aller
Kraft heraufzieht. Die Rettungsaktion klappt aber nur, wenn der Gläubige
vollkommen frei von Angst und Zweifel ist.3

Es geht im Glauben um nichts anderes als die vollkommene Ergebenheit zu

Buddha. Einerseits war sein Vater ein sehr aktiver Buddhist. Er organisierte
Sommerseminare und Kinderfeste. Anderseits nahm er armen Menschen die
letzte Habe weg. Miyazawa Kenji konnte diese Tatsachen nicht einfach mit
ansehen. Oft stritt er mit dem Vater, warf ihm vor, ein Scheinheiliger zu sein, für
den sich Kenji schämen musste. Materiell jedoch war der Sohn stets abhängig
vom Vater.

In den 20er Jahren, nach der Oktoberrevolution, eskalierten weltweit die

Konflikte zwischen Reichen und Armen, zwischen den Konservativen und den
Progressiven. Diese Konflikte hatten die Menschen in ein Chaos gestürzt. Mit 18
entdeckte Miyazawa Kenji in der Bibliothek des Vaters das Hokkekyo Lotos-
Sutra). Beim ersten Lesen dieser heiligen Schriften, erzählte er später, habe er

vor Begeisterung gezittert. Er habe endlich die Wahrheit gefunden.4 Während
Jodo-Shinshu auf der Schrift Kyogyo-Shinsho von Shinran basierte, hatte die
Nichiren-Sekte ihre Glaubensgrundlage den Lehren des Hokkekyo Lotus-Sutra)
entnommen. Jodo-Shinshu und Nichirenshu waren in ihren grundlegenden
Begriffen und Vorstellungen jedoch so unterschiedlich wie Tag und Nacht. In der
Jodo-Shinshu geht es um die Totenwelt, eine Utopie, ein erdachtes Reich, ein
Paradies, in das man durch das Gebet Namnamidabutsu und in ergebener

Passivität zu gelangen hoffte. Dagegen steht in der Nichirenshu die Religion der
Gegenwart im Zentrum. Im Namumyohorengekyo-Gebet strebt man die
Verbesserung der Gesellschaft an, an der jeder Mensch, ob reich, ob arm, mitwirkt.
Nichirenshu ist die Religion der Aktivisten, der Positivisten, die sich bemühen,

mit eigener Kraft und unterstützt von der Nichiren-Sekte, in die erdachte Welt,
in die Utopie zu gelangen.

Unter den buddhistischen Lehren ist die Hokkekyo-Lehre ebenso einflussreich

wie die Jodo-Shinshu-Lehre. Alle Existierenden sind darin mit der Gnade

und dem Licht Gottes erfüllt. Im Gottesschutz entwickelt sich jedes Wesen in

3 NAKAGAWA, 1990: 101.

4 AMAZAWA Hg., 1996: 196.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494



DIE UTOPIE DES MIYAZAWA KENJI 483

einem permanenten phänomenologischen Prozess, so dass es nie an einem Punkt
stehen bleiben darf. Andrerseits ist diese scheinbar mit Glück gesegnete Welt
auch voll des bösen Geistes und Übeltaten. Jedes Wesen ist ständig der Existenzangst

ausgeliefert und wird zur Verzweiflung getrieben. Es gibt also die
Vorstellung der dualistisch existierenden Welten, wobei die eine durch die
Gottesgnade und die andere durch den Shura symbolisiert wird, den

abgestossenen, nirgends hingehörenden, hässlichen, streitsüchtigen Übeltäter.
Miyazawa Kenji hatte in dieser unüberbrückbaren Diskrepanz der beiden

Welten seine eigene Position eher an der Seite des Shura, in seinen Augen des

Leidenden, des Gequälten gesehen. Er glaubte, die ganzen Missstände der
Gesellschaft auf sich nehmen zu müssen, stellte sich vor, in Shuras Welt
hineingeboren worden zu sein. In den Schriften der Hokkekyo-Lehre sah Miyazawa
Kenji eine Lösung, um die beiden scheinbar ausweglos widerspruchsvollen
Welten zu vereinigen. Nichiren selbst hatte die Hokkenkyo-Schriften in diesem

Sinn interpretiert und die Abhandlung Risshohankoku-ron verfasst. Darin
betonte er, dass alle Sekten im Buddhismus gerade im Zeitalter des Unterganges
zur Rettung der Gesellschaft und für den Frieden des Landes vereinigt werden

sollten. Diese Ideale könnten nur durch den hingebenden Glauben an die
Hokkenkyo-Lehre umgesetzt werden, wobei Aktivisten gnadenlos verfolgt
würden und den Märtyrertod in Kauf nehmen müssten.

Miyazawa Kenji hatte sich mit dem Vater vollends zerstritten. Er verliess
Haus und Heimat, um sich der Missionsanstalt der Nichiren-Aktivisten
Kokuchukai anzuschliessen. Tagsüber arbeitete er, um sein Brot zu verdienen. Am
Abend predigte er auf den Strassen die Lehre Nichirens. Bald erkannte er, dass

er sich nicht auf dem richtigen Weg befand. Denn die Gesellschaft begann, in
die Lehre Nichirens einen patriotischen Nationalismus hinein zu interpretieren.
Im August des gleichen Jahres kehrte Miyazawa nach Hause zurück und übernahm

einen Lehrstuhl für Agrarbau an einer Fachhochschule. Nach der Enttäuschung

in Tokyo beschäftigte sich Miyazawa Kenji umso intensiver mit den

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494

Hokkekyo-Lehren.

2. Das Verlangen nach Autonomie

Miyazawa Kenji wollte sowohl im Glauben als auch in der Dichtung autonom
sein. Er wollte nirgendwohin gehören, in keine Kategorie. Er benötigte für diese

Autonomie die neuesten Informationen aus der Literatur, der Musik, Kultur und



484 TOMOYA WATANABE

der Naturwissenschaft. Dafür scheute er keine Mittel. Nicht nur die eigenen. So

bestellte Miyazawa Musik-Platten auf Rechnung des Vaters. Er wurde zu einem
damals typischen Gaikoku-Kabure, süchtig nach europäischer Kultur, aber treu
der dichterischen Wurzeln seiner Heimat. So setzte er Ausdrücke seines heimatlichen

Dialektes neben Fachbegriffe aus der Physik und Astronomie, mit denen

der normale Japaner nichts anfangen konnte. Sein bekanntestes Sammelwerk der
Gedichte Haru to Shura5, das in einer Rezension der Yomiuri-Zeitung sehr

gelobt wurde6, ist gefüllt mit eigentlich unbegreiflicher Diktion, mit scheinbar
zusammenhangslosen Sätzen, die eine objektive, plausible Interpretation nicht
zuzulassen scheinen. Das Werk ist untertitelt mit “Modifizierte Skizzen eines

mentalen Lebens”. Die Skizzen bedeuten aber keineswegs eine freizügige
unkontrollierte momentane Arbeit. Sie sind genau überlegt und ausgearbeitet wie
die Feinmechanik einer Schweizer Uhr.

Ein Zen-Meister schrieb in einem Aufsatz, Miyazawa Kenjis Werke seien

Synonyme für den Kathechismus im Zen-Buddhismus.7 Miyazawa Kenji, der

selber in Zen-Klöstern geschult wurde, hatte sich sehr intensiv mit der Zen-
Literatur beschäftigt. Zwar wählte er die Nichiren-Shu als geistigen Stützpunkt,
doch im Bestreben nach Autonomie finden sich in seinem Glauben und seinen

Werken alle möglichen religiösen Komponenten, auch aus dem Katholizismus,
dem Protestantismus, der Jodo-Shin-Shu, der Nichiren-Shu, dem Animismus
und dem Shamanismus. Er wollte sich nicht von bestimmten Normen, Institutionen

eingeengt fühlen. Es war ihm nicht wichtig, von allen Lesern verstanden,

noch von autoritativen Kritikerkreisen legitimiert zu werden. Solange er materiell

ohne Sorge war, konnte er sich in seinem Schaffen frei und autonom
bewegen. Dies ermöglichte der Vater, in Kenjis Augen der religiöse Kontrahent,
der Scheinheilige, der Ausbeuter, der aber seinen Sohn zeitlebens unterstützte.

Als Miyazawa Kenji 1926 seine Anstellung an der Fachhochschule aufgab
und eine Arbeitsgemeinschaft für Ackerbau gründete, stellte sein Vater ihm ein
geräumiges Haus und Ackerland zur Verfügung. Von nun an wollte Miyazawa
das harte Bauernleben am eigenen Leibe erfahren. Der Sohn eines Pfandleihers
hatte erlebt, wie Menschen, tief verschuldet, wehrlos der ausweglosen Situation
einer Wirtschaftskrise ausgeliefert waren. Sie wurden nicht nur Opfer von Kälte,

5 Vgl. ONDA, 1996. Der Verfasser erläutert hier ausführlich die Geschichte der Hintergründe
und die Bedeutung des Werkes.

6 Vgl. IRISAWA, 1924: 58. Tsuji Jun verfasste die erste öffentliche Kritik an Haru to Shura.

Darin betont er, Miyazawa Kenji benütze keineswegs jene Diktion, die in der damaligen

Dichterwelt häufig verwendet wurde. Seine Worte seien neu und erfrischend gewesen.

7 Vgl. MATSUBARA, 1990.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494



DIE UTOPIE DES MIYAZAWA KENJI 485

Überflutung, Schädlingen, Dürren und anderen Naturkatastrophen, sie litten
auch unter den Machthabern, die mit ihrer Politik von Wirtschaft und Handel die
Menschen in die Enge trieben. Miyazawa Kenji hasste den Handel. Händler
produzieren nicht direkt; sie verdienen Geld, indem sie vermitteln, ohne ihre
Hände schmutzig zu machen. In diesem Zusammenhang hat er ein Märchen
namens “Die Bären vom Nametoko” geschrieben. 8 Er beschreibt darin ein
kapitalistisches System, das aus einer Dreierzusammensetzung besteht: Aus dem

Kramladenbesitzer, dem Jäger Kojuro und dem Bären.
Eine kurze Inhaltsangabe: Kojuro ist ein betagter Jäger. Er hat seinen Sohn

verloren, muss seine alte Mutter und seine Enkel ernähren. Er besitzt weder Felder,

noch Gewerbe. Er hat nichts als die Bärenjagd und das Töten. Jedem Bären,

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494

den er erlegt, sagt er:

Ich habe dich nicht aus Hass getötet. Bei mir heisst es, Geld zu verdienen, bei dir,
erschossen zu werden. Ich würde lieber eine unschuldige Arbeit verrichten. Aber ich habe

keine Felder. Über die Bäume verfügt der Staat. Und wenn ich ins Dorf gehe, will niemand

etwas mit mir zu tun haben. Ich bin ein Jäger, ob ich will oder nicht. Wie es dein Schicksal

ist, als Bär geboren zu werden, so ist mein Schicksal, solch einer Tätigkeit nachzugehen.

Pass auf, dass du das nächste Mal nicht wieder als Bär geboren wirst.

Er betet mit gefalteten Händen vor dem erlegten Tier. Dann zieht er dem Bären
das Fell ab, entnimmt ihm die Leber und trägt sie zum Kramladen. Dort muss er
auf den Knien bitten, dass ihm die Leber und das Fell abgenommen wird. Kojuro
steht im Laden vor dem Besitzer und sagt schliesslich mit heiserer Stimme:
“Herr, ich bitte Sie, kaufen sie mir doch etwas ab. Ganz gleich für welchen
Preis!” Während er das sagt, wirft er sich, wie jedes Mal, auf die Knie. Der
Besitzer pflegt dann schweigend eine Weile vor sich hin zu paffen, bis er spricht,
bemüht, das kleine Grinsen im Gesicht zu verbergen: “Gut, lass sie da. Hei,
Heisuke, gib Herrn Kojuro zwei Yen.” Heisuke überreicht ihm vier grosse

Silbermünzen. Kojuro nimmt sie freudestrahlend in Empfang und hebt sie
dankend mit beiden Händen an die Stirn. Kojuro ist in den Wäldern der Berge

ein Herr. Tapfer und souverän. Er bewegt sich frei, spricht mit den Bären. In der
Stadt aber behandelt man ihn, als wäre er ein unwerter Greis. Der
Kramladenbesitzer kennt weder Berge noch Wälder, in denen sich Jäger und
Gejagte schicksalhaft bekämpfen müssen.

Miyazawa Kenji sah sich in der Rolle des Gejagten. Denn er selbst hielt
sich für einen Ausgestossenen, der sich an andere Gleichgesinnte anschliessen

8 MIYAZAWA, 1980a.



486 TOMOYA WATANABE

wollte. Zum Schluss endet die Geschichte von dem Bären mit einer poetischen
und gleichwohl religiösen Szene.

Ich möchte einen Auszug aus dieser Geschichte zitieren:

Wenn man von Shirazawa aus einen Berggipfel überstiegen hatte, kam man an die Stelle,

wo ein grosser Bär hauste. Das hatte Kojuro schon im Sommer ausfindig gemacht. Kojuro
überquerte fünf kleine Flussarme, die in das Tal mündeten, und durchwatete bergaufwärts

unzählige Male das Wasser von rechts nach links, von links nach rechts. Dann kam ein

kleiner Wasserfall. Gleich unterhalb des Wasserfalls begann Kojuro den Aufstieg in Richtung

Nagane. Der Schnee flimmert und blendete so sehr, dass er das Gefühl hatte, seine

Augen seien durch eine violette Brille verdunkelt. Der Hund schien öfter auszugleiten, als

könnte er so abschüssige Hänge nur mit Mühe bezwingen, versuchte dann im Schnee festen

Halt zu finden. Endlich hatten sie den Hang erklommen. Oben standen vereinzelt Kastanienbäume,

der Schnee funkelte auf der sanft geneigten Ebene wie weisser Marmor, und rings

herum ragten schroff schneebedeckte Gipfel empor. Als Kojuro auf dieser Anhöhe ausruhte,

geschah es. Plötzlich heulte der Hund auf, als ob er Feuer gefangen hätte. Kojuro sah sich

erschrocken um. Da kam der grosse Bär, den er sich schon im Sommer bemerkt hatte,
aufrecht auf den Hinterbeinen auf ihn zugelaufen. Geistesgegenwärtig stellte Kojuro sich

breitbeinig auf und brachte das Gewehr in Anschlag. Die Arme wie Stöcke steif erhoben,

kam der Bär geradewegs auf ihn zu gerannt, so dass Kojuro einen Augenblick erblasste.

Piff, hörte Kojuro den Schuss des Gewehres peitschen. Aber der Bär machte nicht im
Geringsten Anstalten, zu Boden zu stürzen. Schwarz wie ein Ungewitter schien er auf ihn zu

zu stampfen. Der Hund schnappte nach seinen Beinen. Da dröhnte auch schon Kojuros
Kopf, und um ihn herum wurde es ganz blau. Dann hörte er von Fern her die Worte: “Ach,
Kojuro, ich wollte dich nicht töten”. “Jetzt bin ich tot”, dachte Kojuro. Und überall
erschienen flimmernd Lichter wie blaue Sterne. “Das ist das Zeichen, dass ich tot bin. Es ist
das Feuer, das man sieht, wenn man stirbt. Verzeiht mir, ihr Bären!”, dachte Kojuro. Was

danach in ihm vorging, das weiss ich nicht. Wie dem auch sei, es war am Abend des dritten
Tages. Der Mond stand wie eine Eiskugel am Himmel. Der Schnee war bläulich und hell,

und das Wasser schillerte wie Phosphor. Die Sterne des Oriongürtels flimmerten grün und

orange; es sah aus als ob sie atmeten. Auf der von Kastanienbäumen und weissen Schneegipfeln

umgebenen Hochebene waren viele grosse schwarze Gestalten versammelt und
bildeten einen Kreis. Schwarze Schatten werfend, lagen sie alle regungslos auf den Knien im
Schnee, wie Mohammedaner, wenn sie beten. Lange Zeit bewegten sie sich nicht. Im Licht
des Schnees und des Mondes sah man an der höchsten Stelle den Leichnam von Kojuro,
aufgerichtet, als ob er da sässe. Ob es Einbildung war? Das Gesicht des toten, in der Kälte

völlig erstarrten Kojuro, sah aus, als ob es lebte, ja, es schien heiter zu lächeln. Die Sterne

des Oriongürtels wandelten zur Himmelsmitte und dann weiter bis sie sich dem Westen

zuneigten. Doch die grossen, schwarzen Gestalten waren wie versteinert und rührten sich

nicht.9

9 MIYAZAWA, 1980a: 237–239.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494



DIE UTOPIE DES MIYAZAWA KENJI 487

3. Die bewusste Ablehnung, ein Dichter zu sein –

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494

Miyazawa sah sich als Retter der Armen

Miyazawa Kenji war eigentlich kein Schriftsteller, sondern in erster Linie ein
Agraringenieur. Er hat keinen einzigen Roman geschrieben. Nur Sammelwerke
von unzähligen Waka und Gedichten und Märchen. Denn er war fest davon
überzeugt, dass das Medium Märchen am besten geeignet sei, seine Welt der

unfassbaren, nebulösen Phantasie auf die knallharte, unbarmherzige Realität zu
beziehen. Er konnte in die Gedankenwelt eines Nachtfalken hineinschauen und
wissen, wie einsam und von allen verlassen er auf dieser Welt leben muss. Er
bezog sich auf die Leiden des Nachtfalken, denn er konnte seine eigene Welt in
die Welt des Nachtfalkens versetzen. Die Welt des Nachtfalken ist ohne Zweifel
mit derjenigen Miyazawas identisch. Sie sind zu einer Einheit verschmolzen.10

Die Form des Märchens war die einzige Möglichkeit, seiner inneren Welt
Ausdruck zu geben.

In seiner Arbeitsgemeinschaft “Rasu-Institut für Erdenmenschen” versammelte

er Bauern, Schüler und andere Jugendliche. Er lehrte sie nicht nur auf den

Feldern zu arbeiten, er unterrichtete sie auch in Chemie, Physik, Astronomie und
Sozialkunde. So lernten die Bauern beispielsweise warum im Sommer
Kältewellen und Dürren entstanden oder wie man katastrophenresistente Reissorten
züchtete. Miyazawa erklärte geduldig, verständlich und praxisnah, bediente sich
dabei seiner naturwissenschaftlichen Kenntnisse. Um seinen Unterricht vorzubereiten,

benötigte er Fachliteratur, die er in Buchhandlungen bestellte. Die
Rechnungen gingen an seinen Vater.

Es war nicht Mitleid oder christliche Nächstenliebe, die Miyazawa Kenji
dazu brachte, den Bauern zu helfen. Er empfand sich selbst als Opfer des Elends,
nicht als Lehrer, sondern als Betroffener. Er teilte die Schmerzen mit den anderen

und wollte sich selbst retten. Das “Rasu-Institut für Erdenmenschen” war in
dem Sinne keine Hilfsorganisation. Miyazawa Kenji fühlte sich dort Zuhause.

Ein Ort, in dem es keine Arbeitsteilung gab. Wer vom Feld heim kam, dichtete
oder malte, war zugleich geistig tätig. Für ihn war die Kunst der Berufskünstler
nicht echt. Denn für Miyazawa durfte man nie den Kontakt zur Produktion
verlieren. Der tägliche Bedarf wird gedeckt durch eigene Produkte. Die Bauern
sollten das Prinzip der Autarkie leben, gleichzeitig konnte jeder ein Künstler
oder Dichter sein. Die Menschen in der archaischen Zeit hatten auch so gelebt.

10 Vgl. MIYAZAWA, 1980: 204–214.



488 TOMOYA WATANABE

Sie liessen sich nicht ausbeuten, sie spezialisierten sich nicht in einem
bestimmten Fach, um nur in einem Metier zu leben.

Die Menschen, mit denen Miyazawa jeden Tag zu tun hatte, mussten sich

mit minimalen Lebensbedingungen abfinden. Er wollte sich ihnen gleichstellen,
wie Shura, die Hungergestalt. Der Shura ist aus der Götterwelt ausgestossen und
gehört nirgends hin. Er steht neben dem Vieh, stets zornig. Wegen Hochmut und

Dummheit geriet er in diese furchtbare Ungnade und Verbannung, verurteilt, die

höllische Qual in Ewigkeit zu ertragen. Miyazawa stellte sich dem Shura gleich
und versuchte zusammen mit den anderen im letzten Moment einen Weg der
Rettung zu finden. Dafür betete er inbrünstig, indem er den Nammyo-horengekyo

rezitierte. Sein Anliegen war, erst all die anderen aus dieser Hölle zu retten
und zuletzt, wenn noch möglich, auch sich selbst. Denn er dachte und handelte

nach seiner religiösen Auffassung, die ihn auftrug, den Altruismus in die Praxis
umzusetzen.

In dem Buch von der Legende des Prinzen, der in seinem Vorleben von
einem Felsen sprang, um sich verhungernden Tigern zu opfern, vermerkt Miyazawa

Kenji: “Nein, mein Leben selbst hat keinen Wert. Wenn andere Menschen

damit glücklich würden, wollte ich hundertmal sterben.”11 Das Zitat symbolisiert
sein Credo, das für sein ganzes Leben und dichterisches Werk charakteristisch
war. In dieser Shura-Welt, in Miyazawas Realität, versuchte er alle Möglichkeiten

zu nutzen, um die Lage der Bauern zu verbessern und ihnen eine Zukunft
aufzubauen.

4. Miyazawas These: Es gibt keine Arbeit, sondern Unarbeit

Bis wenige Tage vor dem Tod, beriet er noch Bauern im Agrarwesen, erstellte
Projektpapiere für Düngermischungen und Erdanalysen. Er veranstaltete aber

auch Theateraufführungen und Lesungen. Er war der Auffassung, dass pragmatische

Arbeit und Kultur in eine Einheit zusammenschmelzen mussten.

11 Zitat aus Miyazawa Kenjis Werk Gusukodoburi no denki aus dem Jahr 1932, zit. nach

AMAZAWA, 1996: 67. Der Verfasser, Chiba Ikkan, erklärt in seinem Aufsatz den historischen

Hintergrund dieser Geschichte in Zusammenhang mit einem Bild im Horyuji-Tempel. Auf
dem Bild ist dargestellt, wie sich der Prinz vom Felsen herunterwirft und den eigenen Körper

zum Frass der hungernden Tigerfamilie opfert.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494



DIE UTOPIE DES MIYAZAWA KENJI 489

In “Elemente der Künste von Bauern” schrieb er: “Verbrenne mit der Kunst
die graue Arbeit.”12 Er wollte mit diesen Worten sagen, dass die Arbeit Instinkt
sei. Nicht die Qual solle die Arbeit begleiten, sondern die Kreativität, der
Genuss. Die Arbeit sei in den archaischen Zeiten “Unarbeit” gewesen, sie sei den

Menschen von damals ihr Leben gewesen. Den Begriff Arbeit habe es damals
nicht gegeben. Er sei ein Synonym für Vergnügen gewesen. Im modernen
Produktionsprozess verwandelte sich die Arbeit in verkäufliche Ware. Damit
entstand ein neues Verhältnis zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer, zwischen

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494

dem Ausbeuter und dem Ausgebeuteten.

Nach der Meiji-Erneuerung verwandelte sich die japanische Wirtschaftsstruktur

wie auf einen Schlag von einer feudalistischen in eine kapitalistische.
Die Klasse der Grundbesitzer wurde zur Klasse der Kapitalisten, während die
Pachtbauern ihr Land verlassen mussten, um zu überleben. Das Proletariat
entstand. Die kleinen Bauern, die blieben, wurden zu hohen Pachtgebühren
gezwungen, egal wie die Ernte ausfiel. Die Iwate-Präfektur im Norden Japans,

auch das Tibet Japans genannt, war rückständiger und stärker von feudalistischen

Strukturen geprägt als andere Teile des Landes. Es war jene verzweifelte
Lebenssituation der Kleinbauern, die Miyazawa Kenji als eigenes Problem
betrachtete und aus der er alle zu retten versuchte. Aber er brauchte dafür nicht
die politische Ebene, auf der alle unisono nach Freiheit und Demokratie schrien.
Miyazawas Vorhaben hatte mit dem damals aktuellem Zeitgeist nichts zu tun. Es

orientierte sich weder an den nach Sekten orientierten Religionen, noch an

Freiheitskämpfern oder an den “Demokratie” skandierenden Literaten. Er war von
den Turbulenzen weit entfernt geblieben. Er war einfach ein Agraringenieur, der
Bauern beriet, Boden- und Düngeranalysen erstellte. Er hatte Gedichte und
Märchen geschrieben, frei von jeder zeitgenössischen Tendenz, war treu dem
Drang seiner Gefühle gefolgt. Jeder Bauer sollte ein Individuum sein, und sie

sollten sich gegenseitig respektieren. In dieser Gemeinschaft brauchte er weder
eine politische Partei noch irgendeine Organisation zur Unterstützung. Er
brauchte nur die finanzielle Hilfe seines Vaters, der trotz aller
Meinungsverschiedenheiten das Vorhaben seines Sohnes stets unterstützte. Während der

Vater, ein frommer Jodo-Shinshu-Gläubiger, der im Gebet des Namnami
Daibutsu nach dem Tod das paradiesische Gefilde Gokuraku-Jodo) zu erreichen

12 MIYAZAWA, 1975. Dieser Aufsatz basiert auf dem Manuskript, das er für die Vorlesung an

der Fachhochschule für Agrarwirtschaft, die von Januar bis März 1926 anhielt, vorbereitet

hatte. Der Aufsatz ist später zum Grundbegriff der Arbeitsgemeinschaft des “Rasu Inistituts”
geworden.



490 TOMOYA WATANABE

hoffte, wollte Kenji, der Nichiren-Anhänger, dieses Gokuraku-Jodo nicht erst im
Jenseits, sondern in dieser Welt durch durch eigene Kraft aufbauen. Er hatte

geglaubt, mit der Gründung des Instituts die Schwelle zum Paradies geschaffen

zu haben. In der Tat aber war diese noch Lichtjahre entfernt. Er wollte kein
Phantast sein. Seine erdachte Welt, die man auch eine Utopie nennen dürfte,
musste eilig aufgebaut werden, denn die Bauern erwarteten konkrete Ergebnisse

und die Zeit drängte.
Das Projekt begann mit positiven Ergebnissen. Viele Bauern kamen, um

mit ihm über ihre Setzlinge zu sprechen, sich Erdanalysen zu holen, sich in der
Zusammensetzung neuer Düngemittel beraten zu lassen. Viele junge Menschen
hörten bei ihm zum ersten Mal in ihrem Leben Dinge über Astrologie,
Klimatologie, Biologie. Miyazawa Kenji hatte diese komplizierten Stoffe sorgfältig
vorbereitet, um sie jedem verständlich zu vermitteln. Er baute mit den Bauern

bislang in Japan unbekannte Gemüse- und Obstarten an und verteilte sie
unentgeltlich an die Einwohner.

Das Projekt, das sich seiner Utopie immer mehr zu nähern schien, stockte,
als Miyazawa erkrankte; es wurde nach nur zweieinhalb Jahren aufgegeben.

Dem religiösen Vegetarier fehlten kräftige Nährstoffe wie tierisches Eiweiss,
und so erholte er sich nicht mehr von seinem schweren Lungenleiden. Er schrieb

in einer späten Fabel mit dem Titel “Das grosse Fest der Vegetarier”13, die leider
nur ein Fragment blieb, über den Fernöstlichen Kongress der Vegetarier. Darin
spricht ein Vegetarier voller Hingabe über den Vegetarismus. Sowohl Menschen
als auch Tiere würden ungestört, ungehindert so leben wollen, wie es sein sollte.
In der Tat aber essen Menschen Tiere, um auf Kosten der Tiere zu leben.
Unzählige Tiere würden zu diesem Zweck Tag für Tag Opfer der Menschen. Mit
welchem Recht dürfe man Tiere töten? Man solle sich in die Lage des Tieres
versetzen, so dass man nicht mehr ohne Bedenken Fleisch essen könne.14 Solche
Gedanken kehrten in Miyazawas Fabeln und Märchen immer wieder. Ein
Beispiel: zwei Gentlemen aus Tokyo waren auf der Jagd. Sie hatten Hunger und

wollten in eine Gaststätte einkehren. Auf dem Weg dorthin fiel sie ein schlauer

Luchs an. Die, die das Töten gewohnt sind, fallen erstmals selbst zum Opfer. 15

Die zivilisierte Welt ähnelt einem Schlachtfeld, auf dem jeder in symbolischer

13 In dieser Fabel handelt es sich um die Auseinandersetzung zwischen Vegetariern und Anti-
Vegetariern. Die eine Gruppe, die an ihren wissenschaftlichen, analytischen Argumenten
festhält, steht einer Gruppe gegenüber, die mit moralischen und religiösen Erläuterungen

argumentiert. Vgl. SO, 1996: 182; 190.

14 Vgl MIYAZAWA, 1977.
15 MIYAZAWA, 1980b.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494



DIE UTOPIE DES MIYAZAWA KENJI 491

Weise den anderen tötet. In dieser Welt werden die Mörder von anderen

ermordet. Miyazawas Warnung richtet sich an die Menschen: “Auch ihr fallt
irgendwann einem Mörder zum Opfer.”16

Miyazawa Kenji starb am 21. September 1933 an den Folgen einer akuten
Lungenentzündung. Sein letzter Wunsch an seinen Vater war es, 1000 Exemplare

der Hokkekyo-Schriften drucken zu lassen und an Freunde und Bekannte
zu verteilen. Im Jahre 1921 hatte er die Gedichtsammlung Haru to Shura
konzipiert und 1924 auf eigene Kosten 1000 Exemplare dieses Sammelwerkes
herstellen lassen. Am Anfang des Sammelwerkes erschien Shura als Synonym
der eigenen Persönlichkeit Miyazawas. Später begegnete man immer weniger
dieser Figur. Je mehr und direkter Miyazawa mit seiner Realität konfrontiert
wurde, je tiefer er ins Elend der Bauern hineinstürzte, desto seltener hatte er
Anspruch auf seine persönliche Psyche. An Stelle des Shura taucht dieser ganz

finstere Riese wie in der vierten Auflage von Haru to Shura 1927 auf: “Ein ganz

finsterer Riese, den ich überhaupt nicht bewegen und gegen den ich nichts
ausrichten kann”17, schreibt Miyazawa. Er hatte eine neue Tatsache zur Kenntnis
genommen.

Im Jahr seines Todes schrieb er an einen Freund: “Ich lebte nur in der
Phantasie, infolgedessen konnte ich mein eigenes Leben nicht in Vollkommenheit

geniessen. Die Jahre vergingen wie im Fluge, ergebnislos. So dass ich
am Ende die Fata Morgana, die ich mir eingebildet hatte, zerbröckeln sehe.”18 So
hatte er endlich frei und mit seiner innersten, wahren Stimme gesprochen. Im
Jahre 1933 stürzte die Welt in eine beispiellose Katastrophe, “Shura no
chimata”19. So wurde die Hoffnung von Miyazawa Kenji vollends zerschlagen.

16 Zitat aus Miyazawa Kenjis Werk Ginga tetsudo no yoru. Zit. nach YAGI,1990: 15.

17 NAKAMURA, 1977: 91.

18 NAKAMURA, 1977: 91.

19 Begriff zur Bezeichnung eines Kriegsschauplatzes. Shura ind. Asura): Den Krieg liebender

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494

Dämon aus der altindischen Mythologie.



492 TOMOYA WATANABE

Literaturverzeichnis

AMAZAWA, Taijiro Y"ÒF0¼Fþ Hg.)
1996 Miyazawa Kenji handobukku Þ "Ò C "ë W{Q^K7 Tokyo:

Shinshokan.
HARA, ShiroÏ€G
1990 “Miyazawa Kenji: kare no Kosumorogî C"ë;Aju@Ì -`:F+|¯Y: F+| ” Kikan – Bukkyo “:¯ÿ‰ Tokushu Miyazawa

Kenji (©LöÞ"ÒC"ë 13 Okt.): 133–141.
HOZOKAN #;eOX Hg.)
1990 “Tokushu Miyazawa Kenji (©LöÞ"ÒC"ë ” Kikan – Bukkyo“:¯ÿ‰ 13 Okt.).
IKEMI, Choryu"?»%´L¶ / SAITO Hideki ¾<9!Ì Hg.)
2003 Nihon bukkyo no shatei: shisoshiteki apurochi \ÿ‰ 40;: M#

,´*_uÌI Kyoto: Jinbun shoin.
IKEZAWA, Natsuki"%Ô?i1997 Kotoba no ryuseigun @0:y #qO5Ô Tokyo: Kadokawa shoten.

INOUE, Hisashi Å: êì1995 Miyazawa Kenji ni kiku Þ"ÒC"ë 6Žä Tokyo: Nesuko Bungei
shunju).

INOUE, Hisashi Å: êì / KOMATSUZA è ù× Hg.)
1995 Miyazawa Kenji ni kiku Þ"ÒC"ë 6Žä Tokyo: Nesuko.
IRISAWA, Yasuo •"Òç[1924 “Kenji to ‘shinsho suketchi C"ëýËóB‘A9KIÌ ” Yomiuri

shinbun @Ý"à6Ž 23. Juli: 58.
KAWADE SHOBO SHINSHA Hg.)
1977 Miyazawa Kenji: bungei dokuhon Þ"ÒC"ë: à·8è @Ý\ Tokyo:

Kawade shobo shinsha.

1990 Miyazawa Kenji: Shin bungei dokuhon Þ"ÒC"ë: à·8è@Ý\ To¬

kyo: Kawade shobo shinsha.

MATSUBARA, Tetsuro ®Ï">
1990 “Teizen no Hakujushi – Miyazawa Kenji no zenteki sakuhin Ý}ÿi€-Þ"ÒC"ë /µ,´Œ ” Kikan – Bukkyo “:¯ÿ‰

Tokushu Miyazawa Kenji (©LöÞ"ÒC"ë 13 Okt.): 102–107.
MIYAZAWA, Kenji Þ"ÒC"ë
1975 “Nomin geijutsu gairon koyo Eâ"A8è>ƒ²A3á?± ” In: Kohon Miya¬

zawa Kenji zenshu Q\Þ "ÒC"ë˜Lö Bd. 12. Tokyo: Chikuma
shobo, S. 9–16.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494



DIE UTOPIE DES MIYAZAWA KENJI 493

1980 Die Früchte des Gingko. Märchenhafte Erzählungen aus Nord-Japan.
FISCHER, Johanna Hg./Übers). Pfullingen: Neske.

1980a “Die Bären vom Nametoko.” In: Die Früchte des Gingko. Märchen¬

hafte Erzählungen aus Nord-Japan. FISCHER, Johanna Hg. / Übers).

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494

Pfullingen: Neske, S. 223–239.
1980b “Das Gasthaus mit den vielen Aufträgen.” In: Die Früchte des Ging¬

ko. Märchenhafte Erzählungen aus Nord-Japan. FISCHER, Johanna

Hg. / Übers). Pfullingen: Neske, S. 87–99.

MIYAZAWA, Seiroku Þ"ÒM‰

1977 “Ani no toranku t Pq{7 ” In: Miyazawa Kenji: Bungei doku¬

hon Þ "ÒC"ë : ·8è@Ý\ Tokyo: Kawade shobo shinsha, S. 164–
175.

NAKAGAWA, Masafumi] !“·1990 “Koko ni Bosatsu ari – rinne to Miyazawa Kenji èè :;Ù× -EZ

+ýÞ"ÒC"ë ” Kikan – Bukkyo “:¯ÿ‰ Tokushu Miyazawa
Kenji (©LöÞ"ÒC"ë 13 Okt.): 94–101.

NAKAMURA Minoru] 0D

1977 “Josetsu ¿@Ü ” In: Miyazawa Kenji: Bungei dokuhon Þ"ÒC"ë:·8è
@Ý\ Tokyo: Kawade shobo shinsha, S. 67–91.

NIHONSHI KOJITEN HENSHU IINKAI \ ³EÎ¨4Lö J Hg.)
1997 Nihonshi kojiten \ ³EÎ¨ Tokyo: Yamakawa shuppansha.
ONDA, Itsuo ™+`Fh[1996 “Shinpen haru to shura à4Uý 5µ ” In: Shinbungei dokuhon

Miyazawa Kenji à· 8è @Ý\Þ "Ò C "ë Tokyo: Kawade shobo
shinsha, S. 48–57.

SAITO, Bunichi ¾<·0
1980 Miyazawa Kenji to ginga taiken Þ "ÒC "ëýH°"ãƒ PC Tokyo:

Kokubunsha.
SO, Sakon Ç F
1996 Miyazawa Kenji no nazo Þ"ÒC"ë A> Tokyo: Shinchosha.

YAGI, Kosei ›Xœ!“
1990 “Ihatobu wa yutopia ka ,ÌWP| nÌP\*à ” Kikan –

Bukkyo “:¯ÿ‰ Tokushu Miyazawa Kenji (©LöÞ"ÒC"ë 13

Okt.): 142–152.
YAMAMURO, Shizuka ¡ÔM‰

1977 “Miyazawa Kenji no kajutsuteki sekai Þ"ÒC"ë Q„>ƒ,´F+| ” In:
Miyazawa Kenji: Bungei dokuhon Þ"ÒC"ë : · 8è@Ý\ Tokyo:
Kawade shobo shinsha, S. 26–34.



494 TOMOYA WATANABE

YAMAORI, Tetsuo,2@$šfl
2005 Dekunobo ni naritai – watakushi no Miyazawa Kenji O7VdÌÿ ôÙ––/ñ Þ"ÒC"ë Tokyo: Shokagukan.

AS/EA LXV•2•2011, S. 479–494


	Die Utopie des Miyazawa Kenji : "gescheiterte Hoffnung"

