
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 2

Artikel: Moderne am Ende : Lektürebericht zweier zeitgenössischer Dystopien

Autor: Steineck, Raji C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MODERNE AM ENDE: LEKTÜREBERICHT
ZWEIER ZEITGENÖSSISCHER DYSTOPIEN

Raji C. Steineck, Universität Zürich

Abstract

Contemporary Japan has provoked many dystopian visions. This paper reviews two versions from
the field of social / political criticism and from opposite sides of the political spectrum. Saeki

Keishi’s Jiyu to minshushugi wo mo yameru (“We’ve had enough of freedom and democracy!”,
2008) depicts contemporary Japan as a country that is metaphysically failing as a result of its
successful modernization and democratization, and exhorts its readers to revert to the famed “
traditional values” in order to avert impending social and political disintegration. Mutsu bunmei

(“Painless Civilization”, 2003) by Morioka Masahiro pictures a vision of how humanity, freedom
and the joy of life are lost due to relentless welfare engineering and suggests that we return to a

more authentic mode of life. In spite of their conspicuous differences in intent, substance, and

moral agenda, both dystopias converge in their denials of the political as a mode of analysis and a

frame of action.

Der folgende Essay ist einer schlichten Wahrheit gewidmet, die man über den

Utopien leicht vergisst. Sie lautet: Die Welt ist schlecht. Und – das ist der Wahrheit

zweiter, und wichtigerer Teil – sie wird zwar in Teilen ab und an ein wenig
besser, aber niemals gut, ganz gleich, was man sich ausdenkt. Weil das so ist,
provoziert sie nicht nur die utopischen Visionen von besseren Welten, die zu

erreichen wären, wenn man nur die gegenwärtige genügend perfektionierte,
sondern auch deren Gegenstück: die alptraumhafte Beschreibung einer durchgängig
schlechten Welt, die Dystopie. Anders als die Utopie, die immer im raumzeitlichen

Anderswo verortet werden muss, weil die Welt nun einmal eindeutig
nicht gut ist, lässt sich die Dystopie auch in der Gegenwart ansiedeln. Schlechtes

ereignet sich schon jetzt genug, um es zu einer kohärenten Vision zusammenzufügen.

Und wie die Utopie uns dazu bringen soll, die Welt endlich dem dort
vorgezeichneten Guten zuzuführen, soll die Dystopie uns motivieren, das

Schlechte samt seinen Ursachen aus der Welt zu schaffen.
Japan ist nicht die Welt; aber es partizipiert genügsam an ihrer Schlechtigkeit,

um dystopische Beschreibungen zu provozieren. Der folgende Beitrag ist

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453



440 RAJI C. STEINECK

je einer rezenten Version aus dem linksliberalen und dem rechtskonservativen
Spektrum gewidmet, die nach Umfang, Inhalt recht verschieden sind. Er soll
einen Eindruck davon vermitteln, welche bösen Träume japanische Intellektuelle
angesichts der gegenwärtigen Entwicklungen plagen, und wo sie die Abhilfe
dafür suchen.

Bei dem älteren und umfangreicheren der beiden Werke handelt es sich um
Morioka Masahiros Ñ!“Š Mutsu bunmei ron 'Q,·>A (“Die schmerzlose

Zivilisation”).
1

Das neuere ist in mehrfacher Hinsicht von leichterem
Gewicht. Es wird hier eher um des Kontrastes willen präsentiert, und weil es etwas

von einem Wiedergänger an sich hat, was in die Landschaft des Utopischen
passt. Es heisst Jiyu to minshushugi o mo yameru8+aý"Akk5Ù' Û

(“Endlich Schluss mit Freiheit und Demokratie!”), und sein Verfasser ist
Saeki Keishi €_ƒM ein mehrfach preisgekrönter konservativer Publizist.

2

Beide Werke gehen von einer dystopischen Zeichnung des gegenwärtigen
Japan bzw. seiner Entwicklungstendenzen aus und entwickeln daraus jeweils ein

Handlungsprogramm. Die Unterschiede in der Auffassung der momentanen

Situation und ihrer Probleme sowie in den vorgeschlagenen Lösungen werden

sofort ins Auge fallen und lassen sich vordergründig leicht zur weltanschaulichen

Orientierung der beiden Verfasser in Beziehung setzen: Während Saeki
sich eindeutig als Konservativer bekennt, ist Morioka einer gesellschaftskritischen

Richtung zuzuordnen, die mit sozialen Bewegungen wie der Frauen- oder
Behindertenbewegung assoziiert ist, mit deren Forderungen er sich in einer

früheren Schrift auch eingehend auseinandergesetzt hat.
3

Eine grundsätzliche
Gemeinsamkeit zwischen beiden Autoren und Werken besteht jedoch darin, dass

sie gerade die Erfolge, die Japan in der Nachkriegszeit beim Aufbau eines

demokratischen Staatswesens und einer sozialen Marktwirtschaft verzeichnen
konnte, zum Anlass ihrer dystopischen Diagnosen nehmen, auch wenn diese in
unterschiedliche Richtungen gehen. Beide sehen Japan auf einen unhaltbaren

Zustand zulaufen oder schon darin angekommen), der letztlich das Resultat und
Ende erfolgreicher Modernisierung ist.

1 MORIOKA, 2003.

2 SAEKI, 2008.

3 MORIOKA, 2001.

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453



MODERNE AM ENDE: ZWEI ZEITGENÖSSISCHE DYSTOPIEN 441

Saeki Keishi oder: Die Negativität von Freiheit und Demokratie

Saeki Keishi, geboren 1949, ist Professor für Wirtschaftswissenschaft an der

Graduiertenschule für Menschen- und Umweltstudien der Kyoto-Universität.
Schon 1993 kündigte er in einem Buch programmatisch das “Ende des Amerikanismus”

an, womit im Wesentlichen das Ende des japanischen Nachkriegssystems

gemeint ist.
4

2007 erhielt er für seine zahlreichen öffentlichen
Äusserungen zu gesellschaftlichen Themen den von der Fuji-Sankei-Group an

öffentliche Meinungsführer vergebenen Preis “Seiron Taisho”.
In dem hier besprochenen Werk, das 23 Vorträge versammelt, die Saeki aus

Anlass dieser Preisverleihung für die nationalkonservative Zeitung Sankei shinbun

hielt
5

schlägt er ganz bewusst von neuem die alte Schlacht der konservativen

Revolution gegen die moderne “Zivilisation”, den Feind der Kultur und
aller echten Werte. Seiner Meinung nach hat sich nämlich das 20. Jahrhundert

gewissermassen einmal um sich selbst gedreht. Schon an seinem Anfang sei in
Europa und Nordamerika jene Situation zu finden gewesen, die er heute beklagt:
Mit der Sicherung des materiellen Wohlstands, der Etablierung von Demokratie
und der Durchsetzung der bürgerlichen Freiheiten hätte sich ein Gefühl des

Werteverlustes kachi hokai ÑTYú breitgemacht, das in den 1920er und
1930er Jahren eine ganze “verlorene Generation” rosuto genereshon uAP:UtÌ?o{ geprägt habe. Nur sei diese Situation danach durch den “Kampf
für die Freiheit” und gegen den Faschismus verdeckt worden. Zu Beginn des 21.
Jahrhunderts stünden wir nun wieder an der Ausgangslage des 1. Weltkriegs.

6

Die Gegenwart ist entsprechend für Saeki ein milder Alptraum. Japan sei
zum Exemplum einer nihilistischen Gesellschaft verkommen. Ein Überfluss an

Freiheit, übermässiges Verlangen nach materiellen Gütern, der Untergang aller
Werte kennzeichneten die Gesellschaft. Soziale Bindungen und geteilte Normen
gebe es nicht mehr. Geblieben sei allein ein auf unmittelbaren Lustgewinn
gerichtetes, individuelles Glücksstreben.

7

In einer solchen Gesellschaft wüsste

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453

niemand mehr, wofür es sich eigentlich zu leben lohnt:

Was will man eigentlich durch Freiheit, Demokratie und marktwirtschaftlichen Wettbewerb

erreichen? Welche Gesellschaft will man errichten? Das Problem [des heutigen Japan] liegt

4 SAEKI, 1993.
5 SAEKI, 2008: 230.
6 SAEKI, 2008: 88–90.

7 SAEKI, 2008: 26–27.



442 RAJI C. STEINECK

darin, dass die Visionen, der Plan, ja selbst die Vorstellungskraft dafür verloren gegangen

sind.
8

Die Fluktuationen in der gegenwärtigen Politik sieht Saeki als Ausdruck völliger
Haltlosigkeit:

In den Unterhauswahlen von 2005 errang die LDP einen grossen Sieg, in den Oberhauswahlen

von 2007 erlitt sie eine ebenso grosse Niederlage. In den zwei Jahren dazwischen

war eigentlich nichts Grosses geschehen. Es gab keine gewalttätige Unruhe oder Revolution,

keinen Krieg, keine grosse Krise. Nur die Stimmung des Wahlvolkes hatte sich irgendwie
geändert. Die Gefühlslage wechselte die Richtung wie der Wind. Bei Koizumi hiess es, er

würde wohl etwas für uns tun, bei der Regierung Abe, sie tauge nichts. Zwar gab es das

Problem mit den Pensionsgeldern und die Kampagne der Massenmedien, allen voran der

Asahi-Zeitung, gegen Abe. Doch in Wirklichkeit hatte die Regierung Abe keine

entscheidenden Fehler gemacht. Funktioniert die Demokratie in Japan nicht, oder funktioniert
sie gerade richtig – was von beidem ist der Fall?
Sie funktioniert in dem Sinne, dass die Politik die Absichten des Volkes widerspiegelt. Sie

reflektiert diese sogar in einem nicht mehr zu übertreffenden Masse. Aber als Folge davon

ist eine demokratische Willensbildung völlig unmöglich geworden.
9

Haltlosigkeit kennzeichne nicht nur das öffentliche Leben, sondern auch die
privaten Existenzen:

Inmitten von Freiheit und Wohlstand verliert der Mensch leicht aus dem Blick, was er

wirklich machen will. Spricht man etwa mit den Freeter, so sagen sie stets: ‘Ich habe nichts
gegen das Arbeiten. Aber was bringt es, wozu führt es?’ Sie sagen alle, in einem Beruf, der

sie mit Sinn erfüllte, würden sie sich gerne anstrengen. Aber weil sie nicht wissen, was das

sein soll, schlagen sie sich mit Gelegenheitsarbeiten herum.

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453

10

In Saekis Japan stehen solche Aussagen für die ganze junge Generation. Sie

habe nichts mehr, worum sie kämpfen müsse. Der wirtschaftliche Wohlstand sei

erreicht, Freiheit und Bürgerrechte verwirklicht. Das Ergebnis sei Sinnlosigkeit,
Wertverlust, soziale Vereinzelung und allgemeine Orientierungslosigkeit. Saeki

hebt hervor, dass die modernen Werte letztlich negativen Charakter besitzen.

Freiheit und Gleichheit bedeuten Befreiung von Unterdrückung und materieller
Not, haben aber keinen eigenen Inhalt. Sobald sie in der gesellschaftlichen
Struktur verwirklicht sind, sobald die Menschen genug zu essen haben, ihren

8 SAEKI, 2008: 73.

9 SAEKI, 2008: 74.

10 SAEKI, 2008: 88–89.



MODERNE AM ENDE: ZWEI ZEITGENÖSSISCHE DYSTOPIEN 443

Gedanken frei Ausdruck verleihen können, miteinander ungehindert kommunizieren

dürfen, Freiheit der Wahl des Wohnorts, des Berufs und der Religion
haben, verlieren diese Werte ihren Richtung weisenden Charakter. Gibt es keine
anderen Werte, wird das Leben als Ganzes sinnlos. Doch die tradierten Werte
werden genau durch den Prozess der Modernisierung, durch sozialtechnische
Rationalisierung und die Verwirklichung von Freiheit und Gleichheit zerstört.
Darum folgert der Autor, dass der Demokratisierung Einhalt geboten werden
müsse.

Noch ist für ihn entsprechend nicht alle Hoffnung verloren. Die Umkehr
der Modernisierung und die Besinnung auf die japanischen Werte kann Japan

retten, jedenfalls in dem Sinne, dass es stark genug wird, die Konflikte, die auf
es zukommen, durchzustehen.

11
Die Zukunft soll also einmal mehr in der

Vergangenheit liegen. Das Komplement zur dystopischen Zeichnung der Gegenwart
ist die Utopie eines Japan vor der Moderne, in dem jeder sich mit seinem Platz
in der Gesellschaft beschied und noch Treue, Gemeinsinn und bushido herrschten.

Das ist also der Ausweg für Saekis metaphysisch gefährdete Nation. Zwar
kann sie der Schlechtigkeit der Welt nicht entkommen und muss sich unweigerlich

auf raue Zeiten gefasst machen. Doch kann ihr die Besinnung auf die alten
japanischen Werte die moralische Substanz zurück geben, die sie zur Bewältigung

der Krise braucht. Mit ihnen kann sie auch ihren Platz in der Welt behaupten.

In den Worten von Saeki: “Japan hat keine politische oder militärische
Macht. Seine Wirtschaftskraft ist deutlich gesunken. Was Japan unter diesen

Umständen der Welt mitteilen kann, ist nur die Kraft seiner Kultur, die Kraft
seiner Werte.”

12
Das heisst nicht, dass Saeki auf politische und militärische

Macht verzichten will, im Gegenteil. Daher sagt er auch ganz deutlich: “
Probleme wie das der Reform von Artikel 9 der Verfassung müssen überwunden
werden.”

13
Aber wirtschaftliche, politische und militärische Macht sollen

sozusagen aus der Seele der Nation fliessen: “Das Grundproblem ist jenes der Werte,
der Kultur; solange hier keine solide Basis geschaffen ist, wird das Land sich
keine politische und wirtschaftliche Macht aneignen können.”

14

Im Zentrum der Werte, die solchermassen zur Basis der Erneuerung von
Saekis Japan werden sollen, steht die Grundüberzeugung, dass der Mensch ein

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453

11 SAEKI, 2008: 146.
12 SAEKI, 2008: 145.
13 SAEKI, 2008: 145.
14 SAEKI, 2008: 146.



444 RAJI C. STEINECK

ursprünglich reines Herz habe, das durch individuelle Begierden getrübt werde.
Saeki beruft sich dafür auf Shinto und Buddhismus und nennt Begriffe wie
kiyokuakikokoro $5ä>âó (“reines, leuchtendes Herz”) oder bussho‹W
(“Buddhanatur”) als Zeugen aus der Tradition.

15
Der Japaner – Frauen gibt es in

Saekis Japan nicht – soll seine eigenen Wünsche beiseite stellen und für das

Wohl des Ganzen arbeiten, und zwar jeder an seinem Platz. Auf diese Weise

wird die gute Ordnung im Land erhalten, und mit dem ewig unvergesslichen

bushido wird es auch die Kraft bekommen, sich nach aussen zu behaupten.
16

In sachlicher Hinsicht erscheinen Saekis Analyse der Gegenwart wie sein
Lösungsvorschlag wenig realitätsträchtig. Sein Bild der japanischen Gegenwart ist
insofern geradezu überraschend, als die sozusagen handfesteren Probleme, vor
denen Japan steht, und mit denen sich das Land bis in die “schöne Literatur”
hinein beschäftigt,

17
höchstens am Horizont auftauchen. Die Finanzkrise, das

Rentenproblem, die Freeter werden immerhin genannt, bleiben aber im Hintergrund.

Andere Fragen, wie die neue Armut, das Versagen sozialer Sicherungssysteme,

die Ausdünnung ländlicher Siedlungen, werden gleich ganz
ausgeschlossen. Dass ein Konservativer von bleibenden Asymmetrien der Macht –
von women, race and class in der klassischen Formel von Angela Davis

18

– nicht
sprechen will, mag nicht überraschen. Dass ein Wirtschaftswissenschaftler die
ökonomischen Probleme ausblendet, muss schon auffallen.

Am besten versteht man daher Saekis Japan noch als eine Projektion.
Darum scheint mir auch die Bezeichnung als Dystopie gerechtfertigt. Es ist die
Zeichnung eines demokratischen Musterschülerlandes, das an seinem Erfolg
zugrunde geht. Der Untergang ist dabei weniger real als vielmehr sozusagen

metaphysisch. Was zerstört wird, sind die Ideale, die das alte Japan bestimmt
haben sollen, sowie die Orientierung, die sie für das Leben boten. Das
Hauptproblem ist damit eine Sinnkrise.

Eine dichtere Beschreibung der Situation würde dieses Bild notwendig
stören. Saekis Japan ist kein realer Ort, sondern die Folie einer moralischen
Botschaft. Diese Folie ist zwar mit starken Strichen gezeichnet, muss aber auf
Details verzichten, weil diese sich entweder zur Illustration der Botschaft nicht

15 SAEKI, 2008: 150.

16 SAEKI, 2008: 152–156; 158–160.

17 GEBHARDT, 2010.
18 DAVIS, 1983.

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453



MODERNE AM ENDE: ZWEI ZEITGENÖSSISCHE DYSTOPIEN 445

eignen würden, oder das Auseinanderklaffen von Bild und Realität bei
Einfügung vieler erdichteter Einzelheiten zu deutlich werden müsste.

Wenn das Problem im Bereich der Sinngebung ausgemacht wird, kann es

nicht verwundern, dass auch Ursachen und Lösungen dort gesucht werden. Saeki
ortet die Wurzel der Krise wie gesagt in den Orientierungen der
Nachkriegsgesellschaft. Die Betonung von Werten wie Freiheit und Gleichberechtigung
hätten das Land in eine Sackgasse geführt. Dies ist seiner Meinung nach die
unvermeidliche Konsequenz der Ausrichtung an Werten der Moderne wie Freiheit
und Gleichheit; denn diese Werte führten in letzter Konsequenz zum Nihilismus.

19
Damit greift er die klassische Denkfigur der konservativen Revolution

wieder auf. Das geschieht übrigens ganz offen: Sowohl Oswald Spenglers
Untergang des Abendlandes

20

als auch die Philosophen der Kyoto-Schule führt
er als Autoritäten an, die es neu zu studieren gelte.

21

Dass all das für das reale Japan schon einmal nicht funktioniert hat, und Saeki
Gefahr läuft, der Zirkelbewegung des 20. Jahrhunderts, vor der er Eingangs
gewarnt hat, selbst zu unterliegen, weiss er vermutlich wohl, auch wenn er es nicht
direkt zugeben möchte. Das schlechte intellektuelle Gewissen des Buches zeigt
sich an den vielen salvatorischen Klauseln wie “Ich will nicht sagen, dass Demokratie

schlecht ist”
22

und so weiter. Die Haltlosigkeit, die Saeki an Japan diagnostiziert,

ist also nicht die der Gesellschaft schlechthin, sondern die seiner eigenen
Ausführungen die an den realen Problemen vorbeireden, um imaginäre Lösungen

für imaginäre Probleme feilzubieten. Wer hofft, aus Saekis Buch zu erfahren,

was wohl die guten Gründe sein mögen, die konservative Japaner gegenwärtig

umtreiben, und ob daraus auch sachhaltige Visionen für die Zukunft

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453

entwickelt werden, wird leider enttäuscht.

Morioka Masahiro oder: Der Sozialstaat als Lebensfeind

Morioka Masahiros umfangreiches Buch Mutsu bunmei ron (“Die schmerzlose

Zivilisation”) unterscheidet sich in Detailreichtum, Schwerpunktsetzung und
Zielrichtung deutlich von Saekis Pamphlet. Der 1958 geborene Morioka ist

19 SAEKI, 2008: 827–830.

20 SPENGLER, 1980.
21 SAEKI, 2008: 83–85; 110–111.

22 SAEKI, 2008: 44.



446 RAJI C. STEINECK

gegenwärtig Professor für Anthropologie an der Universtität der Präfektur
Osaka. Er wurde zuerst bekannt durch sein Buch Noshi no hito 7c!« ê (“Der
hirntote Mensch”). Angeregt durch die Beziehungsethik Watsuji Tetsuros
versuchte er dort die Frage nach dem Status hirntoter Patienten durch die Analyse
des Geflechts sozialer Beziehungen, in dem sie stehen, zu beantworten.

23
In

seinen weiteren Schriften thematisierte er vielfach bioethische Fragen in einem

grösseren gesellschaftlichen Zusammenhang. Das hier besprochene Werk nimmt
diese Fäden auf und fügt sie zu einer kohärenten Vision der Gegenwart und

Zukunft zusammen.

Die “schmerzlose Zivilisation” ist für Morioka die den gegenwärtigen
Tendenzen immanente Wohlstandsgesellschaft der Zukunft. Mit anderen Worten
extrapoliert Morioka aus seinen Wahrnehmungen Japans – vor den Reformen

von Koizumi – ein Bild eines umfassenden Vor- und Fürsorgestaats, und zwar,
das ist seine Pointe, als Dystopie und nicht als Utopie.

Unter “schmerzloser Zivilisation” versteht Morioka dabei eine soziale
Formation, die in ihrer inneren Struktur essentiell auf Schmerz- wie
Leidvermeidung für ihre Mitglieder angelegt ist. Zwischen körperlichen Schmerzen

und seelischen Leiden wird dabei nicht deutlich unterschieden, was im Lichte
seiner Vision auch sachlich konsequent ist. In der Entwicklungslinie des modernen

Wohlfahrtsstaates hin zum Präventionsstaat sieht er nämlich eine Gesellschaft,

die systematisch nicht nur die Mittel zur Linderung vorhandener
Schmerzen oder zur Beseitigung von deren Ursachen bereitstellt, sondern
vorsorglich vorab dem Auftreten jeglicher leidvoller Ereignisse und Zustände

vorbeugt. Solch eine Gesellschaft ist für Morioka nun das eigentliche Schreckbild

der Zukunft, weil in ihr der Mensch sich selbst eines konstitutiven Elements
seiner Menschlichkeit beraubt hat. Das Buch setzt ein mit den Worten:

Eine Zivilisation, in der es kein Leiden und keine Schmerzen gibt, mag wie ein
Menschheitsideal aussehen. Aber in einer von Annehmlichkeiten erfüllten Gesellschaft, in der
allseitig Mechanismen zur Fernhaltung des Schmerzes in Gang sind, würden die Menschen

vielmehr aus den Augen verlieren, was wahre Freude ist und den Sinn des Lebens
vergessen.

24

Diese Vermutung gründet Morioka auf eine Analogie: In einer solchen Gesellschaft

gehe es den Menschen wie einem gut versorgten Komapatienten, der

23 MORIOKA, 1989.

24 MORIOKA, 2003:3.

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453



MODERNE AM ENDE: ZWEI ZEITGENÖSSISCHE DYSTOPIEN 447

friedlich und ohne Schmerzen vor sich hin vegetiere.
25

Zwar empfinde ein
solcher Mensch kein Leid, aber ebensowenig könne er noch sinnvolle Erfahrungen

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453

machen.

Der Gegenpol zum schmerzfreien Leben, auf den Morioka in seinem Buch
immer wieder rekurriert, ist die “Freude des Lebens” seimei no yorokobi +O

"è 26
Diese Freude soll dann entstehen, wenn der Mensch den Rahmen

seines Lebens durchbricht. Das geschieht aber, so der Autor, nur, wenn es

durch leidvolle Erfahrung nicht mehr möglich ist, so zu leben, wie zuvor. Gerade

indem der Mensch “sinnlosen” Ereignissen ausgesetzt wird, an denen er sich
verändern muss, erhält er die Möglichkeit, Sinn in herausgehobener Weise zu

erfahren. Leidvermeidung hat somit eine Nebenwirkung: Das menschliche Leben

wird vorhersehbar, gesteuert, und gerade deswegen sinnentleert.
Doch gibt es mächtige Motive in der Natur des Menschen, die genau in

diese Richtung wirken. Fünf anthropologische Konstanten setzen sich nach

Morioka in einer solchen Gesellschaft ungebrochen durch, denen er als Komplex
den Titel “Begehren des Leibes” gibt; es handelt sich um:

1) Verlangen nach Annehmlichkeiten und Vermeiden von Schmerz;
2) Streben nach Sicherung des Erreichten;
3) Ausweitung des eigenen Spielraums;
4) Abwälzung allfälliger Lasten auf Andere;
5) Administration des menschlichen und natürlichen Lebens.

27

Die schmerzlose Zivilisation baut diese Triebe als Strukturen in das gesellschaftliche

System ein. Schmerzen werden systematisch vermieden, schmerzerregenden

Ereignissen wird vorgebeugt, und angesichts unvermeidbarer Leiden
versucht man, die Wahlmöglichkeiten für die Betroffenen zu erweitern.

28

Besonders bedeutsam für unsere Thematik sind vier hauptsächliche Techniken

der Integration von Leid, die Morioka in der schmerzlosen Zivilisation in
systematischer Anwendung sieht; dies sind Auslöschung, Ausblendung,
Entgiftung und präemptive Harmonisierung. In diesen Techniken konkretisiert sich
die schmerzlose Zivilisation. Zugleich wird ihr dystopischer Charakter offenbar.

25 MORIOKA, 2003: 3–4.

26 MORIOKA, 2003: 16–23 und passim.

27 MORIOKA, 2003: 12.

28 MORIOKA, 2003: 26.



448 RAJI C. STEINECK

Auslöschung meint die Beseitigung der Ursache des Leidens. Als Beispiele
nennt Morioka Euthanasie, Abtreibung nach pränataler Diagnostik oder Selektion

von Embryonen nach präimplantiver Diagnostik. Wie die letztgenannten
Beispiele zeigen, subsumiert er unter dieser Kategorie auch Massnahmen zur
vorbeugenden Beseitigung der Ursachen möglichen künftigen Leidens.

Wo die Beseitigung der Ursache des primären Leidens nicht möglich ist,
wird das sekundäre Leiden, nämlich die Konfrontation mit dem akuten Schmerz,

vermieden; so kommt es zur Abschiebung von Alten, Kranken, Armen aus dem
Bereich der öffentlichen Sichtbarkeit. Die Ausschaffung von Wohnungslosen
aus den Wohlstandszonen der Metropolen ist ein bereits allgegenwärtiges
Beispiel.

29
Die schmerzlose Zivilisation ist also keine Zivilisation, in der niemand

mehr leidet. Sie sorgt nur dafür, dass die Leidenden nicht sichtbar sind. Und sie

regelt ihre Zugangsbedingungen so, dass nur Kandidaten für ein schmerzfreies
Leben Zutritt zu ihr erhalten.

An diesen Mechanismus schliesst sich an, was Morioka unter dem Titel der

Ausblendung, wörtlich “Scheuklappen” mekakushi -LÐì thematisiert. Die
Auslöschung des Leidens, die auch Auslöschung der Leidenden ist, verursacht

moralische Schmerzen. Um diesen zu entgehen, müssen die Taten, die man zur
Leidvermeidung unternommen hat, unsichtbar gemacht werden. Die vielfältigen
Möglichkeiten der Ablenkung, die eine moderne Vergnügungsgesellschaft bietet,

fallen für Morioka unter diese Kategorie. Die Gesellschaft ermutigt ihre
Mitglieder, zu vergessen, was sie anderen antun oder angetan haben. So können

Schmerzen des Mitgefühls oder des Gewissens vermieden werden. Systematisch

wird eine Technik des Denkens entwickelt, in der man nicht weiss, was man tut.
Moriokas Alltagsbeispiel ist ein Raucher, der sich über Umweltverschmutzung
ereifert, während er seine Zigarette in die Kanalisation wirft.

30

Eine ergänzende Technik zu den vorgenannten ist die Entgiftung des

Leidens Anderer: Wo Leid sichtbar wird, da wird es zu einem Problem objektiviert.
Damit provoziert es nicht mehr Mitgefühl, durch das sich der Mensch selbst als

affiziert, machtlos, dem Leid unterworfen entdecken würde. Statt dessen

verlangt es nach einer “Lösung”. An die Stelle der menschlichen Begegnung wird
die technische Behandlung lege artis gesetzt. Dies führt zu einer paradoxen
Konsequenz, die in der deutschsprachigen Literatur etwa von Klaus Dörner in
seinem Buch über Tödliches Mitleid nachgezeichnet wurde:

31
Wenn das Leiden

29 MORIOKA, 2003: 28.

30 MORIOKA, 2003: 29.

31 DÖRNER, 1988.

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453



MODERNE AM ENDE: ZWEI ZEITGENÖSSISCHE DYSTOPIEN 449

zum Problem erklärt worden ist, das effizient gelöst werden muss, dann kann die
Lösung auch darin bestehen, die Leidenden zu beseitigen. Wo niemand leidet, ist
auch kein Leid.

32

Morioka erwähnt noch eine letzte Technik, die neben den vorgenannten
gewissermassen human anmutet: Die präemptive Harmonisierung. Dieser Begriff
besagt, dass Auseinandersetzung mit dem Leid, wo sie denn erfolgt, integriert
wird in das kognitive Schema des Eigennutzens. Sie wird gerechtfertigt als
Schutz für einen selbst, als Prozess der Selbstverwirklichung und / oder Heilung.
Die präemptive Harmonisierung ist aber kein Ersatz für jene anderen Techniken,
insbesondere die Entgiftung des Leidens, sondern deren Komplement: Unerträgliches

Leiden wird ausgelöscht, unsichtbar gemacht oder zum Problem objektiviert.

Was danach übrigbleibt, ist solches Leiden, an dem sich der Mensch als
humanes Wesen beweisen und seine Persönlichkeit entfalten kann, und zwar
ohne dass sein Leben davon beeinträchtigt wird.33

In ihrem Versuch, Leid konsequent zu verhindern, unterwirft die schmerzlose

Gesellschaft das individuelle Leben einer weitreichenden Kontrolle.
Zwangsläufig bleibt damit die Ereignishaftigkeit des Lebens auf der Strecke.
Das Leben verläuft in vorgezeichneten Bahnen, oder es wird selbst zum
Problem, das man löst und gegebenenfalls beseitigt. In existenzieller Hinsicht
bedeutet dies, dass die Menschen in ihre Lebensentwürfe gleichsam eingeschlossen

werden, da alles verhindert wird, was sie aus der Bahn wirft; denn misfits, an

denen der Schmerz sichtbar würde, sind für die Gesellschaft untragbar.

Unter diesen Bedingungen kann die Zugehörigkeit zur Gesellschaft nur
vorläufigen Charakter haben. Das setzt sich bis in die direkten menschlichen
Beziehungen fort. Auch hier ist jede Form der bedingungslosen Begegnung von
Mensch zu Mensch ausgeschlossen. Alles hat in den Grenzen der Annehmlichkeit

zu bleiben. Jede Beziehung ist vorläufig und an die Bedingung geknüpft,
dass sie beiden Seiten einen Gewinn verschafft. Das gleiche gilt, wie gesagt, für
die Zugehörigkeit zur Gesellschaft. Hinter der erzwungenen Annehmlichkeit
steht die permanente Drohung der Exklusion. Das alles illustriert Morioka
ausführlich an Themen wie Liebesbeziehungen, Pränataldiagnostik,
Schwangerschaftsabbruch,

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453

Euthanasie etc.34

Überraschen muss im Hinblick auf diese Problembeschreibung, dass

Morioka die Problemlösung gar nicht im gesellschaftlichen Bereich sucht. Zu

32 Siehe auch LEVI, 2005.
33 MORIOKA, 2003: 33.

34 MORIOKA, 2003: 50–58; 233–236 und passim.



450 RAJI C. STEINECK

seiner Dystopie gehört die Annahme, dass jeglicher soziale bzw. politische
Zugriff auf das Problem sofort in eine Sozialtechnik gewendet und der

schmerzlosen Gesellschaft integriert würde.35 Was bleibt, ist die Forderung an
den Einzelnen, an sich selbst zu arbeiten, im Sinne eines Abbaus der Impulse
und Strukturen der schmerzlosen Gesellschaft, die man schon internalisiert hat.
Die Lösung ist somit existenziell, sie liegt in der Forderung nach einem radikal
authentischen Leben. Damit verbindet Morioka die Aussicht auf die Freude des

Lebens, eine Freude, die allerdings seiner Meinung nach nur im Durchgang
durch radikale Krisen errungen werden kann. Morioka propagiert damit als

Lösung einen Rückzug nicht nur in die Innerlichkeit, die ja noch in sozialen
Gemeinschaften praktiziert und damit zur gesellschaftlichen Kraft werden könnte,

sondern ganz klar in die selbstgewählte Vereinzelung.
Moriokas Vision der “schmerzlosen Zivilisation” ist informiert durch seine

intensive Auseinandersetzung mit bioethischen Themen. Entsprechend sachhaltig

und detailliert vermag er sie auch zu gestalten. Als Analyse der Gegenwart
und ihrer Tendenzen ist sie allerdings einseitig. So ignoriert Morioka die
Tendenzen zum Rückbau des Sozialstaates vollständig, die in allen
Wohlstandsgesellschaften mit den Auswirkungen des demographischen Wandels einerseits

und dem Ausfall der sozialistischen Alternative zur marktwirtschaftlichen
Organisation des Kapitalismus andererseits verknüpft sind. Dies mag in seiner

Konzentration auf bioethische Themen begründet sein, korreliert jedoch auch

mit einem Hang zu einer “unpolitischen” Betrachtungsweise, die sich dann vor
allem in dem von ihm avisierten Ausweg manifestiert. Das Programm zum Abbau

der Tendenzen hin zur schmerzlosen Zivilisation ist ja eigentlich ein Anti-
Programm, was an der Oberfläche insofern konsequent ist, als Morioka jedes

Programm unter den Verdacht stellt, selbst schon Teil des Problems zu sein.
36

Die existenzialistische Lösung mit ihrer Einforderung eines radikal authentischen

Lebens ist jedoch gar nicht erfüllbar. Damit unterläuft das Buch in
gewisser Hinsicht seine eigene Botschaft. Wenn die einzig wirklich akzeptierte

Alternative zur schmerzlosen Zivilisation nicht gelebt werden kann, muss sich

der kritische Impuls schneller als geplant erschöpfen. Es besteht grosse Aussicht,
dass an die Stelle der mühseligen gesellschaftlichen Auseinandersetzung mit den

von Morioka identifizierten Problemen damit letztlich nur die Lektüre seines

Buches tritt, das die Destruktion der schmerzlosen Gesellschaft im Leser stell-

35 Ausführlich dargestellt im letzten Kapitel, MORIOKA, 2003: 341–443.
36 MORIOKA, 2003:38–39.

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453



MODERNE AM ENDE: ZWEI ZEITGENÖSSISCHE DYSTOPIEN 451

vertretend vollzieht, während “draussen” die Mechanismen der Exklusion und
Eliminierung munter voranschreiten. Es wäre ja nicht das erste Mal, das eine
Radikalkritik der bestehenden Gesellschaft sich vor allem als erfolgreiches
Konsumprodukt

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453

erweist.

Vergleich

Die unterschiedliche Ausrichtung der beiden Dystopien und der aus ihnen
abgeleiteten Handlungsprogramme ist offensichtlich: Saeki leugnet letztlich die
Existenz drängender materieller und sozialer Probleme im gegenwärtigen Japan

und erklärt etwa die Zunahme prekärer Arbeitsverhältnisse zum Ergebnis
subjektiver Präferenzen der in ihnen Beschäftigten. Morioka verweist dagegen

wiederholt auf eingreifende gesellschaftliche Praktiken wie die Ausschaffung
von Obdachlosen aus den Metropolen oder die Abtreibung bzw. Beseitigung von
Embryonen nach pränataler / präimplantiver Diagnose. Saeki beklagt, dass
Japans Bevölkerung sich sozusagen in einem Meer der Freiheit zu verlieren droht,
dass ihr jeglicher Sinn für eine positive Ausrichtung des individuellen wie
gesellschaftlichen Lebens verloren gegangen ist. Morioka sieht dagegen die
Gefahr, dass eine vorhandene und dominante Ausrichtung auf die allseitige und
vorsorgliche Absicherung des Lebens gegen allfällige schmerzliche Ereignisse
die Mitglieder der Gesellschaft jeglicher echten Freiheit beraubt und eine zunehmende

Zahl von Menschen aus der Gesellschaft ausgeschlossen werden. Wo
Saeki entsprechend seiner Diagnose die Rückbesinnung auf alte gemeinschaftliche

Werte und Tugenden als Heilmittel anpreist, mit denen er Japan auch zu
neuer politischer Stärke führen will, möchte Morioka seine Leser zur indivi-duell-

existenziellen Konfrontation mit den von ihnen bereits inkorporierten
Mechanismen der schmerzlosen Zivilisation anregen und verzichtet ausdrücklich
auf jegliches politische Programm, das sich damit verbinden könnte.

Trotz dieser weitreichenden Unterschiede gibt es zwei wichtige grundsätzliche

Gemeinsamkeiten zwischen beiden Positionen: Der wesentliche Teil der
ausgemachten Missstände wird auch bei Morioka) in einer fundamentalen
seelisch-ideellen Einstellung ausgemacht. Die vorgeschlagenen Programme sind
entsprechend allgemein-moralischer Natur. Die Abwendung von den
Einzelproblemen und ihren konkreten materiellen wie ideellen Bedingungen und die
Rückführung aller Probleme auf grundsätzliche moralische Einstellungen
verleiht beiden Entwürfen, so unterschiedlich sie sonst auch sein mögen, einen



452 RAJI C. STEINECK

Zug des Wolkigen und Ungefähren. Das Insistieren auf dem Essenziellen führt
zu einem Verlust an Substanz. Bei Saeki muss das wohl so sein, weil jedes

Eingehen auf konkrete Realitäten das Haltlose seiner Position sichtbar werden
liesse. Bei Morioka wäre es hingegen vermeidbar und ist insofern um so

bedauerlicher, weil er real existierende soziale Probleme auf eine Weise
existenziell radikalisiert und individualisiert, die sich paradoxerweise nahtlos
dem von ihm beklagten Trend einfügt. Sein Buch, das eine real nicht
durchführbare Lösung stellvertretend auf Papier vollzieht, präsentiert sich damit als

Konsumgut zur Neutralisierung moralischer Bauchschmerzen der Wohlstandsgesellschaft

und ist als solches ein Exempel des angeklagten Übels. In beiden

Fällen gilt, dass der konzeptionelle Politikverzicht der diagnostischen und visionären

Kraft der Dystopien deutlich Abbruch tut. Es wäre sicher übertrieben, aus

der Lektüre zweier Werke etwas über den Stand des intellektuellen Feldes in
Japan ableiten zu wollen, doch kann man wohl sagen, dass beide Autoren auf
ihre Weise repräsentativ sind für eine auch dort verbreitete Seichtigkeit auf
beiden Seiten des politischen Spektrums.

Literaturverzeichnis

DAVIS, Angela Y.
1983 Women, race & class. New York: Vintage Books.
DÖRNER, Klaus
1988 Tödliches Mitleid. Zur Frage der Unerträglichkeit des Lebens. Güters¬

loh: van Hoddis.
GEBHARDT, Lisette
2010 Nach Einbruch der Dunkelheit: Zeitgenössische japanische Literatur

im Zeichen des Prekären. Berlin: Eb-Verlag Ebv).
LEVI, Primo
2005 Se questo è un uomo. 2. Aufl. Torino: Einaudi.
MORIOKA, Masahiro Ñ!“Š
1989 Noshi no hito 7c!« ê Tokyo: Tokyo shoseki.

2001 Seimeigaku ni nani ga dekiruka : noshi, feminizumu, yusei shiso +O

– …áüâ à : 7c!«¯]/gSBh¯Z+OM# Tokyo:
Keiso Shobo.

2003 Mutsu bunmeiron 'Q,·>A Tokyo: Toransubyu.

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453



MODERNE AM ENDE: ZWEI ZEITGENÖSSISCHE DYSTOPIEN 453

SAEKI, Keishi €_ƒM
1993 “Amerikanizumu” no shuenË*ir3SBhÌ 3r '9 Tokyo:

AS/EA LXV•2•2011, S. 439–453

TBS Britannica.
2008 Jiyu to minshushugi o mo yameru 8+aý"Akk5Ù' Û

Tokyo: Nentosha.
SPENGLER, Oswald
1980 Der Untergang des Abendlandes: Umrisse einer Morphologie der

Weltgeschichte. Beck’sche Sonderausgaben. München: C.H. Beck.




	Moderne am Ende : Lektürebericht zweier zeitgenössischer Dystopien

