
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 2

Artikel: Intellektuellenkritik und Utopie : die Wiederentdeckung von And
Sheki, und Takeuchi Yoshimis Lektüre von Shekis Kritik der "Weisen"

Autor: Müller, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTELLEKTUELLENKRITIK UND UTOPIE –
DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI,

UND TAKEUCHI YOSHIMIS LEKTÜRE VON
SHOEKIS KRITIK DER “WEISEN”

Simone Müller, Universität Zürich

Abstract 1

Postwar Japanese critics lament the lack of a utopian as well as critical conscience among Japanese

intellectuals, which is mirrored in reflections over failures committed during World War II. In
their search for an earlier intellectual model, postwar intellectuals rediscovered the early modern

utopian thinker Ando Shoeki ¹<<,ú 1703–1762). In his writings, Ando Shoeki draws the

picture of an egalitarian and agrarian community without social hierarchies and class differences.
This is why he was particularly popular among Marxist intellectuals, who saw him as a precursor

of Marxist thought. Shoeki’s thinking does show parallels to orthodox Marxist theories of the

intellectual. As a substantial number of Marxists both inside and outside Japan criticized the

intelligentsia as watchdogs of the bourgeoisie and parasites, Shoeki in turn attacked Confucian and

Buddhist “sages” as parasites exploiting common people in order to make a criticism of scholarship

as a whole. This paper draws parallels between Ando Shoeki’s criticism of the sages, and

Marxist theories of the intellectual in inter- and post-war Japan, focussing on a specific
interpretation of Ando Shoeki’s work by the Sinologist and literary critic Takeuchi Yoshimi 1)µ
­ 1910–1977).

1. Einleitung: Kritik am Fehlen eines utopischen und gesellschafts¬

politischen Bewusstseins in der japanischen Intelligenz

In dem Aufsatz Kindai nihon no chishikijin F \ .Aˆê 1977; dt. Die
japanischen Intellektuellen, 1988) betont der Autor, Maruyama Masao h¡-N
+g 1914–1996), die japanische Ideengeschichte weise eine grosse Armut an
utopischem Denken auf. Maruyama setzt diesen Umstand in Zusammenhang mit

1 Der vorliegende Beitrag entstand unter Mitarbeit von Jean Knutti, der im Rahmen einer

Lehrveranstaltung zwei der hier angeführten Textstellen von Ando Shoeki übersetzt und
weitere Informationen zusammengetragen hat.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



390 SIMONE MÜLLER

seiner Kritik an den japanischen Intellektuellen, die ihm zufolge über ein
schwach entwickeltes kritisches Gesellschaftsbewusstsein verfügen, weshalb

ihnen auch utopisches Denken fern liege.2 Maruyama führt dies an anderer Stelle
unter anderem auf eine fehlende, als Koordinatenachse dienende geistige Tradition

in Japan zurück, was die Herausbildung eines kritischen Bewusstseins
verhindert und eine Instrumentalisierbarkeit seitens des Machtapparats begünstigt
habe.3 Aus diesem Grund, so Maruyama, konnte sich ein moderner, selbständig
denkender und gesellschaftskritisch handelnder Intellektueller in Japan nur
schwer herausbilden.

Maruyama verwendet den Begriff “Intellektueller” hierbei im Sinne des

modernen französischen Intellektuellenkonzepts.4 Ein Intellektueller ist in
diesem Begriffsverständnis, das auf Emile Zolas 1840–1902) Engagement in der

Dreyfus-Affäre zurückdatiert, ein staatskritischer, politisch engagierter Vertreter
eines Bildungsbürgertums, der aufgrund von universalistisch-humanistischen
Idealen der Aufklärung und mittels seiner auf symbolischem Kapital beruhenden

Autorität eine gewisse öffentliche Wirkkraft hat und für die Verwirklichung der
von ihm postulierten Werte bereit ist, im Notfall auch seine eigene Sicherheit
und Privilegien aufs Spiel zu setzen. Er verfügt zudem über das Bewusstsein und
den Willen, die Gesellschaft verändern zu können, und solidarisiert sich in
diesem Sinne mit Gleichgesinnten, mit denen er eine intellektuelle Gruppe bildet
und sich gemeinsam mit diesen engagiert. Der Intellektuelle hat somit eine
gesellschaftsmoralische Aufgabe: Anhand seines Wissens stellt er aktuelle Ereignisse

in den Kontext übergreifender Ordnungen.5 In dieser Definition ist ein

Intellektueller auch ein Utopist, da er sich für die Verwirklichung einer in seinen

Augen besseren Gesellschaft, sprich: Wirklichkeit einsetzt. Diese Art des

gesellschaftskritischen, verantwortungsvollen und engagierten Intellektuellen fehlt nun
aber Maruyama zufolge in Japan und in Zusammenhang damit eben auch das

utopische Denken.

2 Jp. MARUYAMA, 1996a 1977): 264; dt. 1988b: 128.

3 Jp. MARUYAMA, 1971 1957): 5; dt. MARUYAMA, 1988a: 23.
4 Der Aufsatz war ursprünglich für ein Japan-Sonderheft des Jahres 1969 der von Jean-Paul

Sartre 1905–1980) herausgegebenen Zeitschrift Les Temps Modernes geplant. Dieses
wiederum war initiiert durch eine Reise von Sartre nach Japan im Oktober 1966, in deren Rahmen

er die bekannte Vortragsserie Plaidoyer pour les intellectuels hielt SARTRE, 1972).
Aufgrund der Universitätskonflikte in Japan und einer schweren Krankheit vermochte Maruyama

den Aufsatz jedoch erst später zu publizieren. Vgl. MARUYAMA, 1996a 1977): 266–

267; SEIFERT / SCHAMONI, 1988: 15.

5 Vgl. JÄGER, 2000: 5.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 391

Maruyama mag zur Erklärung der heutigen Zeit überholt sein. Sein Denken
ist aber insofern aufschlussreich, als es ganz klar die Anliegen seiner Generation
widerspiegelt, respektive der Nachkriegsintellektuellen, die sich nach 1945 der
Frage von Kriegsschuld zu stellen hatten, und nach Gründen für ihr mehrheitlich
konformistisches, angepasstes, oder bestenfalls passives Verhalten während des

so genannten japanischen Faschismus suchten.

Maruyamas These einer überstürzten, unreflektierten und ideologisch nicht
gefestigten Modernisierung als Grund für das Versagen der japanischen Intellektuellen

im Zuge des Pazifischen Krieges hat sowohl innerhalb als auch ausserhalb

Japans einige Berühmtheit erlangt, ist aber im Grunde genommen nicht
originär. Sie ist einer, in der Nachkriegszeit weit verbreiteten Argumentationstradition

zuzuordnen, wie sie auch von zahlreichen anderen Denkern in ganz

ähnlicher Art formuliert wurde, um die Haltung der Intellektuellen während der
30er und frühen 40er Jahren zu erklären.6 Es handelt sich um ein Diskursmuster,
das insbesondere nach 1955 aufkam. Der bekannte Aufsatz von Nakano Yoshio

]Gþ­[ 1903–1985), “Mohaya sengo de wa nai” V¼ü ÿÙ Es

ist nicht mehr Nachkrieg, Bungei shunju 1956.2),7 in welchem der Autor
forderte, den Blick nun in die Zukunft zu richten, und in diesem Sinne die
Nachkriegszeit als beendet erklärte, löste unter den japanischen Intellektuellen erneut
eine Reflexion über die Kriegsverantwortung der japanischen Intelligenz aus,8

was in einer Flut von Publikationen zum Ausdruck kam, die eben diesem Thema

gewidmet waren. Genannt seien Aufsätze von Yoshimoto Takaaki \L¶>
(*1924)9, Kato Shuichi Ð< 0 1919–2008)10, Tsurumi Shunsuke Sä?»úED

6 Maruyama weist indes bereits in einem Aufsatz aus dem Jahr 1946, anlehnend an Natsume

Sosekis ?-%a.# 1867–1916) Vortrag “Gendai Nihon no kaika” *. \ K»F Die
Öffnung des gegenwärtigen Japan, 1911), darauf hin, dass die japanischen Intellektuellen
über keine endogene Kultur verfügten, und sich deshalb nicht von innen her ein modernes

Denken entwickelt hätten. Vgl. MARUYAMA, 2007 1946): 106.
7 NAKANO, 1956.
8 Die erste Reflexion über die Kriegsverantwortung der Intellektuellen erfolgte bereits in der

unmittelbaren Nachkriegszeit. Zu nennen ist diesbezüglich eine im literarischen Feld
ausgetragene Debatte, welche unter dem Namen “Bungakusha no senso sekinin ronso” ·–65

V¹BÜ+A¹ Debatte über die Kriegsverantwortung der Literaten) bekannt ist. Die
Debatte wurde insbesondere von Odagiri Hideo ?+`7 /ðLô 1916–2000) angeführt, der

1946 eine Liste mit Namen von Literaten publizierte, die das faschistische System aktiv oder

passiv unterstützt hatten. Siehe ODAGIRI, 1972 1946). Für eine Auswahl der an der Debatte

beteiligten Publikationen siehe USUI, 1972: 115–167. Einen Überblick über die Debatte

geben auch KOSCHMANN, 1995, SCHNELLBÄCHER, 2004: 72–77 und TAKAHASHI, 1961.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

9 YOSHIMOTO, 1977a 1956); YOSHIMOTO, 1977b 1958).



392 SIMONE MÜLLER

(*1922)11 oder von dem, in Kürze zu besprechenden Takeuchi Yoshimi 1)µ­
1910–1977).12

Maruyamas Argumentation findet ihre Entsprechungen indes bereits in den

30er Jahren. 1933 etwa thematisierte der Literaturkritiker Aono Suekichi M‚Gþ“
1890–1961) die Besonderheit tokushusei) der japanischen Intelligenz. In

dem Aufsatz “Nihon interigenchiya no tokushusei o ronzu” \,{Nr:{Il (©!ºW'Aï Abhandlung über den besonderen Charakter der japanischen

Intelligenzija, Kaizo 1933.11) stellte sich Aono, in Anlehnung an die kurz
zuvor verstorbene Sozialistin Clara Zetkin 1857–1933), der zufolge der
Faschismus ein Werk der kleinbürgerlichen Intellektuellen war, welche sich
zunächst dem reformistischen Sozialismus zugewandt hatten, aber von dessen

schleppenden Gang enttäuscht worden waren, die Frage nach der Besonderheit

der japanischen Intelligenzija und der Massenkonversionen tenko E der

Marxisten nach 1933. Die “Bekehrungen” lokalisiert er indes nicht in einer
schwankenden Haltung einer aus dem Kleinbürgertum entstammenden Intelligenz,

sondern in einem Widerspruch zwischen Ideologie und realem Lebensgefühl,

die er auf eine überhastete Modernisierung Japans zurückführt. Dieses

Zusammenspiel zeichnet ihm zufolge verantwortlich für den besonderen Charakter

der japanischen Intellektuellen:

Meines Erachtens ist der lebendige Widerspruch mujun) respektive die Diskrepanz
zwischen Psyche und Bewusstsein der japanischen Intelligenzija, gleich wie bei der Intelligenzija

als solcher, nicht vollständig auflösbar […]. Dafür war der Weg, den die japanische

Intelligenzija psychisch, bewusst und in ihrem alltäglichen Leben beschritten hat, zu

überstürzt, und folglich ihr Reifeprozess zu unnatürlich.13

Der ewige Zweifel der Intellektuellen, welche die Dinge immer gegeneinander

abzuwägen pflegen und deshalb ein zögerliches Verhalten an den Tag legen,

gepaart mit einer überstürzten Übernahme westlicher Ideologien als Folge der
Modernisierung, verhinderte Aono zufolge somit eine Festigung des und ein
Festhalten am Marxismus unter der japanischen Intelligenz.

Es gibt indes auch andere Erklärungsmuster für das Fehlen eines
gesellschaftspolitischen Bewusstseins der japanischen Intellektuellen. Tosaka Jun hr%” 1900–1945) etwa führte die Absenz eines gesellschaftlichen Engagements

________________________________

10 KATO, 2000 1959).

11 TSURUMI, 1956.

12 TAKEUCHI, 2005 1959).

13 AONO, 1933: 89.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 393

auf die negative Wertung der Intelligenz seitens der japanischen Marxisten
zurück, respektive auf deren “pessimistische Intellektuellentheorie” hikanteki
interi ron â?ã,´,{NrA 14, welche in der Folge zu einer Art Selbstboykott
der japanischen Intellektuellen geführt habe. 15 Tosaka stellt die japanischen

Intellektuellen seiner Zeit somit als Menschen dar, denen ihre gesellschaftliche
Funktion entzogen wurde, und die sich in der Folge in einen passiven Zustand
des Leidens zurückzogen und dieses Leiden sogar als Charakteristik und Privileg
ihrer Existenz als Intellektuelle hochhielten.

Der Literaturkritiker Ito Sei :<¤ 1905–1969) – ein Zeitgenosse Maruyamas
– beklagt in Japan unter der Intelligenz ebenfalls das Fehlen eines Glaubens an
eine bessere Gesellschaft, wobei er in erster Linie aus dem Blickwinkel der

Literaten argumentiert: Ihm zufolge wird im Japan der Moderne, die sich seit der

Meiji-Zeit durch eine Marginalisierung der literarischen Intelligenz von der Politik

auszeichnet, dem Begriff Gesellschaft – mit dem lediglich Machtpolitik
assoziiert werde, mit Argwohn begegnet. Man sei in Japan deshalb nicht in der
Lage, an eine gute Gesellschaft zu glauben, an der man selbst konstruktiv
mitwirken könne. Aus diesem Grund suche man traditionell Harmonie nicht in einer
idealen politischen Gesellschaftsstruktur, sondern in einem gesellschaftlichen
Rückzug, was in einem Mangel an sozialem Engagement und in einer
gesellschaftspolitisch desinteressierten Literatur zum Ausdruck komme.16

Auch dieses Argumentationsmuster taucht bereits im Intellektuellendiskurs
der späten 20er und insbesondere der 30er Jahre auf: Der Literat Tanizaki Seiji
Bg>2î¼ kritisiert im Jahr 1929 in dem Aufsatz “Chishiki kaikyu no mondai”

.AˆL¾3J N| Das Problem der Intelligenzklasse, Asahi shinbun 1929.12.

25) die Literaten der japanischen Literaturszene bundan ·÷ die sich in
Selbstsezierungen und Selbstrechtfertigungen verlören, und darüber versäumten,

ihre Widersprüche in Beziehung zu gesellschaftlichen Widersprüche zu bringen
und das Glück des Volkes anzustreben. In diesem krankhaften Zwang zur
Selbstinszenierung liegt Tanizaki zufolge die “Kraftlosigkeit” der japanischen

Intelligenz.17

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

14 TOSAKA, 1968b 1935): 376.

15 TOSAKA, 1968a 1935): 372.
16 ITO, 1994 1981); vgl. auch ITO, 1978: 202–203.
17 TANIZAKI, 1929.



394 SIMONE MÜLLER

Im Zuge der so genannten Aktionsliteraturdebatte kodo shugi bungaku
ronso >| k5Ù·–A¹ 18 welche sich Ende 1934 über Fragen des

gesellschaftspolitischen Mandats und der sozialen Wirkkraft der literarischen Intelligenz

entbrannte, beklagt der marxistische Sozialwissenschaftler Omori Yoshitaro

W 5ÙZFþ 1898–1940) gleichfalls die Absenz eines gesellschaftspolitischen

Engagements in der Literatur. In dem Aufsatz “Bungaku to shakaiteki
kanshin” ·–ý/nJ,´KÒó Literatur und soziales Interesse, Kaizo 1935.4)
macht er eine historische Herleitung seiner These: Aufgrund des traditionell
asozialen Charakters der japanischen Literatur, des Mangels eines literarischen
Verständnisses seitens der Behörden, sowie aus einem Mangel an wirtschaftlichem

Überfluss, welche Omori zufolge die Grundbedingung für das Gedeihen
der Literatur darstellt, fand die japanische Literatur als Teil der Geisteswissenschaften

in der Meiji-Zeit seitens der Bürokratie wenig Schutz und
Unterstützung – ganz im Gegensatz zur Technologie und den Naturwissenschaften –
und wurde von jener als nutzlos abgetan. Die in der japanischen Literatur latente,

passive Gesellschaftskritik, ausgedrückt durch eben diese Asozialität, wurde
den Behörden nicht zum Problem, und die Literatur wurde seitens der Politiker
deshalb einfach ignoriert. Hier entstand Omori zufolge ein Wechselverhältnis:

Weil die Literatur unseres Landes asozial hishakaiteki) ist, haben die Staatsmänner diese

nicht beachtet, und weil sie von den Behörden vernachlässigt und nicht beachtet wurde, – es

sei betont, dass ich von der bürgerlichen Literatur spreche – wurden die japanischen Künstler

zusehends asozialer.19

In der Folge koppelte sich der japanische bundan zusehends von der Gesellschaft

ab und zeigte sich für politische und gesellschaftliche Belange desinteressiert.

Gerade aufgrund ihres asozialen Charakters scheint die japanische Literatur

aber auf den ersten Blick rebellisch zu wirken:

[...] der Widerstandscharakter der modernen japanischen Literatur ist äusserst schwach.

Weshalb gibt die japanische Literatur bei flüchtiger Betrachtung aber dennoch den

Eindruck, rebellisch zu sein? Meines Erachtens ist dies, weil die moderne Literatur Japans

asozial hishakaiteki) ist. Es ist eine klare Tatsache, die keines eigenen Beweises bedarf,

dass die herkömmliche japanische Literatur individualistisch, eskapistisch und selbstgefällig

ist. Die bisherige japanische Literatur stand ausserhalb der Bewegung der Gesellschaft als

18 Für eine Auswahl der an der Debatte beteiligten Aufsätze vgl. HIRANO / ODAGIRI / YAMA¬

MOTO, 1967–1968 2: 229–261. Einen Überblick über die Debatte geben HIRANO, 1962;
MURAMATSU, 1961 und USUI, 1972 2: 3–32.

19 OMORI, 1935b: 318.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 395

Ganzes. Sie stand zu dieser in keinerlei Bezug und man könnte sie auch parnassisch nennen.

Aus diesem Grund verlangte die bisherige Literatur zunächst nicht aktiv nach dem Schutz

der Behörden. In diesem Sinne zeigte sie zwar keinen Widerstand, aber sie war auch nicht
untergeordnet und pragmatisch. Und weil sie asozial war, verhöhnte sie die Bewegungen in
der Gesellschaft und vertrat andere Meinungen als die Gesellschaft. Aus einem abgehobenen

Standpunkt verachtete sie alles Weltliche. Innerhalb des Rahmens, dass die Bewegungen der

Gesellschaft die Bewegungen der herrschenden Klasse waren, schien sie deshalb kritisch
und rebellisch. Nicht nur das: Manchmal, allerdings vollkommen zufällig, kam es vor, dass

sie mit der wirklichen Kritik des Standpunktes der beherrschten Klasse übereinstimmte, und
da die Bewegung der gegenwärtigen, von der herrschenden Klasse angeführten Gesellschaft

oft irrational und verachtenswürdig ist, führte dies zu einer Entlarvung und Hervorhebung

von deren Irrationalität und erhielt dadurch einen rebellischen Ton.20

Rebellion ohne gesellschaftliche Basis ist Omori zufolge aber wertlos: Wenn die
Literatur zufälligerweise rebellisch ist, dann liegt dies nicht an einer Kritik an
einer gefürchteten, zukünftigen Gesellschaft, sondern an einer Antipathie gegenüber

der jetzigen Gesellschaft aufgrund einer nostalgischen Sicht einer früheren
Gesellschaft. Die Utopie liegt nicht in einer möglichen Zukunft, sondern in einer
gewesenen Vergangenheit. Das entspricht dem traditionellen Chinesischen
Geschichtsverständnis der “umgekehrten Utopie”, und – wie in Kürze zu zeigen
sein wird – auch demjenigen des frühneuzeitlichen Denkers Ando Shoeki ¹<
<,ú 1702–1763).

An der japanischen Literatur der Moderne wird also eine Absenz von konkret

politischem oder sozialkritischem Gedankengut und eine Fokussierung auf
die subjektive Wahrnehmung des Protagonisten beklagt. Wenn zuweilen
sozialkritische Züge zum Ausdruck kommen, dann meist in Form von Resignation an
der Welt und einem Bedürfnis, sich von dieser zurückzuziehen. Ito Sei äussert

sich diesbezüglich wie folgt:

In this way the main stream of modern Japanese literature becomes tied up with the personal

experience of the writer. And I think that it is this aspect of the Japanese novel which must

be appreciated if one is to grasp the special nature of Japanese prose-writing.21

Ito Seis, Tanizaki Seijis und Omori Yoshitaros Beobachtungen können nicht
ganz von der Hand gewiesen werden: Die moderne japanische Literatur zeigt
tendenziell wenig Interesse, die eigene Person zu transzendieren und die Welt in
einem grösseren gesellschaftspolitischen Zusammenhang zu sehen. In Japan gibt

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

20 OMORI, 1935a: 99.
21 ITO, 1978, zit. aus POWELL, 1983: 116.



396 SIMONE MÜLLER

es – mit einigen wenigen Ausnahmen, etwa Tanizaki Junichiros Sasameyuki 3`
M 1942–1948, dt. “Die Schwestern Morioka”, 1964) oder Noma Hiroshis Werk
Seinen no wa M‚¤ *à Kreis der Jugend, 1949–1971) – kaum einen Roman,
der seine Protagonisten in einen übergeordneten gesellschaftlichen Kontext
stellt. Das Interesse – sowohl in der Dichtung als auch der Prosaliteratur – gilt
der Darstellung der Innerlichkeit der Protagonisten, eine Tendenz, die sich bis

heute erhalten hat, und im 20. Jahrhundert am prägnantesten in den so genannten

Ich-Romanen, den shishosetsu zum Ausdruck kommt, eines Zweigs des japanischen

Naturalismus. Die Ich-Erzählungen sind geprägt durch eine introspektive
in den Worten von Hijiya-Kirschnereit “selbstentblössende”22 Darstellung des

Gefühlslebens des Protagonisten und seiner privaten Probleme in einem
gesellschaftlichen Vakuum. In Japan gibt es zwar bereits in der Meiji-Zeit Ansätze
einer gesellschaftspolitisch engagierten Literatur, etwa der “Politische Roman”
seiji shosetsu o"ë?@Ü und die “Sozialistische Literatur” shakai shugi

bungaku /nJk5Ù·– diese wurden aber schon bald durch den japanischen

Naturalismus verdrängt. Erst die proletarische Literaturbewegung pororetaria
bungaku undo _utGr*·–F{ der Taisho-Zeit, die zur führenden
Literaturströmung der 20er Jahre avancierte gab mit ihrem sozialpolitischen
Mandat an die Literatur dem gesellschaftlich entkoppelten bundan eine
grundlegende Wende. Iwamoto Yoshio äussert sich diesbezüglich wie folgt:

Through their preoccupation with the idea of class struggle and a class identity, proletarian
authors brought to Japanese belles-lettres a social and political consciousness hitherto avoided

by writers of the naturalist lineage. The social dimension that naturalist writers in the

West had provided for their own literature had to be supplied to Japanese literature, not by

their Japanese counterparts, who fashioned a naturalism distinctly their own, but by the

proletarian authors. [...] proletarian literature made evident the possibility of and even the

need for social and political themes in Japanese literature, thus broadening its once narrow
scope.23

Doch selbst bei der proletarischen Literatur Japans herrscht die Tendenz, die

Protagonisten in ihrem privaten Umfeld unter Vernachlässigung einer grösseren

gesellschaftlichen Kontextualisierung zu beschreiben. Was hat dies nun aber für
Implikationen für den Begriff der Utopie?

22 HIJIYA-KIRSCHNEREIT, 2005.
23 IWAMOTO, 1974: 180–181.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 397

2. “Gesellschaftskritik” und der Begriff der “Utopie”

Obige Ausführungen machen klar, dass Gesellschaftskritik in einem engen
Zusammenhang zum Glauben an eine bessere Gesellschaft steht und auf diese

Weise eng an den Utopiebegriff geknüpft ist. Der Utopieforscher Richard Saage

definiert politische Utopien in Anlehnung an Norbert Elias24 als Fiktionen
innerweltlicher Gesellschaften, die sich entweder zu einem Wunschbild Utopie) oder
Furchtbild Dystopie / negative Utopie) verdichten.25 Indem die positive Utopie
das Bild einer besseren Gesellschaft vermittelt, ist sie immer zugleich auch ein
Gegenbild, kritisiert also eine bestehende Wirklichkeit, “an deren Stelle sie jenes

Andere als das Bessere setzt.”26 Die politische Utopie sollte zudem realitätsangemessen

sein. Politischen Utopien liegt schliesslich die Annahme zugrunde, die
Menschen selbst seien in der Lage, diejenige Gesellschaft zu gestalten, in der sie

ein gutes Leben führen können.27 Utopien liegt also der Gedanke nach einer
Selbstbestimmung des Menschen zugrunde. Kritik an einer bestehenden, als

unbefriedigend empfundenen Wirklichkeit, bewirkt den Willen, eine bessere

Wirklichkeit zu erdenken. Hier verbindet sich der Begriff der Utopie mit
demjenigen des modernen Intellektuellen, der die als unbefriedigend empfundenen,

bestehenden Verhältnisse im Namen von übergeordneten Werten von
Wahrheit und Gerechtigkeit kritisiert, ihr gegenüber eine bessere Gesellschaft
entwirft und mit der eigenen Person für die Verwirklichung derselben einsteht.

Der Utopiebegriff ist im 20. Jahrhundert verschiedentlich besprochen worden,

man denke etwa an Karl Mannheims Abhandlung Ideologie und Utopie
1929) oder Ernst Blochs Werke Geist der Utopie 1918) oder Das Prinzip

Hoffnung 1954-1959). Zur Charakterisierung des Intellektuellen und seinen
Bezügen zu Utopievorstellungen soll hier indes der Aufsatz “Aufstieg und Fall der

Intellektuellen in Europa” 1992) sowie die Abhandlung Melancholie und

Gesellschaft. Mit einer neuen Einleitung: Das Ende der Utopie und die Wiederkehr

der Melancholie 1998) des Soziologen Wolf Lepenies herbeigezogen
werden. Die Definition von Lepenies erweist sich trotz methodischer Vagheiten
als nützlich, weil sie die Entwicklung vom vormodernen zum modernen Typus
des europäischen Intellektuellen historisch herleitet und gleichzeitig Charakteristika

des Intellektuellenbildes in Japan zu erklären hilft.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

24 Vgl. ELIAS, 1985: 101–109.

25 SAAGE, 1991: 2.

26 KRINGS, 1974: 1572.

27 Siehe KRINGS, 1974: 1571.



398 SIMONE MÜLLER

Lepenies definiert den Urtypus des Intellektuellen als jemanden, der nicht
aufhören kann zu denken, und der deshalb von Grund auf zur Melancholie neigt.

“Der melancholische Intellektuelle,” so Lepenies, “ist chronisch unzufrieden; er
leidet aus Prinzip am Zustand der Welt [...].”28 Das Problem, das Lepenies als
ein europäisches definiert, entsteht, “als mit der Verbürgerlichung des Okzidents
und mit dem Aufkommen der protestantischen Ethik die vita activa zum
Verhaltensideal und die vita contemplativa rechtfertigungsbedürftig wird.”29 Nun werden

die Melancholie, und damit auch der Intellektuelle, verdächtig. Wenn er sich
nicht anpassen will, aber auch nicht seine Existenz in der offenen Auflehnung
riskieren will, dann muss er sich eine bessere Welt ausdenken. Hier setzt Lepenies

die Geburtsstunde der Utopie an, jene Gattung, die ihm zufolge den
Aufbruch Europas in die Neuzeit begleitet.30 Der Intellektuelle ist seinem Wesen

nach somit ein “konstitutioneller Melancholiker, der sich die Flucht in die Utopie

offenhält.”31 Er leidet an der Welt – und leidend entwirft er eine bessere.

Wendet man Lepenies Typologie des Intellektuellen auf Japan an, so

scheint in Japan traditionell der melancholische Intellektuellentypus zu dominieren,

und auch die Melancholie als solche scheint in Japan bis heute gesellschaftlich

weitgehend sanktioniert zu sein.

Die Wende vom melancholischen zum utopischen Intellektuellen, respektive

die Geburtsstunde des modernen Intellektuellen wird in Japan im Allgemeinen

in der Meiji-Zeit angesetzt. Ara Masahito 9‚!“ê 1913–1979) etwa macht
Ende des 19. Jahrhunderts die Trennung der Intelligenz in einen “überflüssigen”
Intellektuellen in der russischen Tradition und einen “nützlichen Intellektuellen”
in der europäischen Tradition aus, wobei sich der tragische, überflüssige
Intellektuelle in den 20er Jahren, im Zuge der marxistischen Intellektuellenbewegung
und der proletarischen Literaturbewegung zu einem revolutionären Intellektuellen

entwickelte.32 Maruyama Masao äussert sich ähnlich: Ihm zufolge
verzeichnet die japanische Moderne drei Perioden, in denen sich die in
abgeschlossene Räume zersplitterten Intellektuellen geistig verbanden: In der Meiji-
Zeit, im Umkreis der Bewegung für Freiheit und Volksrechte und der so

genannten “Meirokusha” > /n in der Taisho-Zeit, im Rahmen der marxistischen

Intellektuellenbewegung, und schliesslich insbesondere in der Nachkriegszeit.

Diese Zeit wird Maruyama zufolge als Befreiung der Intelligenz allgemein

28 LEPENIES, 1998: XVIII.
29 LEPENIES, 1992: 14–15.
30 LEPENIES, 1998: XX.
31 LEPENIES, 1992: 15.

32 ARA, 1972 1948).

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 399

verstanden, die versuchten, über die Schranken ihrer Fächer hinaus miteinander
solidarisch zu sein und ein Bewusstsein gemeinsamer Verantwortung zu
entwickeln. Maruyama bezeichnet dieses Solidaritätsgefühl bekanntlich mit dem

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

Begriff einer “Reuegemeinschaft”.33

Die existentielle Erfahrung des Zweiten Weltkriegs brachte nach 1945
somit eine Generation von Intellektuellen hervor, die nach ihrer individuellen
Verantwortung in der Gesellschaft fragte und aktiv am Aufbau einer demokratischen
Gesellschaft mitwirken wollte. Die Frage nach einer Kriegsverantwortung führte
nach 1945 zu Forderungen nach einer politischen und gesellschaftlichen
Partizipation der Intellektuellen. Den Neustart beschreibt Andrew E. Barshay wie
folgt:

Postwar Japan was to be imagined anew: It was in this sense not only “a nation lying in
utopia” but one whose reality was now to be created Barshay, 1998: 285).

In der japanischen Nachkriegszeit entstand somit abermals ein politisch
engagierter, aktionistischer und sozialkritischer Typus des Intellektuellen, der
insbesondere in den gesellschaftlichen Unruhen in den 60er Jahren seine Blütezeit
erlebte. Gesellschaftliches Engagement äusserste sich nicht nur in Form des

Schreibens sondern auch in direkter Aktion: Genannt sei etwa der Schriftsteller
Hirotsu Kazuo ³#U Fþ 1891–1968), der sich zusammen mit anderen Schriftstellern

wie Uno Koji·Gþ#™¼ 1891–1961) oder Mushanokoji Saneatsu !–65

?DÏ2 1885–1976) und Sata Ineko €+`0b€ 1904–1998) im berühmten
Matsukawa Zwischenfall Matuskawa jiken ® »& 34 engagierte. Andere
Beispiele sind Oda Makoto ?+`Ï 1932–2007) und Kaiko Takeshi K»Q•
1930–1989), die sich in der Friedensbewegung und Anti-Vietnam Bewegung

stark machten, Oe Kenzaburo W"•9Fþ 1935), der in der Anti-Atomkraftbewegung

aktiv war sowie Yoshimoto Takaaki, der sich, zusammen mit zahlreichen

weiteren Intellektuellen etwa Maruyama Masao oder der in Kürze zu
besprechende Takeuchi Yoshimi 1)µ­ 1910–1977) 1960 gegen die Verlänge-

33 Jp. MARUYAMA, 1996a [1977]: 238–266; dt. 1988b: 103–130.

34 Der Matsukawa-Zwischenfall war ein durch eine Entgleisung herbeigeführter Sabotageakt,

der sich 1949 zwischen Matsukawa und Kanayagawa in der Provinz Fukushima ereignete.

Die Schuld wurde den Gewerkschaften und der Kommunistischen Partei zugeschoben. In
der Folge wurden 20 Verdächtige festgenommen und teilweise zum Tod verurteilt. Durch
das Engagement zahlreicher Intellektueller sowie aufgrund mangelnder Beweise wurden die

Angeklagen im Jahr 1961 schliesslich für nicht schuldig befunden. Bis heute ist der Fall
nicht geklärt.



400 SIMONE MÜLLER

rung des japanisch-amerikanischen Sicherheitsvertrags einsetzte. Sie alle können,

zumindest in Lepenies Definition, dem utopischen Typus des Intellektuellen
zugerechnet werden.

3. Die Entdeckung von Ando Shoekis Utopie “Shizen no yo”
die natürliche Welt)

Im intellektuellen Feld Japans nach 1945 wurde somit einerseits über das Versagen

der japanischen Intelligenz in der Vergangenheit reflektiert, andererseits
nach Möglichkeiten gesucht, diese Fehler in der Zukunft nicht zu wiederholen:
Neben der Kritik an der Passivität und Denkunfähigkeit, sowie am mangelnden

sozialen Bewusstsein des japanischen Intellektuellen wurde in der japanischen

Nachkriegszeit auch nach Vorbildern eines Intellektuellen in der Vergangenheit
gesucht, der diese Mängel nicht aufweist. Vor dem Hintergrund dieser Verhältnisse

erstaunt es nicht, dass gerade Ando Shoeki ¹<<,ú 1702–1763), ein
Arzt und Denker der Edo-Zeit, nach 1945 wieder Popularität erlangte. Zu diesem
späten Ruhm verhalf dem lange “unbekannten” shirarezaru . !ë und

“vergessenen” Denker wasurerareta shisoka ! !ôM#æ insbesondere

der kanadische Historiker und Diplomat Egerton Herbert Norman 1909–
1957).35 Von ihm liegt eine Schrift aus dem Jahr 1949 mit dem Titel Ando

35 Normans Abhandlung wurde unter dem Titel Wasurerareta shisoka – Ando Shoeki no koto

! !ôM#æ – ¹<<,ú Der vergessene Denker – über Ando Shoeki) von Okubo
Kenji W0Úo¼ 1915–1986) in die japanische Sprache übersetzt NOMAN, 1950). Dies war

der Anfang von Shoekis Attribuierung als “vergessener Denker”. Nach seinem Tod wurde

Ando Shoeki wegen seiner verschlüsselten Sprache SUGIYAMA, 1965, 46–47; YASUNAGA,

1968: 67) sowie aufgrund seiner radikalen Gesellschaftskritik TANABE, 1943: 40) gebrandmarkt

und seine Schüler vertrieben, weshalb seine Schriften in Vergessenheit gerieten vgl.
JOLY, 1996b: 89). Diese wurden erst im Jahr 1899 von Kano Kokichi )GþØ 1865–

1943) wiederentdeckt und in der Folge in der Bibliothek der kaiserlichen Universität Tokyo
aufbewahrt. Kano, der Shoekis Werke zunächst als diejenigen eines Verrückten bezeichnete,

revidierte seine Meinung vor dem Hintergrund der Russischen Revolution im Jahr 1905 und

las Shoekis Theorien in der Folge als “physiokratischen Kommunismus” nohon kyosan

shugi Eâ\¡+Sk5Ù vgl. DATE, 1993: 215). Im Jahr 1928 schrieb Kano in dem Sammelband

Sekai shicho F+|M%ž einen Aufsatz über Shoeki mit dem Titel “Ando Shoeki” ¹<
< ,ú in welchem er Shoeki als Marxisten darstellte KANO, 1928). Dieser leitete die

vorkriegszeitliche, wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Ando Shoeki ein. Im Jahr

1930 publizierte Watanabe Taito $QEêW& 1879–1958) die Monographie Ando Shoeki to
Shizen shineido ¹<<,úý8'f-OæFƒ Ando Shoeki und Der wahre Weg der natürlichen

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 401

Shoeki and the Anatomy of Japanese Feudalism zu Shoekis Sozialkritik vor,
dem einige Aufsätze vorangingen, etwa der Aufsatz “Ando Shoeki no shiso to
sono hoho”¹<<,ú M#ýò é# Ando Shoekis Denken und Methode,
Shiso 1948.9). Norman war in Japan aufgewachsen und während der Okkupationszeit

unter der Direktion von General McArthur als kanadischer Abgeordneter

tätig. Während der Ära McCarthy geriet er unter Kommunismus-Verdacht
und wurde als Botschafter nach Neuseeland abgeschoben. 1957 verübte er in
Ägypten, wo er ebenfalls als Botschafter tätig war, Selbstmord, über den noch
heute spekuliert wird.

Norman beschreibt Ando Shoeki in seinen Studien als Verehrer des einfachen

Volkes und lobt ihn als Intellektuellen, der sich ins Volk begibt, um mit
diesem zusammen für dessen Rechte zu kämpfen und sich gegen deren
Ausbeutung durch das feudalistische Tokugawa-Regime auflehnt Norman 1949).
Normans Werk wurde bereits 1950 in die japanische Sprache übersetzt,
entfachte eine rege Diskussion36 und setzte in der Folge eine grundlegende Shoeki-
Forschung in Gang.37 Zu den führenden nachkriegszeitlichen Shoeki-Forschern
zählen unter anderem Bito Masahide n<!“9! (*1923), Naramoto Tatsuya x
8Ÿ\Eà 1913–2001), Terao Goro *nÄFþ 1921–1999) oder Date Isao :F„Ï (*1924). Heute zählt die Ando Shoeki Forschung bereits weit über 200
Studien.38

Ando Shoekis Hauptschrift ist ein enzyklopädisches Monumentalwerk von
einhundert Bänden mit dem Titel Shizen shin’eido 8'f-OæFƒ Der wahre Weg
der natürlichen Lebensweise), von dem leider nur 12 Bände erhalten sind, da ein
________________________________

Lebensweise). 1936 publizirte Hori Isao 0÷Lô 1909–1988) den Aufsatz “Ando Shoeki to
sono gakusetsu”¹<<,úýò –@Ü Ando Shoekis Thesen, Rekishigaku kenkyu 1936.6),

in welchem erstmals Shoekis sozioökonomisches Denken vorgestellt wurde HORI, 1936).

Eine fundiertere Untersuchung von Shoekis sozioökonomischem Denken formulierte
Tanabe Motoo +`Eês+O im Jahr 1943 in seinem Aufsatz “Ando Shoeki no shakai keizai
shiso” ¹<<,ú /nJ3|$8M# Ando Shoekis sozioökonomisches Denken, Keizaishi
kenkyu 1943.3). Dort betont er Ähnlichkeiten von Andos Denken mit denjenigen der

Kokugaku-Gelehrten, kritisiert Shoekis Gesellschaftsmodell indes als illusorisch. Auch
Maruyama Masao geht bereits im Jahr 1941, in seinem Aufsatz “Kinsei Nihon seiji shiso ni
okeru ‘shizen’ to ‘sakui’” FF \o"ëM# ßæ Ë8'fÌýËŒ&êÌ Natur und
Begehren im neuzeitlichen politischen Denken Japans, Kokka gakkai zasshi 1941.12) relativ
ausführlich auf Ando Shoeki ein MARUYAMA, 1996b [1941]: 50–83). Eine grundlegende

Shoeki-Forschung nahm indes erst nach 1945 Gestalt an.

36 Vgl. u.a. IENAGA, 1950; SAKASAI, 1950; TSURU, 1950; WATANABE, 1950.

37 Vgl. u.a. IENAGA, 1951; NOHARA et al., 1949; NARAMOTO 1948a; 1948b; 1949.

38 Vgl. DATE, 1993: 216.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



402 SIMONE MÜLLER

Grossteil davon dem grossen Kanto-Erdbeben im Jahr 1923 zum Opfer fiel.
Charakteristisch für dieses teilweise sehr fragmentarische OEuvre sind eine
scharfe Gesellschaftskritik sowie egalitaristische Ideen. Shoekis Werk zeichnet

sich durch einen weiteren bemerkenswerten Umstand aus: Aus seinen kritischen
Schriften lässt sich der Entwurf einer Utopiewelt herauskristallisieren. Seine

Werke zeugen ausserdem davon, dass Shoeki ein verklärtes Bild von Holland
hatte und in Holland eine Art Verwirklichung seiner Utopievorstellungen
hineinprojizierte.

39 Shoeki nennt seine Idealwelt shizen no yo 8'f F die natürliche
Welt). 40 Diese ergibt sich aus einer zirkulären Geschichtsauffassung, die wie
folgt verläuft:41

1. shizen no yo 8'fF Die natürliche Welt)

Sie bezeichnet eine vorhistorische, archaische Idealgesellschaft. In ihr lebten die

Menschen Ackerbau betreibend, selbstgenügsam und in Eintracht mit der Natur.
Shoeki macht hier ganz offensichtlich Anleihen aus China, etwa der Legende der

Pfirsichblütenquelle táoyuán sB und insbesondere der Ackerbau-Schule

nóngjia Eâæ 42

39 Vgl. SATOMICHI, 1993; MARANDJIAN, 2000. Shoekis Philosophie wird in einigen Studien mit

derjenigen von westlichen Denkern wie Schelling NISHIKAWA, 1990), Rousseau IIOKA,

1994; KOMIYA, 1974; JOLY, 1996a: 419–441), Quesnay and Winstanley NORMAN, 1949),
Nietzsche SHINBO, 2000), Saint Simon TANABE, 1943: 40), Locke oder Hobbes DATE,

1994c: 18–26) und MORUS Müller, 2005) verglichen. Aus diesen geht hervor, dass sich die
von Shoeki entworfene Utopiewelt teilweise wesentlich mit westlichen utopischen
Gesellschaftsentwürfen deckt. Auffallend sind zudem die Ähnlichkeiten von Shoekis Shizen no yo

mit Thomas Morus’ Utopia, was ich an anderer Stelle untersucht habe MÜLLER, 2005).

40 Ando Shoeki beschreibt sein Ideal einer natürlichen Welt insbesondere in seiner Schrift
Shizen no yo no ron 8'f F A Abhandlung über die natürliche Welt) ASZ 2: 99–

105).
41 Die folgende Darlegung der zirkulären Geschichtsauffassung von Ando Shoeki beruht im

Wesentlichen auf MÜLLER, 2005. Vgl. hierzu die Ausführungen von DATE, 1994b; 1994c.

42 Zur Legende der Pfirsichblütenquelle vgl. BAUER, 1971: 266–268; zur Ackerbauschule vgl.
BAUER, 1971: 53–55.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 403

2. hosei#F Die Gesetzeswelt)43

Es handelt sich hierbei um die gegenwärtige, Edo-zeitliche), zivilisierte und von
der Natur entfremdete Welt. Es ist die Welt der Entzweiung, die Welt der von
Menschenhand geschaffenen Gesetze und Institutionen, die Ursache für
Machtkämpfe und Hierarchien sind. Sie ist gekennzeichnet durch Ausbeutung, Armut,
Krieg, Wollust und Ehrgeiz. Gegen diese Welt wendet sich Shoekis Sozialkritik,
wobei seine Pfeile insbesondere gegen das Tokugawa-Regime als Prototyp der

entzweiten Welt gerichtet sind.

3. shizen no yo8'fF Die natürliche Welt)44

Gemeint ist die zukünftige Rückkehr zur archaischen Utopiewelt, in der die
Menschen in Einklang mit der Bestimmung ihrer Natur, gleichberechtigt und
friedlich miteinander leben.

Shoeki postuliert die Wiederherstellung dieses vorzivilisatorischen Idealzustandes,

wobei diese aufgrund einer zyklischen Geschichtsvorstellung prädeterminiert

ist. Durch eine Wiederherstellung des natürlichen Zustands kann seines

Erachtens die soziale Ordnung wiederhergestellt werden. Diesen leitet Shoeki
aus seiner Naturphilosophie ab, welche eine eigene Interpretation der daoistischen

Elementenlehre von Ying und Yang darstellt und möglicherweise eine

Beeinflussung durch die Wang Yangming-Schule verzeichnet. In diesem
Naturzustand gibt es einen Kreislauf, nicht aber eine Veränderung. Die Menschen
leben Ackerbau betreibend in Übereinstimmung mit den vier Jahreszeiten.

Shoekis Utopiewelt ergibt sich grundsätzlich aus der Negation der Gesetzeswelt

und des sie repräsentierenden Tokugawa-Regimes. Da in der Gesetzeswelt

alles falsch ist, kann das Ideal nur ex negativo, durch eine Spiegelwelt
beschrieben werden. In Ando Shoekis Naturwelt gibt es deshalb keine
Staatsgewalt, keinen Unterschied zwischen Mensch und Natur, kein Feudalsystem,

43 Die Gesetzeswelt elaboriert Shoeki in seiner in Form einer Fabel verfassten Schrift Hosei

monogatari #o(™@Î Erzählungen über die Gesetzeswelt; vgl. ASZ 6: 34–203). Für eine

deutsche Übersetzung vgl. WEIDNER, 1999: 147–258. Ein Aufsatz zu Ando Shoekis Sicht
der Tokugawa-Gesellschaft im Licht des Hosei monogatari liegt vor von WEIDNER, 1993.

44 Den Prozess der Wiederherstellung der natürlichen Welt in der Zukunft beschreibt Ando
Shoeki in seiner Schrift “Shiho toran no yo ni arinagara shizen kasshin no yo ni kanau ron”

/ñ#-¡ F × ÿá 8'f#k-O F A Abhandlung darüber, wie die
gegenwärtige Welt der eigennützigen Gesetze, des Raubs und der Wirren mit der Welt des

natürlich lebenden Wahren in Übereinstimmung zu bringen ist; ASZ 1: 267–303).

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



404 SIMONE MÜLLER

keinen Privatbesitz, keine Ausbeutung, kein Profit, kein Oben und Unten, keine

Diskriminierung zwischen Mann und Frau, keine Religion, keine Händler, keine
Polygamie, keinen Krieg, keine Stände, keine Steuern, keine Reichen und keine

Armen, keine Krankheiten, und – und dies ist für die folgende Argumentation
insbesondere von Bedeutung – keine Gelehrsamkeit.

Shoeki zufolge vollzieht sich der Wechsel zwischen den einzelnen Stadien
durch evolutionäre Sprünge. Die Ursache für den Niedergang des Naturzustandes

sieht er im Erscheinen von Buddha Shakyamuni und den chinesischen Heiligen,

insbesondere Konfuzius. Diese hätten sich durch Wissenseifer und Ehrgeiz
über die Masse gestellt und somit die Hierarchie als Ursache von Chaos und

Unordnung geschaffen. Den Austritt aus dem Naturzustand stellt Shoeki als eine
Art zufällig auftretende Abnormität, gewissermassen als punktuell auftretende

Krankheitserscheinung – mit allerdings grossen historischen Folgen – dar. Hier
zeigen sich ganz offensichtlich chinesische Einflüsse: Die Daoisten sahen im
Auftreten der Heiligen ebenfalls den Beginn des Austritts aus einem natürlichen,
egalitären Urzustand und den Anfang von Hierarchie und Unordnung.

Gleichermassen kann auch die Wiederherstellung von shizen no yo die
zukünftige Utopie) nur durch eine zufällige Erscheinung erfolgen: Ein vernünftiger
und selbstgenügsamer Machthaber, den Shoeki anlehnend an die chinesischen
Daoisten seijin !“ê nennt, vermag die Wiederherstellung der Harmonie ins
Rollen zu bringen, indem er freiwillig auf seine Privilegien verzichtet und sich

auf dieselbe Stufe wie das Volk zurückversetzt. Der weise Herrscher qualifiziert
sich nicht allein dadurch, seinen Lebensunterhalt selbst zu verdienen und somit
auf die Bequemlichkeiten von Macht freiwillig zu verzichten, sondern durch
seine Fähigkeit, gleichzeitig eine Regierung zu führen.45 Durch dieses individuelle

Vorbild kann sukzessive der natürliche Zustand wiedererlangt werden.

Zur Veranschaulichung von Ando Shoekis zyklischer Geschichts- und
Naturauffassung soll hier das Vorwort zu den ersten neun Bänden von Shizen

shineido zitiert werden, welche den Übertitel “Gakumon tokatsu” – 3¡
Zusammengefasste [Kritik der] Wissenschaft) trägt. Die neun Bände enthalten

in erster Linie Texte, in welchen sich Ando Shoeki kritisch mit der Wissenschaft
und der chinesischen Schrift befasst. Das kurze Vorwort verdeutlicht in
verdichteter Form die Hauptthesen von Shoekis Kosmologie:

45 Siehe BAUER, 1971: 191.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 405

Dass die Welt46 sich dreht, die Jahreszeiten sich wiederholen und die zehntausend Dinge
unaufhörlich wachsen, das ist der wahre Vorgang der Natur47, die ohne Anfang und Ende

ist, und das ist die sich periodisch vor und zurück bewegende unmittelbare Produktion48.

Das Wesen49 des Weltverlaufs ist die sich vor und zurück bewegende50 Produktivität51.

Die Produktivität in der Welt ist der Erzeuger der Menschheit. Deshalb sind die
Menschen die wahre Manifestation der Welt und die Nachkommen der Getreidesaat. So ist es in
Japan und in den zehntausend Ländern die übliche Betätigung der Menschheit, dass der

Mann den Boden bestellt und die Frau webt, und das ist der Verlauf der spontan aus sich
selbst wirkenden Natur.

Deshalb weiss der Mensch nicht zu unterscheiden zwischen Geben und Nehmen, Gut
und Böse sowie zwischen Oben und Unten. Ausser Ackerbau und Weben gibt es nichts. Das

Wahre ist die spontan aus sich selbst wirkende Natur.
Doch dann entstanden seltsame Prinzipien52. In China entstanden Schrift und Bild und

es entstanden Ordnung und Chaos53. In Indien entstand das eigennützige Gesetz mit der

Unterscheidung) zwischen Buddha und Gefolge54, und zwischen Verblendung und Erwa-

46 EÊ tenchi; eigentlich Y` Himmel und Erde): Shoeki verwendet in seinem Werk teil¬

weise Neologismen oder versieht Begriffe mit ungewöhnlichen Schriftzeichen, um ihnen

eine spezielle Konnotation zu geben. Den Begriff tenchi gibt er mit den Schriftzeichen E
sich drehen) und Ê fest) wieder. Damit versinnbildlicht er die Bewegung des sich drehenden

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

Himmels um die feste Erde vgl. WEIDNER, 1999: 83).
47 8'f shizen: Den Begriff shizen, der hier mit “Natur” übersetzt wurde, definiert Shoeki an

anderer Stelle, gemäss der Bedeutung der beiden Schriftzeichen aus den sich der Begriff
zusammensetzt respektive 8 hitori und 'f su, als “aus sich selbst machen”. Der Begriff
“Natur” bezeichnet bei ihm, im Sinne der daoistischen Tradition, ein Prinzip des spontan aus

sich selbst sich Entwickelnden und nicht, im europäischen Sinn, den Gegensatz zu dem vom
Menschen Geschaffenen. Vgl. WEIDNER, 1999: 81. Eine detaillierte Untersuchung von Shoekis

Naturbegriff findet sich bei DATE, 1994a: 114–122; und JOLY, 1996a.

48 -$6E chokko: Eine Eigenschöpfung Shoekis aus den beiden Schriftzeichen -$ direkt) und

6E Ackerbau). Für detaillierte Ausführungen zum Begriff chokko siehe: DATE, 1994a: 122–

127 und YASUNAGA, 1965: 70–75.
49 /Ž>| shinko: Könnte von den Schriftzeichen her auch mit “Weg der Götter” übersetzt

werden.
50 Fb F0 shintai: Setzt sich zusammen aus dem Schriftzeichen Fb fortschreiten) und dem

Schriftzeichen F0 sich zurückziehen).
51 æ0‘ kashoku: Eine Eigenschöpfung Shoekis, setzt sich zusammen aus dem Schriftzeichen

æ Haus/Haushalt) und dem Schriftzeichen 0‘ Ernte).
52 [ tomogara: Gefährte. Aufgrund des Kontextes wurde der Begriff mit “Prinzipien” über¬

setzt.

53 "ë¡ chiran: Setzt sich zusammen aus den Zeichen "ë Ordnung) und¡ Aufruhr).
54 ÿ>v busshu: Wurde hier mit “(die Unterscheidung) zwischen Buddha und Gefolge” über¬

setzt. Der Begriff setzt sich zusammen aus den Schriftzeichen ÿ Buddha) und >v
Menschenmenge/Volk).



406 SIMONE MÜLLER

chen55. In Japan begann das Göttergesetz mit der Geburt von Mann und Frau56 Izanagi und
Izanami). Seit dreiundzwanzig Tausend und einigen hundert Jahren konkurrieren [im
Konfuzianismus] Ordnung und Chaos, [ im Buddhismus] Verblendung und Erwachen und [im
Shintoismus] Mann und Frau miteinander, und so kam es zu einer Welt der Glaubensverwirrung.

Zufällig kam ich, Kakuryu, nun aus einer entlegenen Ecke Japans, wünschte mir sehnlichst

die alte Welt der spontan wirkenden Natur vor der Entstehung der Gegensätze) von

Ordnung und Chaos, von Verblendung und Erwachen und von Mann und Frau zurück und

verfasste deshalb diese Schrift.
Ob diese Schrift beim Leser wohl die Götter fliegen lassen wird57? Denn sie bringt

wahrlich den Willen58 des Himmels59 zum Ausdruck.
Weil die Natur beraubt, ein eigennütziges Gesetz aufgestellt, das Volk betrogen und

listige Lehren ausgeschmückt wurden, kam der Buddhismus) zwar ein Mal auf, gedieh und

schien ehrenswert und von tiefem Glauben zu zeugen, aber nach einigen hundert oder
tausend Jahren sind die Listen des eigennützigen Gesetzes aufgebraucht, und die leere

Konstruktion wird von selbst sichtbar werden. Das ist der wahre Verlauf der Natur.
Das in Indien entstandene, eigennützige Gesetz kam nach China und verbreitete sich

über die Drei Reiche Koreas bis nach Japan. Der Grund für sein zeitweiliges Aufblühen war,

dass es verehrungswürdig wirkte und gute Wirkungen hervorzubringen schien, doch wegen

seiner eigennützigen Anlage, ist es an seinem Entstehungsort rasch von selbst zerfallen und

kommt kein zweites Mal auf. Auch da, wo es noch nicht blüht, wird es von selbst zu Ende

gehen. Darin liegt der sogenannte Wille des Himmels. Kein religiöses Gesetz kann dem
entkommen, denn das ist, was die Natur tut.60

Obige Ausführungen lassen erahnen, weshalb Ando Shoeki auf die Intellektuellen

der Zwischen- und Nachkriegszeit eine Faszination ausgeübt haben muss:

Shoeki beschreibt eine klassenlose Gesellschaft ohne Ausbeuter und Ausgebeutete,

und eine Welt, in welcher das ökologische Gleichgewicht hergestellt ist. Er
beschreibt somit eine Gesellschaftsordnung, welche sowohl Ähnlichkeiten mit

55 Ï wakugo: Setzt sich zusammen aus den Schriftzeichen sich verirren) und Ï die

Erleuchtung erlangen).

56 ¦+O gusei: Bezieht sich wohl auf die Geburt des ersten Geschwister- und Geschlechterpaars

der japanischen Mythologie Izanagi und Izanami, wobei das Schriftzeichen ¦ das Gegenpaar

Mann – Frau bezeichnet.

57 /Ž'O î kami o tobasu: Gemäss der Interpretation der Ando Shoeki Gesamtausgabe be¬

deutet die Metapher “in Erstaunen versetzen”. Vgl. ASZ 2: 38.
58 '—Ù shojo: Eine Eigenschöpfung Shoekis, setzt sich zusammen aus den Schriftzeichen '—

scheinen/vergleichen) und Ù helfen).
59 E ten: Shoeki verwendet hier zur Bezeichnung des Himmels das Schriftzeichen E sich

drehen), analog zu seiner Schreibweise von tenchi zur Bezeichnung des Kosmos, respektive

von Himmel und Erde. Siehe Fussnote 46.
60 ASZ 2: 37–38. Übersetzung von Jean KNUTTI unveröff.).

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 407

der marxistische Utopie aufweist, als auch ein ökologisches Idealsystem. Ando
Shoeki wird deshalb zuweilen als erster Pazifist, als erster Ökologe, oder auch

als erster Anarchist der Geschichte bezeichnet. 61 Kano Kokichi )Gþ Ø
1865–1943), der bereits Anfang des 20. Jahrhunderts Shoekis Denken als

“physiokratischen Kommunismus” nohon kyosan shugi Eâ\¡+Sk5Ù

entdeckt hatte62, bezeichnete im Jahr 1928 Shoeki als einzigen originären Denker,
über den Japan verfüge. 63 Shoekis Denken wurde indes auch als träumerisch

kritisiert. Tanabe Motoo +`Eês+O weist bereits im Jahr 1943 auf die bahnbrechende

Rolle von Ando Shoeki hin und vergleicht Shoekis Position als
sozioökonomischer Denker mit einem Kometen, betont jedoch auch den unrealistischen

Charakter von dessen Gesellschafsmodell. Er kritisiert, Shoeki habe sich
zu wenig über die konkrete Verwirklichung der von ihm anvisierten Gesellschaft
geäussert, bezeichnet die Realisierbarkeit von Shoekis Utopie als zweifelhaft,64

und nennt ihn deshalb “illusorisch” kusoteki 0ª#,´ In diesem Zusammenhang

weist er auf Parallelen zu Robert Owen, Saint Simon oder Charles Ferier
hin und betont diesen gegenüber Ando Shoekis Vorreiterrolle.65 Shoekis autarke,

bedürfnislose Agrargesellschaft weise – so kritisiert Matsumoto Sannosuke ®\9{û (*1926) keinerlei politische Züge auf und lasse keinen Fortschritt in
Richtung Moderne erkennen.66 Dies ändert allerdings nichts an der Tatsache,
dass Shoeki selbst für seine Utopie Realisierbarkeit postulierte.

Es ist nahe liegend, dass Ando Shoeki gerade auf das von Marxisten dominierte

intellektuelle Feld der Nachkriegszeit eine grosse Faszination ausübte:

Shoeki entspricht dem Ideal eines engagierten, gesellschaftskritischen Intellektuellen,

wie es in Japan nach 1945 gefordert wurde. Ideen einer egalitären,
pazifistischen und kommunalen Gesellschaft, mit gleichberechtigter Güterverteilung
in der das Wohl der Gemeinschaft Vorrang vor dem Wohl des Individuums hat,

entsprechen in vielen Punkten den marxistischen Gesellschaftsideen. Watanabe

Taito, der bereits im Jahr 1930 eine Abhandlung über Ando Shoeki verfasst
hatte67, bezeichnet Ando Shoeki im Jahr 1950 als “grosse Persönlichkeit der

japanischen Geistesgeschichte.”68 Der Shoeki Forscher Terao Goro *nÄFþ

61 Vgl. WEIDNER, 1999: 31.

62 Vgl. DATE, 1993: 215.

63 KANO, 1928; zit. aus WATANABE, 1948: 70.

64 TANABE, 1943: 34–35.

65 TANABE, 1943: 40–41.

66 Zu Kritiken an Ando Shoekis Utopiewelt siehe WEIDNER, 1997: 26– 32.

67 WATANABE, 1930.

68 WATANABE, 1948: 70.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



408 SIMONE MÜLLER

sieht Shoeki als Vorreiter des Kommunismus und bezeichnet ihn deshalb als

“Marx der Genroku-Periode.”69 In dem Aufsatz “Ando Shoeki no kyosan shugi

shiso” ¹<<,ú ¡+Sk5ÙM# Ando Shoekis kommunistisches Denken,

Gendai no me 1968.9) interpretiert er Ando Shoekis Gesellschaftsutopie anhand

einer marxistischen Terminologie. Er bezeichnet Shoeki als Materialisten, lobt
ihn als herausragenden, originären Denker und als ersten “Philosophen der
Arbeit”70:

Ando Shoeki ist der erste Mensch, der über die “Arbeit”, welche die, […] das Denken zu

ihrem Beruf machenden Intellektuellen bisher noch nicht zum Gegenstand ihres Denkens

gemacht haben, tief, ernsthaft und umfassend nachgedacht hat. Ihm gebührt die Ehre, der erste

“Philosoph der Arbeit” zu sein, und zwar nicht lediglich in Japan, sondern weltweit.71

In den 60er Jahren wurde Shoekis Utopie zudem von Yasunaga Nobutoshi ¹"h/& 1929–1995) als Grundform einer japanischen Kommune bezeichnet. 72

Shoeki gilt indes bis heute als beinahe einziger Utopist Japans.73 In dieser

Hinsicht muss Maruyama recht gegeben werden: Japan ist arm an utopischem
Denken.74

4. Ando Shoekis Kritik der “Weisen”

Terao Goro weist in seinem Aufsatz “Ando Shoeki no kyosan shugi shiso”
insbesondere auf Parallelen von Ando Shoekis Kritik der “Weisen” zur marxistischen

Klassentheorie hin. Tatsächlich steht Ando Shoekis Kosmologie in engem

Bezug zu einer Herrschaftskritik, die an eine Gelehrtenkritik gebunden ist. Das
Auftauchen der indischen und chinesischen Heiligen, respektive der Gelehrsamkeit,

ist Shoeki zufolge die Ursache für die Entzweiung der Welt. Durch Wis-

69 TERAO, 1996, zit. aus WEIDNER, 1999: 22–23.

70 Die Shoekis Rezeption verzeichnet somit Parallelen zur Mozi Rezeption in China.
71 TERAO, 1975: 131.

72 YASUNAGA, 1968.

73 YASUNAGA, 1968: 11.

74 In Japan zeigen sich indes, wie Jennifer Robertson dargelegt hat, zahlreiche Beispiele ge¬

lebter Utopien in Minigemeinschaften ROBERTSON, 1996). Auch Mushanokoji Saneatsus !–
65?DÏ2 1885–1976) Idealgemeinschaft “Atarashiki mura” àìâ Das neue Dorf),
das im vorliegenden Band von Eduard Klopfenstein besprochen wird, ist ein typisches

Beispiel einer solchen “gelebten Utopie”.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 409

senseifer und Ehrgeiz stellten diese sich über die Masse und schufen somit die
Hierarchie als Ursache von Chaos und Unordnung, Überheblichkeit und Neid.
Buddha und die Heiligen symbolisieren somit den Austritt aus einer ursprünglich

natürlichen, egalitären Gesellschaft. Da sie sich als Führer und Machthaber
über das Volk setzten, entstanden oben und unten, und in der Folge alle sozialen
Ungerechtigkeiten. Diese Übel manifestierten sich schliesslich im Tokugawa-
Regime. Hier zeigen sich ganz offensichtlich daoistische Einflüsse. 75 Zum
Vergleich sei eine Textstelle von Zhuangzi 9º€ zitiert:

[...] Im Zeitalter der höchsten Tugend hatte man die gleichen tong) Behausungen wie die

Vögel und Vierfüssler und man bildete mit den zehntausend Wesenheiten ein gemeinsames

Geschlecht. Wie hätte man von einem Edlen und einem kleinen Mann etwas wissen wollen!
Man war sich gleich tong) im Nicht-Wissen, die Tugend hatte sich noch nicht gespalten;

und man war sich gleich im Nicht-Wollen; das war es, was man als schlicht und einfach
bezeichnete. In Schlichtheit und Einfachheit hatte das Volk seine Natur gefunden. Als aber

die Heiligen erschienen und das Volk mit Liebe einengten und mit Pflichten gegenüber dem

Nächsten Fesseln anlegten, schlichen sich Zweifel in die Welt. Und mit ihrem Gerede über

Musik und ihrem Geschwätz über Ritual zerfiel das Reich in Streit.76

Während die konfuzianischen und die mohistischen Schulen den Beginn der

ordnenden Zivilisation im Auftreten der Heiligen sahen, die durch die
Differenzierung der sozialen Plätze das Glück des ganzen Volkes ermöglichten, sahen

die Daoisten im Auftreten der Heiligen den Beginn des Austritts aus einem
natürlichen, egalitären Urzustand und den Anfang von Hierarchie und Unordnung.
Ando Shoeki übernimmt ganz offensichtlich diese Geschichtsauffassung. Ando
Shoekis Kritik gilt indes auch den Daoisten. Ihm zufolge waren die Thesen von
Laozi 61€ eigenmächtige, trügerische Gesetze, welche nicht dem wahren Weg
der Natur entsprachen. Mozi Ø€ und Zhuangzi 9º€ kritisiert er als versteckte
Händler und Schmarotzer, die nicht selbst den Acker bearbeiteten, sondern

lediglich gierig frassen.77 In einem weiteren Text verdeutlicht Ando Shoeki seine

Kritik an den indischen und chinesischen Gelehrten:

Gelehrte können Dao und Gesetz nicht auseinanderhalten.

Das Dao der Gelehrten der Nachwelt Chinas und Japans ist nicht das Dao der spontan aus

sich selbst sich entwickelnden Natur, sondern das Dao der Heiligen. Damit will ich sagen,

75 Zu Paralleleln zwischen Shoekis Krtitik der chinesischen Weisen und daoistischen Gelehr¬

tenkritiken

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

siehe TANABE, 1943: 25–28.

76 Zitiert aus BAUER, 1971: 63.

77 Vgl. TANABE, 1943: 27.



410 SIMONE MÜLLER

dass auch das Volk mit dem Dao der Natur versehen ist, sich dessen aber nicht bewusst sein

kann, und daher Vögeln und Bestien gleicht. Doch nachdem die Heiligen auf der Welt
erschienen und ihre Predigten verkündeten, wurde das Dao unter dem Himmel durchgeführt.

Daher nennt man es das Dao der Heiligen. Das ist doch ein armseliges Gerede. Die Heiligen
haben, wie schon Zengzi78 sagte, das Dao des Himmels gestohlen und essen begierig ohne

selbst Ackerbau zu betreiben. Sie stellen sich mit selbstgemachten Gesetzen über die
anderen und beuten durch die buddhistische Lehre das Volk aus. Sie sind grosse Verbrecher

gegenüber dem Himmel. Das was die Heiligen also lehren, sind eigennützige,

selbstgemachte Gesetze. Das Dao ist der Weg, der die tausend Lebewesen des Universums

hervorbringt, und der durch den Ackerbau des Volkes die Fünf Getreide hervorbringt. Unter
dem Himmel gibt es nur ein Dao. Das Gesetz aber ist das eigennützige Werk der Weisen

und Heiligen, ein wahnhafte Täuschung. Deshalb kann man den Unterschied zwischen

Gesetz und Dao nur kennen, wenn man die spontan aus sich selbst sich entwickelnde Natur

offen legt. Dies ist nicht in Reichweite der kleingeistigen japanischen Gelehrten. Als die von

den chinesischen Heiligen gesandten, eigennützigen Gesetze, die täuschenden und

schädlichen Schriften und die von Buddha aus Indien gesandten irreführenden Gesetze und

Schriften nach Japan kamen, brachten sie in das Land Täuschung und Verwirrung. Diese

täuschenden Schriften sind samt und sonders nach China zurückzuschicken.79

Ando Shoeki lehnt die Gelehrsamkeit als solche ab, ist sie seines Erachtens doch

eine der Hauptursache für die Zweispaltung der Welt. Deshalb wird bei ihm eine

Schicht von “Müssiggängern”, die sich nur der Wissenschaft widmet, nicht
geduldet:

Schriftzeichen, Bücher und Gelehrsamkeit sind die Wurzel dafür, nichts anzubauen und gierig

fressend den Weg des sich drehenden Himmels sowie Reiche und Länder zu stehlen.

Daher sind sie zuerst abzuschaffen. Den Kerlen, die sie betreiben ist Land zur
Bewirtschaftung zuzuteilen. Daher ist das Wort aus der Welt der Gelehrsamkeit ein Irrtum, das

behauptet, in der aus-sich-alleine-machenden Welt knote man Schnüre, um etwas im
Gedächtnis zu behalten. Da bei Geschäften niemand eigennützig nach doppeltem Gewinn
giert, besteht keine Notwendigkeit, sich an etwas zu erinnern. Ist dies eine Welt, in der

schon geknotete Schnüre zur Erinnerung überflüssig sind, so sind dort Schriftzeichen und

Gelehrsamkeit noch viel bedeutungsloser.80

Shoeki beschreibt die konfuzianischen Gelehrten und buddhistischen Heiligen
als Missbildungen, wobei er diese anatomisch erklärt, verursacht durch das
Gemüt und das Verhalten der Mutter während der Schwangerschaft: Die inneren
Organe der Gelehrten sind einseitig nach oben gekrümmt. Deshalb sind ihre

78 Zengzi.€ 505–432 v. Chr.): Konfuzianischer Gelehrter der Zhou-Dynastie.
79 ASZ 4: 197–198. Übersetzung von Jean KNUTTI.

80 ASZ 1: 280. Übersetzung zit. aus: WEIDNER, 1999: 268.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 411

Körper in die Höhe gewachsen und ihre Köpfe lang und abgeflacht. Dies bewirkt
ihre Überheblichkeit und ihr einseitiges Denken. Hierbei macht Shoeki je nach

Vorlieben und Berufszugehörigkeit der Gelehrten physiognomische Nuancen
aus: Die Eingeweide der Buddhisten sind nach oben geneigt und die Milz steht

gleichfalls nach oben ab. Bei den Ärzten sind die inneren Organe nur leicht nach
oben geneigt, die Milz ist aber fest. Bei den ungebildeten Bauern hingegen sind
die Eingeweide in angemessener Weise ausbalanciert. Aus diesem Grund verfügen

sie über ein richtiges Bewusstsein: Sie trachten nicht danach, über den anderen

Menschen zu stehen und leiden auch nicht unter ihren einfachen Verhältnissen.

81

Bemerkenswerterweise lehnt Shoeki auch den Berufsstand des Arztes ab.
Diese verordnen, so meint er, durch ihre Ignoranz den Kranken die falsche Arznei

und bereichern sich an ihnen. In Shoekis Gesellschaft sind Ärzte ausserdem

überflüssig, da seines Erachtens Menschen, die gemäss ihrer natürlichen Bestimmung

leben, nicht krank werden. Andererseits ist, wie oben angedeutet, die
physiognomische Missbildung der Ärzte weniger ausgeprägt als bei den buddhistischen

Gelehrten, wodurch erkenntlich ist, dass Ando Shoeki innerhalb der
Gelehrten offenbar Hierarchien macht. Auch für die Berufe der Kalendermacher,
Astronomen und Wahrsager hat Shoeki wenig übrig. Sie sollen sich gleichfalls
dem Ackerbau widmen.

In Ando Shoekis Gelehrtenkritik verbirgt sich indes ein seltsamer
Widerspruch: Die Entzweiung der Welt hat ihren Ursprung im Auftreten der indischen
und chinesischen Heiligen und Weisen, respektive der Gelehrten, die
Wiederherstellung der natürlichen Welt kann aber nur durch eben diese Weisen, also
Gelehrten vollzogen werden. Ando Shoekis Entwicklung von einer natürlichen
zu einer von Menschen gestalteten Welt und das Bestreben, wieder zum Urzustand

zurückzukehren, vollzieht sich somit durch einen Fehler, der durch einen
weiteren Fehler behoben wird. Maruyama Masao spricht hierbei von einer “
Negation der Negation”.82 Shoeki formuliert in seinen Schriften somit einerseits
eine Kritik an den Gelehrten, gleichzeitig braucht es ihm zufolge aber genau

diese Gelehrten, um den Zustand wieder herzustellen. Nur ihnen schreibt er das

Vermögen zu, durch Denken, respektive Reflexion ihre eigenen Widersprüche
zu erkennen und aufgrund eines Verzichts auf ihre eigenen Privilegien den

natürlichen Zustand wieder herzustellen.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

81 ASZ 4:190–191.

82 MARUYAMA, 1974: 263, zit. aus: WEIDNER, 1999: 27.



412 SIMONE MÜLLER

Die Gelehrten sind somit gleichzeitig das Symptom der gesellschaftlichen
Widersprüche als auch deren Heilmittel. Hier verbindet sich Ando Shoekis Utopie

mit vulgär-marxistischen Intellektuellentheorien. In der Folge sollen die
Bezüge zwischen Shoekis Kritik der Heiligen und der marxistischen
Intellektuellentheorie herausgearbeitet werden. Im Anschluss daran wird eine Shoeki
Lesung von Takeuchi Yoshimi vorgestellt. Dieser nahm in einem Aufsatz aus

dem Jahr 1951 Shoekis Gelehrtenkritik zum Anlass einer Kritik des japanischen

Intellektuellen und bringt auf diese Weise Ando Shoekis Kritik der “Weisen” in
Bezug zu japanischen Intellektuellenkritiken der Moderne.

5. Bezüge von Ando Shoekis Gelehrtenkritik zur marxistischen
Intellektuellentheorie

Shoekis Symptom, dem Weisen, welcher sich durch sein Wissen über das Volk
stellt, sowie dem Heilmittel, dem “Aufrechten Menschen”, der freiwillig auf seine

Privilegien verzichtet, sich auf eine Stufe mit dem Volk stellt und auf diese

Weise vorbildhaft die gesellschaftlichen Hierarchien wieder auflöst, eignen
Parallelen zu marxistischen Intellektuellentheorien. Die Weisen bei Shoeki entsprechen

in gewissem Sinne den bürgerlichen Intellektuellen, welche sich als “
Geistesaristokratie” über das Volks stellen und als “Schmarotzer” der Bourgeoisie
auf Kosten des Proletariats ein privilegiertes Leben führen. Sie sind das, was

Sartre in Plaidoyer pour les intellectuels als “falscher Intellektueller” faux
intellectuel) brandmarkt.83 Shoekis “aufrechter Mensch” auf der anderen Seite

lässt Parallelziehungen zum bürgerlichen Intellektuellen zu, der aufgrund des

Bewusstseins seines Widerspruchs zwischen Denken und Realität auf seine

Privilegien verzichtet und sich dem Klassenkampf anschliesst. Sartre nennt dies

den wahren Intellektuellen vrai intellectuel).84

Die marxistischen Intellektuellentheorien von Karl Marx 1818–1883) und
Friederich Engels 1820–1895), Georg Lukacs 1885–1971), Karl Kautsky
1854–1938) oder Clara Zetkin 1854–1933) wurden in Japan spätestens seit

Anfang der 20er Jahre rezipiert. Im Jahr 1922 entzündete sich in Japan eine Debatte

um das Verhältnis zwischen den Intellektuellen und dem Proletariat, die sich bis
zu einem Selbstboykott der japanischen Intellektuellen verdichtete. Die Intellek-

83 SARTRE, 1972: 408.
84 SARTRE, 1972: 397.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 413

tuellen wurden der Bourgeoisie gleichgestellt, oder als deren “Wachhunde”
banken +šY 85 und “Laufhunde” soku C ) 86 diffamiert; ihnen wurde ihr

baldiger Untergang prophezeit. Nur dem Intellektuellen, der auf seine eigenen

Privilegien verzichtet und sich dem Klassenkampf anschliesst, wurden eine

Existenzberechtigung und eine Überlebenschance eingeräumt.87 Diese negative
Wertung des Intellektuellen zog sich in Japan bis Mitte der 30er Jahre durch den

marxistischen Intellektuellendiskurs und wurde seitens der orthodoxen Marxisten

auch nach 1945 noch postuliert, wobei in der Nachkriegszeit dem
Intellektuellen nun doch auch seitens der Marxisten eine verantwortungsvolle Rolle
im Aufbau eines demokratischen Systems zuerkannt wurde.88

In Japan verband sich die marxistische Intellektuellenkritik nicht konkret
mit einer Kritik der Gelehrsamkeit als solcher, sondern in erster Linie mit einer
Beanstandung des Privilegienbewusstseins und Wissensmonopols der Intelligenz,

ihrem Status, den Geistesadel der Gesellschaft zu verkörpern, sowie mit
einer Anfechtung ihrer Rolle als Handlanger der Bourgeoisie. Der Hauptfokus
der marxistischen Intellektuellenkritik seit den 20er Jahren galt allerdings der
Distanzierung der Intellektuellen vom Volk. Bereits im Jahr 1916 entbrannte
darüber die so genannte “Volkskunstdebatte” minshu geijutsu ronso, "A>v8è>ƒA
¹ welche in die “Klassenkunstdebatte” kaikyu geijutsu ronso L¾3J8è>ƒA¹
1920–1922) und schliesslich in die berühmte “Debatte um Ein Manifest”
(“Sengen hitotsu” o meguru ronsoËÓ@00ùÌ' A¹ 1922–1923) überging.

89 Alle drei Debatten kreisten um das Verhältnis zwischen Intelligenz und
Volk respektive um die Aufgabe der Literatur im Klassenkampf. Wegweisend
im politischen Intellektuellendiskurs waren insbesondere die Schriften von
Yamakawa Hitoshi ¡ w 1880–1958), erster Generalsekretär der im Jahr

1922 gegründeten, Kommunistischen Partei Japans. In der August-Ausgabe der

Zeitschrift Kaiho @n schrieb er einen Beitrag mit dem Titel “Rodo undo ni
taisuru chishiki kaikyu no chii” äýF{ .î .AˆL¾3J `} Die Position

der Intelligenzklasse zur Arbeiterbewegung, Kaiho 1920.8), in welchem er
die Passivität und Distanzierung der Intelligenz von der Arbeiterbewegung
beklagte.90 Weitaus bekannter ist indes ein Aufsatz aus dem Jahr 1922 mit dem

Titel “Musan kaikyu undo no hoko tenkan” 'Q+SL¾3JF{ é E Rich-

85 CHIBA, 1923: 176.

86 ARISHIMA, 1923: 51; SANO, 1923: 38; SAWADA, 1923: 78.

87 SAKISAKA, 1930; 1935.

88 KURAHARA, 1947; MIYAMOTO, 1946.

89 Einen kurzen Überblick über die Debatten gibt SHIBUNDO Hg.), 1961.
90 YAMAKAWA, 1920.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



414 SIMONE MÜLLER

tungswechsel der proletarischen Bewegung, Zenei 1922.8)91, der eine Selbstkritik

der Methoden der Meiji-zeitlichen Sozialisten darstellt. Das grösste Defizit
der Meiji-zeitlichen Sozialisten wird darin in deren Distanzierung vom Volk
gesehen. Die Sozialisten hätten sich dem Volk lediglich durch Schreiben und

Reden genähert und auf diese Weise die Entwicklung der Arbeiterbewegung
behindert. Yamakawa kritisiert auf diese Weise die Passivität der aufgeklärten
Intelligenz, welche ihm zufolge den Kapitalismus nur mit Worten kritisiert, also

ideologisch revolutionär ist, dem jedoch keine Taten folgen lasse und sich
politisch passiv zeige. Nun gelte es, einen “Richtungswechsel” zu beschreiten, und

sich wieder mit der Masse zu verbinden, diese zu aktivieren und zu einer
Massenbewegung zu organisieren. Yamakawa postulierte also im Sinne der
russischen Narodniki Bewegung eine Verbindung der Intelligenz mit dem Volk
und begründete somit den so genannten “Yamakawaismus”.92

Auch in den 30er Jahren kritisierten Marxisten wie der obenerwähnte

Omori Yoshitaro oder auch Sakisaka Itsuro rFhFþ 1897–1985)93, Miki
Kyoshi 9X$5 1897–1945)94 oder Tosaka Jun95 die Distanz der Intellektuellen
zur Praxis und zum Volk und forderten diese dazu auf, sich mit dem Proletariat
zu solidarisieren. In der Literatur manifestierten sich diese Forderungen in der
proletarischen Literaturbewegung, welche diese Solidarisierung in Form einer
Literatur für das Volk zum Ausdruck bringen solle. Federführend waren hierbei
insbesondere Kurahara Korehito ;eÏ ê 1902–1991) und Nakano Shigeharu

]GþGý"ë 1902–1079). Die Verbindung zwischen Intelligenzija und Volk wird
in der orthodox marxistischen Theorie indes als schwierig taxiert. Sakisaka
Itsuro, der in seinem Werk Chishiki kaikyuron .AˆL¾3JA aus dem Jahr 1935
den schliesslichen Untergang der Intelligenzija prophezeite, äusserte sich
diesbezüglich wie folgt:

Wenn wir all diesen Missmut und diese Unzufriedenheit betrachten, können wir daraus nicht
schliessen, dass sich die Intelligenzija direkt dem Proletariat anschliessen wird. Das
Proletariat ist der Feind der Privilegien. Deshalb sind sie auch gegen das Privileg des Wissens.

Sie fordern von allen Leuten der Klasse der Intellektuellen ihre eigene Befreiung. Diese

Forderungen bedeuten aus der Sicht der Intelligenzija die Zerstörung ihrer Privilegien. Wer
unter der Intelligenzija kann mit dieser Zerstörung der eigenen Privilegien einverstanden

91 YAMAKAWA, 1922.

92 Vgl. MATSUDA, 1965: 50.

93 Vgl. SAKISAKA, 1930.

94 Vgl. MIKI, 1930.

95 Vgl. TOSAKA, 1968a 1935).

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 415

sein? Dies ist für das Problemverständnis sehr wichtig [...]. Wenn sie ihre privilegierte Position

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

von selbst aufgeben, dann werden sie gerettet. 96

Eine Distanzierung zwischen Intellektuellen und Volk wurde in den 30er Jahren,
insbesondere nach 1935, indes nicht nur seitens der Linken, sondern auch der,
sich nach 1933 zusehends formierenden Rechten beklagt. Der Philosoph Tanikawa

Tetsuzo Bg é9 1895–1989) etwa monierte im Jahr 1938 in einem

Artikel in der Asahi Zeitung die Isolierung der Intellektuellen vom Volk97 und
brach damit eine Intellektuellendebatte vom Zaun, an der sich zahlreiche Vertreter

der Rechten wie Hayashi Fusao ÇoLô 1903–1975) oder Sugiyama Heisuke

y¡£Ù 1895–1946)98 beteiligten, aber auch Miki Kiyoshi, der nun zusehends

einen patriotische Rhetorik entwickelte und nach einem, die ostasiatische Kultur
repräsentierenden “humanistischen” Intellektuellen rief.99 Nach 1937 verbindet
sich der Diskurs mit einer Kritik am westlich gebildeten und ausgerichteten
Intellektuellen.

In der japanischen Linken und der Rechten manifestieren sich somit zwei
verschiedene Formen der Moderne- und Intellektuellenkritik: die eine richtet
sich klar gegen den Kapitalismus und kritisiert deshalb den bürgerlichen
Intellektuellen, die andere richtet sich gegen den westlichen Imperialismus und kritisiert

deshalb die westlich gebildete Intelligenz. Gerade in der Intellektuellenkritik

manifestieren sich indes auch grundsätzliche Parallelen zwischen der

marxistischen und der faschistischen Argumentationsstruktur: Beide postulieren
eine Verbindung der Intelligenz mit dem Volk und kritisieren ihr Privilegienbewusstsein.

Die beiden Gruppierungen unterscheiden sich indes wesentlich in
ihrer Zielsetzung: Während das rechte Lager eine Nipponisierung der Intelligenz
und eine Aufopferung zugunsten der imperialistischen Staatsinteressen forderte,
proklamierte die Linke eine Verbindung der Intelligenz mit dem Volk mit dem

Ziel, das kapitalistische System zu stürzen und es durch ein sozialistisches zu
ersetzen.

96 SAKISAKA, 1935, zit. aus ARA, 1972 1948): 457.
97 Vgl. TANIKAWA, 1938. Tanikawa Tetsuzo war auch Initiant der so genannten “vorkriegs¬

zeitlichen Volksliteraturdebatte” senji kokumin bungaku ronso Vr-"A·–A¹ die

sich von 1937 bis 1943 erstreckte, und in deren Rahmen über eine “Literatur für das Volk”
diskutiert wurde. Für eine Zusammenfassung der Debatte siehe IKIMATSU, 1961; USUI, 1975,

2: 109–148. Für eine Auswahl der an der Debatte beteiligten Texte siehe HIRANO / ODAGIRI /
YAMAMOTO, 1967–1968, Bd. 3: 219–285.

98 SUGIYAMA, 1938.

99 MIKI, 1938a–b; MIKI, 1939; MIKI, 1967 1938).



416 SIMONE MÜLLER

Auch nach 1945 wurde seitens von Marxisten wie Nakano Shigeharu,
Kurahara Korehito100 oder Miyamoto Yuriko Þ\,® € 1899–1951)101 eine

Solidarisierung der Intellektuellen mit dem Volk gefordert. Insbesondere Kurahara

und Nakano kritisierten eine Distanz und eine Privilegienbewusstsein der

Intellektuellen zum Proletariat, was zur bekannten “Subjektivitätsdebatte”
shutaisei ronso kƒWA¹ zwischen der orthodox marxistischen Gruppierung

“Shin Nihon bungaku kai” und der linksbürgerlichen Literaturvereinigung “Kindai

bungaku kai” führte.102 Während die “Kindai bungaku kai”, angeführt von
Ara Masahito einen “subjektiven Intellektuellen” forderte, der sich selbst als Teil
des Volkes wahrnimmt,103 sahen die Marxisten der “Shin Nihon bungaku kai”
das Defizit der Intellektuellen in ihrer Spaltung respektive Isolierung vom Volk
und forderten nach 1945 einen “Volksintellektuellen”.104

Die Distanzierung zwischen den Intellektuellen und dem Volk wurde nach

1945 des Öfteren zur Erklärung für das Scheitern der Intellektuellen in den 30er

Jahren herbeigezogen: Diese hätten, so wurde argumentiert, durch ihr elitistisches

Verhalten kein Vertrauen im Volk hervorrufen können, was notgedrungen
zu einem Scheitern des Marxismus führen musste und die Herausbildung einer
wirksamen Widerstandsbewegung gegen den japanischen Faschismus verhindert
habe.105Als positives Gegenbeispiel wurde hierbei mit Vorliebe die französische
Intellektuellenbewegung angeführt.106

Seitens der Marxisten äusserte sich insbesondere Kurahara Korehito detailliert

zum Thema der Kriegsverantwortung der Intellektuellen. Kurahara formulierte

seine Ansichten einer demokratischen Nachkriegsliteratur in dem Aufsatz

“Shinbungaku e no shuppatsu” àìÙ·– *,ª Aufbruch zu einer neuen

Literatur, Asahi shinbun 1945.10.10–11). Darin kritisierte er die Literatur nach

1932 aufgrund ihrer Tendenzen eines inneren Exils und eines Rückzugs in eine
Subjektivität unter Vernachlässigung der Beschreibung der gesellschaftlichen
Konditionen. Von den Literaten forderte er in der Praxis einen Kampf zusammen

mit dem Volk, auf literarischer Ebene eine Sprechen mit ihrer Stimme und

100 KURAHARA, 1947.
101 MIYAMOTO, 2002 1946).

102 Für eine ausführliche Darlegung der Subjektivitätsdebatte siehe KOSCHMANN, 1996. Für eine

Zusammenstellung der wichtigsten, an der Debatte beteiligten Aufsätze siehe HIRANO /

ODAGIRI / YAMAMOTO, 1967–1968 1: 13–111.

103 ARA, 1946; 1972 1948).

104 KURAHARA, 1947.
105 TANIKAWA, 1945: 14; 16.

106 Vgl. u.a. ARA et al., 1946.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 417

eine Instruierung derselben.107 In seinem Aufsatz “Bunka kakumei to chishikiso
no ninmu” ·FM™ ý.Aˆ” + Kulturrevolution und Pflicht der
Intellektuellen, Sekai 1947.6) stellt sich Kurahara die Frage, weshalb es die Intellektuellen

in Japan – insbesondere im Vergleich zu Frankreich – versäumt hätten,
eine Widerstandsbewegung gegen den Faschismus aufzubauen und äussert sich
auch konkret zur Aufgabe des Intellektuellen in der zu verwirklichenden
sozialistischen Revolution:

Ein wichtiger objektiver Grund, weshalb die fortschrittliche Intellektuellenschicht Japans

sich nicht bis zuletzt gegen den Faschismus und den Krieg wiedersetzen konnte, ist, weil sie

seitens der Volksmassen keine Unterstützung erhalten konnte. Das Volk unterstützte die

Intellektuellenschicht nicht, weil erstens das kulturelle Niveau des Volkes niedrig ist, und
dieses deshalb durch die feudalistische und imperialistische Propaganda der Faschisten

leicht beeinflusst werden konnte, und weil zweitens die Intellektuellenschicht dem Volk den

Rücken zugekehrt hatte, und sich einer selbstgefälligen Ausbildung und Kultur hingab.

Deshalb sah die Volksmasse nicht die Notwendigkeit ein, diese als ihre eigene Kultur zu
schützen. Um die kulturelle Isolierung und Rebellion zwischen Intellektuellenschicht und

Volk zu beseitigen, muss einerseits das kulturelle Niveau des Volkes angehoben werden,

und andererseits eine einheitliche Volkskultur errichtet werden, welche die Kultur der
Intellektuellenschicht zu einer, den realen Bedürfnissen der Volksmassen entsprechenden Kultur
macht. Genau dies muss das praktische Ziel der Selbstkritik sein, welche die japanische

Intellektuellenschicht machen muss. Die so genannte Revolution der Kultur ist nichts anderes

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

als dies.108

Das Ziel ist also eine Volksbildung, welche als eine Auflösung der Grenzen
zwischen Intelligenz und Volk anstrebt, respektive die Herausbildung einer
organischen Intelligenz der Arbeiterklasse. Erst wenn alle Arbeiter und Bauern
das kulturelle Niveau der Intellektuellenschicht erreicht haben werden, wird die
kulturelle Revolution vollendet sein. Dies ist Kurahara zufolge natürlich nur in
einem sozialistischen System möglich. Kurahara Korehito repräsentiert
prototypisch den orthodox marxistischen Intellektuellendiskurs der unmittelbaren
Nachkriegszeit. Dieser weist wesentliche Parallelen zu Ando Shoekis Kritik der

Weisen auf, unterscheidet sich aber auch in einem wesentlichen Punkt: Im
Marxismus verbindet sich die Intellektuellenkritik nicht, wie bei Ando Shoeki,
direkt mit einer Gelehrtenkritik als solcher. Gefordert werden vielmehr eine

Aufgabe des Wissensmonopols der Intelligenz und die Herausbildung einer

“organischen” Intelligenz des Proletariats, welche die bourgeoise Intelligenz

107 NAKANO, 1945; vgl. auch SCHNELLBÄCHER, 2004: 47.

108 KURAHARA, 1947: 4.



418 SIMONE MÜLLER

abzulösen vermöge. In einer Idealgesellschaft muss sich der Intellektuelle
deshalb im Volk auflösen. Ara Masato äussert sich diesbezüglich 1948 wie folgt:

In einer Utopie muss die Intelligenzija sich universalisieren, und wird dann nicht mehr von

der Allgemeinheit unterscheidbar sein. Weil es letztlich ein kulturelles Gefälle gibt, wird die
Intelligenzija zum Problem. Das kulturelle Gefälle ist in rückständigen Gesellschaften umso

schlimmer.109

6. Takeuchi Yoshimis Rezeption von Ando Shoekis

Kritik der “Weisen”

Im Jahr 1951 entzündete sich im intellektuellen Feld Japans abermals eine
Debatte, in der das Thema der Distanz zwischen Intellektuellen und Volk im
Zentrum stand. Die Debatte, die unter dem Namen “Debatte um eine National-
Literatur” kokumin bungaku ronso -"A·–A¹ 110 bekannt ist, wurde vom
Sinologen und Literaturkritiker Takeuchi Yoshimi ausgelöst.111 Dieser klagte in
seinen Aufsätzen “Kindai shugi to minzoku no mondai” F k5Ùý"Aÿ
N| Modernismus und das Problem des Volkes, Bungaku 1951.9)112 und “Atarashiki

kokumin bungaku e no michi – minzoku no katsuro ni kakawaru mondai

àìâ-"A·– Fƒ – "Aÿ #kD àà$ Fƒ” Der Weg zu einer
neuen Nationalliteratur – der Weg bezüglich der Wiederbelebung des Volkes,
Nihon dokusho shinbun, 1952.5)113 über eine Distanz der japanischen Literaten
zum Volk, wovon er selbst die Marxisten und die proletarische Literatur, respektive

deren Nachfolger in der Nachkriegszeit, die “demokratische Literatur” nicht
ausnahm. Er rief zu einer National-Literatur auf, “die das Wesen und die
Erfahrungen der japanischen Nation zum Ausdruck bringen solle, anstatt sich den

109 ARA, in: HIRATA et al., 1972 1948): 100.

110 Die Ausführungen zur National-Literaturdebatte entstanden unter Mithilfe von SAN MYINT

PHYU, welche im Rahmen eines Seminars über “Literatur und Politik in der japanischen

Nachkriegszeit” die Debatte untersucht und hier eingearbeitete Informationen zusammengetragen

hat.

111 Für eine Auswahl der an der Debatte beteiligten Publikationen siehe USUI, 1972 2: 109–189.

Einen Überblick über die Debatte gibt USUI, 1975 2: 305–333.

112 TAKEUCHI, 1972b 1951).

113 TAKEUCHI, 1972 1952).

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 419

jeweils allerneuesten ausländischen intellektuellen Moden anzubequemen.”114

Deren Tradition sah er in Meiji-zeitlichen Literaten wie Futabatei Shimei ¼:y
Ý F' 1896–1909) 115 oder Vertretern der Japanischen romantischen Schule
Nihon roman ha \uÌf{#n der 30er Jahre. Letzteren, die sich während

des Krieges der nationalen Sache verschrieben hatte, stand Takeuchi zwar
kritisch gegenüber. Er hielt ihr allerdings zugute, “das Volk, respektive die
Nation nicht einfach vergessen zu haben, wie die Linken der Nachkriegszeit.”116

Dem Schriftsteller schrieb er die Aufgabe zu, sich als Bestandteil des Volkes
durch sein Schreiben mit dem Volk zu verbinden.117 Sich auf Lu Xun QŸEõ

1881–1936) 118 berufend kritisierte Takeuchi den Modernismus der Intellektuellen,

der ihm zufolge das Volk ignoriere, und postulierte eine das Volk
einschliessende und für das Volk geschriebene Nationalliteratur. Die Literatur
verstand er als “Totalität des Lebensgefühls des Volkes”:

Literatur [ist] die Totalität sowa) des Lebensgefühls eines Volkes minzoku). […] Ein
einzelner Schriftsteller, ein einzelnes Werk ist als isolierte Gestalt nicht denkbar. Sie sind

allein in der Übereinstimmung chowa) mit bzw. in der Differenz fuchowa) zum Ganzen

zentai) zu denken. Das Ganze bedeutet das Ganze des Lebens einer Gesellschaft. Aus
diesem Grunde arbeitet, wenn ich über Literatur nachdenke, stets das in die Tiefe sich richtende

Bewußtsein shitamuki ishiki), will ich bis zur konkreten Wirklichkeit jittai) des Lebens

vordringen. Jede einzelne Auslegung von Literatur ist idealiter identisch mit dem Erfassen

des Ganzen.119

Takeuchi nimmt mit seinen Forderungen einer National-Literatur einen Diskurs
auf, der, wie oben erwähnt, bereits im Jahr 1916 seinen Ausgang nahm und
zwischen 1937 und 1943 abermals ausgetragen wurde. Wie Richard F. Calichman
hinweist, war Takeuchis Aufruf zu einer Nationalliteratur in erster Linie ein
Widerstand gegen die westliche Hegemonie und die amerikanische Vorherr-

114 TAKEUCHI, 1972b 1951), zit. nach UHL, 2003: 23. Zu Takeuchis Begriff einer National-
Literatur siehe UHL, 2003: 22–24. Zu Takeuchis Vorstellungen zum Verhältnis von Schriftsteller

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

und Nation siehe UHL, 2009: 218–230.

115 Wie viele seiner Zeitgenossen, etwa Ara Masahito oder Odagiri Hideo, setzte Takeuchi den

Schrifsteller Futabatei Shimei in die Genealogie des modernen – das heisst kapitalismus-
kritischen Intellektuellen russischen Typs. Takeuchi äusserte sich hierzu in TAKEUCHI, 1980.

Vgl. hierzu auch UHL, 2009: 224.

116 Christian Uhl, Email vom 7.3.2011.

117 Vgl. CALICHMAN, 2004: 70.

118 Takeuchi ist insbesondere bekannt für seine detaillierten Studien über den chinesischen

Schriftsteller Lu Xun. Zu Takeuchis Rezeption von Lu Xun siehe UHL, 2003.
119 TAKEUCHI, 1981: 25, zit. aus UHL, 2003: 431.



420 SIMONE MÜLLER

schaft in Japan.120 Takeuchi hatte in den 30er Jahren China für sich entdeckt und
setzte China als Gegenmodell für seine Kritik an der am Westen orientierten
japanischen Moderne.121

In diesem Zusammenhang entdeckte Takeuchi Yoshimi über Vermittlung
von Herbert E. Norman nach 1945 auch Ando Shoeki und verband dessen Kritik
der indischen und chinesischen Gelehrten mit einer eigenen Kritik am modernen
Intellektuellen. Anfang 1951, also im selben Jahr, in welchem Takeuchi die “Na-tional-

Literaturdebatte” vom Zaun brach, publizierte er einen Aufsatz mit dem

Titel “Interi ron – Ando Shoeki no dento ni tsuite”,{NrA –¹<<,ú M
3¡ ùÙû Intellektuellentheorie – zur Überlieferung von Ando Shoeki,
Tenbo 1951.1). Darin betont Takeuchi Yoshimi die Aktualität des durch Herbert
Norman wieder bekannt gemachten Ando Shoeki. Diese Aktualität lokalisiert er

in Fragen nach dem Sinn von Gelehrsamkeit und nach der Verantwortung der als

Geistesarbeiter bezeichneten Intellektuellen. Zwar räumt Takeuchi ein, dass

Shoekis Physiokratismus in der heutigen Zeit nicht geltend gemacht werden

könne, lobt aber seinen Einsatz für “die direkt produzierende Bevölkerungsschicht”

Takeuchi 1951: 22), respektive die Arbeiterklasse, welche ihm zufolge
auch heute noch – also im Jahr 1951 – vonnöten sei.

Gleich wie einst Ando Shoeki, bezeichnet Takeuchi Yoshimi die japanischen

Intellektuellen als Missbildung, welche die gesellschaftliche Struktur
Japans widerspiegelten. Er macht bei den japanischen Intellektuellen eine
Gildenmentalität aus, welche eine Verbindung mit dem Volk verhindere:

Weil eine Kommunikation zur äusseren Welt fehlt, entsteht kein gemeinsames, auf der

Grundlage des Volkes basierendes Problembewusstsein, wie die Errichtung einer Nationalsprache

oder einer Volkskultur. Wenn sie das Wort Volk in den Mund nehmen, ist es nur,

um vom Fenster aus auf die Welt unter sich herabzuschauen und dem Volk, welches sich

120 CALICHMAN, 2004b: 56.
121 Vgl. OLSON, 1981: 333–335. Bereits Ende der 40er Jahre setzte Takeuchi zu einer eigenen

Kritik der westlichen Moderne an und postulierte eine asiatische Revolutionierung des

Westens, um die universalen Werte, die der Westen hervorgebracht hatte, zu erhöhen.

BARSHAY, 1998: 270). Takeuchi Yoshimi kritisierte sowohl die Haltung der kommunistischen

Partei als auch diejenige von Maruyama Masaos Modernismus als Übernahmen aus

dem Westen. Ihm zufolge repräsentierten sie lediglich eine Sprache der intellektuellen
Sklaverei. Zwar habe der Modernismus den japanischen Intellektuellen geholfen, den
Albtraum des Nationalismus zu vergessen, nun aber würde der Modernismus die wahre
Modernisierung behindern, welche nur anhand des chinesischen Modells des revolutionären
Nationalismus erfolgen könne. Takeuchi zufolge erfordert dies eine Rückbesinnung auf die
nationale Tradition vgl. BARSHAY, 1998: 313–314).

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 421

dort schart, mit Lautsprechern zu predigen und sich dadurch selbst zu befriedigen. Wenn
sich einer von ihnen auf diese Welt herunter begibt, wird er durch die Regeln der Gilde im
Nu aus der Gemeinschaft ausgeschlossen und deshalb geben die Mutlosen ihre Aktion auf,

und selbst die Mutigen können vom Innern [ihrer Gemeinschaft] heraus keine Reform
realisieren.122

Als spezifische Manifestationen der Missbildung der japanischen Intellektuellen
definiert Takeuchi ihr Privilegienbewusstsein tokken ishiki (©Y?Aˆ Respekt

vor den Behörden, ihre Verachtung des Volkes sowie ihr Karrierismus. Da die
menschlichen Beziehungen alle durch Machtbeziehungen definiert sind, wird
Ausbeutung nicht in Frage gestellt, jeder sucht seinen eigenen Vorteil. Selbst
Gelehrte und Schriftsteller sind davon nicht ausgenommen.

Im Allgemeinen haben die Intellektuellen gegenüber dem Volk ein schwer abzulegendes

Überlegenheitsgefühl. Das Volk auf der anderen Seite hat gegenüber den Intelli ein
Minderwertigkeitsgefühl. Sie verachten die Gelehrten, Beamten, Direktoren und teilweise auch die

Künstler und gleichzeitig fürchten sie sie. Sie betrachten die weisshändigen Arbeiter nicht
als von gleicher Substanz wie sie selbst. Sie glauben nicht, dass mit dem Mehrwert ihrer
Produktion in die Bildung investiert wird, um ihr eigenes Leben zu verbessern. Sie glauben

nicht daran, dass Künstler ausgebildet werden, um Fürsprecher für ihr Lebensgefühl
auszubilden. Wenn zufälligerweise Wissenschaft oder Kunst dem Volk dient, dann erachten sie

dies nicht als Gegenwert für eine Bezahlung, sondern als Wohltat.123

Durch die auf den Erfindungen der Intelligenz basierende Technologisierung der

Produktion hat die Gesellschaft immer mehr Intellektuelle hervorgebracht, welche

aber nach wie vor von der Arbeiterklasse distanziert sind. Die Distanz der

Intellektuellen zum Volk ist Takeuchi zufolge ebenfalls massgeblich dafür
verantwortlich, dass sich in den 30er Jahren keine Organisation gegen den Faschismus

auszubilden vermochte. Als einzige Möglichkeit, dieses Dilemma zu lösen,
sieht er eine Wiederherstellung von Ando Shoekis Konzept einer Mitarbeit aller
Bevölkerungsschichten am Produktionsprozess. Takeuchi wiedersetzt sich in
dieser Hinsicht der von Kurahara Korehito vertretenen marxistischen Ansicht,
dass sich die Intelligenz durch ihre wirtschaftliche Verschlechterung dem Volk
anschliessen und dadurch zu einer revolutionären Kraft wird, weil ihm zufolge
Kuraharas Theorie das Proletariat nicht als Produzierende, sondern als Bedürftige

betrachtet. Ohne weitere Bedingungen werden die gefallenen Intellektuellen
Takeuchis Meinung nach nicht zu wahren Revolutionären, sondern höchstens zu

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

122 TAKEUCHI, 1951: 23.
123 TAKEUCHI, 1951: 24.



422 SIMONE MÜLLER

Faschisten, Übeltätern oder Halunken. Einen Anschluss an das Volk ist nicht
durch eine wirtschaftliche Verschlechterung, sondern nur durch eine Aufgabe
der Selbstbezogenheit möglich. Diese bedeutet für die Intellektuellen jedoch
nicht, auf ihre Kopfarbeit zu verzichten, denn das von Ando Shoeki gezeichnete

Leben eines reinen Ackerbaus unter Ausschluss jeglicher Bildung ist Takeuchi
zufolge in der heutigen Zeit nicht mehr realisierbar. In der gegenwärtigen
Gesellschaft, so der Autor, sind die Intellektuellen ein notwendiges Übel hitsuzen

no aku õ'f Ú Aus diesem Grund haben auch die Utopisten von Mushanokojis

Projekt “Atarashiki mura” àìâ Das neue Dorf)124 versagt:

[...] die Intelli sind ein notwendiges Übel, und zwar deshalb, weil sie auf den Überschuss der

Arbeitsproduktion angewiesen sind und dementsprechend den Teil, der in den Prozess der

Wiederproduktion investiert wurde, verringern. Aus diesem Grund sollte es von ihnen am

besten so wenige wie möglich geben und in diesem Sinne sind sie schlecht. Aber weil sie

die Möglichkeit haben, die gesellschaftliche Produktionskraft besser zu erhöhen, als wenn

sie direkt an der Produktion beteiligt wären, und deshalb für den Fortschritt der Menschheit
nötig sind, sind sie eine in der modernen Gesellschaft unentbehrliche Existenz.125

Die Intellektuellen sind also ein notwendiges Übel, das möglichst klein gehalten

werden sollte. Je kleiner die Anzahl an Intellektuellen, desto kleiner auch die
Last der direkt Produzierenden, welche ja den Intellektuellen den von ihnen

produzierten Mehrwert zur Verfügung stellen müssen. In Japan vergrössert sich

indes dieser unproduktive Bevölkerungsteil zusehends, was sich an den Zahlen
der Beamten und Studenten ablesen lässt. Dies ist nicht nur ein wirtschaftliches,
sondern auch eine kulturelles Problem. Da hierdurch die Verbindung zwischen
Produktionsaktivitäten und Kultur verlorengehen, führt dies, so der Autor, in der

Folge zu einem Verfall der Moral. Das starke Anwachsen der japanischen
Intelligenz führt Takeuchi auf die rückständige Struktur der japanischen Gesellschaft

zurück. Die Hoffnung auf ein besseres Leben fordert die Abenteuerlust
des Volkes heraus. Takeuchi führt diesen Missstand auf die Meiji-Zeit zurück, in
deren Zuge die Regierung zur Förderung des Fortschritts die Bildung gefördert
und begabte Elemente aus dem Volk rekrutiert hatte. Dies habe einen karrieristischen

Intellektuellen hervorgebracht, der bestrebt war, sich die Produkte anderer

anzueignen. Selbst bei den berufstätigen Revolutionären, respektive den Gesell-

124 Im Jahr 1918 vom Schriftsteller Mushanokoji Saneatsu auf Kyushu gegründete Idealge¬

meinschaft. Das Projekt galt bereits in den 30er Jahren als gescheitert, das Dorf existiert
indes heute noch. Siehe hierzu den Beitrag von Eduard Klopfenstein im vorliegenden Band.

125 TAKEUCHI, 1951: 2.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 423

schaftsreformern, macht er diesen abenteuerlustigen und wetteifrigen Geist aus

und appelliert, wieder einen Glauben an die Produktion zu entwickeln. Wie können

die Intellektuellen sich aber dem Volk anschliessen, ohne ihre geistige
Arbeit aufzugeben? Takeuchi postuliert in diesem Zusammenhang eine, sich an
China orientierende, an die japanische Situation angepasste Form des V Narod
und zieht diesbezüglich Parallelen zwischen Mao und Shoeki. 126 Takeuchi
formuliert seinen Lösungsansatz des Problems wie folgt:

Die Intelli sind ein notwendiges Übel. Sie sind ein unvermeidlicher gesellschaftlicher
Überschuss. Nicht nur das, sie sollten von ihrem Klassenstatus her einen neutralen Charakter
haben, aber im gegenwärtigen Japan sind sie mit der Staatsmacht verbunden und haben die

starke Tendenz, als Werkzeuge für Ausbeutung und Eroberungen gebraucht zu werden. Sie

haben nicht nur eine Yakuza-hafte Moral, sondern vermindern die gesunde Moral des Volkes,

indem sie dieses zu Wetten verführen. Wenn sich diese Art von Intelli jedoch selbst auf

diese Weise wahrnehmen, dann wäre es möglich, dass sie durch eine Selbsterneuerung das

“notwendige Übel” minimieren. Gerade hierfür sind die Privilegien da. Ist es letztlich nicht
nötig, von Privilegien Gebrauch zu machen, um diese Privilegien abzuschaffen?127

Eine Lösung des Problems ist also nur möglich, wenn sich der Intellektuelle
seines eigenen Widerspruchs bewusst wird und sich sozusagen selbst erneuert.
Takeuchi rekurriert hier an Ando Shoekis “aufrechten Menschen”, der sich seiner

Privilegien bedient, um gerade diese Privilegien, respektive sich selbst

abzuschaffen und die Welt wieder in die natürliche Ordnung zurückzuführen.
Takeuchi postuliert hierbei klar eine Führungsrolle des Intellektuellen: Der
Intellektuelle ist sowohl das Symptom als auch das Heilmittel. Der Autor äussert sich
indes nicht dazu, wie diese Erneuerung auszusehen habe und welche Art von
Leben der Intellektuelle nach seiner Metamorphose führen soll.

Am Schluss seines Aufsatzes kommt Takeuchi nochmals konkret auf Ando
Shoeki zurück. Ando Shoeki hatte in seinen Schriften ein müssiges Gelehrtenleben

stets abgelehnt, selbst aber mehrheitlich als Arzt und Gesellschaftskritiker
eine solches geführt. Wie legitimierte Ando Shoeki seinen eigenen Status als

Intellektueller? Takeuchi führt abschliessend ein Zitat eines Schülers von Ando
Shoeki namens Kamiyama Senkaku /Ž¡ .ê an, in welchem dieser betont,
Andos direkte Produktionshandlung habe im Verfassen seiner Schriften als
Ausdruck des wahren Wegs des Lebens bestanden. In diesem Zusammenhang zitiert

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

er Herbert E. Norman:

126 TAKEUCHI, 1951: 28.
127 TAKEUCHI, 1951: 27.



424 SIMONE MÜLLER

Gegenüber dieser Frage gibt die obenerwähnte Textstelle eine Antwort. Senkaku zufolge hat

Ando Shoeki gedacht, dass das Verfassen eines grossen Werks, in welchem der natürliche,
gemeinsame direkte Weg beschrieben wird, ein nötiger und unentbehrlicher Teil für die
Erfüllung einer natürlichen direkten Verwaltung darstelle. Wenn man den Vorschlag von

Andos Gesellschaftsreform ansieht, sind die Gelehrten und Literaten, welche das Volk
lehren, den wahren Weg zu finden, “Die Ärzte der Gesellschaft” und Menschen, welche zum

allgemeinen Wohlergehen beitragen. Aus diesem Grund muss man sie wohl der Volksmasse,

welche sich dem direkten Anbau widmet, zurechnen.128

Indem die Literatur eine bessere Gesellschaftsordnung lehrt, enthält sie Potential
zu deren Verwirklichung und kann auf diese Weise als direkte Produktionsweise,

respektive als Aktion angesehen werden. Literatur wird zum Mittel
intellektuellen Handelns. Hier treffen wir auf ein Grundprinzip der französischen
littérature engagée wie sie nach 1945 insbesondere von Sartre postuliert wurde:
Dieser hatte den Akt des Schreibens ebenfalls als Handlung angesehen, mit dem
Potential, die Gesellschaft zum Positiven zu wenden. Der Intellektuelle verbindet

sich auf diese Weise durch den Akt des Schreibens mit dem Volk und macht

somit einen Beitrag zur Verwirklichung der gesellschaftlichen Utopie.
Abschliessend kann deshalb konstatiert werden, dass Takeuchis

Intellektuellentheorie sich trotz seiner Kritik an Kurahara Korehito nicht wesentlich von
den orthodoxen, intellektuellenkritischen, marxistischen Intellektuellentheorien
unterscheidet, welche eine Rettung der Intelligenz nur durch ein Bewusstsein
ihres eigenen Widerspruchs und einen darauf basierenden Verzicht auf ihre
eigenen Privilegien sieht. Takeuchis Kritik der Moderne richtet sich wie diejenige
der Marxisten klar gegen den Kapitalismus. Sie richtet sich indes auch gegen die
Marxisten selbst, die ihm zufolge die Bedürfnisse des Volkes ignorieren.

Takeuchi Yoshimi war indes kein Utopist und er sehnte sich auch nicht
nach einer vormodernen Vergangenheit zurück. Im Einklang mit den Philosophen

der Kyoto-Schule lehnte er utopisches Denken als irreal und
nichtverwirklichbar ab. Zur Veranschaulichung sei hier ein Zitat von Nishitani Keji
?¯Bgƒ"ë 1900–1990) angeführt:

As long as one does not have both feet firmly grounded in the consciousness of the past as

well as in the practice of the present, any idea will remain a mere concept, a utopian ideal
yutopia-tekina-riso); that is, it becomes an idea, which is not real.129

128 NORMAN, 1950, zit. nach TAKEUCHI, 1951: 29.
129 NISHITANI, zit. nach UHL, 2006: 478.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 425

Takeuchi Yoshimis Forderungen an die japanische Intelligenz war in erster

Linie, ein eigenes, in der japanischen Kultur verwurzeltes Denken zu entwickeln
und von der bisher praktizierten “Musterschüler-Kultur” Abstand zu nehmen.130

In dem Aufsatz “Kindai Nihon no chokoku” F Cµ{ Die Überwindung

der Moderne) aus dem Jahr 1959, im Zuge der so genannten
Kriegsverantwortungsdebatte der späten 50er Jahre, setzt sich Taekuchi abermals mit dem
Scheitern der japanischen Intellektuellen auseinander. Dort schreibt er: “Was ist
die Logik eines Denkens, das in der Wirklichkeit Wirkung zeitigt? Eine solche

Logik wurde während des ganzen Krieges nicht gefunden, und selbst heute verhält

es sich noch immer nicht anders.”131 Takeuchi appelliert an die japanischen

Intellektuellen, mehr Wagemut zu entwickeln: “Soll Denken produktiv sein, darf
es das Wagnis nicht scheuen, die Kastanien aus dem Feuer zu holen. Wer nicht
ins Wasser springt, kann auch nicht Schwimmen.”132

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

7. Schlussbemerkungen

In Japan wird, ausgelöst durch eine Selbstreflexion über das Verhalten der
Intellektuellen während des so genannten 15-jährigen Krieges, nach 1945 unter der

Intelligenz ein Mangel an utopischem und gesellschaftspolitischem Bewusstsein
beklagt. Gleichzeitig entsteht mit dem Aufkommen marxistischer Strömungen –
zunächst in den 20er Jahren und dann insbesondere in der Nachkriegszeit – eine

Intellektuellenschicht, die konkret nach ihrer gesellschaftspolitischen
Verantwortung fragt. In diesem Zusammenhang wird in der Nachkriegszeit der
frühneuzeitliche Denker Ando Shoeki wiederentdeckt, der in seinen Schriften die
rückwärts gerichtete Utopie einer ackerbaubetreibenden, egalitären Gesellschaft
zeichnete und diese an eine Gelehrtenkritik koppelte. Obwohl Shoeki seine

Gesellschaftskritik, die in erster Linie auf das Tokugawa-Regime abzielte, stark
kaschierte – er formulierte sie beispielsweise in Form von Tierfabeln –
entspricht er nach 1945 dem Ideal eines engagierten, gesellschaftskritischen
Intellektuellen, wie dies seitens der japanischen Intelligenz insbesondere mit dem
Beginn des Kalten Krieges zunehmend gefordert wurde. Ando Shoekis Ideen
einer egalitären, pazifistischen und kommunalen Gesellschaft, mit gleichberechtigter

Güterverteilung, in der das Wohl der Gemeinschaft Vorrang vor dem Wohl

130 Vgl. TAKEUCHI, 1951: 29–34, 39–42.

131 TAKEUCHI, 2005 1959): 102.
132 TAKEUCHI, 2005 1959): 94.



426 SIMONE MÜLLER

des Individuums hat, entsprechen in wesentlichen Punkten den marxistischen
Gesellschaftsideen, weshalb er insbesondere unter den Marxisten positiv rezipiert

wurde.
Shoekis Kosmologie verbindet sich in einem weiteren Punkt mit den

marxistischen Theorien, nämlich in seiner Kritik an den indischen und chinesischen

“Weisen”: Sie sind Shoeki zufolge der Ursprung der Entzweigung der Welt, da
sie durch ihr Wissen ein Privilegienbewusstsein in die Gesellschaft einbrachten

und auf diese Weise Klassenhierarchien schufen. Die Wiederherstellung der

natürlichen Ordnung kann sich Shoeki zufolge nur durch einen aufrichtigen
Menschen vollziehen, der durch Selbstreflexion seine eigenen Widersprüche
erkennt, in der Folge auf seine Privilegien verzichtet und auf diese Weise
vorbildhaft die Ordnung in der Welt wiederherstellt. Diese Aufgabe wird indes eben

jenen Gelehrten zugeschrieben, welche den eigentlichen Austritt aus der
Ordnung verursacht haben: die Gelehrten sind sowohl das Symptom als auch das

Heilmittel. Hier verbindet sich Shoekis Kritik der Weisen mit den orthodox
marxistischen Intellektuellentheorien, in welchen die Vertreter der Intelligenz als
Wachhunde der Bourgeoisie und Schmarotzer kritisiert und ihnen nur eine
Überlebenschance zuerkannt wird, wenn sie auf ihre Privilegien verzichten, ihrer
Klasse entsagen und sich zusammen mit dem Volk dem Klassenkampf
anschliessen. In diesem Sinne wird Ando Shoeki nach 1945 als eine Vorreiterfigur
des Marxismus rezipiert.

Shoekis Gelehrtenkritik wird in diesem Zusammenhang von Takeuchi Yoshimi

vorbildhaft als Beispiel herangezogen, um eine Kritik am japanischen
Intellektuellen, insbesondere an dessen Distanz zum Volk zu formulieren, und diesen

dazu anzuhalten, mittels seiner Privilegien ebendiese Privilegien abzuschaffen,

respektive ihr Wissen dazu zu verwenden, die natürliche Ordnung
wiederherzustellen. Takeuchi Yoshimis spezifische Lesart von Ando Shoeki
veranschaulicht auf diese Weise die Grundstruktur des marxistischen Intellektuellendiskurses

in Japan, in welchem der Intellektuelle sowohl als Symptom der
Widersprüche der kapitalistischen Gesellschaft, als auch als Heilmittel für deren

Überwindung, respektive für die Schaffung einer sozialistischen Ordnung, mit
anderen Worten: der “marxistischen Utopie” gesetzt wird. Die Intellektuellenkritik

bei Takeuchi Yoshimi vollzieht sich in erster Linie als Modernekritik, die
einer Kapitalismuskritik gleichkommt. Das Spiegelbild dieser Kritik wird in
Ando Shoekis rückwärts gerichteter Utopie lokalisiert.

Gerade in diesem starken Hang zur Intellektuellenkritik verbirgt sich aber

meines Erachtens auch das Problem des Fehlens eines gesellschaftskritischen
und utopischen Denkens, das in Japan nach 1945 so beklagt wird: Der Intellektu-

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 427

elle, der ja eigentlich das Heilmittel sein müsste, um das Symptom zu beheben,

boykottiert sich selbst, indem er sich gleichsam eine Existenzberechtigung
abspricht und sich dadurch paralysiert. Wie Tosaka Jun bereits in den 30er Jahren

treffend bemerkte, ist diese zur Selbstboykottierung sich verdichtende Kritik der

Marxisten an den Intellektuellen meines Erachtens der Hauptgrund für die
Ohnmacht der Intellektuellen in den 30er Jahren. Erst nach 1945 wurde allmählich
auch seitens der Marxisten den Intellektuellen eine verantwortungsvolle Aufgabe

zur Formung einer neuen Gesellschaftsordnung anerkannt.
Wie Takeuchi Yoshimi richtig bemerkte: In der modernen Gesellschaft ist

die Rückkehr zu der von Ando Shoeki postulierten, vorzivilisierten und
vorindustrialisierten, wissenschaftslosen Ordnung nicht mehr denkbar. In einer
modernen Welt braucht es aber Intellektuelle, die über die Gesellschaft und ihre
eigenen Handlungen aufgrund von übergeordneten Werten reflektieren und
regulierend in diese eingreifen. Intellektuellen eignet das Vermögen,
Bewegungen und Tendenzen in der Gesellschaft vorauszusehen, Gegenentwürfe zu
schaffen. Sie sind es, die Utopien formulieren. Sie erfüllen deshalb eine wichtige
soziale Funktion. Eine Gesellschaft, in welcher der Intellektuelle kein Gehör
findet, kann keine selbstverantwortliche Gesellschaft sein.

Seit der Krise des sozialistischen Projekts ist der Utopiediskurs beinahe

vollständig verabschiedet worden. Bezeichnenderweise spricht man seit 1989 im
gleichen Zug vom Ende der Utopie als auch vom Bankrott des Intellektuellen,
was die enge Beziehung der beiden Konzepte veranschaulicht. Lepenies spricht
denn in Bezug auf das Jahr 1989 auch vom “Ende der Utopie und der Rückkehr
der Melancholie”.133 In Lepenies Typologie ist der melancholische Intellektuelle
eine Voraussetzung für utopisches Denken. Führt man den Gedanken weiter,
dann ist der engagierte Intellektuelle eine Folge des utopischen Denkens. Der
melancholische Intellektuelle birgt in sich die Saat für Utopie und Engagement.
Meines Erachtens sind deshalb die Abschiedserklärungen an die Intellektuellen
und an die Utopie eine Fehleinschätzung, die offensichtlich von linkskritischer
Seite herrührt. Die Niederlage des praktizierten Kommunismus bedeutet nicht
zwingend, dass auch der Marxismus, der eine Theorie darstellt, die versucht, auf
ökonomischer Basis Gerechtigkeit zu entwickeln, obsolet geworden ist. Wichtig
wäre es indes, den Intellektuellen – wie dies etwa von Sartre getan wurde –
einen grösseren Stellenwert einzuräumen.

Verfolgt man die Medien, dann scheint, dass gerade in letzter Zeit Nachfragen

sowohl nach Utopien als auch nach dem Intellektuellen wieder wach wer-

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

133 LEPENIES, 1998.



428 SIMONE MÜLLER

den, respektive nach moralischen Instanzen, die regulierend auf die durch die
freie Markwirtschaft orientierungslos und teilweise masslos gewordene Gesellschaft

einwirken. Auch in Japan zeigt sich ein steigendes Interesse am
Intellektuellen. Vor kurzem erschien eine Aufsatzsammlung mit dem Titel 21 seiki
no chishikijin 21F30 .Aˆê Die Intellektuellen des 21. Jahrhunderts, 2009)
die wohl nicht ganz zufälligerweise von Ishizaki Harumi .#>¤5¾ einem
führenden Sartre-Spezialisten, herausgegeben wurde, und in welchem die

Aufgaben der Intellektuellen für das 21. Jahrhundert diskutiert werden.134

Literaturverzeichnis

AONO, Suekichi M‚Gþ“1933 “Nihon interigenchiya no tokushusei o ronzu \,{Nr:{Il(©!ºW'Aï ” KaizoiFP 15.11: 82–91.
ANDO, Shoeki¹<<,ú ASZ)
1996–06 Ando Shoeki zenshu ¹<<,ú˜Lö Ando Shoeki kenkyukai henshu

¹<<,ú.D0¦J4Lö Hg.). 17 Bde. Tokyo: Nosangyoson bunka
kyokai.

ARA, Masahito 9‚!“ê
1946 “Minshu wa dare ka "A>v õ!à ” Kindai bungaku F ·– 1.3:

3–19.

1972 “Shutaiteki chishikijin kƒ,´.Aˆê ” In: USUI Yoshimi 8,Å ?»
Hg.): Sengo bungaku ronso jo) V¼·–A¹ : Tokyo: Bancho

shobo, S. 455–476 1948).
ARA, Masahito 9‚!“ê et al.
1946 “Zadankai: Furansu bungaku o kataru ×@÷J: ]q{A·–'@Î

” Kindai bungaku F ·– 1.10 Okt): 10–26.
ARISHIMA, Takeo 9&!–Fþ

1923b “Chishiki kaikyu to iu mono .AˆL¾3JýÙ .” Kaiho @n
tokushu: chishiki kaikyu no kenkyu (©Lö : .AˆL¾3J .D0¦ 5.4
April): 50–51.

134 ISHIZAKI / TACHIBANA, 2009. Die neuesten Geschehnisse in Japan zeigen zudem allmählich
auch wieder ein wachsendes Widerstandsbewusstsein und das Bedürfnis nach gesellschaftspolitischem

Engagement.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 429

BARSHAY, Andrew E.

1998 “Postwar Social and Political Thought, 1945–1990.” In: Bob Tadashi
WAKABAYASHI Hg.): Modern Japanese Thought. Cambridge:
Cambridge

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

University Press, S. 273–356.
BAUER, Wolfgang
1971 China und die Hoffnung auf Glück. Paradiese, Utopien, Idealvor¬

stellungen. München: Carl Hanser Verlag.
CALICHMAN, Richard F.
2004 Displacing the West. Ithaka, NY: Cornell University Cornell East

Asian Series).
CHIBA, Kameo s:y°Lô
1923 “Mohaya chishiki kaikyu naru mono wa sonzai sezu 0 .AˆL¾3J

ÿ ˆXðï ” Chuo koron]^œA tokushu: chishiki kaikyu

to musan kaikyu no sogo hogo ron (©Lö: .AˆL¾3Jý'Q+SL¾3J

-(Âá A 38 Juni): 176–180.
DATE, Isao:F„Ï1993 “Ando Shoeki 1) – Yutopia shishoshi no shiza kara¹<<,ú 1) – n

PÌ\*M# ?Æ×à ” Matsuyama daigaku ronshu ®¡W
–ALö 5.5 Dez): 215–240.

1994a “Ando Shoeki 4)¹<<,ú 4).” Matsuyama daigaku ronshu ®¡W
–ALö 6.3 Aug): 113–146.

1994b “Ando Shoeki 5)¹<<,ú 5).” Matsuyama daigaku ronshu ®¡W
–ALö 6.4 Okt): 235–256.

1994c “Ando Shoeki 6)¹<<,ú 6).” Matsuyama daigaku ronshu ®¡W
–ALö 6.5 Dez): 1–49.

ELIAS, Norbert
1985 “Thomas Morus’ Staatskritik.” In: Wilhelm VOSSKAMP Hg.); Uto¬

pieforschung. Interdisziplinäre Studien zur neuzeitlichen Utopie. Bd.
2. München: Suhrkamp, S. 101–150.

HIRANO, Ken £GþAI
1962 “Kodo shugi bungaku ron >| k5Ù·–A ” Bungei shunshu·<U

1 16.7 Juli): 162–173.
HIRANO, Ken £GþAI / ODAGIRI Hideo ?+`7/ðLô / YAMAMOTO Kenkichi¡\• Hg.)
1967–68 Gendai Nihon bungaku ronso shi *. \·–A¹ 3 Bde.

Tokyo: Miraisha, S. 115–119.



430 SIMONE MÜLLER

HORI, Isao 0÷Lô
1936 “Ando Shoeki to sono gakusetsu ¹<<,úýò –@Ü ” Rekishigaku

kenkyu !¤ –.D0¦ 6.6 Juni): 630–662.
IENAGA, Saburo æK§9Fþ

1950 “E.H. Noman cho; Okubo Kenji yaku ‘wasurerareta shisoka – Ando
Shoeki no koto E.H. Vxf{:‡Ã W0Úo¼@cË ! !ôM#æ
– ¹<5¢Oõ èýÌ ” Shigaku zasshi –M@¼ 59.6 Juni): 69–73.

1951 “Ando Shoeki no shiso ¹<<,ú M# ” Shigaku zasshi –M@¼

60.8 Aug): 1–31.
IIOKA, Hideo OÑ /ð[1994 “Jan Jakku Ruso to Ando Shoeki – ‘Shizen’ to ‘jin’i’ no mondai o

chushin ni @k{¯@kK7¯sEÌý¹<<,ú – Ë8'fÌý
Ëê&êÌ N|']ó ” Keio gijuku daigaku hiyoshi kiyo shakai
kagaku¦ 5Ù®W– 30?±/nJ0– 5 März): 63–94.

ISHIZAKI, Harumi .#>¤5¾ / TACHIBANA, Hidehiro 0û8á9!?
2009 21 seiki no chishikijin 21F30 .Aˆê Tokyo: Fujiwara shoten.
ITO, Sei:<¤
1978 Shosetsu no hoho?@Ü é# Tokyo: Shinchosha 1957).
1994 Kindai nihonjin no hasso no shokeishiki F \ ,ª# A(’?

Tokyo: Iwanami bunko 1981).
IWAMOTO, Yoshio
1974 “Aspects of the Proletarian Literary Movement in Japan.” In: SILBER¬

MAN, Bernard S. / Harry D. HAROOTUNIAN Hg.). Japan in Crisis.
Essays on Taisho Democracy. Ann Arbor Center for Japaneses

Studies): Princeton University Press, S. 156–182.
JÄGER, Georg
2000 “Der Schriftsteller als Intellektueller. Ein Problemaufriß.” In: HANU¬

SCHEK, Sven / Therese HÖRNIGK / Christine MALENDE Hg.): Schriftsteller

als Intellektuelle. Politik und Literatur im Kalten Krieg.
Tübingen: Niemeyer, S. 1–25.

JOLY, Jacques

1996a La nature selon Ando Shoeki: un type de discours sur la nature et la
spontaneité par un maître-confucéen de l’époque Tokugawa: Ando
Shoeki 1703–1762). Paris: Editions Maisonneuve et Larose.

1996b “Nature et sponaneité: L’exemple d’Ando Shoeki.” Ebisu 13 April–
Juni): 75–119.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 431

KATO, Shuichi Ð< 0
2000 “Senso to chishikijin V¹ý.Aˆê ” In: “Senso to chishikijin” o

yomu. Sengo nihon shiso no genten.ËV¹ý.AˆêÌ'@Ý V¼\M# Ï&é Tokyo: Aoki shoten, S. 15–61 1959).
KANO, Kokichi)GþØ
1928 “Ando Shoeki ¹<<,ú ” In: Sekai shicho F+|M%ž Bd. 3. Tokyo:

Iwanami shoten.

<http://www.aozora.gr.jp/cards/000866/files/2653_20666.html>
letzter Zugriff 20.2.2011).

KOMIYA, Akira
1974 “Ando Shoeki to Jan Jakku Ruso: bunmeiron to shite no hikaku ken¬

kyu ¹<<,úý@k{¯@kK7¯sEÌ:·>Aýìû "E3

.D0¦ ” Hikaku bungaku kenkyu "E3·–.D0¦ 26 Nov): 47–79.
KOSCHMANN, Victor
1995 “Victimization and the Writerly Subject: Writers War Responsibility

in Early Postwar Japan.” Tamkang Review 26.1–2: 61–75.
1996 Revolution and Subjectivity in Post-war Japan. Chicago: University of

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

Chicago Press.

KRINGS, Hermann / Michael BAUMGARTNER Hg.)
1974 Handbuch der Philosophischen Grundbegriffe. Bd 6. München: Kö-sel-

Verlag.
KURAHARA, Korehito ;eÏ ê
1945a “à·– *,ª ” Asahi shinbun M à6Ž 10.–11. Nov).
1947 “Bunka kakumei to chishikiso no ninmu·FM™ ý.Aˆ” + .”

Sekai F+| Juni): 1–12.
LEPENIES, Wolf
1992 Aufstieg und Fall der Intellektuellen in Europa. Frankfurt / New York:

Campus; Paris: Edition de la Maison des Sciences de l’Homme. Edition

Pandora 10).
1998 Melancholie und Gesellschaft. Mit einer neuen Einleitung: Das Ende

der Utopie und die Wiederkehr der Melancholie. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1969).

MARANDJIAN, Karine
2000 “Unseen Paradise: The Image of Holland in the Writings of Ando

Shoeki.” In: Bert EDSTRÖM Hg.); The Japanese and Europe. Images

and Perceptions. Richmont Surrey: The Japan Library, S. 1–6.



432 SIMONE MÜLLER

MARUYAMA, Masao h¡-O+g
1971 “Nihon no shiso \ M# ” In: Nihon no shiso \ M#

Tokyo: Iwanami shoten, S. 1–66 Iwanami shinsho 434, 1957).
1974 Studies in the Intellectual History of Tokugawa Japan. MIKISO Hane

Übers.). Princeton / Tokyo. Princeton University Press / University of
Tokyo Press.

1988a “Denken in Japan.” In: SCHAMONI, Wolfgang / Wolfgang SEIFERT

Hg./Übers.): Denken in Japan. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 21–
88.

1988b “Die japanischen Intellektuellen.” In: SCHAMONI, Wolfgang / Wolf¬
gang SEIFERT Hg./Übers.): Denken in Japan. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, S. 89–134.

1996a “Kindai Nihon no chishikijin F \ .Aˆê ” In: Maruyama
Masao shu h¡!“+gLö Bd. 10. Tokyo: Iwanami shoten, S. 223–268
1977).

1996b “Kinsei Nihon seiji shiso ni okeru ‘shizen’ to ‘sakui’ FF \o"ë
M# ßæ Ë8'fÌýËŒ&êÌ ” In: Maruyama Masao shu h¡-O+gLö Bd. 2. Tokyo: Iwanami shoten, S. 3–126 1941).

2007 “Modernes Denken.” Wolfgang SCHAMONI Übers.). In: Wolfgang
SEIFERT Hg.): Freiheit und Nation in Japan. Ausgewählte Aufsätze

1936–1949. Band 1. München: Iudicium, S. 105–112 1946).
MATSUDA, Michio ®+`Fƒ[1965 Nihon chishikijin no shiso \.Aˆê M# Tokyo: Chikuma

shobo Chikuma sosho 44).
MIKI, Kiyoshii 9X$5
1930 “Tokken kaikyu ishiki no hihan (©YL¾3J?Aˆ ©T ” Yomiuri

shinbun @Ý"à6Ž 12.–14. März): 4.

1938a “Atarashii chisei no hitsuyo ge): kakushin to kyoiku àìÙ.W

õ?±; : M™àý‰6â ” Yomiuri shinbun @Ý"à6Ž 13. Nov): 2.
1938b “Saikin no chishiki kaikyu ron jo): ikani kokusaku ni sou ka 0F.AˆL¾3JA: : ²… -1† "ï à ” Yomiuri shinbun @Ý"à6Ž

13.–14; 19. Mai): 4.
1939 “Bunkajin no shimei·Fê ¯ ” Yomiuri shinbun @Ý"à6Ž 18.

Jan): 1.

1967 “Atarashiki chisei àìâ.W ” In: Iwanami Yujiro Ù#Lô¼Fþ

Hg.): Miki Kiyoshi zenshu 9X$5˜Lö Bd. 14. Tokyo: Iwanami
shoten, S. 87–100 1938).

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 433

MIYAKE, Masahiko 9µ!“– Hg.)
2001 Ando Shoeki no shisoshiteki kenkyu ¹<< ,ú M# ,´ .D0¦

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

Tokyo: Iwata shoin.
MIYAMOTO, Yuriko Þ\,® €
2002 “Dare no tame ni – Interigentsia to minshushugi no kadai @à ô

– ,{Nr:{L+lý"Akk5Ù @âN| ” In: Miyamoto Yuriko
zenshu. Bd. 16. Tokyo: Shin Nihon shuppansha, S. 328–335 1946).

MORUS, Thomas
1979 Utopia. Gerhard RITTER Hg.); Eberhard JÄCKEL Nachw.). Stuttgart:

Reclam.
MÜLLER, Simone
2005 “Ando Shoeki und Thomas Morus: zwei Utopisten der frühen Neu¬

zeit.” In: KÖHN, Stephan / Martina SCHÖNBEIN Hg.): Wayo: Europa
und Japan im Zeitalter der Isolation – kulturelle Genuität zwischen

Projektion und Wirklichkeit. Symposium des Arbeitskreises für
Vormoderne Literatur Japans 4./5. Juni 2004 an der Universität Würzburg.

Hamburg: Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens:

35–75 MOAG 142).
MURAMATSU, Sadataka ®Ê
1961 “Kodo shugi bungaku ronso >| k5Ù·–A¹ ” Kokubungaku:

Kaishaku to kansho -·–: @GøýJC Tokushu: Kindai bungaku
ronsoshi jiten (©Lö¯F ·–A¹ »¨ 26.9 Juli): 60–61.

NAKANO, Yoshio]Gþ­[1956 “Mohaya sengo de wa nai ËV¼Ìü ÿÙ ” Bungei shunju

·8èU1 34.2 Feb): 56–66.
NARAMOTO, Tatsuya x8Ÿ\Eà

1948a “Ando Shoeki – sono shiso o chushin to shite ¹<<,ú – ò M#']óýìû ” Bunkashi kenkyu·F .D0¦ 1 Okt): 71–84.

1948b “Todo shinden to Ando Shoeki 3¡Fƒ-OMý¹<< ,ú ” Sekai no
shakai kagaku F+| /nJ0– 1 Okt): 71–84.

NISHIKAWA, Tomio ?¯ üLô
1990 “Shutai to shite no shizen: Sheringu to Ando Shoeki kƒýìû 8

'f: ?/r{8ý¹<<,ú ” Hikaku shiso kenkyu "E3M#.D0¦ 16
März): 45–52.

NOHARA, SHIRO GþÏ Fþ et al.
1949 “Ando Shoeki no shiso to sono rekishiteki haikei ¹<<,ú M#ý

ò !¤ ,´6üŸ ” Sekai no shakai kagaku F+| /nJ0– 2 Jan):
19–52.



434 SIMONE MÜLLER

NORMAN, Herbert E. WÌXÙP¯VÌf{1948 “Ando Shoeki no shiso to sono hoho ¹<<,ú M#ýò é# ”
Shiso M# 291 Sept): 1–14.

1949 Ando Shoeki and the Anatomy of Japanese Feudalism. Tokyo: Asiatic
Society of Japan The Transactions of the Asiatic Society of Japan,

third series, vol. 2).
1950 Wasurerareta shisoka – Ando Shoeki no koto ! !ôM#æ –¹<<,ú èý OKUBO Kenji W0Úo¼ Übers.). Tokyo: Iwanami

shoten.

ODAGIRI, Hideo ?+`7/ðLô
1972a “Bungaku ni okeru senso sekinin no tsuikyu ·– ßæ V¹BÜ+

F-"r ” In: USUI Yoshimi 8,Å ?» Hg.): Sengo bungaku ronso

jo) V¼·–A¹ : Tokyo: Bancho shobo, S. 115–117 1946).
OLSON, Lawrence
1981 “Takeuchi Yoshimi and the Vision of a Protest Society in Japan.”

Journal of Japanese Studies 7.2: 319–348.
OMORI, Yoshitaro W 5ÙZFþ

1935a “Bungaku no hangyakusei ni tsuite ·– ý F6 W ùÙû ”
Waseda bungaku 0b+`·– Nov): 97–102.

1935b “Bungaku to shakaiteki kanshin ·–ý/nJ,´KÒó ” Kaizo 17.4
April): 316–327.

POWELL, Irena
1983 Writers and Society in Modern Japan. London and Basingstoke: The

Macmillan Press.

ROBERTSON, Jennifer
1996 “‘Internationalisierung’ als Nostalgie im heutigen Japan.” In: Irmela

HIJIYA-KIRSCHNEREIT Hg.): Überwindung der Moderne? Japan am
Ende des 20. Jahrhunderts. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 172–
193.

SAAGE, Richard
1991 Politische Utopien der Neuzeit. Darmstadt: Wissenschaftliche Buch¬

gesellschaft.
SAKASAI, Takahiko F6Å ñ
1950 “E. Herbert Norman cho ‘Wasurerareta shisoka – Ando Shoeki no

koto – ‘Ando Shoeki kenkyu ni yosete E¯WÌXÙP¯Vxf{:‡Ã W0Úo¼@cË ! !ôM#æ – ¹<5¢Oõ èýÌ Ë¹<<,úÌ .D0¦ ðû ” Keizai gakuronshu 3|$8–A Lö 19.5
Mai): 57–77.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 435

SAKISAKA, Itsuro rFhFþ

1930 “Gendai interigenchiya ron *. ,{Nr:{IlA ” Chuo koron

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

]^œA 45.3 März): 2–19.
1935 Chishiki kaikyu ron.AˆL¾3JA Tokyo: Kaizosha.
SARTRE, Jean-Paul

1972 “Plaidoyer pour les intellectuals.” In: Situations XIII autour de 68).
Paris: Gallimard, S. 375–455.

SATOMICHI, Norio GüFƒãLô
1993 “Ando Shoeki no shokokukan 1 ¹<<,ú A(-?ã 1).” Okurayama

ronshu, Nr. 34 Dez): 1–33.
SAWADA, Ken %Ô+`AI
1923 “Seikatsusha to chishikisha to no mondai +O#k65ý.Aˆ65ý

N| ” Chuo koron]^œA 38.7 Juli): 70–88.

SCHNELLBÄCHER, Thomas
2004 Abe Kobo, Literary Strategist. The Evolution of his Agenda and Rhe¬

toric in the Context of Postwar Avant-Garde and Communist Artists’
Movement. München: Iudicium Verlag.

SHIBUNDO 8#·2 Hg.)
1961 “Tokushu: kindai bungaku ronso jiten (©Lö: F ·–A¹»¨ ”

Kokubungaku: kaishaku to kansho -·– : @GøýJC 26.9 Juli):
12–141.

SHINBO, Satoru à "
2000 “Seiyo to no hikaku ni miru Ando Shoeki to Arai Hakuseki no shiso¬

teki iso – sekai no naka no nihon: Edoki no futari no shisoka ?¯#;ý"E3 ¹<<,úýàÅ,­.# M#,´}-( – F+| ]\¯"hO ¼ê M#æ ” Himeji dokkyo daigaku gaikokugo
gakubu kiyo 13 Jan): 23–39.

SUGIYAMA, Heisuke y¡£Ù
1938 “Kiki ni okeru Nihon no interigencha o bunseki su ¡ ßæ\ ,{Nr:{Ik'6Àî ” Kaizo iFP 20.4 April): 316–

335.
SUGIURA, Minpei y#–>£
1965 “Yutopia shosetsu to dobutsudan – Furai Sanjin ‘Furyu shido kenden’

to Ando Shoeki ‘Hosei monogatari’ nPÌ\*?@Üý (™AŠ – NØ

•¡êËNØ#q FƒEMÌý¹<< ,úË#F(™@ÎÌ ” Bungaku

33.12 Dez): 41–51.



436 SIMONE MÜLLER

TAKAHASHI, Shintaro Q{àZFþ

1961 “Bungakusha no senso sekinin ronso ·– 65 V¹BÜ +A¹ ”
Kokubungaku: kaishaku to kansho;·–: @GøýJC tokushu kindai

bungaku ronso jiten (©LöF ·–A¹»¨ Juli): 130–132.
TAKEUCHI, Yoshimi 1)µ­
1951 “Interi ron: Ando Shoeki no dento ni tsuite ,{NrA¹<<,ú

M3¡ ùÙû ” Tenbo …K 61 Jan): 21–29.
1972a “Atarashiki kokumin bungaku e no michi – minzoku no katsuro ni

kakawaru mondai àìâ-"A·– Fƒ – "Aÿ #kD àà$
Fƒ ” In: USUI Yoshimi 8,Å ?» Hg.): Sengo bungaku ronso ge)

V¼·–A¹; Tokyo: Bancho shobo, S. 115–120 1952).
1972b “Kindaishugi to minzoku no mondai F k5Ùý"Aÿ N| ” In:

Usui Yoshimi 8,Å ?» Hg.): Sengo bungaku ronso ge) V¼·–
A¹; Tokyo: Bancho shobo, S. 109–114 1951).

1980 “Rojin to Futabatei.” In: NUNOKAWA Kakuzaemon 3 @ >‹K°
Hg.): Takeuchi Yoshimi zenshu 1)µ­˜Lö Bd. 1. Tokyo: Chikuma

shobo, S. 243–246.

1981 “Sonbunkan no mondaiten ›· ?ã N| &é ” In: NUNOKAWA

Kakuzaemon 3 @ >‹K° Hg.): Takeuchi Yoshimi zenshu 1)µ­˜Lö Bd. 5. Tokyo: Chikuma shobo, S. 25–42.
2005 “Die Überwindung der Moderne.” In: SEIFERT, Wolfgang / Christian

UHL Hg./Übers.): Japan in Asien. Geschichtsdenken und Kulturkritik
nach 1945. München: Iudicium, S. 55–120 1959).

2005 “Was bedeutet die Moderne? Der Fall Japan und der Fall China.” In:
SEIFERT, Wolfgang / Christian UHL Hg./Übers.): Japan in Asien.
Geschichtsdenken und Kulturkritik nach 1945. München: Iudicium, S.

9–54 1948).
TANABE, Motoo +`Eês+O

1943 “Ando Shoeki no shakai keizai shiso ¹<<,ú /nJ3|$8M# ”
Keizaishi kenkyu 3|$8 .D0¦ 29.3 161) März): 18–41.

TANIZAKI, Seiji Bg>2î¼
1929 “Chishiki kaikyu no mondai .AˆL¾3J N| ” Asahi shinbun M

à6Ž 25.–26. Dez): 5.

TERAO, Goro*nÄFþ

1975 “Ando Shoeki no kyosan shugi shiso ¹<<,ú ¡+Sk5ÙM# ”
Gendai no me *. -l 16.9 Sept): 130–139.

1996 Zoku ronko Ando Shoeki 3ÊA63¹<<,ú 2. Bde. Tokyo: Nosan
gyoson bunka kyokai.

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438



DIE WIEDERENTDECKUNG VON ANDO SHOEKI 437

TOSAKA, Jun hr%”

1968a “Interi ishiki to interi kaikyu setsu – iwayuru ‘chishiki kaikyu ron’ ni
taishite,{Nr?Aˆý,{NrL¾3J@Ü – pA2Ë.AˆL¾3JAÌ.ìû .” In: IMURA Juji Å /¼ Hg.): Tosaka Jun zenshu hr%”

˜Lö Bd. 2. Tokyo: Keiso shobo, S. 371–376 1935).
1968b “Interigencha ron ni taisuru gimon – gendai no interigencha ron wa

mondai no teishutsukata o ayamatte inai ka ,{Nr:{IkA.î +Á – *. ,{Nr:{IkA N| *é'@Ôø
ûÙÿÙà ” In: IMURA Juji Å /¼ Hg.): Tosaka Jun zenshu hr%”˜Lö Bd. 2. Tokyo: Keiso shobo, S. 376–384 1935).

TSURU, Shigeto G-+‰Gýê
1950 “Noman hakase to Ando Shoeki VÌf{Š ý¹<<,ú ” Tosho

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438

#( 3: 11–12.

TSURUMI, Shunsuke Sä?»úED

1956 “Chishikijin no senso sekinin .Aˆê V¹BÜ+ ” Chuo koron]^
œA 71.1 Jan): 57–63.

UHL, Christian
2003 Wer war Takeuchi Yoshimis Lu Xun? ein Annäherungsversuch an ein

Monument der japanischen Sinologie. München: Iudicium Japonia
insula 11).

2009 “Displacing Japan: Takeuchi Yoshimi’s Lu Xun in Light of Nishida’s
Philosophy, and Vice Versa.” Positions 17.1 Spring): 207–237.

USUI, Yoshimi 8,Å ?» Hg.)
1972 Sengo bungaku ronso V¼·–A¹ 2 Bde. Tokyo: Bancho shobo.
WATANABE, Taito $QEêW&
1930 Ando Shoeki to Shizen shineido ¹<<,úý8'f-OæFƒ Tokyo:

Mokuseisha shoin.
1950 “‘Wasurerareta shisoka – Ando Shoeki’ zakkan Ë ! !ôM#æ

– ¹<<,úÌMO ” Shiso M# 318 Dez): 70–79.

WEIDNER, Claus
1999 Einheit und Zweiteilung. Die sozialen Ideen des Arztes Ando Shoeki

1703–1762). München: Iudicium-Verlag.
YAMAKAWA, Hitoshi ¡ w
1920 “Rodo undo ni taisuru chishiki kaikyu no chii äýF{ .î .AˆL¾3J `} ” Kaiho @n 2.8 Aug): 19–36.



438 SIMONE MÜLLER

1922 “Musan kaikyu undo no hoko tenkan 'Q+SL¾3JF{ é E ”
Zenei }>‹ 7/8 Aug).
<http://www5f.biglobe.ne.jp/~rounou/myweb1_290.htm> letzter
Zugriff 24.01.2011).

YASUNAGA, Toshinobu¹"h/&
1968 “Nihonteki komun no genri – Ando Shoeki no shakai shiso \,´;gmÌ{ Ï*6 – ¹<<,ú /nJM# ” Shiso M# 533 Nov):

67–84.
YOSHIMOTO, Takaaki \L¶>
1977a “Bungakusha no senso sekinin ·–65 V¹BÜ+ ” In: Yoshimoto

Takaaki zenchosakushu \ L¶>˜ :‡ŒLö Bd. 13 Seiji shiso
hyoronshu o"ëM#@… ALö Tokyo: Keiso Shobo, S. 416–424
1956).

1977b “Tenkoron E A ” In: Yoshimoto Takaaki zenchosakushu \L¶>˜:‡ŒLö Bd. 13 Seiji shiso hyoronshu o"ëM#@…ALö Tokyo:
Keiso Shobo, S. 5–27 1958).

AS/EA LXV•2•2011, S. 389–438


	Intellektuellenkritik und Utopie : die Wiederentdeckung von Andō Shōeki, und Takeuchi Yoshimis Lektüre von Shōekis Kritik der "Weisen"

