
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 2

Artikel: Das Altertum als Utopie : von den  Quellen der Dichtung zur Ideologie
der Rastauration

Autor: Sat?, Masako

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-170100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-170100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS ALTERTUM ALS UTOPIE –

VON DEN QUELLEN DER DICHTUNG
ZUR IDEOLOGIE DER RESTAURATION

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

Masako Sato, Tokyo

Abstract

“The Ancient World as Utopia – from the Literary Sources of Poetry to the Ideology of Restoration.”

Why did the Meiji Restoration in nineteenth century Japan build its ideological base on the

more than 1200 year old myths of the Kojiki and Nihon shoki, although the Meiji Restoration had

the purpose of developing a modern government after the Western model, including the scientific
knowledge and top technology of its time? This paper proposes to explain this discrepancy by
outlining the historical background up to the kokugaku National School), and especially by
considering classical philological studies in poetry. Utopia is an ideal which can be imagined, but
is quite different from reality. Utopia is also used as a synonym for an impossible plan, concept or
vision; antiquity was the ideal world of such a vision for the National School. I will outline the

historical background of Japanese antiquity as described in the Kojiki and Nihon shoki on the basis

of historical studies after the paradigm shift in 1945. I shall look at the image of antiquity as

portrayed in the formation of the National School in the middle of the Edo period and its function,
and survey how this vision changed.

1. Einführung

Es stellt sich die Frage, warum die Meiji-Restauration im 19. Jh. in Japan ihre
ideologische Grundlage in über 1200 Jahren alten mythologischen Schriften
suchte, indem sie diese zu historischen Beweisquellen erhob, obwohl sie doch
das Ziel hatte, eine moderne Staatsform nach westlichem Vorbild unter
Einbezug der zu dem Zeitpunkt aktuellsten wissenschaftlichen Erkenntnisse und
Technologien zu etablieren. Zum Verständnis dieser Diskrepanz sollen im
Folgenden einige Ideen aus dem Umkreis der frühen Kokugaku-Bewegung
Nationale Schule oder Nationale Studien)1 vorgestellt werden. Die Bewegung hatte

1 Heute spricht man im Allgemeinen von “Kokugaku(-Schule)”. Diese Nationale Schule und

ihre Entwicklung während der Tokugawa-Periode wurde erstmals von Karl Florenz in einer

westlichen Sprache vorgestellt. Er charakterisierte diese Geistesströmung mit der deutschen



342 MASAKO SATO

als visionären Kern ein idealisiertes Bild des Altertums, das später in die Ideologie

der Restauration transferiert wurde – dies obwohl die Nationale Schule

eigentlich aus der Tradition der klassischen philologischen Studien zur Dichtkunst

hervorgegangen war.2

Wenn eine Utopie eine Wunschvorstellung ist, die sich dadurch auszeichnet,

dass sie zwar denkbar, aber nicht oder nicht mehr realisierbar ist, wenn sie

einen Ort beschreibt, an dem derartige Vorstellungen verwirklicht scheinen,3 und
wenn sie im allgemeinen Sprachgebrauch als Synonym benutzt wird für einen

Plan, ein Konzept oder eine Vision, die in der herrschenden Gesellschaft als

unumsetzbar gilt, dann war die Idealwelt des Altertums für die Nationale Schule
eine Utopie.

Zunächst soll der für die Fragestellung erforderliche Hintergrund grob skizziert

werden: Es geht um Realien des japanischen Altertums; um den Charakter
der damaligen Schriften, hauptsächlich des Kojiki und des Nihon shoki, die in
der Nationalen Schule als absolut gültige Schriftquellen galten, sowie um die
Geschichtsforschung nach dem Paradigmenwechseln im Jahr 1945.4 Die
Darstellung geht aus vom ältesten Zustand der Gesellschaft, ihrem Aufbau und ihrer
Entwicklung aufgrund des chinesischen Modells. Es folgt ein kurzer Hinweis auf
die Bedeutung des Altertums in späteren Epochen. Abschliessend wird gezeigt,

wie sich die Nationale Schule in der Mitte der Edo-Zeit im Rahmen der damaligen

Geistesströmungen entwickelte und wie ihre Vision eines utopischen Altertums

aus den Quellen des Mythos entsprang.

________________________________

Formel: “Nationale Gegenbewegung der Japanologen und Altertumsforscher” FLORENZ,

1906: 430–31). Im Englischen wird diese Schule häufig “The School of National Learning”
genannt vgl. die englische Übersetzung von Maruyama Masaos Werk Studies in The

Intellectual History of Tokugawa Japan. MARUYAMA, 1974: 143 ff.). Peter Nosco
charakterisierte die Geistesströmung mit den Stichwörtern “paradise, nativism and nostalgia”,
entsprechend den Entwicklungsstadien der Kokugaku NOSCO, 1992).

2 Schon Karl Florenz wurde auf diese Tendenz und ihre geistesgeschichtliche Bedeutung in
der Entstehungsphase der Nationalen Schule aufmerksam; laut Florenz orientierte sich die
neue Forschungshaltung an den philologischen Quellenstudien der damaligen Sinologen
FLORENZ, 1906: 430–31; vgl. auch SATO, 1995: 123–131).

3 Siehe RICOEUR, 1986; er umriss in Part II den Utopiebegriff von Saint-Simon bis Fourier
durch Textvergleiche, sowie die Entwicklung der Utopie und der Ideologie aus Symbol und

Imagination RICOEUR, 1986: 267–314). Siehe auch den historischen Überblick zum Begriff
der Utopie bei MANNHEIM, 2001: 21–27.

4 Zur Problematik der Altertumsforschung vor dem Paradigmenwechseln im Jahr 1945 siehe

IENAGA, 1972.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 343

2. Staat und Gesellschaft im japanischen Altertum

2.1 Die Entstehung des Staatsmodells im 7. Jahrhundert und sein Einfluss auf
die Gesellschaft aufgrund der Forschungsergebnisse von 1945 bis heute

Das folgende grob skizzierte Geschichtsbild des frühzeitlichen Japan basiert auf
aktuellen, nach standardisierten Verfahren gewonnenen Forschungsergebnissen

seit dem zweiten Weltkrieg und somit auch auf der Kritik an der alten Sicht der

Geschichte.

Die gesellschaftliche Entwicklung Japans seit dem 7. Jahrhundert führte
von einer ursprünglichen Stammesgemeinschaft zu einer Adelsgesellschaft, welche

bis ins 12. Jahrhundert die Herrschaft innehatte. Diese wurde abgelöst von
einer feudalistischen Gesellschaft, die dann im 19. Jahrhundert allmählich einer
Gesellschaft nach westlichem Vorbild Platz machte. Die Entwicklung der Kultur
wie auch die der staatlichen Organe basierte auf der stabilen Produktion, Erfassung

und Reglementierung grosser Agrarerträge und anderer landwirtschaftlicher

Erzeugnisse, die es Japan erlaubten, kulturelle Einflüsse zu übernehmen,
und dennoch Eigenständigkeit zu bewahren, das heisst, gleichzeitig Kontinuität
mit fortwährender langsamer Veränderung zu verbinden.5 Diese Art der
Entwicklung zeigt sich in vielen Beispielen, so in der Beibehaltung des Shintoismus
trotz starker Konkurrenz durch den Buddhismus und Konfuzianismus oder in der

langen Tradition der japanischen Kaiserdynastie, die sich trotz zahlreicher
politischer Änderungen halten konnte. Trotz des enormen Einflusses, den China
auf Japan ausübte, betonen die meisten Historiker die grundlegenden
Unterschiede, die Japan schon vor dem kulturellen Kontakt aufwies, während der

intensiven Phase des chinesischen Einflusses bewahrte und bei der Abnabelung
für eine eigenständigere Entwicklung fruchtbar machte.6 Auch die alten, auf
Verwandtschaftsbeziehungen beruhenden Machtverhältnisse in der Gemeinschaft,

7 die der Kaiser dafür nutzte, seine Position durch göttliche Abstammung
von der Sonnengöttin Amaterasu zu legitimieren und zu stärken, sollten als

früheste Herrschaftsform bis zur Neuzeit in Japan wirksam bleiben.8

Japan vor dem 7. Jahrhundert war durch eine scharfe Trennung der sozialen
Schichten gekennzeichnet, wobei die uji, die Sippenverbände, die charakteristi-

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

5 KITO, 1993: 2–71.

6 HALL,1968: 15–18, vgl. auch NAGAYAMA, 1992: 57– 88.

7 YOSHIDA, 1983: 71–122.
8 SAIGO, 1973: 100–110; NAUMANN, 1996: 9–12.



344 MASAKO SATO

schen Einheiten waren, in die sich die Oberschicht gliederte. Diese herrschende

Schicht stützte sich auf eine in be, Dorfgemeinschaften, organisierte Arbeiterschicht

ab. Die be gruppierten sich aufgrund geographischer oder beruflicher
Gemeinsamkeiten, waren meist Ackerbau treibende Gemeinschaften, übten aber

auch andere Tätigkeiten aus wie Weben, Keramikherstellung oder Fischfang.
Wie die uji besassen auch die be gemeinsame religiöse Zentren mit Schutzgottheiten

und eigenem Ritus, wobei auf der Ebene der gewöhnlichen Bevölkerung
der Bauern- und Handwerkersiedlungen lokale kami einerseits um ihres Schutzes

willen verehrt wurden und andererseits zur religiösen Rechtfertigung der sozialen

und politischen Einflussnahme dienten, welche die uji ausübten. Die
Kulthandlungen stärkten zudem das Zusammengehörigkeitsgefühl in der Gemeinschaft.

Im Laufe der Zeit kristallisierten sich bestimmte uji heraus, die durch ihren
Reichtum und ihre Macht die Kontrolle über benachbarte uji gewannen, so dass

sich durch Eingliederung kleinerer Verbände regionale Überlegenheiten
herausbildeten. So entstanden die lokalen politischen Gemeinwesen im frühen
Japan.9 Zum weiteren Zusammenschluss dieser lokalen und regionalen Einheiten
kam es, als das sogenannte Sonnengeschlecht die Sippe des späteren Kaiserhauses)

durch verschiedene Assimilierungsstrategien wie kriegerische Auseinandersetzungen

oder Heiratspolitik sein Herrschaftsgebiet immer weiter vergrösserte

und durch die Autorität, die die Abstammung von der Sonnengöttin ihm verlieh,
die höchsten geistlichen Ämter forderte. 10 Dies führte schliesslich zum
Herrschaftsanspruch über ganz Japan durch das Sippenoberhaupt. So etablierte und
festigte sich die Yamato-Herrschaft11 durch geschickt geleitete Interessen anderer

Sippen, Wechselheirat sowie stabilitäts- und machterhaltende Nutzung der
Religion. Analog zur lokalen Ebene, auf welcher der uji-Älteste die religiöse
Autorität bei der Verehrung der uji-Gottheit innehatte, wodurch im Verbund mit
den kami der be die Gesellschaftsordnung fixiert wurde, entwickelte sich der

Shintoismus auf nationaler Ebene zu einer Hierarchie religiöser Handlungen, die
in den Ritualen für den Herrscher gipfelten, welche von dem Oberhaupt des

Sonnengeschlechtes vollzogen wurden. Darunter formierte sich ein zentripetales
politisches Netzwerk. 12

9 YASHIDA, 1994: 6–20; NAGAYAMA, 1994: 165–172; 179–188.

10 NAUMANN, 1996: 3–15.
11 Heute wird diese Altertumsregierung wegen ihres Sitzes in der Yamato-Provinz “Yamato-

Herrschaft” oder “Yamato-Hof” genannt.

12 Die Machtpolitik der Yamato-Herrschaft gründete sich auf die religiöse Autorität der uji-
Gottheit; die religiöse Vernetzung bildete sich durch die realen oder fiktiven genealogischen

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 345

In diesem Zusammenhang kommt den frühen Mythen mit ihren genealogischen

Daten besondere Bedeutung zu; sie schufen nämlich für den religiösen
Vorstellungsbereich eine kami-Hierarchie, die der unter der Yamato-Hegemonie
entstandenen zentripetalen politisch-sozialen Ordnung entsprach. Die explizite
Legitimierung des Herrschaftssystems durch ein göttliches Modell führt zu einer
Festlegung der Gesellschaftsstruktur. Das Recht auf Herrschaft auf nationaler
wie lokaler Ebene wurde dadurch begründet, dass das Oberhaupt des
Sonnengeschlechtes durch die Macht der Sonnengottheit Amaterasu Schutz für das

ganze Land erwirkt, während die Sippenältesten von tiefer stehenden uji durch
ihre Gottheiten Schutz für ein kleineres Gebiet gewähren. Auf diese Weise
gingen Regierung und kami-Verehrung Hand in Hand, und der Ausdruck
matsurigoto bezeichnete tatsächlich auch beide Funktionen. 13 Die Sanktionierung

politischer Führerschaft, ob nun durch Gewalt oder lange bestehendes

Sozialprestige erworben, erfolgte mit Hilfe religiöser Vorstellungen.
Diese politische Konstellation wandelte sich im Übergang vom 6. zum 7.

Jahrhundert, indem stärker und mächtiger gewordene uji faktisch die Macht des

Oberhauptes des Sonnengeschlechtes zurückdrängten, aber auch durch den Verlust

der koreanischen Besitzungen in verlorenen Kriegen auf der koreanischen
Halbinsel. Daraus ergab sich die Notwendigkeit eines neuen Regierungssystems
und einer neuen religiösen Ausrichtung, was den japanischen Blick auf China
lenkte, das seit der Einigung des Reiches erst durch die Sui- und dann durch die
Tang-Dynastie auf administrativer, militärischer und kultureller Ebene eine
Vormachtstellung in Ostasien errungen hatte. Dieser Aufstieg beeindruckte
Japan und förderte die Bereitschaft, den kulturellen Einfluss des grossen Nachbarn
nicht nur zuzulassen, sondern sogar zu forcieren. 14 Dabei standen drei
Errungenschaften im Vordergrund: die Einführung eines Schriftsystems, das

Regierungssystem und die buddhistische Lehre. Die Errungenschaften der Tang-
Dynastie 618–907) beinhalteten auf administrativer Ebene den Ausbau einer
zentralen Bürokratie zur Stützung der kaiserlichen Macht, die Organisation der

________________________________

Verbände zuerst in einem relativ kleinen Kreis heraus und verbreitete sich durch die Kulte
und Opfergaben in weiteren Kreisen HALL: 1968: 34–35; NAUMANN: 1996: 9–10). Diese

Verhältnisse wurden anhand historischer Quellen nach der Einführung des Ritsuryo-
Steuersystems Engishiki usw.) vor allem seit den 1980er Jahren durch den Historiker Hayakawa

Shohachi und seine Nachfolger untersucht HAYAKAWA, 1986: 2–22, 253–283; OTSU: 1993;
1999).

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

13 NAUMANN, 1970: 11; MIZUBAYASHI, 2001: 338–368.

14 HAYAKAWA, 2000: Kap. 2; KAWAKATSU, 2008: 222–242.



346 MASAKO SATO

lokalen Verwaltung und Besteuerung sowie verbindliche gesetzliche Regelungen.
15 Der Veränderungsprozess nach chinesischem Vorbild führte zur Bildung

von Parteien unter den Sippenführern. Die Reformpartei erliess 646 das Taika-
Edikt wörtl. ‘Grosser Wandel’), das eine Neuordnung des Regierungssystems

brachte. Nach chinesischem Vorbild wurde die Abschaffung des privaten
Grundeigentums und der be-Verbände gefordert. Grund und Boden sollten dem Herrscher

zufallen, eine ständige Hauptstadt sollte als Kaisersitz gegründet werden,

und die Verwaltung des Landes sollte mittels einer Gemeinde-Reform auf der

Ebene der Provinzen, der Einführung eines einheitlichen und systematischen
Steuersystems und einer Besoldung von Beamten nach Rang und Status

verbessert werden.16 Die uji erkannten schnell die Vorteile, die das neue System

ihnen bot. Sie entwickelten sich zu einer neuen Adelsschicht, deren Interessen

auf den Kaiserhof ausgerichtet waren, und sie legten ihre ursprünglich
ortsgebundenen und kriegerischen Eigenschaften ab.17 So änderte sich unter dem
Einfluss der chinesisch geprägten Zivilverwaltung, der Schrift und des Buddhismus
nicht nur die Staatsform und die kulturelle Ausrichtung,18 sondern es ergab sich
auch eine neue Gesellschaftsstruktur, die fast fünf Jahrhunderte Bestand haben

sollte.

2.2 Strukturelle Unterschiede zwischen den Staatskonzepten

All dies baute auf einem Konzept des idealen Staates auf, wie es sich in China
entwickelt hatte, dessen Prinzipien jedoch denen des Yamato-Staates strukturell
widersprachen, weswegen auch nicht die Grundstruktur, sondern eher die
Ausprägungen des chinesischen Systems übernommen wurden. So wurde die neu

entwickelte Aristokratie im Endeffekt gleichbedeutend mit dem Staat, womit
eines der fundamentalen Prinzipien des chinesischen Konzepts eigentlich von
Anfang an unterlaufen wurde, nämlich die Auffassung, dass der Staat ein Eigenleben

habe, das die Gruppe von Adeligen, die seine Beamtenschaft bilden,
umschliesst und übersteigt.19 Analog verhält es sich mit dem Kaiser, der nach

Auffassung des chinesischen Staatsideals in seiner Funktion, aber nicht der
dynastischen Abstammung nach konstituierendes Element des Staates ist, wäh-

15 YOSHIDA, 1994: 6–20; 30–32.
16 HAYAKAWA, 2000 1975): 11–26; YOSHIDA, 1994: 6–20; NAGAYAMA, 1995: 163–198.

17 NAGAYAMA, 1994: 165–172; 179–188.

18 SONODA, 1995: 153– 186; vgl. auch FLORENZ, 1906: 3–10; 1919: VI–VII.
19 HAYAKAWA, 2000: 11–26; NAGAYAMA, 1995: 198.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 347

rend in Japan mit der Begründung, dass dem Kaiser die Herrschaft von
Amaterasu für immer übertragen worden sei, die Kontinuität seiner Dynastie, also die
erbliche Unantastbarkeit des Kaiserhauses, Teil des staatserhaltenden Modells
ist.20 So lässt das chinesische Modell dadurch, dass es eine übergeordnete

Struktur annimmt, eine Kontinuität des Systems bei gleichzeitiger Veränderung
oder Austausch) der Akteure zu, da dadurch die Struktur des Systems erhalten

bleibt, während im japanischen Modell bestimmte Akteure strukturelle Bedeutung

haben. Dies widerspiegelte sich bereits in dem Konzept der Legitimierung
von Herrschaft und eines bestimmten Gesellschaftssystems durch die frühen
Mythen und durch die kami-Hierarchie. Auf diesen Zusammenhang wurde schon

weiter oben hingewiesen;21 die Mythen reflektieren zum einen das Gesellschaftssystem,

zum anderen festigen sie es durch ihre Rezeption innerhalb der
bestehenden Struktur.22

Die Taika-Reformen brachten neben dem Aufbau der festen Hauptstadt
Nara zahlreiche Gesetzes- und Verwaltungs-Neuerungen. An dieser Stelle seien

die Verwaltung der Provinzen und das Steuersystem besonders genannt, da sie
als relevante Elemente der Reform in einigen Aufsätzen besonders hervorgehoben

werden. Die Provinzen wurden in Distrikte und Dorfgemeinschaften aufgeteilt,

deren Verwaltung den zentralistischen Charakter des Herrschaftssystems
deutlich widerspiegelte, indem das neue System einen von zentraler Stelle aus

ernannten Gouverneur mit hohem Hofrang den Distriktvorstehern überordnete,
welche selbst nur den Status niederen Landadels besassen. So wurde auf
Provinzebene ein starker Druck der zentralen Autorität spürbar. 23 Um die
Kommunikation und den Warenverkehr zwischen Peripherie und Zentrum sowie
auch zwischen den Provinzen zu verbessern, baute man zahlreiche Strassen.24

Ebenso wichtig war das neue System der Landbesteuerung. Es beruhte auf
dem Grundsatz der Taika-Reform, dass die Einkommensquellen des Staates

besonders das bewässerte Reisland) Eigentum des Kaisers waren. Das Land wurde

20 HAYAKAWA, 2000: 11–26; 147–156; NAGAYAMA, 1995: 163–198; NAUMANN, 1970: 11–12.

Für historische Details vgl. HAYAKAWA, 1986: 299–324 und OTSU, 1994: 225–260.

21 NAUMANN, 1996: 9–15; MIZUBAYASHI, 2001: 338–368.

22 Karl Florenz wies schon in seiner Zeit darauf hin. In der Phase des starken Einflusses des

chinesischen Staatsideals wurden die Staatsmythen zur Legitimation des Kaisers und zur
Kontinuität seiner Dynastie, der Herrschaft von Amaterasu, zum Teil in gewöhnliche
erzählerische Materialien gekleidet und auch mit neuen Elementen zusammengefügt FLORENZ,

1919: II–III). Vgl. auch HAYAKAWA, 2000: 11–26; 147–156 und SATO, 2008b.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

23 KAMATA, 1993: 40–49.

24 KINOSHITA, 1995: 187–219.



348 MASAKO SATO

einer einheitlichen Besteuerung unterworfen und die Arbeitskräfte wurden
kontrolliert. So bekam jeder Mann und jede Frau nach bestimmten Klassifizierungen
Land zugewiesen und war damit verpflichtet, die Felder zu bestellen,
Kornsteuer, Webwarensteuer zu entrichten und Fronarbeit oder Militärdienst zu
leisten.25

3. Einführung der Schrift und ihr sozio-kultureller Einfluss auf
Herrschaft und Identität

Die Schriftkultur war von zentraler Bedeutung für das seit dem 7. Jahrhundert
entstehende Staatssystem. Sie diente dazu, Herrschaft und Kult zu organisieren.
Im vorherigen Kapitel ist deutlich geworden, welche Relevanz die Festlegung
eines bestimmten Weltmodells durch die kami-Hierarchie und die alten Mythen
für das japanische Gesellschaftssystem in der Zeit vor der Einführung der
chinesischen Schrift hatte und wie dieses Weltmodell auf allen Ebenen der

Gemeinschaft durch rituelle und kultische Handlungen im Bewusstsein der
Menschen lebendig gehalten wurde. Diese Art der Staats- und Herrschafts-
Legitimierung erhält durch die Einführung eines Schriftsystems entweder durch
Übersetzung aus dem Chinesischen oder durch die Verwendung chinesischer
Schriftzeichen für die japanische Sprache eine neue Dimension26. Die Fixierung
und erste Rezeption der Mythen war in Japan eine Sache der Staats-Elite; dies

zeigt, als wie wichtig es erachtet wurde, das neue Staatssystem auf den alten

Überlieferungen fussen zu lassen und so nicht nur eine Legitimation für die

gegenwärtige Herrschaft,27 sondern auch eine Verknüpfung mit der Vergangenheit,

mit dem Gedanken der Herrschaftskontinuität und einer gemeinsamen Identität

zu schaffen.28 Vor allem auch durch die mythologische Erklärung der

gesellschaftlichen Hierarchie kann zwischen verschiedenen Schichten trotz
offensichtlicher alltäglicher) Unterschiede in der Lebensweise eine Gesamtstruktur

geschaffen werden, in der jeder seinen Platz einnimmt und in der diese

Positionen für die Mehrheit der Gruppenmitglieder glaubwürdig erklärt werden.

25 HAYAKAWA, 2000: 97–107.

26 Der Staat fixierte die alten Überlieferungen sowohl in chinesischer Sprache Nihon shoki,
720) als auch in Form einer phonetischen Verwendung chinesischer Schriftzeichen für die
Wiedergabe der gesprochenen japanischen Sprache Kojiki, 708).

27 HAYAKAWA, 1986: 304–309; KAMATA, 2008: 191–222.
28 SONODA, 1995: 153– 186; NAUMANN, 1996: 9–12.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 349

Diese Sinnstiftung, oder auch “Semiotisierung der Geschichte”29, ist ein wichtiger

Teil in der kulturellen Entwicklung hin zu einer nationalen Identität.30

Parallel zur neuen Art der Einigung des Landes auf machtpolitischer und
administrativer Ebene wurde also ein Staats-(gründungs)-Mythos konstruiert:
Die mündliche Überlieferung wurde auf Anstoss der zentralistischen Herrschaft
gesammelt und niedergeschrieben und so aus Mythos und Staatsmodell eine
Gesamtstruktur für Japan geschaffen. Der Mythos ist mit dem “Staat” verbunden,

wurde also als ein weiteres Instrument zur Einigung des Landes und zur
Schaffung einer Nation eingesetzt. Damit ist der Mythos, so wie er im Folgenden

rezipiert wurde und die Entwicklung des Landes mitprägte, “ein Produkt der

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

Schrift”.
Der verschriftlichte Mythos, der inhaltlich die Ideen der zentralisierten

Staatsform zum Ausdruck brachte und formal an die kodifizierten Dichtungen
anknüpfte, wurde bei regelmässigen öffentlichen Anlässen am Hof bis zur Mitte
der Heian-Zeit gefestigt und kanonisiert. In dieser Periode wurde während der

Regierungszeit eines jeden Kaisers einmal am Hof eine Lesung und Erklärung
des Nihon shoki durch dafür berufene Professoren durchgeführt, wobei alle
höheren Beamten, von den Ministern bis zu den Beamten des 6. Grades herab,

anwesend waren.31 Nach dem Ende der Erläuterungen fand ein Bankett statt,
wobei jeder Anwesende einen Kaiser oder eine andere im Nihon shoki erwähnte

hervorragende Persönlichkeit zum Gegenstand eines Gedichtes wählte. Diese
Gedichte, die man “Gedichte bei Beschliessung des Banketts” Nihongi kyoen

waka) nannte, wurden gesammelt und die Sammlung, manchmal noch mit einer
chinesischen Vorrede vorsehen, dem betreffenden Kaiser überreicht.32 Das
kanonisierte Geschichtsbild wurde nicht nur auf diese Weise direkt tradiert, sondern

seine Strukturen und Motive hielten auch in anderen Medien Einzug. 33 So kann
man dieselbe Botschaft auch in Romanen aus späterer Zeit verfolgen, insbesondere

im Genji monogatari Die Erzählung vom Prinzen Genji), sowie in späteren

Erzählungsvariationen in Bilderollen, wobei alle mythischen und magischen Ele-

29 ASSMANN, 2002: 77.

30 Die Einführung des Schriftsystems und seine Funktion in Bezug auf die bisherigen münd¬

lichen Überlieferungen fasste bereits FLORENZ 1906: 1–10) zusammen.

31 KUROITA, 1965: 1–205.

32 KOKKA TAIKAN KANKOKAI Hg., 1977: 877–884; 1479–1480. Auf die historische Bedeutung

dieser Veranstaltung am Hof wurde schon von Florenz aus der Perspektive der Nihongi-
Rezeption hingewiesen FLORENZ, Einleitung IV: 1892: IX–XI). Vgl. auch SATO, 2003: 457–

469; 2004a: 111–135; 2008b: 211–228 und HAYAKAWA, 1997: 552–559.

33 Vgl. SATO, 2003; 2004a; 2008b.



350 MASAKO SATO

mente unter der metaphorischen Ebene verborgen sind. Weiter wurde die
Botschaft als Strukturmuster beispielsweise in Theaterszenen rezipiert.34 Dabei zeigt
sich deutlich das Weltbild und die Werteordnung der alten Geschichtsquellen in
der einheitlichen Herkunft der kaiserlichen Dynastie und in ihrer Legitimation.
Der Aufbau und die Aufrechterhaltung von Kultur vollzieht sich in der Zirkulation

von gemeinsamem Wissen, gemeinsamen Werten und dem, was man “
symbolische Sinnwelt” respektive eben “Weltbild” einer Gesellschaft nennen kann.

Durch diese Zirkulation und Interaktion entsteht und vertieft sich der “Gemeinsinn”.

35

Schriftlichkeit und soziale Stellung standen in enger Beziehung. Der Hofadel

und die Beamten beschäftigten sich mit der chinesischen Sprache. Bildung
und die Beherrschung des Chinesischen wurden als Synonyme wahrgenommen,

und der gesamte amtliche und private Schriftverkehr fand in dieser Sprache statt.
Abgesehen von der Relevanz des Chinesischen für die Struktur und Kommunikation

des Staates bereicherte die Beschäftigung mit der chinesischen Poesie

beispielsweise die japanische Lyrik, der sich zunächst durch Imitation und dann

durch Weiterentwicklung neue poetische Welten eröffneten. Die Dichter wurden
ermuntert, die neuen Impulse in die eigene Literatur zu integrieren und
möglichst dem japanischen Empfinden anzupassen. Wie wir heute in der ältesten

Anthologie aus dem 8. Jh., dem Man’yoshu, sehen können, wurden sowohl
komplexe archaische Gesänge wie auch poetisch raffinierte persönliche Äusserungen
durch variable Anwendung von chinesischen Schriftzeichen fixiert – eine
qualitative Weiterentwicklung, die in der Folge das literarische Schaffen beflügelte.
Mit dem Niedergang der T’ang-Dynastie kam es zu einer Distanzierung von
China auch auf der Ebene der Literaturrezeption, und damit wurde eine Blütezeit
der japanischen Literatur eingeläutet.36 Im Jahre 905 entstand das Kokinshu, die

34 Siehe meine Arbeiten über den “Himmlischen jungen Prinzen Amewakahiko soshi)” oder

die “Erdspinne Tsuchigumo no soshi)”, die darstellen, wie mythische Motive aus den

Altertumsschriftquellen in die Erzählungen der mittelalterlichen Bildrollen übernommen wurden
Amewakahiko soshi), und darüber hinaus in der Edo-Zeit in verschiedenen Theaterstücken

No-Theater und Kabuki-Theater) weiter rezipiert wurden, später mit modernen Techniken

Kino u.s.w.) oder Populärkultur verknüpft wurden Tsuchigumo no soshi). Durch diese Akte
der Wiederholung wurde und wird das Volk unbewusst ständig an der zentripetalen Mythenstruktur

beteiligt und in sie hineingezogen SATO, 2004a; 2008b).

35 Zur Bedeutung dieser Art der Verschriftlichung und Semiotisierung der Geschichte vgl.
ASSMANN, 2002: 75–78; 294–296. Assmann zeigt die Rolle der Erinnerung bei der
Konstituierung und Weiterführung von kultureller Identität auf vgl. Anm. 34).

36 Den Rahmen der literarischen Entwicklungsgeschichte durch die Einführung des Schrift¬
systems ebenso wie den literarischen Einfluss Chinas erwähnt Karl Florenz schon in seiner

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 351

erste klassische Gedichtsammlung, die auf kaiserlichen Befehl zusammengestellt
wurde. Schon gegen Ende des 11. Jh., nach einer Reihe vergleichbarer Anthologien,

hatte sich das Kokinshu als literarische Norm etabliert. Viele Gedichte oder
einzelne Verse daraus wurden wie Metaphern oder Codes rezipiert. Die
beschränkte Silbenzahl der Gedichte, mit der auch die Ausdrucksmöglichkeit
und Vielfalt der Aussage eingeschränkt ist, kann durch Anspielungen an solche
Codes in alten Gedichten, an die Stimmungen und die Inhalte, die sie vermitteln,
teilweise kompensiert werden. Dem belesenen Rezipienten wird so ein grösserer

Ausschnitt der äusseren und inneren Welt, also mehr an Bedeutung in knapper
Form präsentiert. Auf diese Weise erhält die Dichtung in der klassischen Zeit
einen enzyklopädischen Zug, weil sie durch derartige Metaphern und Codes mit
Verweisfunktion komplexe Zusammenhänge herstellt, auch im Kontext der

Prosa.37

Diese unbewusste Konstruktion eines poetischen Universums wirkte,
genauso wie die Konstruktion des Mythos, im Unterbewusstsein der Menschen
fort, durch die folgenden Epochen hindurch, bis in die Edo-Zeit hinein, obwohl
der Kaiserhof und die Aristokratie keinen wirklichen Einfluss mehr hatten.

Vor diesem Hintergrund soll im Folgenden die Edo-zeitliche Philologie des

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

Altertums zur Sprache kommen.

________________________________

Geschichte der japanischen Litteratur FLORENZ, 1906: 4–10; 125–136); die Grundzüge

seiner Analyse wurden durch nachfolgende Studien im Detail weiter geklärt siehe SATO,

1995). Für eine Zusammenfassung der Ergebnisse vgl. z.B. SUZUKI, 1990; für eine Darstellung

der historischen Bedeutung aus der Sicht des Änderungsprozesses des Staates vgl.
HAYAKAWA, 1986. Für eine ausführliche Darlegung der literaturhistorischen Bedeutung des

Übergangs von der Zeit der chinesischen Gedichtsammlungen durch den kaiserlichen Initiator

im 9. Jh. bis zur Entstehung des Kokinshu siehe SUZUKI, 1990: 435–607. Für eine

detaillierte Rezeptionsgeschichte des Kokinshu im Mittelalter siehe FUKUDA, 1972; 2007. Für
eine Rezeption des Kokinshu in der Edo-Zeit in Form von Anspielungen und Parodien siehe

SUZUKI, 2009: 62–63.

37 Nach diesen Richtlinien stellte Florenz sein Wörterbuch zur altjapanischen Liedersammlung

Kokinshu zusammen FLORENZ, 1925: Vorwort: I–XI); vgl. auch SATO, 2004b: 87–101.



352 MASAKO SATO

4. Die Entstehung der Kokugaku-Schule
als Philologie der Dichtkunst

Unterschiedliche politische, kulturelle und geistige Entwicklungen,
Geistesströmungen und ideologische Schwerpunktsetzungen bilden den Rahmen und

die Voraussetzungen für die Entstehung der Kokugaku-Schule.
So wurde bei der Wiederherstellung des Friedens unter dem Tokugawa-

Shogunat als Verwaltungsmassnahme die Umformung der Samurai-Krieger in
eine Klasse gebildeter Bürokraten durchgeführt. Mit der Bildung der führenden

Schichten stieg auch das allgemeine Bildungsniveau an. Im Weiteren war aus

der Sicht der neuen Machthaber das Studium der Geschichte und Historiographie

erforderlich. Die neue Herrschaft verlangte den Nachweis der Legitimität
ihrer Regierung und daher die Reorganisation der Geschichte.38 Im gleichen Zug
wollte das Machtzentrum auch die poetisch-literarische Tradition übernehmen

und gleichzeitig den Schwerpunkt der offiziellen Ideologie, das konfuzianische
Ideal, integrieren. Die Norm der klassischen Dichtung blieb noch in den Händen
des Adels, wie es während der früheren Epochen gewesen war; nicht nur die

literarischen Kenntnisse, sondern auch die wichtigen Manuskripte wurden zum
Teil nur im Geheimen einem sehr begrenzten Kreis, aus dem die Aristokratie
den Rest der Welt aussperrte, überliefert. Die neue Regierung achtete aber darauf,

als tugendhaft im Verhältnis zur aristokratischen Kultur dazustehen und

gleichzeitig vorsichtig mit traditionellen Werten umzugehen. Man befürchtete,

die klassische Literatur könnte die Entschlossenheit der Samurai-Klasse durch

Kopplung von Eleganz und Raffinesse der aristokratischen Kultur mit Materialismus

und kommerziellem Kapital schwächen, und dadurch könnte im Ergebnis
die Samurai-Klasse nicht nur ihre einfache, ehrliche und pragmatische Haltung
verlieren, sondern es könnten sich auch ihre Werte und ihr ganzes soziales
System ins Gegenteil verkehren. Daher war es unbedingt notwendig, einen
distanzierten kritischen Blick bei der Rezeption der klassischen Literatur durch die
Samurai-Klasse zu bewahren.39

38 BITO, 1984: 320–348.

39 In der neuen herrschenden Schicht der Samurai gab es ein Interesse an der aristokratischen

Tradition der klassischen Literatur und der Dichtkunst SUZUKI, 2009: 62–63). Diese
Interessierten hatten Kontakt mit den aristokratischen Botschaftern buke-tenso) vom Kaiserhof
Kyoto) an das Shogunat Edo); ihr Aufenthalt in Edo war eine gute Gelegenheit zum Lernen.

Die Botschafter wurden meistens aus den hoch Gebildeten ausgewählt, z.B. Sanjonishi
Saneeda 1575–1640). Er vermittelte besonders die Dichtkunst und die literarischen Kenntnisse

aus den mündlichen Überlieferungen oder Manuskripten ausserhalb seines offiziellen

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 353

Im Rahmen einer solchen Politik wurde philologische Geschichtsbezogenheit

an die Spitze des Studiums der klassischen Literatur gesetzt. Die neue
Aristokratie, die ehemalige Krieger-Klasse, konzentrierte sich auf die Anthologie
Man’yoshu aus dem achten Jahrhundert, die vor der Etablierung der höfischen
Klassik entstanden war. Vermutlich wurde diese als Ursprung der einfachen und
ehrlichen Mentalität betrachtet und somit als Gegenkraft gegen die aristokratische

Eleganz gesehen – obwohl das Man’yoshu wegen seines chaotischen

Schriftsystems nur zum Teil verständlich war. Die philologische Forschung
machte im späten 17 Jh. durch den buddhistischen Priester Keichu 1640–1701)
grosse Fortschritte.40 Seine Arbeiten oder auch die didaktischen Erläuterungen
der verbreiteten klassischen Werke von Kitamura Kigin 1618–1705)41 konnten
durch die neu entwickelten Printmedien landesweit gelesen werden. Das half
nicht nur bei der Entwicklung der klassisch-philologischen Studien selbst,
sondern ermöglichte auch eine bessere Kenntnis der Dichtkunst in den neuen
bürgerlichen Schichten. Weiteren Einfluss hatte dies zudem auf die Umwandlung

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

________________________________

Dienstes. So wurde die Hofkultur in das Shogunat transferiert UENO, 2003: 6–8; 34–35),

trotz aller sensiblen politischen Verhältnisse zwischen den beiden Polen ASAO, 2004: 218–

233). In der Klasse der Samurai gab es eine eigene Tradierung der Bildung und es gab

Enthusiasten der Dichtkunst aus dem Mittelalter OGAWA, 2008:15– 19; 64–65). Auch Toda

Mosui 1634–1706), der aus der Vasallenschicht stammte, gründete in Edo seine neuen

Studien auf der kritischen Haltung gegenüber der traditionellen Geheimlehre in der Hofgesellschaft

OKAWA et.al, 1967: 215–225; UENO, 2003:7; 34–36).

40 Auf diesem Weg begann Shimokobe Choryu 1624–1686) die Erforschung des Man’yoshu.
Choryu begann auf Veranlassung Tokugawa Mitsukunis 1628–1700), des Daimyo von
Mito, die Kompilation und Kommentierung einer Geschichte Grossjapans Dainihonshi) als

“nationaler” Geschichte, und nach dem Tod von Choryu wurde die Arbeit von Keichu in
Osaka fertiggestellt und wie gewünscht als 31-bändiges Werk Man‘yo daishoki dem Mitsukuni

gewidmet KEICHU, 1963: 3–4; 631–636; HAYASHI, 1963:637–664). Dies stellte die
erste grundlegende philologisch-kritische Erforschung der im Laufe der Zeit infolge der

sprachlichen Änderungen teilweise unverständlich gewordenen alten Liedersammlung dar.

Um die Richtigstellung der Schreibweise der japanischen Wörter hat sich Keichu mit seinem

Werk Waji Shoransho fünfbändig, 1693) verdient gemacht HISAMATSU, 1963: 631–636;

OTANI, 2007: 62–82).

41 Er zog auf Einladung der Regierung von Kyoto nach Edo und verfasste eine grosse Anzahl
von Erklärungen zu alten japanischen Literaturwerken; er war zwar noch ein Mann der alten

Schule mit mündlicher Geheimüberlieferung aus der mittelalterlichen Tradition, aber sein

Kommentarwerk zum Genji Monogatari wurde durch die neuen Printmedien veröffentlicht,
wodurch die klassische Literatur für breite Kreise verfügbar wurde OKAWA et al, 1967:
211–218). Er fasste die Kommentarwerke, ausser zum Genji Monogatari, auch zum Makura
no soshi, Tosa nikki usw. zusammen.



354 MASAKO SATO

und Verbreitung der poetischen Motive in verschiedenen Kunstwerken, d.h. das

Studium der Klassik leitete unbemerkt langsam – direkt oder indirekt – den

Sozial- und Kulturwandel ein und begleitete ihn.
Grundsätzlich wurde von der Regierung die Hinwendung zum Neo-

Konfuzianismus im geistigen Leben der gebildeten Schichten als wichtigste Geistesbasis

der Tokugawa-Gesellschaft dargestellt; aber die Gesellschaft stützte sich

auch auf den Buddhismus und Shinto.42 Unter den Geistesströmungen dieser

Epoche bewirkte auch das rationalistische Element im Neo-Konfuzianismus
nicht nur Modifizierungen der orthodoxen Überlieferung selbst, sondern führte
zu neuen wissenschaftlichen Untersuchungen, die über den eigentlichen
Konfuzianismus in Japan hinausgingen. Das Gewicht, das der Konfuzianismus auf
die Vergangenheit legte, liess ein natürliches Interesse an Japans eigenem
geschichtlichem Erbe und auch an seiner literarischen Tradition entstehen. Die
meisten japanischen Konfuzianer nahmen eine stark nationalistische Haltung
ein, wenn sie auch ihre Bewunderung für chinesische Dinge zugaben, wie Hayashi

Razan 1583–1657), der im Shinto einen Verbündeten gegen den Buddhismus

gefunden hatte 43 und mit dem Versuch begann, die Mythen des Kaiserreichs

mittels der konfuzianistischen Philosophie anzupassen. Die Lehre
Yamaga Sokos 1622–1685), eines Schülers von Razan, betreffend den Bushido
setzte diesen eklektischen Trend fort, der sich bei Yamazaki Ansai 1618–1682)

in einer neuen Art von Shinto-Philosophie Suika-Shinto) äusserte, die den Weg
der kami als den Weg der heiligen Könige interpretierte, ähnlich wie im Mittelalter

der Weg der kami durch das Instrumentarium des Buddhismus interpretiert
worden war. Ansai entdeckte in den Mythen des Kojiki und Nihon shoki
konfuzianistische Tugenden und war der Ansicht, dass die alten kami ein Ausdruck
des konfuzianistischen Urprinzips seien.44 Am Anfang des 20. Jahrhunderts wies
Karl Florenz 1865–1030) auf die “recht kritische Stellung gegenüber Chinesentum

und seiner Wertschätzung” durch die Konfuzianisten hin, was er als “
Stimmungswechsel in der Tokugawa Periode” bezeichnete und wie folgt einschätzte:

42 BITO, 1992: 27–42. Laut Bito war die intellektuelle Wirkung und der Einfluss der Chu Hsi
Lehrrichtung tatsächlich beschränkt; während des Tokugawa-Shogunats wurde der Neo-

Konfuzianismus als die offizielle Ideologie der Regierung angenommen, und diese Betonung

der spirituellen Disziplin, Hierarchie und sozialen Harmonie eignete sich ideal für die
Regierungspolitik BITO, 1961: 17–38; 1992: 27–42; 2000: 167–169).

43 Siehe HAYASHI Razan: Shinto-denju und Honcho-jinjako HAYASHI, 2007a–b; vgl. auch

MAEDA, 2002: 20–58; TAMAKAKE, 2008: 93–100).
44 BITO, 1961: 40–99; 1984: 299–349.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 355

Dass die allgemeine Rührigkeit, mit welcher die Sinologen das Studium des chinesischen

Altertums betrieben, bald entsprechende Bewegungen in rebus Japonicis hervorrief, liegt ja
so nahe, ist so sehr natürlich, dass wir eher erstaunt sein müssten, wenn diese

Parallelbewegung nicht eingetreten wäre.45

Die neue “japanologische Richtung” 46 setzte sich auch in der Altertumsforschung

der nächsten Generation fort. Als im Jahre 1728 Kada no Azumamaro
1668–1736) beim Shogunat eine Bittschrift einreichte, um eine “Schule für

nationale Studien” zu gründen, erlangte die Kokugaku-Forschung staatliche
Anerkennung

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

– vor allem, als er verlangte:

Was man von seiten der Behörden für die Sinologie tat, sollte auch für die Japanologie

geschehen. In Edo hatte die Regierung die Heilige Halle Seido) des Konfuzianismus
gestiftet.47

Kada unternahm es nun, ein ähnliches Institut für japanische Studien in Fushimi
bei Kyoto einzurichten. Mit ihm, einem Shintopriester, begann die japanische
Philologie und Altertumsforschung eine deutlich antichinesische und “
nationalreaktionäre” Richtung einzunehmen. 48 Seine Schüler, besonders Kamo no
Mabuchi 1697–1769), aus einer Shintopriester-Familie stammend, arbeitete in
seinem Geist weiter, und als Kada in den Dienst des Shogunats getreten war,
schwang er sich zum Führer der ganzen Bewegung auf und wirkte ebenso durch

45 FLORENZ, 1906: 431. Diese Bemerkung von Florenz 1906) zur Parallelbewegung der Sino¬

logie und der klassischen japanischen Studien, besonders zur Funktionalität des Studiums

des chinesischen Altertums und analog bald des japanischen Altertums wurden von den

nachfolgenden Forschern weiter rezipiert, um die Entstehung der Kokugaku-Schule zu

erklären: zunächst erschienen die biographische Studie zu Motoori Norinaga von Muraoka
Tsunetsugu 1911) und weitere kritische Analysen von Muraoka. Die Richtung von Florenz
wurde sodann von Maruyama Masao weitergeführt und etablierte sich als Trend der analytischen

Methode in der japanischen Geistesgeschichte, obwohl der forschungsgeschichtliche

Zusammenhang, nämlich die Bedeutung der ersten Äusserungen von Florenz, vergessen

ging SATO, 1995: 123–131). Die Bedeutung des Neo-Konfuzianismus als politischer Ideologie

und die tatsächlichen Beziehungen zwischen dem Neo-Konfuzianismus und dem

Shinto wurden aus der Sicht des Suika-Shinto von Yamazaki Ansai durch die positivistische
Detailforschung geklärt BITO, 1961: 5–6; 17– 99).

46 FLORENZ, 1906: 431.

47 KADA, 2010: 9–32; vgl. auch FLORENZ, 1906: 432; SUZUKI, 2010: 598–606.

48 YOSHIOKA, 2006: 346–358.



356 MASAKO SATO

seine Schriften wie durch mündliche Lehre.49 Die erläuternden Schriften
Mabuchi’s zum Man’yoshu, zu den Norito, den Kagura- und Saibara-Liedern, zum
Genji Monogatari, Ise Monogatari, Kokinshu und über die Kissenwörter Maku-ra-

Kotoba), die vor allem die Dichtung und Dichtkunst zum Ziel hatten, wurden
Basis der wissenschaftlichen philologischen Forschung in der modernen Zeit.50

Seine Forschungen wurden durch seinen breiten Schülerkreis fortgesetzt,
vor allem aber von Motoori Norinaga 1730–1801) weiter entwickelt. Er stellte
die abstruse Welt des Kojiki durch seine von 1764 bis 1798 entstandenen und
auch vollständig publizierten 44-bändigen Erläuterungen Kojiki-den wieder klar.
Er gelangte zu der Überzeugung, dass das Kojiki einen einzigartigen japanischen

“alten Weg” erkennen lasse, einen Idealzustand natürlicher Tugend, wie er im
Zeitalter der kami geherrscht habe, und dass dieser durch den Einfluss des

Buddhismus und Konfuzianismus gestört worden sei.51 Dass Motooris Ansichten zu

solcher Bedeutung gelangten, rührt daher, dass er mit Hingabe unterrichtete.
Obwohl er nicht nur seinen Lehrer Mabuchi geistig beerbte, sondern sich auch

von Keichu die philologische Haltung gepaart mit grosser Ehrfurcht für die
Arbeit an Dichtungen aneignete, leitete “sein starkes patriotisches Selbstgefühl
ihn dahin, nicht nur dem Chinesentum in Sprache und Schrift entgegenzutreten,

sondern auch die ursprüngliche japanische Religion, den Shintoismus, wie er ihn
aus den alten Quellenwerken, dem Kojiki, dem mythologischen Teil des Nihonshoki

und aus Norito rekonstruierte, gegen die aus dem Ausland eingeführten
religiösen Ideen auszuspielen.” 52 Diese Beurteilung von Norinagas Schaffen
wurde bis heute mehr oder weniger als Grundton in der geisteswissenschaftlichen

Forschungsgeschichte wiederholt.53 Florenz analysierte Norinagas Wandel

49 OKAWA et al., 1967: 353–423. Florenz wertet wie folgt: “Seinen überaus scharfsinnigen

Forschungen auf dem Gebiet der vorklassischen Sprache, Literatur, Religion, Kultur, seinem

feinen Unterscheidungsvermögen zwischen den einheimischen, echtjapanischen und den

von aussen hinzugekommenen chinesischen Elementen verdanken wir die erste wahrhaft
kritische Kenntnis des japanischenAltertums” FLORENZ, 1906: 433).

50 Vgl. FLORENZ, 1906: 432–433. Die Perspektive und die Zielsetzung von Mabuchi‘s Studien

wurden im Dienst unter Tokugawa Tayasu) Munetake 1716–1771), der ein Sohn des achten

Shogun Yoshimune und nicht nur ein begabter Politiker sowie Denker mit reichlichen
neo-konfuzianistischen Kenntnissen, sondern auch ein Dichter mit starkem Interesse an

japanischer klassischer Literatur war, vertieft und verbreitet TOSCO, 1990: 108–134).
51 Motoori Norinaga äusserte sich dazu in Naobi no mitama ca.1767–1771). Vgl. MOTOORI,

1972b: 50–62.

52 FLORENZ, 1906: 435.
53 SATO, 1995: 126–128.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 357

von den literarisch-philologischen Altertumsstudien zur religiösen Haltung wie
folgt:

Die anthropomorphen Vorstellungen des polytheistischen Shintoismus sagten ihm mehr zu

als die abstrakte Spekulation des chinesischen Rationalismus. Er scheint die kindlichen
Mythen des japanischen Altertums in gutem Glauben als wahrhaftige Überlieferungen

hingenommen zu haben und setzte alle Kräfte ein, gegenüber dem Buddhismus und der

chinesisch-konfuzianistischen Lehre ihnen wieder Geltung beim Volk zu verschaffen. Da

sich der Shinto nur an wenigen Orten einigermassen rein erhalten, sonst aber durchgängig

mit dem Buddhismus zu einer Mischreligion, deren Hauptrepräsentanten man Ryobu-Shinto

nannte, verschmolzen hatte, so bestand die Tätigkeit des Reformators in erster Linie darin,
die Mischgattung von den fremden Bestandteilen zu reinigen.54

Hier weist Florenz darauf hin, dass die Vorstellungen Norinagas nur in seiner
Vision existieren, d.h. nirgendwo anders als in seiner Beschreibung eine solche
reine Welt verwirklicht ist und er mit seinem Konzept eines uralten reinen Ortes
somit eine Utopie schafft.

Die von Norinaga eingeleitete Bewegung der Shinto-Reinigung oder
Wiederbelebung des “Wegs der kami” hatte zur Folge, dass mehr als eintausend
Jahre später diese mythische Schrift durch seine Interpretation rasch viele
Anhänger fand. Die Bewegung wurde von seinem Schüler Hirata Atsutane 1776–
1843) weitergeführt.55 Hirata war sehr gelehrt und aktiv, aber auch fanatisch.
Durch seine zahlreichen Schriften, z. B. das 32-bändige Koshiden Erläuterungen

zur alten Geschichte) und Koshi-Seibun Eigentlicher Text der alten

Geschichte) hat er die Gedanken von Norinaga “bis in die letzten Konsequenzen

durchgeführt”.56 Was man seitdem unter reinem Shinto versteht und was man im
Jahre 1868 nach dem Sturz des Shogunats und der Wiederherstellung der Kaisermacht

als urjapanische Staatsreligion eingeführt hat, ist eine Zusammenfassung
mythologischer Traditionen, Gebräuche und Riten, die Hirata für autochthon
erklärte, also Hirata’scher Shinto. Auch bei ihm lässt sich jedoch bei kritischer
Betrachtung noch chinesische Beeinflussung nachweisen. Da Hirata aber die

54 FLORENZ, 1906: 435–436. Zur Funktion des Ryobu-Shinto und Suika-Shinto bei Yamazaki

Ansai und seinen Nachfolgern, besonders zum Verhältnis zwischen dem Buddhismus und

der chinesisch-konfuzianistischen Lehre sowie auch zur Wiederbelebung des Shinto-Glaubens

in die Richtung nationalistischer Bewegung siehe BITO, 1961: 40–44, 92–96; OOMS,

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

1985: 194–286.

55 OKAWA et al., 1967: 1113–1185.

56 FLORENZ, 1906: 436.



358 MASAKO SATO

objektive Wahrheit willig der Tendenz “opferte”57, trotz seines reichen Wissens

und scharfen Verstandes,58 wandelte sich Norinagas utopische Vorstellung vom
Altertum in eine Ideologie mit sehr grosser Anziehungskraft.

5. Fazit

5.1 Karl Florenz als Begründer einer kritischen Geschichtsbetrachtung

Das oben 2.1 und 2.2) zusammengefasste heutige Bild der Frühzeit basiert vor
allem auf der Textkritik der Schriften Kojiki und Nihon shoki; auf denselben

Schriften wurde auch die idealisierte Altertumsvision der Kokugaku-Schule
aufgebaut.59 Als Ausgangspunkt dieser heutigen neuen Frühzeitgeschichte gilt in
Japan der textkritische Positivismus des Historikers Tsuda Sokichi 1873–1961)
am Anfang des 20 Jahrhunderts.60 Es ist jedoch kaum bekannt, dass er für seine

philologische Forschung Florenz als Vorbild nahm. Florenz’ Studien markieren
zum einen den Wendepunkt in der Entstehung der japanischen Altertumsforschung

von der vormodernen Kokugaku-Schule zur wissenschaftlichen
Moderne. Darüber hinaus aber verbinden sich mit ihnen insofern auch aktuelle
politische Implikationen, als sie die Ursprünge des “japanischen Staatswesens”

kokutai), mithin des ideologischen Kerns des modernen japanischen Staates vor
dem Zweiten Weltkrieg, zum Gegenstand hatten. Florenz‘ Studien bestehen im
Wesentlichen aus philologisch orientierten Übersetzungen. Doch kann man in
ihrem Entstehungsprozess und ihren Beziehungen zu anderen Arbeiten, die in
seinen “Anmerkungen” oder “Einleitungen” zutage treten, auch echte persönliche

Stellungnahmen des Autors deutlich erkennen. 61 Er schrieb 1890 den

Aufsatz “Die staatliche und gesellschaftliche Organisation im alten Japan” und
behandelte auf der Grundlage der Quellen die folgenden fünf Themen:

57 FLORENZ, 1906: 436.

58 Siehe HIRATA, 1973 1813): 12–131, insbesondere 92–95. Vgl. auch MAEDA, 2002: 363–

398; ENDO, 2008: 166–248.

59 SATO, 1995: 107–114.

60 Ienaga hebt die textkritische Frühzeitforschung von Tsuda hervor, die er trotz den Einschrän¬

kungen und Verboten während des Zweiten Weltkriegs vorantrieb IENAGA, 1962: 222–236).
61 SATO, 1995: 84–122.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 359

1. Die innere uji-Struktur als Einheit des gesellschaftlichen Aufbaus.
2. Die Wechselbeziehung der uji untereinander und die Form der Tenno-

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

Herrschaft.
3. Die Schicht der Freien und der Unterschied zwischen den Freien und

Unfreien.
4. Die Form des Grundbesitzes.
5. Die Praxis der Machtvergrösserung des Tenno bzw. der Tenno-Herrschaft.

Im Zeitraum vor der Taika-Periode 645–650) bestand die Gesellschaft aus “
Patriarchalfamilien uji) als den Einheiten des Volkes”. Der Tenno war “wie die
übrigen ein Patriarch”, und besass “einige Vorrechte”. “Die Vorrechte des
kaiserlichen Hauses” bestanden a) “in der Repräsentierung der verschiedenen uji
der Ahnengottheit gegenüber, b) in der Gewaltausübung, im Kriege, und c) in
der Ordnung von uji-Angelegenheiten Schlichtung von Streitigkeiten u.s.w. ).”
Zum Thema der Machtvergrösserung des Tenno bemerkte Florenz, dass das

Haus des Tenno seinen Besitzstand durch Inbesitznahme sowohl von Menschen
als auch von Land vergrössert habe: die Vergrösserung des Umfangs des

Menschenbesitzes durch das System von “nashiro und koshiro” und die unmittelbare
Herrschaft über die Immigranten einerseits, sowie die Vermehrung des
Landbesitzes durch die “Erlegung von Sühne”, “Eroberung fremden Landes” und des

Systems des “miyake”-Grundbesitzes andererseits.62

Hier findet sich bereits derselbe Rahmen des heutigen Altertumsbildes
Japans, wie wir ihn anfangs 2.1; 2.2) skizziert haben. Florenz begann mit seiner
Philologie des japanischen Altertums in Nihongi oder Japanische Annalen
1892) sowie in Japanische Mythologie 1901). Was er in seinen detaillierten

Einleitungen und Anmerkungen schrieb, wurde durch Übernahme in die Arbeiten

Tsudas und anderer im gleichen Rahmen weiterentwickelt, und es konstituiert

das heutige Geschichtsbild des japanischen Altertums.63

62 FLORENZ,1890: 181–182.
63 SATO, 1995: 84–116. Florenz erbrachte mit seinen Arbeiten den Beweis dafür, dass man

nicht nur aus dem Kojiki, sondern auch aus dem Nihon shoki durch bestimmte kritische
Verfahren – Beseitigung des rhetorischen Schleiers und den Versuch, die wahre Bedeutung

aus den chinesisch gefärbten Worten herauszulesen – wertvolle Erkenntnisse gewinnen

kann. Die Benutzung des Nihon shoki als historische Quelle kam allerdings dem Willen des

Meiji-Staats nicht gerade entgegen. Auf der Konzeption von Florenz, auf der Errungenschaft

der textkritischen Annäherung an historische Quellen, wurde das heutige Geschichtsbild des

japanischen Altertums als eines objektiv ermittelten historischen Zustands aufgebaut SATO,

1995: 104–107).



360 MASAKO SATO

5.2 Die Ideologie der Meiji-Restauration

Am 11. Februar 1889 erfolgte die Proklamation der Verfassung des neuen

Kaiserreiches, wobei die Vorrechte des Tenno den Kern des neuen Staatswesens

bildeten. Ein junger elitärer Staatswissenschaftler, Ariga Nagao 1860–1921),64

deklarierte, das sei “seit Alters her unveränderliches, gegebenes Recht”, und er

stellte folglich den Respekt vor den “Ahnen des Tenno” den Rechten und Pflichten

des Volks gegenüber, die den Staatsbürgerrechten im Ausland entsprächen. 65

Hier findet man die Kopplung des Themas Tenno-Herrschaft und Vorrechte des

Tenno Florenz a–c) mit Norinagas Richtlinie; und die von ihm eingeleitete
Bewegung zur Wiederbelebung des “Wegs der kami” wurde auf einen Punkt, den

Respekt vor den “Ahnen des Tenno”, ausgerichtet und verdichtet. Somit gingen
die neue Regierung und das alte System der Verehrung der kami-Hierarchie
wieder Hand in Hand, und die Prinzipien und die Legitimität der Kaisermacht
funktionierten aufgrund der Organisation der Gemeinschaftsgefühle, verbunden

mit der patriotischen nationalen Identität. Daraus ergibt sich eine retrospektive
Organisation der Politik, wie Ariga sie im Folgenden aufzeigt:

Jene, welche diesem Land – wenn auch ohne Konfuzius, ohne Buddha und ohne Berlin – die

Unabhängigkeit bewahrten und sich so als Staatsbürger des Japanischen Kaiserreichs in die
Lage versetzt sahen, den Ausländern ebenbürtig gegenüberzustehen, heissen Patrioten). Der
Patriot entsteht, kurz gesagt, aus einer Ursache, welche sich derart auswirkt, dass einer auch

gefühlsmässig begreift, dass zwischen ihm, dem Liebenden, und dem geliebten Land ein
anderswo nicht zu realisierendes Verhältnis herrscht, das dem Verhältnis zwischen dem

Vater und ihm gleicht. Wo liegt dafür die Ursache? Die wahre Geschichte ist es, welche die
einzelnen Ereignisse im Verlauf der 2500 Jahre von der Errichtung des Staates durch Jimmu

bis zum heutigen Japan, bis zum Zeitpunkt, in dem er sich befindet, klärt, indem sie Ursache

und Wirkung verfolgt.66

Jan Assmann weist in seinem Buch “Das kulturelle Gedächtnis” 2002) dem

Mythos zwei Hauptfunktionen zu, die fundierende und die kontrapräsentische.

Die fundierende Funktion stellt “Gegenwärtiges in das Licht einer Geschichte,

die es sinnvoll, gottgewollt, notwendig und unabänderlich erscheinen lässt.”67

64 Vgl. die enge menschliche Beziehung zwischen Florenz und Ariga sowie den zeitlichen Zu¬

sammenhang des Themas von Florenz’ Aufsatz mit der Proklamation der neuen Verfassung

SATO, 1995: 99–107).
65 ARIGA, 1889: 58–66; vgl. auch SATO, 1995: 99–104.

66 ARIGA, 1988: 405–406; vgl. auch SATO, 1995: 116.
67 ASSMANN, 2002: 79.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 361

Die kontrapräsentische Funktion hingegen soll die Differenz zwischen

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

‘früher’ und ‘heute’ verdeutlichen:

Hier wird die Gegenwart weniger fundiert als vielmehr im Gegenteil aus den Angeln
gehoben oder zumindest gegenüber einer grösseren und schöneren Vergangenheit relativiert.68

Diese Funktion findet Anwendung in Zeiten des gesellschaftlichen Umbruchs,
wo soziale Schichten und Machtsysteme verändert werden und die Vergangenheit

nicht als etwas Heroisches, aber Unwiederbringliches angesehen wird,
sondern als “politische und soziale Utopie, auf die es hinzuleben und hinzuarbeiten

gilt. Erinnerung schlägt um in Erwartung, die mythomotorisch geformte Zeit
nimmt einen anderen Charakter an. Aus der Kreisläufigkeit der ewigen Wiederkehr

wird die Gerade, die auf ein fernes Ziel führt.”69 Diese Funktion ist nicht
nur in den Strukturen der identitätsstiftenden Tradierung seit der Fixierung des

Staatsmythos oder in der Kodifizierung der poetischen Literatur in der
Hofgesellschaft zu sehen, sondern mehr oder weniger auch in der Wiedereinführung
der Kulturtradition durch das Tokugawa-Shogunat, und ebenfalls im Wandel der

Studien der Kokugaku-Schule von der poetisch-literarischen Quellenforschung
zur Ideologie der Restauration. Sie alle suchten diese Funktion in Schriften der

Vergangenheit und der Gegenwart und sie sahen die Vision einer “Utopie” in
der schriftlich fixierten Vergangenheit.

Die Art und Weise, wie sich die literarisch-philologischen Studien zur
Ideologie der Reformatoren wandelten, findet sich schon in den Prinzipien
Norinagas bei der philologischen Lesung der schriftlichen Aufzeichnungen der

Altertumstexte, die vor der Entstehung der japanischen kana-Schriften alle in
chinesischen kanji aufgezeichnet worden waren. Wenn er im Kojiki-den zuerst
sagt, dass nur den alten, rein japanischen Wörtern Achtung entgegengebracht
werden sollte, dann sollte damit vor allem der Einfluss der sino-japanischen

Lesungen beseitigt werden. Seiner Meinung nach hat nur das rein japanische
Wort Sinn, und durch die Verschriftlichung der mündlichen Überlieferung durch
chinesische Schriftzeichen sei Sinn verlorengegangen, den es durch Beschäftigung

mit den Altertumsschriften wieder freizulegen gelte. Dieser Gedanke

bringt ihn bereits vom Grundprinzip der Philologie ab und macht seine Textforschung

zu einer visionären Angelegenheit, die aus dem Rahmen der Philologie
hinausführt. Hier manifestiert sich der paradoxe Wandel von der Philologie zur

68 ASSMANN, 2002: 79.

69 ASSMANN, 2002: 80.



362 MASAKO SATO

Ideologie, und Norinaga geht noch weiter zum Agnostizismus, wenn er sich in
seinem Werk Kuzuhana wie folgt äussert:

Im Kojiki lesen wir nur, dass am Anfang des Himmels und der Erde ein Gott auf dem Taka-ma-

no-hara geboren wurde, der hiess Ame-no minaka-nushi-no-kami. […] Aus welcher
Seele diese Götter geboren wurden, wissen wir nicht, da wir darüber keine Überlieferung
haben. Nicht nur das, so geht es auch mit den Dingen der Götter-Zeit überhaupt, und

letztlich auch mit alltäglichen Dingen. So haben wir allzu viele Dinge, deren wahre

Gestalten und Gründe wir nicht ermessen können. Das Unermessliche dennoch als sicheres

Wissen auszugeben, all das rührt von der Einstellung der Fremden. Die Fremden wie
Buddha und Konfuzius u.a. stellten ihre Lehren auf, da sie glaubten, alles durchschaut zu

haben. Wenn man gesagt hätte, man könne nicht einmal ein Ding erschöpfend kennen, hätte

man keine der Lehren aufstellen können. Der Weg der Götter aber hat keine Ähnlichkeiten
mit solchen Lehren. Da gibt es auch für Götter vieles, was sie nicht wissen können. […] Es

geziemt unsereinem, das Altüberlieferte ohne Besserwisserei anzunehmen, und wo wir
nichts Überliefertes haben, es so zu lassen, wie es ist.70

So hält er jede Rationalität für “Dummheit”, denn alle Dinge seien irrational.
Das rationale Erkennen für möglich zu halten bedeute, über das menschliche
Erkennungsvermögen hinausgehen zu wollen, und dies sei eben nichts anderes

als Dummheit im seiner Schrift Tamakushige). Dieser agnostische Mystizismus,
einen Gegenstand aus der Vergangenheit zu mythologisieren, entspricht
Assmanns kontrapräsentischer Funktion und bezeichnet die letzte Stufe, zu der

Norinaga, der mit seinem Empirismus grosse Leistungen erbracht hatte, mit
seiner Philologie gelangt war. Diese Irrationalität lässt den Gegenstand seiner
Studien, die Schriften des Altertums, Kojiki, sich leicht in einen Gegenstand des

Glaubens sowie in eine Quelle der Ideologie wandeln.
Eine gegliederte zeitliche Perspektive zeigt sich bei Völkern, in denen

bereits Zentralisierungsprozesse politischer Macht eingesetzt haben. Neben der
Seite der Legitimation von Herrschaft über Anknüpfung an eine Art kollektives
Geschichtsbewusstsein und an eine kollektive Vergangenheit retrospektiv), hat

“die Allianz zwischen Herrschaft und Erinnerung auch eine prospektive Seite”,
wie Jan Assmann sagt. Die Herrschenden benutzen nicht nur die Vergangenheit
zum Machtaufbau, -ausbau und -erhalt, sondern wollen auch erinnert werden;
also sollen ihre äusseren Manifestationen besungen oder doch zumindest
dokumentiert werden. “Herrschaft legitimiert sich retrospektiv und verewigt sich

prospektiv.”71

70 Kuzuhana shimotsumaki MOTOORI, 1972a: 177; vgl. auch SATO, 1995: 38–39).

71 ASSMANN, 2002: 71.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 363

Dies zeigt sich nicht nur vor dem Hintergrund der japanischen Gründungsmythen

und des Herrschaftssystems im Altertum wie etwa der Legitimation des

Steuersystems), sondern auch in der Anknüpfung an das kollektive
Geschichtsbewusstsein und an die kollektive Vergangenheit durch Rezeption mythischer
Motive und Strukturen sowie der Mythen selbst, indem die Mythologie des

Altertums in ihrem Weltbild und in ihrer Wertordnung politisch auf die
einheitliche Herkunft der Dynastie und auf ihre Legitimation hin angelegt wurde.
Norinaga selber blieb noch ein treuer Anhänger des Tokugawa-Shogunats, aber

in der nächsten Generation wurden die reichen Kenntnisse der Altertumsforschung

von Hirata Atsutane zur utopischen Vision aus den mythischen Schriften
ausgestaltet und der Schwäche des Shogunats gegenübergestellt. Durch die
Publikation seiner Werke72 wurde die neue herrschende Ideologie und Legitimation
des Kaisertums auf der Basis des uralten göttlichen Modells gewaltig gesteigert.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

Literaturverzeichnis

ARIGA, Nagao 9BðK§Lô
1889 “Nihon josei no seitai \:F oƒ ” In: Koten kokyusho koen ,·¨AK0¦pAK%D1–10. Bd.1. Tokyo: Koten kokyusho, S. 58–78.

1988 “Zoho shakai shinkaron sho) Ç?/nJFbFA´ .” In: Nihon kindai
shiso taikei \F M#W3+ Bd.10 gakumon to chishikijin –
ý.Aˆê MATSUMOTO San’nosuke ®\9{û et al. Hg./Komm.).
Tokyo: Iwanami shoten, S. 394–413 1887).

ASSMANN, Jan

2002 Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität
in frühen Hochkulturen. München: C. H. Beck.

ASAO, Naohiro Mn-$H
2004 “Tokugawa seiken to tenno ã oYýY,· ” In: Asao Naohiro cho¬

sakushu Mn-$H:‡ŒLö Bd. 4. Tokyo: Iwanami shoten, S. 218–
233.

ASTON, W. G.
1968 Shinto – The Way of the Gods. Tokyo: Logos 1905).

72 Seine Werke fanden über die neuen publizistischen Kanäle weite Verbreitung ENDO, 2008:
249–274).



364 MASAKO SATO

BITO, Masahide n<!“9!
1961 Nihon hoken shisoshi no kenkyu – Bakumatasu taisei no genri to

shushigakuteki shiso \1*M# .D0¦ – …<ƒf Ï*6ý
a€–,´M Tokyo: Aoki shoten.

1984 “Kokoku shikan no seiritsu ,·- ?ã @0û ” In: Koza nihon shiso
AK × \M # Bd. 4 Jikan r KÃ Tokyo: Tokyo daigaku
shuppankai, S. 299–349.

1992 Edo jidai to wa nanika – Nihon shijo no kinsei to kindai "hr ý
…à – \ : FFýF Tokyo: Iwanami shoten. Iwanami

gendai bunko).
2000 Nihon bunka no rekishi \·F !¤ Tokyo: Iwanami shoten

Iwanami shinsho 668).
ENDO, Jun F<%”

2008 Hirata kokugaku to kinsei shakai £+`-–ýFF /nJ Tokyo:
Perikansha.

FLORENZ, Karl Übers./Komm.)
1890 “Die staatliche und gesellschaftliche Organisation im alten Japan.” In:

Tokyo: Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens e.V.
OAG) MOAG 5.44): 164–182.

1892 Nihongi oder Japanische Annalen, Einleitung II, Kojiki und Nihongi,
übersetzt und erklärt. Dritter Teil: Geschichte Japans im 7. Jahrhundert.

I. Buch 22–24. Tokyo: Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde
Ostasiens e.V. OAG) MOAG 5, Supplement-Heft II und III).

1901 Japanische Mythologie: Nihongi “Zeitalter der Götter”. Tokyo: Ge¬

sellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens e.V. OAG)
MOAG).

1906 Die Geschichte der Japanischen Litteratur. Leipzig: Amelangs Ver¬
lag.

1919 Die historischen Quellen der Shinto-Religion, Aus dem Altjapanischen
und Chinesischen. Göttingen: Vandenhock & Ruprecht.

1925 Wörterbuch zur altjapanischen Liedersammlung Kokinshu. Hamburg:
Kommisionsverlag L. Friedrichsen & Co.

FUKUDA, Hideichi /¿+`/ð0
1972 Chusei wakashi no kenkyu ]F !| .D0¦ Tokyo: Kadokawa

shoten.

2007 Chusei wakashi no kenkyu zokuhen ]F !| .D0¦ 3Ê1÷ Tokyo:
Iwanami shuppan sabisu senta.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 365

HALL, John W.
1968 Fischer Weltgeschichte. Bd. 20 Das japanische Kaiserreich). Frank¬

furt

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

a. M.: Fischer Taschenbuch Verlag.
HAYAKAWA, Shohachi ´›
1986 Nihon kodai kanryosei no kenkyu \ È f .D0¦ Tokyo:

Iwanami shoten.
1997 Nihon kodai no bunsho to tenseki \ ·(ý¨2} Tokyo:

Yoshikawa kobunkan.
2000 Tenno to kodai kokka Y,·ý -æ Tokyo: Kodansha.
HAYASHI, Razan Ç5µ¡
2007a “Honcho jinjako \M/Ž/n63 ” In: Shinto taikei /ŽFƒW3+ Bd. 107.

Shinto taikei hensankai /ŽFƒW3+44²J Hg.). Tokyo: Shinto taikei
hensankai.

2007b “Shinto denju /ŽFƒM¸ ” In: Shinto-taikei /ŽFƒW3+ Bd. 107. Shinto
taikei hensankai /Ž Fƒ W 3+4 4²J Hg.). Tokyo: Shinto taikei
hensankai.

HAYASHI, Tsutomu Çù
1963 “Man’yo daishoki no shomei / Man’yo daishoki no shohon gaisetsu :\

:y P@H ( / :\:y P@HA(\²@Ü ” In: Keichu zenshu "Æ˜
Lö Bd.1 Man’yo daishoki :\:y P@H Hisamatsu Sen’ichi u®%Œ

0 et al. Hg.). Tokyo: Iwanami shoten, S. 637–664.
HIRATA, Atsutane£+`27
1973 “Tama no mihashira M: -O! ” In: Nihon shiso taikei \M#W

3+ Bd. 50. Tahara Tsuguo +`Ï Fþ et al. Hg./Komm.). Tokyo:
Iwanami shoten: 11–131 1813).

HISAMATSU, Sen‘ichi u®%Œ04 Hg.)
1963 “Kaisetsu @@Ü ” In: Keichu zenshu "Æ˜Lö Bd. 1. Hisamatsu

Sen’ichiu®%Œ0 Hg). Tokyo: Iwanami shoten, S. 631–636.
HÜGLI, Anton et al. Hg.)
1997 Philosophielexikon. Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt TBV.
IENAGA, Saburo æ"h9Fþ

1962 “Kojiki no juyo to riyo no rekishi »@H éýY+X !¤ ” In:
Kojiki taisei »@HW@ Bd. 1 kenkyushi hen .D0¦ 1÷
Hisamatsu Sen’ichiu®%Œ0 Hg). Tokyo: Heibonsha, S. 209–236.

1972 Tsuda Sokishi no shisoshiteki kenkyu #U+` M# ,´.D0¦
Tokyo: Iwanami shoten.



366 MASAKO SATO

KADA no Azumamaro 9§+`U$°
2004 “Kojiki jindai no maki kogi »@H/Ž +AK5Ù ” In: Shinpen Kada

no Azumamaro zenshu à49§+`U$°˜Lö Bd. 2 Nihon shoki;
Norito \(30¯/@Ž Shinpen Kada no Azumamaro zenshu

henshu iinkai à49§+`U$°˜Lö4Lö J Hg.). Tokyo: Ofu.
2010 “Azumamaro ushi kokugakko sozo keibun soko nitsu¡TïWê;–

Q¥FPƒ·9y0o@FJ ” In: Shinpen Kada no Azumamaro zenshu à
49§+`U$°˜Lö Bd. 12 So wagakko kei, waka, sosaku norito ¥]–Qƒ¯ !|¯¥Œ/@Ž Shinpen Kada no Azumamaro zenshu

henshu iinkaià49§+`U$°˜Lö4Lö J Hg.). Tokyo: Ofu.
KAMATA, Gen’ichi I¼+`s0
1993 “Nana seiki no nihon retto 3F30 \G& ” In: Iwanami koza

Nihon tsushi Ù# AK× \FJ Bd. 3 Kodai 2). Asao
Naohiro Mn-$H et al. Hg.). Tokyo: Iwanami shoten, S. 1–52.

2008 Ritsuryo kokkashi no kenkyu » -æ .D0¦ Tokyo: Hanawa
shobo.

KAWAKATSU, Mamoru ¸
2008 Nihon kokka no keisei to higashi Ajia sekai \-æ ’@ý¡*

@*F+| Tokyo: Yoshikawa kobunkan.
KEICHU "Æ

1963 Keichu zenshu "Æ˜Lö Bd. 1 Man’yo daishoki :\:y P@H

Hisamatsu, Sen’ichi u®%Œ0 et al. Hg.). Tokyo: Iwanami shoten.

KINOSHITA, Ryo X;8Ÿ

1995 “Kodai no kotsu taikei ÔFJƒ3+ ” In: Iwanami koza Nihon
tsushi Ù#AK× \FJ Bd. 5 Kodai 4). Asao Naohiro Mn
-$H et al. Hg.). Tokyo: Iwanami shoten, S. 187–222.

KITO, Kiyoaki QlN]$5>
1993 “Roku seiki made no Nihon retto – Wakoku no seiritsu F30 ü\G& – ]- @0û ” In: Iwanami koza Nihon tsushi Ù#AK×\FJ Bd. 2 Kodai 1). Asao Naohiro Mn-$H et al. Hg.).

Tokyo: Iwanami shoten, S. 1–71.
KOKKA TAIKAN KANKOKAI;!|W?ð:>|J Hg.)
1977 Kokka taikan ;!|W?ð Bd. 5. Matsushita Daizaburo ®;W9Fþ ;

Watanabe Fumio $QFº·Lô Hg.). Tokyo: Kadokawa shoten.

KUROITA, Katsumi U¯ 5¾ Hg.)
1965 Kokushi taikei - W3+ Bd. 53 Nihongi shiki \30/ñ@H u.a.).

Tokyo:Yoshikawa kobunkan.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 367

MAEDA, Tsutomu }+`ù
1992 “Kinsei daijosaikan no tenkai FFWG/?ã …K» ” In: Kokka to

shukyo: Nihon shisoshi ronshu -æýÇ‰: \M# ALö Minamoto

Ryoen $À¶C Tamakake Hiroyuki )¹(Š{ Hg.). Kyoto:

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

Shibunkaku shuppan.
2002 Kinsei shinto to kokugaku FF/ŽFƒý-– Tokyo: Perikansha.
MANNHEIM, Karl
2001 Sociology as Political Education. David KETTLER, Colin LOADER

Hg.). London: Transaction Publishers.
MARUYAMA, Masao h¡-O+g

1974 Studies in the Intellectual History of Tokugawa Japan. Princeton:
Princeton University Press.

MIZUBAYASHI, Takeshi "dÇš:‡
2001 Kiki shinwa to oken no matsuri @H30/Ž@¡ý)»Y / Tokyo:

Iwanami shoten.
MOTOORI, Norinaga\uÓK§

1972a “Kuzuhana äï8á ” In: Motoori Norinaga zenshu \uÓK§˜Lö

Bd. 8. Ono Susumu WGþ{; Okubo Tadashi Wu !“ Hg.). Tokyo:
Chikuma shobo, S. 171–179.

1972b “Naobi no mitama -$Mx ” In: Motoori Norinaga Zenshu \uÓK§˜
Lö Bd. 14. Ono Susumu WGþ{; Okubo Tadashi Wu !“ Hg.).
Tokyo: Chikuma shobo, S. 117–134.

MURAOKA, Tsunetsugu Ñ¨ / MAEDA Tsutomu }+`ù Hg.)
2006 Motoori Norinaga\uÓK§ Bde 1–2. Tokyo: Heibonsha 1911).
NAGAYAMA, Yasutaka K§¡#
1992 Kodai kokka to oken -æý)»Y Tokyo: Yoshikawa kobunkan.
1994 “Kokka to gozoku -æýBšÿ ” In: Iwanami koza Nihon tsushi Ù#

AK× \FJ Bd. 3 Kodai 2). Asao Naohiro Mn-$H et al.
Hg.). Tokyo: Iwanami shoten, S. 163–198.

NAUMANN, Nelly
1970 “Einige Bemerkungen zum sogenannten Ur-shinto.” Nachrichten der

Gesellschaft für Natur-und Völkerkunde Ostasiens 107/108: 5–13.
1996 Die Mythen des Alten Japan. München: C. H. Beck.
NOSCO, Peter

1992 Remembering Paradise – Nativism and Nostalgia in Eighteenth-Cen¬

tury Japan. Cambridge/MA: Harvard University Asia Center Har-vard-

Yenching Institute Monograph Series).



368 MASAKO SATO

OGAWA, Takeo ?(Ï ‹+O

2008 Bushi wa naze uta o yomu no ka !– ÿñ!|'@ à Tokyo:
Kadokawa gakugei shuppan.

OKAWA, Shigeo W 92Lô / MINAMI Shigeki ‡92i Hg.)
1967 Kokugakusha denki shusei-–65M@HLö@ Bd.1–2. Tokyo: Meicho

kankokai 1904).
OOMS, Herman
1985 Tokugawa Ideology – Early Constructs, 1570–1680. Princeton:

Princeton University Press.

OTANI, Shunta WBgúZ
2007 Wakashi no “kinsei”: dori to yojo !| ËFFÌ: Fƒ*6ý‰õ

Tokyo: Perikansha.

OTSU, Toru
1993 Ritsuryo kokka shihai kozo no kenkyu » -æ_G}ûFP .D0¦

Tokyo: Iwanami shoten.

1994 “Kodai tennoseiron Y,·fA ” In: Iwanami koza Nihon tsushi

Ù#AK× \FJ Bd. 4 Kodai 3). Tokyo: Iwanami shoten, S.

225–260.
1999 Kodai no tennosei Y,·f Tokyo: Iwanami shoten.

RICOEUR, Paul

1986 Lectures on Ideology and Utopia. George H. TAYLOR Hg./Übers.).
New York: Columbia University Press.

SAEKI, Arikiyo €_9$5

1986 Nihon kodai kokka to higashi Ajia \ -æý¡*@* Tokyo:
Yuzankaku.

SAIGO, Nobutsuna ?¯G' 3á
1973 Kojiki kenkyu »@H.D0¦ Tokyo: Miraisha.
SATO, Masako €<f=€
1995 Karl Florenz in Japan. Auf den Spuren einer vergessenen Quelle der

modernen japanischen Geistesgeschichte und Poetik. Hamburg:
Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens MOAG 124).

2003 “Der Palast des Meergottes – Rezeption und Wandel des Motivs in der

japanischen Literatur.” In: Meer und Berg in der japanischen Kultur.
Eduard KLOPFENSTEIN und Simone MÜLLER Hg.) Asiatische
Studien LVII.3). Bern: Peter Lang, S. 457–470.

2004a “Die Entstehung der Bildrolle ‘Himmlischer junger Prinz’ und die
Mythen des Altertums ÉVerwandlung einer Tragödie in eine ‘suc-cess-

story’.” In: Sünden des Worts: Festschrift für Roland Schneider

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370



DAS ALTERTUM ALS UTOPIE 369

zum 65. Geburtstag. Judit ÁROKAY und Klaus VOLLMER Hg.). Hamburg:

Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens e.V. OAG),

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370

S. 111–136.
2004b “Karu Furorentsu ‘Kokinwakashu jiten’ shoko 3Ìs¯]uÌt{LË ú !|Lö»¨Ì?63 ” In: Nihon daigaku obun ronso \W

–Œ·A 60 Jan), S. 87–101.
2008a “Wie man das Wasser überschreitet und die andere Welt erreicht – Die

Brücke in der japanischen Kultur.” In: Wege der Japanologie.
Festschrift für Eduard Klopfenstein. Harald MEYER Hg.). Münster etc. Lit
Verlag, S. 351–376.

2008b “Der Mythos der Erdspinne und das Bild des Feindes – Rezeption und
Wandel eines Motivs.” In: Referate des 12. Deutschsprachigen
Japanologentages 30. September – 3. Oktober in Bonn 2002. Bd. 1
Geschichte, Geistesgeschichte, Religion). Robert HORRES Hg.). Bonn:
Bier’sche Verlagsanstalt, S. 211–228.

SONODA, Koyu ;Ç+`OÉ=½

1995 “Kodai no chishikijin .Aˆê ” In: Iwanami koza Nihon tsushi

Ù# AK× \FJ Bd. 5 Kodai 4). Asao Naohiro Mn-$H
et al. Hg.). Tokyo: Iwanami shoten, S. 153–186.

SUZUKI, Hideo HdX *+g

1990 Kodai wakashi ron !| A: Tokyo: Tokyo daigaku shuppan¬

kai.
SUZUKI, Jun HdX$#
2000 “Kaidai @N| ” In: Shinpen Kada no Azumamaro zenshu à49§+`U

$°˜Lö Bd. 12 So wagakko kei, waka, sosaku norito ¥]–Qƒ¯!|¯¥Œ/@Ž Shinpen Kada no Azumamaro zenshu henshu

iinkai à49§+`U$°˜Lö4Lö J Hg.). Tokyo: Ofu.
SUZUKI, Ken’ichi HdX•0
2009 Kinsei dojo tosho) kadan no kenkyu FF2:!|÷ .D0¦ Tokyo:

Kyuko shoin.
UENO, Yozo:Gþ#;9
2003 Genroku wakashi no kiso kochiku s/´ !| */>û1ù Tokyo:

Iwanami shoten.
YOSHIDA, Takashi +`
1983 Ritsuryo kokka to kodai no shakai » -æý /nJ Tokyo:

Iwanami shoten.
1994 “Hasseiki no Nihon – ritsuryo kokka ›F30 \ – » -æ ” In:

Iwanami koza Nihon tsushi Ù#AK× \FJ Bd. 4 Kodai



370 MASAKO SATO

3). Asao Naohiro Mn-$H et al. Hg.). Tokyo: Iwanami shoten, S. 1–
74.

YOSHIOKA, Takashi Ñ
2006 “Kyohoki wagaku goyo no saikento Û O –Ñ+X ½L@> ”

Kokugakuin zasshi-–L’M@¼ 107.11 Nov): 346–358.

AS/EA LXV•2•2011, S. 341–370


	Das Altertum als Utopie : von den  Quellen der Dichtung zur Ideologie der Rastauration

