
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: Discours de l'esprit, corps et culture dans la Chine moderne

Autor: Vuilleumier, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE
DANS LA CHINE MODERNE

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286

Victor Vuilleumier
Université de Genève, East China Normal University Shanghai)

Abstract 1

This paper presents my postdoctoral research, currently in progress. In modern China late Qing
and Republican era), the body and the spirit are used as concepts in a wide range of discourses:

political essays, manifestos, thoughts on literature, or on aesthetics. They deal with issues of
culturalism and identity: in some cases for example, China is described as a “spiritual culture”,
whereas the West is identified with its “material civilization”. Furthermore, the “progressive” as

well as the “conservative” modern Chinese authors, calling either for Westernization or a “
reconstruction” of the Chinese tradition, all anyhow asserted the primacy of the “spirit”. These

distinctions, as well as the modern concept of “culture” were mainly imported from the West and

Japan. Nevertheless, this “discourse of the spirit” also pursues a Chinese intellectual tradition of its
own, such as “Neo-Confucianism” or “Consciousness Only” Buddhism. A further question would
be to replace this Chinese modern discourse of the spirit in a global perspective: in modern times,
some intellectuals in other countries facing modernization also developed a kind of “spiritualist”
assertion of their renewed traditions and cultures.

Introduction

A l’issue de ma thèse de doctorat portant sur “l’écriture du corps déchiré dans la
littérature chinoise modern”2, je suis parvenu, entre autres, aux constats suivants:
la représentation du corps dans la Nouvelle littérature chinoise Zhongguo xin
wenxue / xiandai wenxue ]-à·–Ë)à ·– ca. 1917–1949) est cul-

1 Une première version de cet article a été présentée lors des “Sixièmes Journées de la relève

en études asiatiques” en mai 2010.

2 Cf. VUILLEUMIER, 2010. Par “Nouvelle littérature chinoise”, j’entends la forme de littérature
débutant autour de 1917, qui s’inscrit dans le Mouvement de la Nouvelle culture Xin wenhua

yundong à·FFØ ca. 1915–1925), à l’exclusion des littératures populaires de la fin
des Qing et de la République, toutes appartenant à l’ensemble de ce que l’on tend à présent à

désigner comme “littérature chinoise moderne”.



266 VICTOR VUILLEUMIER

turellement “hybride” et en redéfinition constante; elle se constitue en empruntant

ses éléments à des représentations littéraires et non-littéraires, chinoises et

occidentales, anciennes et modernes. Le thème du corps témoigne de ces differrentes

négociations culturelles, et la dimension hybride de sa représentation est à

l’image de la Nouvelle littérature chinoise tout comme de l’histoire intellectuelle
durant la République de Chine 1911–1949), rappelant par ailleurs le caractère

“métissé” du chinois littéraire “vernaculaire” moderne baihua ,­B
A partir des années 1920, une représentation “moderne” du corps se

constitue en effet dans la Nouvelle littérature chinoise. Elle est “moderne” au sens

où elle témoigne de la transition globale d’un “corps habillé”3, vecteur d’une
identité fondée sur le culturel et offrant de ce fait du “jeu” dans la définition de
cette dernière, vers un corps objectivé “nu”4 anatomique. Le corps se voit attribuer

des qualités biologiques fixes, genrées, nationales et “raciales”: ces changements

dans la représentation du corps répondent à la tendance, dont témoignent
les discours “dominants” et “officiels” de l’ère républicaine, à construire une

identité chinoise moderne nationale et nationaliste.5 Dans le même temps pourtant,

à bien des égards, la Chine de la fin des Qing $5 1644–1911) et de la
République s’interroge constamment sur les fondements culturels, étatique au sens

de l’Etat-nation) ou ethniques, à donner au nationalisme et à l’identité chinoise.
Or, la Nouvelle littérature soumet également à un certain processus de “

spiritualisation” cette représentation moderne du corps objectivé: ses paradigmes

“matérialistes” scientifiques et médicaux, tels que le réalisme anatomique, les

thèmes de la maladie et de la guérison, sont métaphorisés pour porter les

discours de la subjectivité ou de l’allégorie nationale. De cette façon, l’Occident
et la modernité scientifique, perçus comme “matière”, sont détournés pour
incarner un “discours de l’esprit” voir plus bas sur la définition de ce terme). Le
corps permet de problématiser un ensemble de questions culturelles, une
réflexion sur la modernité, le rapport des intellectuels chinois modernes à leur
tradition et à l’Occident.6 Par exemple, le courant d’idées associé à la Nouvelle
culture et au 4 Mai revendique la représentation anatomique du corps, en la
présentant comme plus “réaliste” et “scientifique” que les représentations chinoises

3 Cf. ELVIN, 1989: 267.

4 Avec la réserve que le corps humain n’est jamais réellement “nu” ni “objectif”, comme le

montrent la sociologie du corps et l’anthropologie cf. DETREZ, 2002; MAUSS, 2008: 365–86;
MORIN, 1979).

5 Sur le corps durant la période républicaine, cf. HUANG, 2006, ainsi que les travaux de Frank
DIKOETTER.

6 Cf. VUILLEUMIER, 2009.

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 267

“traditionnelles”; ces qualités sont celles de l’agenda moral progressiste,
moderne et anti-traditionnel de la Nouvelle culture.7

Au cours des années 1930 et 1940, le processus de spiritualisation de la

représentation du corps dans la Nouvelle littérature se poursuit, les auteurs

recourant cette fois à la tradition chinoise; dans certains textes est inventée en
effet une représentation du corps “néo-traditionnelle”, qui emprunte à des

éléments chinois anciens ou populaires. Elle rejette la représentation dualiste de la
personne qui valorise l’âme au détriment du corps perçu comme matériel,
aliénant l’esprit et l’individu; c’est ce que la littérature du 4 Mai tendait à faire,
opposant souvent par exemple le désir de l’envol de l’âme à la description du

corps malade. Au contraire, cette nouvelle représentation tend à rendre le sens

d’un corps animé et intégrant une forme d’activité spirituelle, comme lorsqu’elle
donne la représentation intériorisée de techniques traditionnelles chinoises du
corps.8

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286

Un “discours de l’esprit”

Je propose de considérer cette spiritualisation par métaphore, et cette représentation

d’un corps néo-traditionnel animé, comme la manifestation dans le champ
littéraire d’une réalité plus large, qui se manifeste dans l’histoire moderne des

idées en Chine – à savoir le développement d’un “discours de l’esprit”, terme

que je définis selon les différents niveaux suivants. J’entends tout d’abord par

“discours de l’esprit” l’usage d’un lexique renvoyant à l’esprit au sens large. Il
s’agit de concepts chinois traditionnels, comme le “coeur-esprit” xin ó
“l’esprit” shen /Ž ou “l’âme” xinling ó&¥ D’autres de ces concepts sont
sinon traduits de l’Occident, du moins occidentalisants, “translatant” un sens

étranger dans un mot chinois préexistant, comme c’est le cas pour “l’esprit”
jingshen 2î/Ž “l’âme” hun Qr linghun &¥Qr ainsi que les composés de ce

7 Sur cette question de la métaphorisation du discours du corps et de la médecine, et la repré¬

sentation anatomique du corps perçue comme plus scientifique et gage de modernisation, cf.
VUILLEUMIER, 2008. Cette conception de l’anatomie comme modernisation précède et
déborde le milieu des intellectuels du 4 Mai, comme entre autres exemples, Kang Youwei cf.
KANG, 1980, 1: 174).

8 Ce développement coïncide avec la tendance, à partir des années 1930, à donner à la
Nouvelle littérature une apparence moins occidentalisée, plus “nationale” dans sa forme et
ses thèmes.



268 VICTOR VUILLEUMIER

dernier, comme “l’âme nationale” guohun -Qr importé via le Japon); d’autres
encore introduisent dans le discours de l’esprit des concepts issus du discours

scientifique occidental, comme “l’éther” yitai Z Certains ont une origine
plus difficile à déterminer, comme la “force spirituelle” xinli óË Par

ailleurs, à un autre niveau, “discours de l’esprit” s’entend comme d’une valorisation

de ce qui est spirituel, conçu en opposition à la “matière” ou la corporalité.

Ensuite, le discours de l’esprit prend également la forme d’une affirmation
de la culture wenhua·F perçue également comme spirituelle, dans la définition

de l’identité chinoise. Enfin, le discours de l’esprit engage une redéfinition
de traditions intellectuelles chinoises, essentiellement celles de la “philosophie
du coeur” et du bouddhisme “conscience-seulement” voir plus bas).

Les représentations du corps et de l’esprit articulent la réflexion et la
conceptualisation chinoise moderne de questions culturelles au sens large; ce

phénomène important n’a pas encore été abordé de façon systématique. Je

m’intéresse à la façon dont ceux-ci structurent les débats sur la tradition et la

modernité, la culture, la représentation de la Chine et de ses rapports à l’Occident,

sans présumer de son origine, chinoise, occidentale, ou “moderne” globale.
Je donne ici un aperçu préliminaire de cette étude, à partir de la présentation de

quelques textes chinois choisis.
Pour entrer dans le vif du sujet et montrer certains des principaux thèmes de

ce paradigme culturel corps-esprit, je voudrais mentionner un texte de l’un des

plus importants érudits et comparatistes modernes chinois au 20ème siècle, Qian
Zhongshu JáJÏ– 1910–1998): “Une caractéristique de la critique littéraire
propre à la Chine Zhongguo gu youde wenxue pipingde yige tedian]-*9
,´·–©Aô,´0Z(©&é 1937)9”. Cet essai effectue une analyse comparée de

la critique littéraire chinoise et occidentale, précisément des thèmes du corps et

de l’esprit, proposant un exemple de critique esthétique en ces termes.10 Mais
surtout il présente un discours autonome, indépendant de la pure discussion
littéraire et esthétique; il reprend indirectement un ensemble de représentations

culturalistes sur les spécificités revendiquées de la Chine face l’Occident. La
reprise de ces représentations par Qian Zhongshu est en soi un indice d’autant
plus flagrant de leur force, car dans ce texte même l’auteur critique la volonté de

définir de telles différences essentialistes.

9 In QIAN, 2007: 116–134.

10 D’autres auteurs modernes parlent d’esthétique en termes de corps et d’esprit, reprenant

d’ailleurs des concepts traditionnels, comme le “corps” xing ’ et “l’esprit” shen /Ž

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 269

Pour Qian Zhongshu, les lettrés chinois ont traditionnellement considéré un
texte, essentiellement littéraire, comme une “personne” dotée d’un corps et d’un
esprit, en “l’anthropomorphisant” renhua êF ou “l’animant” shengminghua
+O F Ils ont réfléchi sur des questions de littérature et d’esthétique selon ces

concepts de corps et d’esprit, qui renvoient toujours au texte pris comme un
ensemble, et qui ne peuvent se concevoir de façon dualiste. A l’inverse, toujours
selon Qian Zhongshu, les Occidentaux, lorsqu’ils décrivent le style d’un texte en
recourant à des qualificatifs ou des concepts relevant des champs lexicaux du
corps ou de l’esprit ce dont Qian Zhongshu trouve quelques exemples chez des

auteurs européens de l’Antiquité, de la Renaissance ou modernes), présupposent

toujours un dualisme: l’esprit désigne le sens ou la signification du texte coupés

de la lettre de celui-ci, c’est-à-dire de son corps. Un texte a bien pu parfois être
représenté en Occident comme possédant un corps, mais celui-ci n’aurait été

conçu que comme une enveloppe vide. Le concept “d’esprit” du texte, quant à

lui, ne désignerait jamais le style, la forme, ni la matérialité:

[Wordsworth, Carlyle, ou Flaubert] opposent malgré tout la pensée au texte: [pour eux] si le

texte est un corps, la pensée est alors une âme incarnée; et si le texte est [une surface] de

chair, la pensée [en] constitue l’essence guxue, lit. “os et sang”). […] Les Occidentaux

établissent comme norme la pensée du texte [perçue comme] moëlle ou esprit, en dehors du

style du texte [perçu comme] surface ou corps matériel; c’est pour cela qu’il ne faut pas se

méprendre sur le sens apparent de ce que les Occidentaux appellent spirit, en prenant celuici

pour ce que nous désignons du terme de spiritualité shenpo). Spirit est opposé à letter
[…]. Ce [que les Occidentaux] appellent esprit ne désigne en tout [que] la pensée du texte,

ou ce qui relève de la dimension de la signification […].11

L’article de Qian Zhongshu reprend un ensemble de représentations dominantes
en Chine depuis au moins les années 1920, représentations qui distinguent
l’Occident et la Chine en fonction d’oppositions entre dualisme et non-dualisme,
philosophie de la vie et sciences naturelles, intériorité et extériorité. Cette
dernière opposition apparaît explicitement lorsque l’auteur cherche une autre

comparaison possible entre des concepts de la critique littéraire occidentale et

chinoise apparemment proches, ceux de “souffle” et “d’atmosphère”: “‘
Atmosphère’ [concept issu de la critique occidentale] est une comparaison [tirée] du

11 « F_ºM#D·1)n,´ : w¯·1_6¹DÛ FÓ[M#ï_Å6þ,´&¥Qr w¯·1_,Þ6¹ FÓ[M#ï_PØ >p […] ?¯#;êX,Þ"F6¹ƒ,´·1NþlF $0ûPØQ
F2î/Ž,´·1M#j7ö ; p ?¯#;êpBC spirit, 7= K·+Oy j1y¾A
pBC/ŽQt Spirit 0 AýD letter -() […]. pBC2î/Ž¼˜_7·1M#F?yéM’,´
»» in: QIAN, 2007: 128). Les traductions sont de moi.

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



270 VICTOR VUILLEUMIER

règne physique, [tandis que] ‘souffle, air’ [concept de la critique chinoise], est

une comparaison avec le monde de la vie; le premier se tourne vers l’extérieur,
le second, vers l’intérieur.” 12 Ce texte de Qian Zhongshu illustre d’une façon
éloquente la problématisation des questions de culture et d’identité selon les

thèmes du corps et de l’esprit.
On peut trouver des exemples de ces discours sur l’esprit et le corps plus

spécifiquement culturalistes, en suivant une ligne chronologique, depuis les

années 1890 jusque vers les années 1940 – laps de temps qui dessine la période
de formation de ce discours moderne et nouveau. Nous pouvons établir une
première période, depuis la défaite de 1895 devant le Japon, jusque vers les

années 1919–21, ce dernier moment coïncidant avec la période du 4 Mai.13 Cette
période met aux prises deux tendances: d’une part, le projet “progressiste” des

auteurs de la “Nouvelle culture”, d’une modernisation intellectuelle occidentalisée

rejetant la tradition, projet culturel en ce qu’il propose une critique de la

culture chinoise ; d’autre part, le projet “conservateur” de modernisation de la

tradition, “reconstructionniste”, et donc culturaliste, en ce qu’il veut redéfinir et

affirmer une nouvelle culture chinoise. Ces deux projets sont sinon nationalistes,

au sens d’une revendication d’identité nationale, ici culturelle plutôt qu’étatique,
du moins témoignent d’un souci national au sens large. Pendant cette première
période, les discours du renforcement du corps, de la force, de l’introduction en

profondeur de la science et de la culture de l’Occident représentent la tendance

dominante.

12 «"D»_ (™*6+|,´ Aœë "DŸ_+O +|,´Aœë ; 0Z_F extravert), 0Z_µ -1
introvert)» in: QIAN, 2007: 130).

13 Ce moment coïncide également avec le débat qui autour des années 1919–1923 oppose la

“science” kexue 0– l’un des deux mots d’ordre avec “démocratie” de la Nouvelle
culture) à la “philosophie de la vie” renshengguan ê+O?ò la traduction chinoise pour “
Lebensanschauung”, en référence à Rudolf Eucken). Sur le débat entre la “science” et la “
philosophie de la vie”, ou “métaphysique” xuanxue )´– cf. ALITTO, 1979: 78–80; CHOW,

1960: 5, 333–337; DE BARY, 1960: 834–843; GUO, 2006: 231–240; LIU, 1993: 111–126;

YANG, 2009b: 127–149. Le débat, lancé par Zhang Junmai en 1923, porte sur les rapports

entre science et philosophie, essentiellement opposées pour les tenants de la “philosophie de

la vie”, et complémentaires, pour les tenants de la “science”.

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 271

Le discours du corps et de l’esprit: premier moment

Après l’échec de la première occidentalisation militaire, et la défaite contre le
Japon en 1895 lors de la Première guerre sino-japonaise 1894–5), les
réformistes Weixinpai 5$à#n ca. 1895–98) comme Kang Youwei ç9j 1858–
1927) ou Liang Qichao ± Cµ 1873–1929) veulent renforcer la Chine, qu’ils
présentent comme le malade de l’Asie. Ils appellent à un approfondissement de

l’occidentalisation: l’Occident ne peut plus ne constituer qu’une simple “utilité”
yong +X ni se réduire à l’importation de seules techniques d’armement, comme

le voulaient selon eux leurs prédécesseurs de “l’Ecole des affaires étrangères”
Yangwupai #;Ñ#n attitude résumée par la célèbre formule de l’homme d’Etat

Zhang Zhidong P{#N 1837–1909), “le savoir chinois comme fondement, le
savoir occidental comme pratique” zhongxue wei ti, xixue wei yong ]–jƒ?¯–j+X Aux yeux des Réformistes, l’Occident est une culture particulière
ce sur quoi un Liang Shuming insistera dans les années 1920) et des idées

politiques, et non une recette extérieure que l’on peut introduire sans rien changer ni
réformer en profondeur en Chine. Dans ce processus de modernisation, les

sciences et techniques modernes du corps anatomie, hygiène, gymnastique,
voire eugénisme) sont appelées à remplir un rôle de premier ordre.

Dans ce contexte, le discours du nationalisme est central. Sous une forme
extrême, il prend les apparences de la militarisation14: littéralement, certains
prônent un renforcement du corps physique pour édifier une “âme nationale”
forte et puissante, afin de se prémunir contre les invasions étrangères, et également

contre les Mandchous, dans le cas particulier des révolutionnaires Han "y
Les pays donnés en modèle dans certains textes publiés autour des années 1900
sont Sparte, l’Allemagne ou le Japon, dont certains en Chine cherchent à importer

le “militarisme”, comme c’est le cas du “Mouvement du militarisme”
junguomin yundong Ë-"AFØ 1902–1919)15, qui connaîtra encore des avatars

14 Dans une perspective non plus martiale mais davantage politique, le nationalisme représente

aussi la nécessité pour les intellectuels chinois modernes de former un Etat autonome et

souverain – la souveraineté du peuple minquan "As mais aussi de l’individu, se

confondant alors avec celle de l’Etat-nation guoquan-s Han, au même titre que le corps est

un moyen de renforcer l’esprit. Sur minquan et guoquan, cf. Liang Qichao, “Souveraineté

ou droits) de l’Etat et souveraineté du peuple” 1899, Guoquan yu minquan -s>"As
in: LIANG, 1999,1: 349.

15 Ce mouvement, qui se développe en partie en réaction à celui de la Nouvelle culture, est

lancé par le général républicain Cai E ;QKg 1882–1916), par ailleurs un disciple de Liang
Qichao cf. BOORMAN, 1970, 3: 287; HUANG, 2006: 19–20, 54).

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



272 VICTOR VUILLEUMIER

dans les années 1930.16 “Où est l’âme de la Chine?” Zhongguo hun an zai hu]-Qr¹X~ 1899), un texte de Liang Qichao, représente un bon exemple de ce

discours “militariste” du corps fort. Liang Qichao est réfugié au Japon après

l’échec du Mouvement de réformes, dit des Cent jours Wu xu bianfa:< #
1898). Liang y dit ceci:

Ce qui aujourd’hui est central, c’est de créer une âme chinoise zhongguo hun). Qu’est-ce

qu’une âme chinoise? C’est une âme martiale binghun). Posséder une armée qui ait une

âme, c’est cela qui fait un pays disposant d’une âme hun).17

Ce discours de la science et du corps fort se développe particulièrement après

1895, en même temps qu’une première forme du discours de l’esprit. Le nationalisme

au sens moderne, importé de l’Occident et du Japon est déjà en tant que tel
un discours exaltant l’esprit national; il se présente comme un discours affirmant
la “Kultur” et la spiritualité, conçues en opposition à une civilisation décriée

comme matérielle, positiviste et sur le déclin.18 Le discours nationaliste est de

plus également “spirituel”, au sens où il transforme le corps en métaphore de

l’âme nationale, le corps devenant l’instrument de cette dernière. Un autre billet
de Liang Qichao, “Du martial” Lun shangwu AêJ!– 1903), toujours écrit et

publié au Japon, donne un exemple de cette dimension:

Ce que eux [les dirigeants mandchous ayant lancé des modernisations jugées vaines]

appellent le martial wu), ce n’est que la forme xing); pour moi, le martial, c’est l’esprit
jingshen). […] [il faut développer] la force physique tili). Le corps corporalité tipo)

entretient avec l’esprit des rapports très étroits. Si l’on a un corps sain et fort, alors on aura

un esprit endurant et inflexible.19

Lu Xun R±Eõ 1881–1936), l’un des principaux écrivains et intellectuels chinois
de la première moitié du 20ème siècle, insiste également sur l’esprit, bien que sur

16 Voir par exemple le “Mouvement pour la Vie nouvelle” xin shenghuo yundong à+O#kF
Ø lancé en 1934 par Tchang Kai-tchek :»û .# 1887–1975), qui se perpétue jusque vers

le déclenchement de la guerre, suite à l’agression japonaise contre la Chine, en 1937.

17 «ú p?± 65 IfFP]-Qr_ ]-Qr65… ¥Qr_ 99Qr{¥ ßj9Qr{-» in: LIANG, 1992, 1: 221).
18 Sur le concept moderne de “culture” en Europe, cf. GEUSS, 1996.

19 « : pBC !– ’? ; pBC!– 2î /Ž […] 0 ƒË ƒQt65 >2î/Ž97ö{£3+65 9•çj*{ƒQt 'f 9Šý=x{2î/Ž» in: LIANG, 1992, 1: 161–162).

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 273

un mode différent20. Dans deux de ses essais de 1908, datant de son séjour au
Japon, Lu Xun revendique dans son projet d’édification et d’émancipation
nationales le rôle primordial de la culture, de la littérature, du wen · lettres,
littérature, culture), du développement de l’individu – en un mot, de “l’esprit”
shen et xin). Cette affirmation de l’esprit est toujours imaginée selon le registre

de la force nationale, tirant son origine de l’esthétique du corps fort. Voici deux
extraits, respectivement tirés des essais “De la puissance de la poésie mara
[démoniaque]” Moluoshi li shuo Q„ 5‡ BË B$ février-mars) et “Du
déséquilibre dans la culture” Wenhua pianzhi lun·F 8#Aê août):

Or, si l’on passe en revue la Chine, où sont les combattants du monde spirituel jingshen

jie)? […] Tous les efforts ont été laborieusement concentrés sur des projets concernant le
corps quke) seul [depuis les Guerres de l’Opium et avec les réformes], et l’esprit jingshen)
à la longue a atteint un [état de] désolation […]. […] L’espoir était apparu avec le [courant

des] Réformes [de 1895]: nous attendions que des lettrés introduisissent une nouvelle
culture. Cependant si l’on examine ce qu’ils ont rapporté depuis plus de dix ans que dure

cette introduction continue, [on s’aperçoit qu’une fois] mis de côté les techniques de tenue

du ménage s’occuper à faire des gâteaux) ou de gardiennage de prison, il ne reste rien
d’autre.21

La force de l’Europe et de l’Amérique […] est fondée sur la personne ren ê […]. C’est

pourquoi, qu’il s’agisse de la vie et de la survie, ou du devoir de compétition avec les autres

pays, [ces entreprises] prennent leur départ dans l’établissement de l’individu ren), et se

développent une fois ce dernier dressé. La technique? respecter l’individualité et déployer

l’esprit jingshen). […]. Par le passé, la Chine a fondamentalement valorisé la matière
wuzhi) et dénigré les talents [littéraires et culturels], qu’elle a jour après jour anéantis, suivant

aveuglément [la norme de] la force extérieure: elle est ainsi [devenue] faible à ne plus

pouvoir maintenir son existence. Et ces groupes [ les promoteurs du réformisme en Chine,

“matérialiste” selon Lu Xun] au talent rabougri et au petit savoir battent le rappel des foules

20 Lu Xun a été, durant son séjour japonais, disciple du grand intellectuel et révolutionnaire
Zhang Taiyan 1Z&¾ 1869–1936), l’un des principaux promoteurs des “études nationales”
guoxue -– et de “l’essence nationale” guocui -2é discours lancé dans un premier

temps autour de 1905–1911, repris ensuite dans les années 1920, cf. ALITTO, 1979:6–7;
LIU, 1995), concepts d’ailleurs introduits du Japon cf. CHANG, 1987: 118, sqq.). Il est un

tenant du “discours de l’esprit” moderne, mais dans une optique plus “conservatrice” que Lu
Xun, qui fustigea par la suite le discours du guocui.

21 «ú3RB(]- j2î/Ž+|{H 65¹X […] ãã)P¡#{»_. 6<2î/Ž a¾9‚
:m […]. […] N® 5$à. 6<<KÖ>…û êpµ I9û4ýà·F{ ê (©q
‰¤• û4ý " 6<0¦¦pj6 •‚65 ; sø8="ëOO¥ ¸)4{_6<F 9

»

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



274 VICTOR VUILLEUMIER

pour faire montre de leur puissance, pour tuer l’individualité sous la matière, et l’encercler
dans la majorité, la dépouillant sans rien en laisser.22

Lu Xun oppose “l’individualité” et “l’esprit” d’une part, à la “matière” et la

“majorité”, de l’autre: cette critique nationale et culturelle associant entre autres

évolutionnisme et nietzschéisme, s’exprime selon les oppositions entre la
matière et l’esprit, l’individu et la collectivité, la science et la culture. Cette

insistance sur la primauté de la culture et de la littérature dans le projet de

renaissance nationale se développe ensuite chez les auteurs occidentalistes de la
Nouvelle culture, dont Lu Xun a été l’un des principaux hérauts, qui critiquent la
tradition et la “nature nationale” guominxing-"AW chinoises.

La volonté de “culturaliser” une modernité perçue comme occidentale,
matérielle et technique, est toutefois en grande partie déjà le fait de certains
Réformistes. Faisons un retour chronologique en arrière. Liang Qichao dans Des
grandes tendances dans les changements de la pensée en Chine Lun Zhongguo
xueshu sixiang bianqian zhi dashi Aê]-–_M# Eñ{Wï 1902) parlait
ainsi de la nécessité de “spiritualiser l’utilité” shen qi yong /Ž¦+X de l’Occident,

pour créer une “nouvelle civilisation” chinoise:

La Chine est un grand pays, et son savoir propre transmis sur plusieurs millénaires forme un

tel rempart si bien organisé, qu’il est difficile à une pensée sixiang) étrangère d’y pénétrer;

et bien que cette dernière l’ait fait depuis des siècles et des décennies, cela n’a toujours pas

suffit pour produire le plus petit effet. […] Malgré tout, [le temps où] notre Chine ne recevait

pas la science étrangère a cessé: et puisqu’il en est ainsi, nous devons absorber

entièrement les qualités [de cette science étrangère] pour en tirer notre alimentation, et en

changeant sa matière substance, zhi CX et spiritualisant son utilité yong +X créer la
nouvelle civilisation de notre pays, dépassant [la matière brute étrangère] l’indigo est plus
intense que l’indigotier, la glace plus froide que l’eau).23

L’auteur lance d’ailleurs à peu près au même moment un mouvement de “
révolution dans la fiction” xiaoshuojie geming ?B$+|M™ prônant une “
nouvelle fiction” xin xiaoshuo à?B$ pour changer les esprits, annonçant ainsi à

22 «'f !W5¾{j […]Ii Xê […]. _u6+OˆTL$ @F@G-_Ñ ¦OÆX0ûê ê
0û6< »n; 9¦Fƒ_ sõ:ZW6<P2î/Ž […] []-XD \J (™CX6<+îY
}. !´5 F_:ÉFË sF0'f= 8ˆ 6<E±}?—{Â Iø P,· Gýp{ (™CX6</{ J  Zê{W •j ‰ »

23 «]-W- 6<9 s¤-(P*9{– ñÂU¤ u +|{M# •{=C; <­•. 6< L5 q¤,®¤ h=Cã Ø¦" B <­'f ]-= F–I" 9 {Iõ7-m ¦pK¯ 8:U« 6<D ¦CXÃ/Ž¦+X [FP@0 /ýA-{à·> M‚M‚

¾; à ¾ "d» cité in XIA, 2007: 227).

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 275

certains égards la “Révolution littéraire” wenxue geming) ultérieure de 1917.
Par cet aspect aussi, les révolutionnaires culturels du 4 Mai sont plus qu’ils n’ont
voulu l’admettre les héritiers de certains de leurs prédécesseurs réformistes.

Certains Réformistes sont également littéralement spiritualistes, non seulement

par cette idée que siniser l’Occident c’est le spiritualiser, mais aussi par la
reprise qu’ils font d’un idéalisme philosophico-religieux issu de la tradition
chinoise, principalement le bouddhisme “conscience-seulement” ainsi que le
“néo-confucianisme”.24 Cet idéalisme est parfois réinterprété dans un sens
nationaliste d’affirmation identitaire chinoise et de recherche de la force.25 Ce
discours s’associe encore à des formes de messianisme, renvoyant aux traditions
chinoises et au christianisme, comme dans l’utopie d’un Kang Youwei, qui
cherche une synthèse entre médecine occidentale et valeurs confucianistes, ou
dans le “mysticisme” spiritualiste, et à l’occasion eugéniste, de Tan Sitong B]

1865–1898) 26. Celui-ci, dans son Etude sur l’humain Ren xue ñ– 1898)
attend l’arrivée, après des manipulations appropriées, d’une “nouvelle race

humaine” qui soit pur esprit sans corporalité: “[nous pourrons créer] un homme
qui n’emploie que l’intelligence et non la force, qui ne soit qu’âme linghun) et

qui n’ait pas de corps ou corporalité tipo)”27.

24 Le “néo-confucianisme” daoxue Fƒ– se constitue principalement de deux “branches”,

“l’étude du principe” lixue *6– et celle du “coeur-esprit” xinxue ó– Cette dernière,

principalement issue de Wang Yangming )»Lc> 1472–1529), connaît des développements

importants à l’époque moderne cf. YANG, 2009a: 208–247). Un certain nombre

d’intellectuels ont également intégré à divers degrés le courant du bouddhisme yogacara

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286

“conscience-seule” weishi 5$Aö cf. ALITTO, 1979: 52, sqq.

25 Cf. Liang Qichao, “Note sur le développement de son esprit” Yangxin yulu «óB…
1899) et “Idéalisme” Weixin ó 1900), in: LIANG, 1999, 1: 344, 361–2.

26 Voir chez Tan Sitong les concepts de “force spirituelle” xinli), qui apparaît aussi chez

Liang Qichao cf. TAN, 1984: 20; XIA, 2006: 219; YANG, 2009: 227–234), et “d’éther”
yitai); sur ce dernier, cf. SHEK, 1976; TAN, 1984: 16–17, et passim; WRIGHT, 2000: 368–390;
YANG, 2009a: 210.

27 «õ[+O /ýê4ß+Xª =+XË 4ß9&¥Qr =9ƒQt» in: TAN, 1984: 292 ; TAN, 1998 :
366). Voir aussi ce que Thierry Meynard appelle le “pan-psychisme” de Liang Shuming
MEYNARD, 2007: 64).



276 VICTOR VUILLEUMIER

Le discours du corps et de l’esprit: second moment

On peut identifier un second moment de cette période de formation du discours

du corps et de l’esprit, partant des alentours de 1919–21 et se prolongeant

jusqu’à la fondation de la République populaire de Chine en 1949: durant cette

période, la République demeure fragile, et déçoit de nombreux intellectuels. Les
discours et pratiques du corps fort et du nationalisme continuent à constituer le
courant dominant, aussi bien dans les discours officiels que dans certaines

pratiques populaires. On peut relever par ailleurs une intensification du débat en

termes de corps et esprit sur la culture, la Chine, son héritage et l’Occident, en

particulier dans un discours culturaliste. J’appelle culturaliste un discours qui
définit une culture chinoise organique, totale, identitaire, nationale de fait, et un
discours qui affirme ou redéfinit cette culture tout autant face au monde et à

l’Occident, que face à la modernité chinoise contemporaine.
La fin de la Première guerre mondiale marque dans l’évolution de ce

discours un moment important, non seulement à cause du Traité de Versailles de

1919, qui déclenche directement en Chine le “Mouvement du 4 Mai” Wu si

yundong Ä FØ ca. 1919–1925), national tout en s’opposant à la “tradition”
chinoise. Mais surtout parce que la Première guerre mondiale qui vient de

s’achever en Europe, et avec elle le “malaise dans la civilisation” qu’elle a fait
naître, apportent à certains intellectuels chinois la preuve que l’Occident a pris
une mauvaise voie.

Un des éléments déclencheurs de ce débat est le journal de voyage que

Liang Qichao publie en 1920, à son retour d’Europe, Impressions de mon voyage
en Europe Ou you xinying lu !W$hó¡… dans lequel il avance la thèse de “la
ruine de la civilisation matérielle” wuzhi wenming pochan (™CX·>.d×
conséquence selon lui de la foi exclusive dans l’omnipotence de la science qui
aurait caractérisé l’Occident jusqu’alors. Il appelle à créer une nouvelle culture
chinoise, qui devra être le produit d’une synthèse avec l’Occident, de fait une
certaine forme de sinisation de ce dernier, pour que “la culture chinoise sauve le

monde” Zhongguo wenhua jiu shijie ]-·F F+| 28 Voici ce qu’écrit
Liang Qichao dans ses Impressions:

28 Liang Shuming tient un discours très proche (“La renaissance de la culture chinoise sera la

culture future du monde, un peu comme la renaissance de la culture grecque à l’époque

moderne”. In: LIANG, [1923]: 199); mais celui-ci ne défend pas l’idée d’une forme de
synthèse entre Chine et Occident, bien qu’en même temps il revendique “science” et “
démocratie”, qui sont des revendications occidentalistes – les “conservateurs” dans laquelle on

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 277

Ah, notre jeunesse adorée! Redresse-toi! En avant, marche! Là-bas [en Europe], sur l’autre
rive des océans, il y a des centaines de millions d’hommes que la ruine de [leur] civilisation
matérielle a rendu mélancoliques; ils appellent à l’aide [du fond de leur désespoir], en attendant

que tu viennes les secourir! Nos ancêtres et nos Trois grands saints [ici: Confucius,

Laozi, Mozi] dans le ciel, et beaucoup de nos aînés, ont placé en toi tous leurs efforts de voir
s’accomplir leur oeuvre – leur esprit jingshen) te soutient!29

Ce culturalisme chinois, volontiers messianique et universaliste, que Liang
Qichao est l’un des premiers à invoquer, se caractérise par “l’esprit”. Suite aux
différentes polémiques chinoises du temps quant aux rapports à établir entre la
Chine et l’Occident, et sur la redéfinition à redonner à la culture30, se développe
ce qu’on pourrait appeler un discours “reconstructionniste” de la tradition, cette
dernière étant définie comme “confucianiste” et spirituelle. 31 Voici, à titre
d’exemple représentatif de bon nombre de discours de ce type, ce qu’écrit Zhang
Junmai P Ò Carsun Zhang, 1887–1969), l’initiateur du débat entre “science”
et “philosophie de la vie”, dans sa conférence sur la “Philosophie de la vie”
1923, Renshengguan ê+O?ò : “[En Chine, depuis les Song, 960–1279] nous

avons attaché plus d’importance à la cultivation de la vie intérieure, avec comme
résultat une civilisation spirituelle jingshen wenming). L’Europe depuis trois
cent ans s’est trop concentrée sur la domination du monde naturel par la force

________________________________

range habituellement Liang Qichao et Liang Shuming) ont deux “écoles”: ceux qui
promeuvent

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286

la synthèse et ceux qui la refusent.

29 «A ,´ (a,´M‚¤z 0û!“ 0!•C  W#§)èFÓEé9­ 77ê 1-p(™CX·>
.d× !b5,´º 1y-p •Cµ A XY,´/†Ç9WS AèJ}E¸

-l$$-,K ¼@ ,´»J !“X/ ,´2î /Ž•Ð » in: LIANG, 1992, 1: 428–

429).

30 Voir les débats entre “science” et “philosophie de la vie”, entre “cultures occidentale et
orientale” Dong Xi wenhua lunzhan L?¯·F ca. 1915–années 1930–40), et les appels à

une “complète occidentalisation” quanpan xihua ˜-?¯F ou à une “construction culturelle

sur une base chinoise” Zhongguo benwei jianshe]-\}·F*Aî 1935).
31 L’opposition constante établie entre l’Occident et la Chine entre “matière” opposée à

“l’esprit”, “activité”, à la “passivité”, ou bellicisme, au pacifisme, sert des discours differrents:

Chen Duxiu établit déjà 1915 dans “Les différences fondamentales entre les pensées

des peuples d’Occident et d’Orient” Dong Xi minzu genben sixiangzhi chayi L?¯"Aÿi\M#{ 2 in: CHEN, 1987: 27–31) cette distinction entre bellicisme et pacifisme, mais

critiquant ce dernier, à l’inverse d’un Zhang Junmai ou d’un Liang Shuming, pour qui le
pacifisme et l’insistance sur la culture sont positifs. Par ailleurs, Liang Qichao entre autres

identifie le “confucianisme” rujia Bæ à la “culture chinoise”, fonctionnant comme un

“baptême” qui fait qu’un Chinois est Chinois, cf. “La philosophie confucéenne” Rujia
zhexue Bæ"– 1927 ; in: LIANG, 1992, 2: 348).



278 VICTOR VUILLEUMIER

humaine: de cela a résulté la civilisation matérielle wuzhi wenming).”32 En
d’autres termes, “corps” et “esprit” constituent les critères selon lesquels juger
de la valeur et des caractéristiques respectives de l’Occident et de la Chine,
d’une façon souvent simplificatrice, comme c’est le cas ici; cependant, ces

jugements sont avant tout à replacer dans un contexte polémique chinois.
Dans le même ordre d’idée de l’identité entre culture et esprit, Liang

Qichao donne de la “culture” la définition suivante, dans “Qu’est-ce que la
culture?” Shenme shi wenhua ðx_·F 1922): “la culture est l’oeuvre
commune ayant de la valeur, développée et accumulée par la spiritualité humaine.”33

Ce concept de “culture” appelle en fait un nationalisme culturel, du moins une

culture nationale: car actualiser cette culture c’est “être chinois”. Dans le
contexte chinois moderne, “culture” se voit conférer un sens assez large: certains
auteurs reprennent la distinction impotée de l’Occident entre “culture spirituelle”
jingshen wenhua 2î/Ž·F et “civilisation matérielle” wuzhi wenming (™CX

·> comme entre autres Zhang Junmai et après lui Qian Mu.34 D’autres
cependant ne font pas cette différence, comme Liang Qichao, et certains auteurs

“d’histoires de la culture chinoise” Zhongguo wenhua shi]-·F genre

historiographique, voire essayiste, qui se développe en Chine à partir des années

1920.35 Dans le discours chinois moderne, “culture” tend de fait à recouvrir les
sens de civilisation et d’histoire; la culture est comprise comme l’émanation
d’une nation ou d’un peuple, dont les membres se définissent par leur tradition
et sont perçus comme les descendant de leurs ancêtres civilisateurs, ce dernier
point impliquant de fait une dimension quasiment “ethnique”, en tout cas

nationale. Cette conception de la culture rejoint la volonté de redéfinir à la période
républicaine la nation chinoise en termes culturels, ce qui n’est pas sans produire

32 «×Gýµ+O#k{ « ¦5Ìj2î /Ž·> 9,®¤•{ !W#b ×Gý êË_G}8'f+|
u¦5Ìj(™ CX·>» in: ZHANG, 2008: 36).

33 «·F65 ê2«ó7-p00*•{9'l,´¡J » in: LIANG, 1992, 2: 538). Au début

de son texte, Liang Qichao mentionne Wilhelm Wundt ou Heinrich Rickert, pour suggérer

que leur définition de la culture est insuffisante; Liang reprend l’usage moderne de “culture”
en recourant à une terminologie bouddhique (“oeuvre”) et une conception organiciste. Cet

aspect spirituel est proche de la conception d’un Liang Shuming, selon qui les différentes

cultures expriment des attitudes vitales et des volontés différentes face au monde cf. LIANG,

2000: 27, 57–8; sur la définition de la culture comme recherche d’une “âme”, et l’origine
d’une telle approche dans l’Allemagne du 19ème siècle, cf. ALITTO, 1979: 75).

34 Cf. QIAN, 1964: 109.

35 Cf. HON, 2004. Ce genre historiographique moderne s’approprie de telles “histoires cul¬

turelles” sur la Chine, traduites en chinois, et écrites d’abord par des Japonais ou des

Occidentaux cf. ZHOU, 1997).

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 279

une certaine tension entre “nation”, “culture”, et “Etat”36. Et cette culture
chinoise est perçue comme esprit ou spiritualité.

Ce discours culturaliste en particulier est le fait d’auteurs présentés comme

“traditionnalistes”. Cependant, les intellectuels “néo-culturalistes” du 4 Mai
réfléchissent eux aussi en termes de corps et d’esprit, même lorsqu’ils rejettent en
faveur de la “science” la “philosophie de la vie” ou “métaphysique” xuanxue),
des “conservateurs” et des “traditionnalistes”. L’objet désigné et affirmé par les

étiquettes de “matérialisme” ou de “spiritualisme” change Orient ou Occident),
mais le discours “conservateur” ou “progressiste” de valeurs est exprimé de
manière identique en termes de matière et d’esprit, ce dernier étant en général valorisé.

La problématisation de questions culturelles et identitaires selon le corps et

l’esprit, et l’importance de ce dernier, apparaissent ainsi également dans le
discours des auteurs de la Nouvelle culture: aussi bien ceux qui construisent une

critique culturelle de la tradition chinoise, jugeant que cette dernière manque

d’esprit, que ceux qui cherchent à métaphoriser et de la sorte, à “spiritualiser”, la
modernité occidentale importée, la science, ou le discours chinois moderne du
corps à renforcer.

Les “traditionalistes” de même veulent assimiler l’Occident matériel, et

affirmer l’essence d’une identité chinoise. Pour ces derniers la “culture” chinoise
est spirituelle, mais de plus, des différences fondamentales dans la conception du
corps et de l’esprit, ainsi que dans leur rapport, sont invoquées pour opposer la
Chine à l’Occident: l’Occident serait “extrémiste”, en ce qu’il opposerait les

contraires, et “dualiste” – tout ce dont le concept “occidental” “d’âme” linghun)
serait l’emblème. A l’inverse, la Chine est caractérisée par le concept “d’esprit”
xin “coeur”), non dualiste, signe que la tradition chinoise valoriserait “

l’harmonie” he 37, et au-delà, une pensée éthique ne dissociant pas la philosophie
de la religion38. Voici ce qu’écrit Qian Mu dans “L’âme et l’esprit” Linghun yu

xin &¥Qr>ó 1945):

36 Dans un autre contexte, mais à la même époque, un Mordechai Kaplan 1881–1983, fon¬

dateur au 20ème siècle aux Etats-Unis du judaïsme “reconstructionniste”), distingue entre

“nationhood” et “statehood” cf. KAPLAN, 2010:233, voir plus bas). Le chinois moderne

distingue de même entre “nationalisme” au sens de “nation”, “ethnie” ou “peuple”
minzuzhuyi "Aÿky et “nationalisme d’Etat” guojia zhuyi -æky

37 “L’esprit de modération” tiaohe B3 est l’une des caractéristiques principales que Liang
Shuming attribue à la “culture chinoise”, en opposition aux cultures indienne et occidentale

cf. LIANG, [1923]: 55).
38 Mentionnons ici une certaine différence entre d’une part un Hu Shi, dans un premier temps

champion des idées de la Nouvelle culture, qui en 1919 aborde la philosophie chinoise “de

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



280 VICTOR VUILLEUMIER

[le concept d’] esprit coeur, xin) est différent de [celui de] l’âme linghun). En ce qui
concerne la relation de cette dernière au corps, l’âme linghun) et le corps matériel routi)
sont antithétiques: l’âme existait déjà [selon la pensée occidentale] avant que le corps ne soit
formé. Et après la destruction de ce corps matériel, l’âme continue toujours d’exister. Corps

et âme ont ainsi chacun leur autonomie. Quant au coeur l’esprit, xin), il accompagne le

corps routi), se développant et croissant avec lui, de même qu’il est détruit et disparaît à sa

suite. Il y a ainsi en Occident l’opposition de l’âme ling) et de la chair rou), tandis qu’en

Orient il ne peut y en avoir entre le corps shen) et le coeur xin). C’est ainsi qu’il y a pu

avoir l’individualisme en Occident, et que cela est impossible en Orient. L’immortalité de

l’âme constitue l’objet de l’ultime supplique de l’individualisme. Or, les Orientaux pénètrent

tong) l’esprit xin) par le coeur xin)39: l’essentiel [pour eux] réside dans l’éternité et

l’immortalité [mondaine] du coeur humain renxin) – ils ne peuvent que briser les barrières

du concept d’individu. 40

Les sources, ou plutôt les éléments, avec lesquels les auteurs et intellectuels
chinois modernes “bricolent”41 pour constituer ce discours de l’esprit et du corps
spiritualisé, ainsi que ce cadre moderne de réflexion, sont d’origines diverses.

Références sont faites à la Chine ancienne, mais aussi à l’Occident: en l’espèce,
les discours du nationalisme, de la science, de l’évolutionnisme, de la Kultur, ou

________________________________

l’extérieur”, à partir d’une méthode occidentaliste historique, distinguant entre philosophie,

religion, et histoire cf. HU, 2000), et d’autre part un Feng Youlan, qui présente au contraire

la philosophie chinoise comme l’équivalent en Chine de la religion en Occident, insistant sur
sa dimension “éthique” lunli V*6 cf. FENG, 2000: 4), et proposant ailleurs un “nouveau

néo-confucianisme” xin lixue à*6– modernisé plus “systématique”. De nombreux
philosophes chinois modernes insistent sur cette dimension éthique cf. MOU, 2007; QIAN, 1962:
6–7, 29–31), ou plus récemment, un Du Weiming Œ5$> 1940–). Ce dernier propose ainsi
de reconnaître la différence entre d’un côté l’Occident, tendant à distinguer entre religion et

philosophie, et de l’autre, la “pensée confucianiste” rujia sixiang BæM# ou “étude
spirituelle du confucianisme” rujiade xinxingzhi xue Bæ,´óW{– qui se caractériserait

par sa dimension “mondaine” et universaliste, pensée dont le point de départ se situerait

“entre religion et philosophie” cf. DU, 2002).
39 Qian Mu emploie ici deux fois le même mot, xin (“coeur-esprit”). Je propose cette traduction

pour rendre le sens que Qian Mu souhaite donner à ce concept, à la fois matériel coeur), et

spirituel esprit) ou éthique.

40 «[…] 6<óI>&¥Qr= a¦>DÛƒ{£3+@0 &¥Qr>6¹ƒ)0û X6¹ƒZ@K¯

} &¥Qr "ˆX X6¹ƒ" .d!ñ{ &¥ QrÍ 'fˆX p 6¹ƒ>&¥Qr¼65@j8)0û 8#¾óIhÍL¿¾6¹ƒ ÍL¿6¹ƒ6< …+OK¯ ÖÍL¿6¹ƒ6<!ñ&#¸a p
X?¯é9&¥6¹)0û XLéI=7-9DÛó)0û X?¯é 9Zêky XLéI=7-9Zêky Zêky{0 /x"r j&¥Qr=& LéêI óFJó GýXêó{"h+O>=m ã=7-=ƒ.dZê?ò%{<2!» in: QIAN, 2004: 9–10).

41 Cf. DERRIDA, 1979: 417–419.

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 281

de la discussion de philosophes, entre autres “spiritualistes” Bergson, Eucken),

“pragmatistes” Dewey, James), “analytiques” Russell), ou enfin la psychanalyse

– auteurs que dans l’ensemble on considère aujourd’hui comme construisant
globalement en Occident un “moment de l’esprit”42, malgré leurs différences
respectives. Les intellectuels chinois opposent ces références occidentales les
unes aux autres, en les utilisant dans leur propre débat de la “science”
revendiquant le “matérialisme” et le “pragmatisme”), contre la “philosophie de la
vie” et la “métaphysique” se réclamant dans ce cas d’auteurs comme Kant ou
Bergson): c’est-à-dire, de la “tradition” contre le “progressisme”.

Il apparaît pourtant que la différence est moindre si l’on considère le fait
que ces débats s’articulent selon les thèmes du corps et de l’esprit: non seulement

parce que ces auteurs chinois partagent ce cadre conceptuel, mais aussi

parce qu’ils utilisent le corps comme signe renvoyant toujours à un discours de
l’esprit ou de la culture, malgré le rejet du dualisme qu’ils revendiquent de façon
commune.43 En ce sens, envisager les discours chinois modernes sur la culture à

partir de la perspective du corps et de l’esprit peut apporter un éclairage nouveau

sur l’histoire des idées, des représentations et de l’identité chinoises modernes.

42 Cf. WORMS, 2009: 23–170. On pense aussi par exemple à un texte comme “La crise de

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286

l’Esprit” 1919), de Paul Valéry.

43 A l’époque moderne, l’historisme, ou encore la définition d’une tradition culturelle comme

totalité holistique d’une civilisation à travers son identité, sa littérature, sa pensée, sa

religion et son histoire voir la méthode de la “perspective culturelle” wenhua shijiao·F
?ö@ de Liang Qichao, cf. XIA, 2006: 210, 219), caractérisée comme spirituelle et éthique

face à la “modernité” ressentie diversement comme “occidentale” et “impérialiste”, n’est pas

propre à la Chine cf. ALITTO, 1979: 9–12; WEBB, 2008). D’autres exemples contemporains

témoignent d’une semblable association du nationalisme et du relativisme anthropologique.

Ce dernier discours, le relativisme, donne une légitimité à l’affirmation de la valeur propre

et la nature systématique ses “patterns”) d’une “culture” autre qu’occidentale cf. BOAS,

1901; BENEDICT, 2005 – je remercie le Professeur Frédéric Tinguely pour ces références).

Franz Boas est d’ailleurs présenté en Chine au moins dès les années 1930, et connu de Liang
Shuming en particulier. En ce qui concerne le culturalisme, je propose un exemple des

années 1930, celui du “reconstructionnisme” de Mordechai Kaplan, qui est à mon sens un

cas d’école de “nationalisme culturaliste” moderne, redéfinissant une totalité culturelle et
morale cf. “Nationalism as Cultural Concept”, in: KAPLAN, 2010: 242–252). Il n’existe
probablement aucun lien direct entre Kaplan qui intègre la sociologie de la religion développée

par Durkheim et le relativisme culturel) et les auteurs chinois dont j’ai parlé plus haut:

cependant la proximité entre ces discours culturalistes contemporains les uns des autres peut

aider à mieux saisir le discours chinois moderne de l’esprit et de son immanentisme
traditionnaliste se voulant à la fois éthique, religieux, et social, dans l’affirmation d’une modernité

culturelle propre.



282 VICTOR VUILLEUMIER

Références

ALITTO, Guy S.

1979 The Last Confucian. Liang Shu-ming and the Chinese Dilemma of
Modernity. Berkeley: University of California Press.

BENEDICT, Ruth
2005 Patterns of Culture. Boston: Houghton Mifflin Company 1934).
BOAS, Franz
1901 “The Mind of Primitive Man.” Science, New Series 13/321: 281–289.
BOORMAN, Howard L.; HOWARD, Richard C. eds.)

1970 Biographical Dictionary of Republican China. 5 vols. New York: Co¬

lumbia University Press.

CHAN, Man Sing ; LAW, Yuen-mei, Vicky
2010 “Sinicizing Western Science: The Case of Quanti xinlun.” Commu¬

nication non publiée et donnée à l’auteur de cet article.
CHANG, Hao
1987 Chinese Intellectuals in Crisis, Search for Order and Meaning, 1890–

1911. Berkeley: University of California Press.

CHEN, Duxiu Lx)/ð
1987 Duxiu wenji )/ð·Lö [Textes de Chen Duxiu]. S.l.: Anhui renmin

chubanshe 1922).
CHOW, Tse-tsung

1960 The May Fourth Movement. Intellectual Revolution in Modern China.
Stanford: Stanford University Press.

DE BARY, Theodore, CHAN, Wing-tsit, WATSON, Burton eds.)

1960 Sources of Chinese Tradition. New York: Columbia University Press.

DERRIDA, Jacques

1979 L’Ecriture et la différence. Paris: Seuil 1967).
DETREZ, Christine
2002 La Construction sociale du corps. Paris: Seuil.
DU, Weiming Œ5$>
2002 “Rujia xinxingzhi xue – Lun Zhongguo zhexue he zongjiaode tujing

wenti BæóW{– Aê]-"– Ç‰,´FD´LNÈ [L’étude
spirituelle du confucianisme – De la question du chemin de la philosophie

et de la religion en Chine].” In: Du Weiming wenji Œ5$>·Lö
[Ecrits de Du Weiming], Wuhan: Wuhan chubanshe, 1, p. 161–169
1970).

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 283

ELVIN, Mark
1989 “Tales of Shen and Xin: Body-Person and Heart-Mind in China during

the Last 150 Years.” In: Michel FEHER ed.), Fragments for a History
of the Human Body, New York: Zone, 2, p. 267–349.

FENG, Youlan OÞû 2001 Zhongguo zhexue jianshi ]-"–1° [Brève histoire de la philo¬
sophie chinoise]. Beijing: Beijing daxue chubanshe 1948).

GEUSS, Raymond
1996 “Kultur, Bildung, Geist.” History and Theory 35/2: 151–164.
GUO, Zhanbo G$‹#
2006 Jin wushinian Zhongguo sixiang shi FÄq¤]-M# [Histoire

des idées en Chine depuis ces cinquante dernières années]. Shanghai:

Shanghai guji chubanshe 1935).
HON, Tze-Ki
2004 “Cultural Identity and Local Self-Government: A Study of Liu Yi¬

zheng’s History of Chinese Culture.” Modern China 30/4: 506–542.

HU, Shi 7F2

2000 Zhongguo zhexue shi dagang ]-"– W4â [Précis d’histoire de

la philosophie chinoise]. Shanghai: Shanghai guji chubanshe 1919).
HUANG, Jinlin TôHTÏ
2006 Lishi, shenti, guojia. Jindai Zhongguode shenti xingcheng 1895–

1937) ¶ ÃDÛƒÃ-æÖF ]-,´DÛƒ’@ [Histoire, corps,

nation. La construction du corps dans la Chine modern]. Beijing: Xin
xing chubanshe 2001).

KANG, Youwei ç9j2006 Datong shu W – [Le Livre de la Grande Unité]. Shanghai: Shang¬

hai

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286

guji chubanshe 1935).
1981 Kang Youwei zhenglun ji ç9joAêLö [Recueil de textes politiques

de Kang Youwei]. 2 vols. Beijing: Zhonghua shuju.
KAPLAN, Mordechai
2010 Judaism as a Civilization. Toward a Reconstruction of American-

Jewish Life. Philadelphia: The Jewish Publication Society 1934).
LEIBOWITZ, Yeshayahou
2010 Corps et esprit. BOISSIÈRE, Yann et HADDAD, Gérard trad.). Paris:

Cerf.
LIANG, Qichao ± Cµ

1999 Liang Qichao quanji ± Cµ˜ Lö [OEuvres complètes de Liang
Qichao]. 10 vols. Beijing: Beijing chubanshe.



284 VICTOR VUILLEUMIER

1992 Liang Qichao wenxuan ± Cµ·F9 [Anthologie des écrits de Liang
Qichao]. 2 vols. Beijing: Zhongguo guangbo dianshi chubanshe.

LIANG, Shuming±$$Ï
2000 Les Cultures d’Orient et d’Occident et leurs philosophies. LUO,

Shenyi trad.). Paris: Presses universitaires de France.

s.d. Dong xi wenhua ji qi zhexue L?¯·Fú¦"– In: Minguo
congshu "A-K– [Collection d’ouvrages de la République]. Shanghai:

Shanghai shudian: 1/4:1–616 1922).
LIU, Lina H»L
1993 Zhongguo minguo sixiang shi ]- "A-M# [Histoire de la pen¬

sée pendant la République chinoise]. Beijing: Renmin chubanshe.

LIU, Lydia
1995 Translingual Practice, Literature, National Culture, and Translated

Modernity, China, 1900–1937. Stanford: Stanford University Press.

LIU, Yizheng #Bå
s.d. Zhongguo wenhua shi ]-·F [Histoire de la culture chinoise].

In: Minguo congshu "A-K– Shanghai: Shanghai shudian: 2/42
1947).

LU, Xun R±Eõ

2008 Lu Xun yiwen quanji R±EõB·˜Lö [Traductions complètes de Lu
Xun]. 8 vols. Fuzhou: Fujian jiaoyu chubanshe.

1987 Lu Xun quanji R±Eõ˜Lö [OEuvres complètes de Lu Xun]. 16 vols.
Beijing: Renmin wenxue chubanshe.

MAUSS, Marcel
2008 Sociologie et anthropologie. Paris: PUF 1950).
MEYNARD, Thierry
2007 “Intellectuels chinois contemporains en débat avec les esprits: le cas

de Liang Shuming.” In: Extrême-Orient, Extrême-Occident 29: 55–69.
MORIN, Edgar
1979 Un paradigme perdu: la nature humaine. Paris: Seuil 1973).
MOU, Zongsan (Ç9
2007 “Zhongguo wenhua zhi tezhi ]-·F{(©CX [Les caractéristiques

de la culture chinoise].” In: Zhongguo zhexuede tezhi ]-"–,´(©
CX [Les Spécificités de la philosophie chinoise]. Shanghai: Shanghai

guji chubanshe 1954).
QIAN, Mu Já0v
2004 Linghun yu xin &¥Qr>ó [Âme et esprit]. Guilin: Guangxi shifan

daxue chubanshe.

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 285

1964 Zhongguo lishi jingshen ]-¶ 2î/Ž [L’Esprit de l’histoire chi¬

noise].

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286

Hong Kong: Deng Jingbo xuexiao.
1962 Minzu yu wenhua "Aÿ>·F [Nation/ethnie/peuple et culture].

Hong Kong: Xin Ya shuyuan.
QIAN, Zhongshu JáJÏ–
2007 Xiezai rensheng bianshang ÉXê +OEé: Ecrit aux marges de

l’existence). Beijing: Shenghuo-Dushu-Xinzhi.
SHEK, Richard H.
1976 “Some Western Influences on T’an Ssu-t’ung’s Thought.” In: COHEN,

Paul A., SCHRECKER, John E. eds.), Reform in Nineteenth-Century
China, Cambridge: Harvard University Press, p. 194–203.

TAN, Sitong B]
1984 An Exposition of Benevolence, The Jen-hsüeh of T’an Ssu-t’ung.

CHAN, Sin-wai trad.). Hong Kong: Chinese University Press 1898).
1998 Tan Sitong quanji B] ˜Lö [OEuvres complètes de Tan Sitong].

Beijing: Zhonghua shuju.
VALÉRY, Paul

2000 “La crise de l’Esprit” 1919). In : Europes de l’Antiquité au XXe

siècle. Paris: Robert Laffont, p. 405–414.
VUILLEUMIER, Victor
2010 L’Ecriture du corps déchiré dans la littérature chinoise moderne

1917–1949). Université de Genève: Faculté des Lettres, thèse N° 695
non publiée).

2009 “Body, Soul, and Revolution: The Paradoxical Transfiguration of the
Body in Modern Chinese Poetry.” In: TAO Dongfeng, YANG Xiaobin
eds.), Chinese Revolution and Chinese Literature, Cambridge Scholars

Publishing, p. 45–68.

2008 “Lire le corps déchiré dans la littérature chinoise moderne: regard co¬

lonial et appropriation littéraire.” Asiatische Studien / Etudes
Asiatiques 62/1: 403–23.

WEBB, Adam K.
2008 “The Countermodern Moment: A World-Historical Perspective on the

Thought of Rabindranath Tagore, Muhammad Iqbal, and Liang
Shuming.” Journal of World History 19. 2: 189–212.

WORMS, Frédéric
2009 La Philosophie en France au Xxe siècle. Moments. Paris: Gallimard.



286 VICTOR VUILLEUMIER

WRIGHT, David
2000 Translating Science. The Transmission of Western Chemistry into

Late Imperial China, 1840–1900. Leiden: Brill.
XIA, Xiaohong?ƒ<©

2006 Yuedu Liang Qichao L5B+ ± Cµ [Lire Liang Qichao]. Beijing:
Shenghuo-Dushu-Xinzhi.

YANG, Guorong ˜-9“
2009a Wang xue tonglun )»–FJAê [Aperçu général de l’étude de Wang

Yangming]. Shanghai: Huadong shifan daxue chubanshe.

2009b Kexuede xingshang zhi wei 0–,´’:{5$ [La Dimension méta¬

physique de la science]. Shanghai: Huadong shifan daxue chubanshe.

ZHANG, Junmai P Ò ed.)
2008 Kexue yu renshengguan 0–>ê+O?ò [Science et philosophie de la

vie]. Hefei: Huangshan shushe 1923).
ZHOU, Jiming 0>
1997 “Ershi shijide Zhongguo wenhuashi yanjiu ¼qF4Ú,´]-·F

.D0¦ [Etude sur les histoires de la culture chinoise au 20ème siècle].”
Lishi yanjiu ¶ .D0¦ [Etudes historiques] 6: 122–142.

AS/EA LXV•1•2011, S. 265–286


	Discours de l'esprit, corps et culture dans la Chine moderne

