Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: Discours de I'esprit, corps et culture dans la Chine moderne
Autor: Vuilleumier, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-154536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-154536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE
DANS LA CHINE MODERNE

Victor Vuilleumier
Université de Genéve, East China Normal University (Shanghai)

Abstract !

This paper presents my postdoctoral research, currently in progress. In modern China (late Qing
and Republican era), the body and the spirit are used as concepts in a wide range of discourses:
political essays, manifestos, thoughts on literature, or on aesthetics. They deal with issues of
culturalism and identity: in some cases for example, China is described as a “spiritual culture”,
whereas the West is identified with its “material civilization”. Furthermore, the “progressive” as
well as the “conservative™ modern Chinese authors, calling either for Westernization or a “recon-
struction” of the Chinese tradition, all anyhow asserted the primacy of the “spirit”. These dis-
tinctions, as well as the modern concept of “culture” were mainly imported from the West and
Japan. Nevertheless, this “discourse of the spirit” also pursues a Chinese intellectual tradition of its
own, such as “Neo-Confucianism”™ or “Consciousness Only” Buddhism. A further question would
be to replace this Chinese modern discourse of the spirit in a global perspective: in modern times,
some intellectuals in other countries facing modernization also developed a kind of “spiritualist”
assertion of their renewed traditions and cultures.

Introduction

A T'issue de ma theése de doctorat portant sur “I’écriture du corps déchiré dans la
littérature chinoise modern™, je suis parvenu, entre autres, aux constats suivants:
la représentation du corps dans la Nouvelle littérature chinoise (Zhongguo xin
wenxue | xiandai wenxue " EF L5/ WAL, ca. 1917-1949) est cul-

1 Une premiére version de cet article a été présentée lors des “Sixiémes Journées de la reléve
en études asiatiques”™ en mai 2010.
2 Cf VUILLEUMIER, 2010. Par “Nouvelle littérature chinoise”, j’entends la forme de littérature

débutant autour de 1917, qui s’inscrit dans le Mouvement de la Nouvelle culture (Xin wen-
hua yundong BT AI2 Bl ca. 1915-1925), 4 I'exclusion des littératures populaires de 1a fin
des Qing et de 1a République, toutes appartenant & 1’ensemble de ce que 1'on tend a présent &
désigner comme “littérature chinoise moderne”.

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



266 VICTOR VUILLEUMIER

turellement “hybride” et en redéfinition constante; elle se constitue en emprun-
tant ses éléments a des représentations littéraires et non-littéraires, chinoises et
occidentales, anciennes et modernes. Le theme du corps témoigne de ces differ-
rentes négociations culturelles, et la dimension hybride de sa représentation est a
I’image de la Nouvelle littérature chinoise tout comme de 1’histoire intellectuelle
durant la République de Chine (1911-1949), rappelant par ailleurs le caractere
“métissé” du chinois littéraire “vernaculaire” moderne (haihua [11%).

A partir des années 1920, une représentation “moderne” du corps se con-
stitue en effet dans la Nouvelle littérature chinoise. Elle est “moderne” au sens
ou elle témoigne de la transition globale d’un “corps habillé™, vecteur d’une
identité fondée sur le culturel et offrant de ce fait du “jeu” dans la définition de
cette derniére, vers un corps objectivé “nu™* anatomique. Le corps se voit attri-
buer des qualités biologiques fixes, genrées, nationales et “raciales™: ces change-
ments dans la représentation du corps répondent a la tendance, dont témoignent
les discours “dominants™ et “officiels” de 1’ére républicaine, a construire une
identité chinoise moderne nationale et nationaliste.” Dans le méme temps pour-
tant, & bien des égards, la Chine de la fin des Qing &5 (1644-1911) et de la Ré-
publique s’interroge constamment sur les fondements culturels, étatique (au sens
de I’ Etat-nation) ou ethniques, a donner au nationalisme et a I"identité chinoise.

Or, la Nouvelle littérature soumet également a un certain processus de “spi-
ritualisation™ cette représentation moderne du corps objectivé: ses paradigmes
“matérialistes” scientifiques et médicaux, tels que le réalisme anatomique, les
themes de la maladie et de la guérison, sont métaphorisés pour porter les
discours de la subjectivité ou de ’allégorie nationale. De cette fagon, 1’Occident
et la modernité scientifique, percus comme “matiére”, sont détournés pour
incarner un “discours de 1’esprit” (voir plus bas sur la définition de ce terme). Le
corps permet de problématiser un ensemble de questions culturelles, une ré-
flexion sur la modernité, le rapport des intellectuels chinois modernes a leur
tradition et 4 I’Occident.® Par exemple, le courant d’idées associé a la Nouvelle
culture et au 4 Mai revendique la représentation anatomique du corps, en la pré-
sentant comme plus “réaliste” et “scientifique™ que les représentations chinoises

3 Cf ELvin, 1989: 267.

4 Avec la réserve que le corps humain n’est jamais réellement “nu™ ni “objectif”, comme le
montrent 1a sociologie du corps et 1’anthropologie (¢f. DETREZ, 2002; Mauss, 2008: 365-86;
MOoRIN, 1979).

5 Sur le corps durant la période républicaine, cf. ITuaNG, 2006, ainsi que les travaux de Frank
DIKOETTER.

6 Cf. VUILLEUMIER, 2009.

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 267

“traditionnelles™; ces qualités sont celles de 1’agenda moral progressiste, mo-
derne et anti-traditionnel de la Nouvelle culture.”

Au cours des années 1930 et 1940, le processus de spiritualisation de la
représentation du corps dans la Nouvelle littérature se poursuit, les auteurs
recourant cette fois a la tradition chinoise; dans certains textes est inventée en
effet une représentation du corps “néo-traditionnelle™, qui emprunte a des élé-
ments chinois anciens ou populaires. Elle rejette la représentation dualiste de la
personne qui valorise I’dme au détriment du corps per¢u comme matériel,
aliénant 1’esprit et I’individu; c’est ce que la littérature du 4 Mai tendait a faire,
opposant souvent par exemple le désir de 1’envol de I’4me a la description du
corps malade. Au contraire, cette nouvelle représentation tend a rendre le sens
d’un corps animé et intégrant une forme d’activité spirituelle, comme lorsqu’elle
donne la représentation intériorisée de techniques traditionnelles chinoises du
corps.®

Un “discours de ’esprit”

Je propose de considérer cette spiritualisation par métaphore, et cette représen-
tation d’un corps néo-traditionnel animé, comme la manifestation dans le champ
littéraire d’une réalité plus large, qui se manifeste dans I"histoire moderne des
idées en Chine — a savoir le développement d’un “discours de I’esprit”, terme
que je définis selon les différents niveaux suivants. J’entends tout d’abord par
“discours de I’esprit” ’'usage d’un lexique renvoyant a 1’esprit au sens large. 11
s’agit de concepts chinois traditionnels, comme le “cceur-esprit” (xin L»),
“I’esprit” (shen ) ou “I’dme” (xinling {» R.). D autres de ces concepts sont
sinon traduits de I’Occident, du moins occidentalisants, “translatant” un sens
étranger dans un mot chinois préexistant, comme c¢’est le cas pour “I’esprit”
(jingshen ¥E#), “I’Ame™ (hun 24, linghun R ), ainsi que les composés de ce

7 Sur cette question de la métaphorisation du discours du corps et de la médecine, et la repré-
sentation anatomique du corps pergue comme plus scientifique et gage de modernisation, cf.
VUILLEUMIER, 2008. Cette conception de ’anatomie comme modernisation précéde et dé-
borde le milieu des intellectuels du 4 Mai, comme entre autres exemples, Kang Youwei (cf.
Kang, 1980, 1: 174).

8 Ce développement coincide avec la tendance, & partir des années 1930, a donner 2 la
Nouvelle littérature une apparence moins occidentalisée, plus “nationale” dans sa forme et
ses themes.

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



268 VICTOR VUILLEUMIER

dernier, comme “I’dme nationale” (guohun [EZE, importé via le Japon); d’autres
encore introduisent dans le discours de 1’esprit des concepts issus du discours
scientifique occidental, comme “I’éther” (yitai LLX). Certains ont une origine
plus difficile a déterminer, comme la “force spirituelle” (xinli » /). Par
ailleurs, & un autre niveau, “discours de I’esprit” s’entend comme d’une valori-
sation de ce qui est spirituel, congu en opposition a la “matiére™ ou la corpora-
lité. Ensuite, le discours de 1’esprit prend également la forme d’une affirmation
de la culture (wenhua CAL), percue également comme spirituelle, dans la défini-
tion de I'identité chinoise. Enfin, le discours de 1’esprit engage une redéfinition
de traditions intellectuelles chinoises, essentiellement celles de la “philosophie
du coeur” et du bouddhisme “conscience-seulement” (voir plus bas).

Les représentations du corps et de 1’esprit articulent la réflexion et la con-
ceptualisation chinoise moderne de questions culturelles au sens large; ce
phénoméne important n’a pas encore été abordé de facon systématique. Je
m’intéresse a la facon dont ceux-ci structurent les débats sur la tradition et la
modernité, la culture, la représentation de la Chine et de ses rapports a 1’Occi-
dent, sans présumer de son origine, chinoise, occidentale, ou “moderne” globale.
Je donne ici un apergu préliminaire de cette étude, a partir de la présentation de
quelques textes chinois choisis.

Pour entrer dans le vif du sujet et montrer certains des principaux themes de
ce paradigme culturel corps-esprit, je voudrais mentionner un texte de 1’'un des
plus importants érudits et comparatistes modernes chinois au 20°™ siécle, Qian
Zhongshu %80 5 (1910-1998): “Une caractéristique de la critique littéraire
propre a la Chine (Zhongguo gu youde wenxue pipingde vige tedian ™ [E [HH
B S PR — MRE AL, 1937)%7. Cet essai effectue une analyse comparée de
la critique littéraire chinoise et occidentale, précisément des thémes du corps et
de D’esprit, proposant un exemple de critique esthétique en ces termes.!” Mais
surtout il présente un discours autonome, indépendant de la pure discussion
littéraire et esthétique; il reprend indirectement un ensemble de représentations
culturalistes sur les spécificités revendiquées de la Chine face 1’Occident. La
reprise de ces représentations par Qian Zhongshu est en soi un indice d’autant
plus flagrant de leur force, car dans ce texte méme I’auteur critique la volonté de
détinir de telles différences essentialistes.

4 In Qran, 2007: 116-134.
10 D’autres auteurs modernes parlent d’esthétique en termes de corps et d’esprit, reprenant
d’ailleurs des concepts traditionnels, comme le “corps” (xing ) et “I’esprit” (shen 7).

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 269

Pour Qian Zhongshu, les lettrés chinois ont traditionnellement considéré un
texte, essentiellement littéraire, comme une “personne” dotée d’un corps et d’un
esprit, en “I’anthropomorphisant” (renhua A4L) ou “I’animant” (shengminghua
A fl). Ils ont réfléchi sur des questions de littérature et d’esthétique selon ces
concepts de corps et d’esprit, qui renvoient toujours au texte pris comme un
ensemble, et qui ne peuvent se concevoir de facon dualiste. A I’inverse, toujours
selon Qian Zhongshu, les Occidentaux, lorsqu’ils décrivent le style d’un texte en
recourant a des qualificatifs ou des concepts relevant des champs lexicaux du
corps ou de Iesprit (ce dont Qian Zhongshu trouve quelques exemples chez des
auteurs européens de 1’ Antiquité, de la Renaissance ou modernes), présupposent
toujours un dualisme: /’esprit désigne le sens ou la signification du texte coupés
de la /etire de celui-ci, c’est-a-dire de son corps. Un texte a bien pu parfois étre
représenté en Occident comme possédant un corps, mais celui-ci n’aurait été
congu que comme une enveloppe vide. Le concept “d’esprit” du texte, quant a
lui, ne désignerait jamais le style, la forme, ni la matérialité:

[Wordsworth, Carlyle, ou Flaubert] opposent malgré tout 1a pensée au texte: [pour eux] si le
texte est un corps, la pensée est alors une dme incarnde; et si le texte est [une surface] de
chair, la pensée [en] constitue I’essence (guxue, lit. “os et sang”). [...] Les Ocecidentaux
établissent comme norme la pensée du texte [percue comme] moélle ou esprit, en dehors du
style du texte [pergu comme] surface ou corps matériel; ¢’est pour cela qu’il ne faut pas se
méprendre sur le sens apparent de ce que les Oceidentaux appellent spirir, en prenant celui-
ci pour ce que nous désignons du terme de spiritualité (shenpo). Spirit est opposé & feiter
[-..]- Ce [que les Occidentaux] appellent esprit ne désigne en tout [que] la pensée du texte,
ou ce qui reléve de la dimension de la signification [...].1!

L’article de Qian Zhongshu reprend un ensemble de représentations dominantes
en Chine depuis au moins les années 1920, représentations qui distinguent
I"Occident et la Chine en fonction d’oppositions entre dualisme et non-dualisme,
philosophie de la vie et sciences naturelles, intériorité et extériorité. Cette der-
niére opposition apparait explicitement lorsque I’auteur cherche une autre
comparaison possible entre des concepts de la critique littéraire occidentale et
chinoise apparemment proches, ceux de “souffle” et “d’atmospheére™: “‘Atmo-
spheére’ [concept issu de la critique occidentale] est une comparaison [tirée] du

11 AR BRI H ) . REXEEAS, SRS EERRRIR, HE
NERER, FBRBEEEFM. [...] AFEANEERARK L RERIESN, B EH
aQAE F A SO R AR AR PRELTR FEAPTIE spirit, VIR 30 X, DS T340
ATE AR, Spirit — JEER letter FHXY [...]. BrE#E #5842 45 30 = J AR B R U5 T 3
H» (in: QIAN, 2007: 128). Les traductions sont de moi.

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



270 VICTOR VUILLEUMIER

regne physique, [tandis que] ‘souffle, air’ [concept de la critique chinoise], est
une comparaison avec le monde de la vie; le premier se tourne vers I’extérieur,
le second, vers I'intérieur.”'? Ce texte de Qian Zhongshu illustre d’une fagcon
¢loquente la problématisation des questions de culture et d’identité selon les
thémes du corps et de I’esprit.

On peut trouver des exemples de ces discours sur 1’esprit et le corps plus
spécifiquement culturalistes, en suivant une ligne chronologique, depuis les
années 1890 jusque vers les années 1940 — laps de temps qui dessine la période
de formation de ce discours moderne et nouveau. Nous pouvons établir une
premiére période, depuis la défaite de 1895 devant le Japon, jusque vers les
années 1919-21, ce dernier moment coincidant avec la période du 4 Mai.!? Cette
période met aux prises deux tendances: d'une part, le projet “progressiste” des
auteurs de la “Nouvelle culture”, d’une modernisation intellectuelle occidenta-
lisée rejetant la tradition, projet culturel en ce qu’il propose une critique de la
culture chinoise ; d’autre part, le projet “conservateur” de modernisation de la
tradition, “reconstructionniste”, et donc culturaliste, en ce qu’il veut redéfinir et
affirmer une nouvelle culture chinoise. Ces deux projets sont sinon nationalistes,
au sens d’une revendication d’identité nationale, ici culturelle plutot qu’étatique,
du moins témoignent d’un souci national au sens large. Pendant cette premiére
période, les discours du renforcement du corps, de la force, de I’introduction en
profondeur de la science et de la culture de 1’Occident représentent la tendance
dominante.

12 «AEZAYEFKE N, TERL e AEN ; — DRI (extraver), — M NE
(introvert)» (in: Quan, 2007: 130).

13 Ce moment coincide également avec le débat qui autour des années 1919-1923 oppose la
“seience” (kexue F}2 . 1'un des deux mots d’ordre avee “démocratie” de la Nouvelle cul-
ture) a la “philosophie de la vie™ (renshengguan N, 1a traduction chinoise pour “Le-
bensanschauung”, en référence 4 Rudolf Eucken). Sur le débat entre la “science” et la “phi-
losophie de la vie”, ou “métaphysique” (xuanxue %), ¢f ALITTO, 1979: 78-80; CHOW,
1960: 5, 333-337; De Bary, 1960: 834-843; Guo, 2006: 231-240; Liu, 1993: 111-126;
YaNG, 2000b: 127-149. Le débat, lancé par Zhang Junmai en 1923, porte sur les rapports
entre science et philosophie, essentiellement opposdes pour les tenants de la “philosophie de
la vie”, et complémentaires, pour les tenants de la “science”.

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 271
Le discours du corps et de ’esprit: premier moment

Aprés 1’échec de la premiére occidentalisation militaire, et la défaite contre le
Japon en 1895 lors de la Premiere guerre sino-japonaise (1894-5), les réfor-
mistes (Weixinpai 4E#7K, ca. 1895-98) comme Kang Youwei FEH A (1858
1927) ou Liang Qichao 35 (1873-1929) veulent renforcer la Chine, qu’ils
présentent comme le malade de 1’ Asie. Ils appellent a un approfondissement de
I"occidentalisation: 1’Occident ne peut plus ne constituer qu'une simple “utilité”
(vong 1) ni se réduire a I’importation de seules techniques d’armement, comme
le voulaient selon eux leurs prédécesseurs de “I’Ecole des affaires étrangéres”
(Yangwupai 7% 55 JK), attitude résumée par la célébre formule de I’homme d’Etat
Zhang Zhidong 5k 27 (1837-1909), “le savoir chinois comme fondement, le
savoir occidental comme pratique” (zhongxue wei ti, xixue wei yong 27 R1K,
P22 NH). Aux yeux des Réformistes, I’Occident est une culture particuliére
(ce sur quoi un Liang Shuming insistera dans les années 1920) et des idées poli-
tiques, et non une recette extérieure que 1’on peut introduire sans rien changer ni
réformer en profondeur en Chine. Dans ce processus de modernisation, les
sciences et techniques modernes du corps (anatomie, hygi¢ne, gymnastique,
voire eugénisme) sont appelées a remplir un role de premier ordre.

Dans ce contexte, le discours du nationalisme est central. Sous une forme
extréme, il prend les apparences de la militarisation!4: littéralement, certains
pronent un renforcement du corps physique pour édifier une “4me nationale”
forte et puissante, afin de se prémunir contre les invasions étrangéres, et égale-
ment contre les Mandchous, dans le cas particulier des révolutionnaires Han 7.
Les pays donnés en modele dans certains textes publiés autour des années 1900
sont Sparte, I’ Allemagne ou le Japon, dont certains en Chine cherchent a impor-
ter le “militarisme”, comme c’est le cas du “Mouvement du militarisme™ (jun-
guomin yundong ZF [E[RIZZ] 1902-1919)'5, qui connaitra encore des avatars

14 Dans une perspective non plus martiale mais davantage politique, le nationalisme représente
aussi la nécessité pour les intellectuels chinois modernes de former un Etat autonome et
souverain — la souveraineté du peuple (minguan A1), mais aussi de 'individu, se con-
fondant alors avec celle de 1'Etat-nation (guoguan [E4L) Han, au méme titre que le corps est
un moyen de renforcer ’esprit. Sur minquan et guoguan, cf. Liang Qichao, “Souveraineté
(ou droits) de I'Etat et souveraineté du peuple” (1899, Guoquan yu minquan [H 45 [ A0),
in: L1aNG, 1999 1: 349,

15 Ce mouvement, qui se développe en partie en réaction a celui de la Nouvelle culture, est
lancé par le général républicain Cai E Z242 (1882-1916), par ailleurs un disciple de Liang
Qichao (¢f. BOORMAN, 1970, 3: 287; HUANG, 2006: 19-20, 54).

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



272 VICTOR VUILLEUMIER

dans les années 1930.16 “Oun est 1'dme de la Chine?” (Zhongguo hun an zai hu F
R ZTE T, 1899), un texte de Liang Qichao, représente un bon exemple de ce
discours “militariste” du corps fort. Liang Qichao est réfugié¢ au Japon apres
1’échec du Mouvement de réformes, dit des Cent jours (Wu xu bianfa [% 378,
1898). Liang vy dit ceci:

Ce qui aujourd’hui est central, ¢’est de eréer une dme chinoise (zhongguo hun). Qu’est-ce
qu’une dme chinoise? C’est une dme martiale (binghun). Posséder une armée qui ait une
ame, ¢’est cela qui fait un pays disposant d’une dme (fun).!”?

Ce discours de la science et du corps fort se développe particuliérement aprés
1895, en méme temps qu'une premiere forme du discours de 1’esprit. Le nationa-
lisme au sens moderne, importé de 1’Occident et du Japon est déja en tant que tel
un discours exaltant /’esprit national; il se présente comme un discours affirmant
la “Kultur” et la spiritualité, concues en opposition a une civilisation décride
comme matérielle, positiviste et sur le déclin.!® Le discours nationaliste est de
plus également “spirituel”, au sens ou il transforme le corps en métaphore de
I’4me nationale, le corps devenant 1’instrument de cette derniére. Un autre billet
de Liang Qichao, “Du martial” (Lun shangwu i H1E, 1903), toujours écrit et
publi€ au Japon, donne un exemple de cette dimension:

Ce que eux [les dirigeants mandchous ayant lancé des modemisations jugées vaines|
appellent le martial (wu), ce n’est que la forme (xing); pour moi, le martial, ¢’est 1’esprit
(jingshen). [...] [il faut développer] la force physique (7ifi). Le corps (corporalité tipo)
entretient avec Desprit des rapports trés étroits. Si 'on a un corps sain et fort, alors on aura
un esprit endurant et inflexible.!?

Lu Xun &L (1881-1936), I'un des principaux écrivains et intellectuels chinois
de la premiére moitié du 20°"™ siécle, insiste également sur 1’esprit, bien que sur

16 Voir par exemple le “Mouvement pour la Vie nouvelle” (xin shenghuo yundong #12Ei%ig
5l)) lancé en 1934 par Tchang Kai-tchek % /1 (1887-1975), qui se perpétue jusque vers
le déclenchement de la guerre, suite & 1’agression japonaise contre la Chine, en 1937.

17 «SBEPEE, WELETEREEE. PEEE M ? REEE FERIE, SIAEHRZ
[E» (in: Liang, 1992, 1: 221).

18  Surle concept moderne de “culture” en Europe, ¢f. GEUSS, 1996.

19« BAFEE, B BHER, Bl L] —BE . ERE, SEnETEL
KEFH. FREREER, RETBENEZA#» (in: Liang, 1992, 1: 161-162).

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 273

un mode différent?®. Dans deux de ses essais de 1908, datant de son séjour au
Japon, Lu Xun revendique dans son projet d’édification et d’émancipation
nationales le role primordial de la culture, de la littérature, du wen 3L (lettres,
littérature, culture), du développement de I’'individu — en un mot, de “I’esprit”
(shen et xin). Cette affirmation de 1’esprit est toujours imaginée selon le registre
de la force nationale, tirant son origine de I’esthétique du corps fort. Voici deux
extraits, respectivement tirés des essais “De la puissance de la poésie mara
[démoniaque]” (Moluoshi li shuo &% 1§ 77, février-mars) et “Du dés-
équilibre dans la culture” (Wenhua pianzhi un SCALAR 218, aoit):

20

21

Or, si ’on passe en revue la Chine, ot sont les combattants du monde spirituel (jingshen
jiey? |...] Tous les efforts ont été laborieusement concentrés sur des projets concernant le
corps (quke) seul [depuis les Guerres de 1'Opium et avec les réformes], et Uesprit (fingshen)
a la longue a atteint un [état de] désolation [...]. [...] L espoir était apparu avec le [courant
des] Réformes [de 1895]: nous attendions que des lettrés introduisissent une nouvelle
culture. Cependant si ’on examine ce qu’ils ont rapporté depuis plus de dix ans que dure
cette introduction continue, [on s’apergoit qu'une fois] mis de cété les techniques de tenue
du ménage (s’occuper a faire des giteaux) ou de gardiennage de prison, il ne reste rien
d’autre.?!

La force de I'Europe et de I’Amérique [...] est fondée sur la personne (ren N) [...]. Cest
pourquoi, qu’il s’agisse de la vie et de la survie, ou du devoir de compétition avec les autres
pays, [ces entreprises] prennent leur départ dans 1'établissement de D'individu (ren), et se
développent une fois ce dernier dressé. La technique? respecter 'individualité et déployer
Uesprit (jingshen). [...]. Par le passé, la Chine a fondamentalement valorisé la matiére (wu-
zhi) et dénigré les talents [littéraires et culturels], qu’elle a jour aprés jour anéantis, suivant
aveuglément [la norme de] la force extérieure: elle est ainsi [devenue] faible & ne plus
pouvoir maintenir son existence. Et ces groupes [les promoteurs du réformisme en Chine,
“matérialiste” selon Lu Xun] au talent rabougri et au petit savoir battent le rappel des foules

Lu Xun a été, durant son séjour japonais, disciple du grand intellectuel et révolutionnaire
Zhang Taiyan ¥ K #¢ (1869—1936), I'un des principaux promoteurs des “études nationales”
(guoxue %) et de “I’essence nationale™ (guocui EFF, discours lancé dans un premier
temps autour de 1905-1911, repris ensuite dans les années 1920, ¢f. ALiTT0, 1979:6-7;
Liu, 1995), concepts d’ailleurs introduits du Japon (cf. CHANG, 1987: 118, sgg.). 11 est un
tenant du “discours de 1’esprit” moderne, mais dans une optique plus “conservatrice” que Lu
Xun, qui fustigea par la suite le discours du guocui.

«SERIETE, WRAWAZEETERE? [ HHRERCEZE, MR T
[ BERMERT R, A E RS, BN, WA G bz A 551
FAER, MATE, MARNEGLUREE ; TiERUHETRBEZ AT, TiE
.

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



274 VICTOR VUILLEUMIER

pour faire montre de leur puissance, pour tuer I'individualité sous la matidre, et I"encercler
dans la majorité, la dépouillant sans rien en laisser.??
2

Lu Xun oppose “I’individualité” et “I’esprit” d’une part, a la “matiére” et la
“majorité”, de I’autre: cette critique nationale et culturelle associant entre autres
¢volutionnisme et nietzschéisme, s’exprime selon les oppositions entre la
matiére et ’esprit, I’individu et la collectivité, la science et la culture. Cette
insistance sur la primauté de la culture et de la littérature dans le projet de
renaissance nationale se développe ensuite chez les auteurs occidentalistes de la
Nouvelle culture, dont Lu Xun a été 1’un des principaux hérauts, qui critiquent la
tradition et la “nature nationale” (guominxing [E [ 14) chinoises.

La volonté de “culturaliser” une modernité per¢ue comme occidentale,
matérielle et technique, est toutefois en grande partie déja le fait de certains
Réformistes. Faisons un retour chronologique en arriére. Liang Qichao dans Des
grandes tendances dans les changements de la pensée en Chine (Lun Zhongguo
xueshu sixiang biangian zhi dashi 1o o [ AR B AR AR 2 K 1902) parlait
ainsi de la nécessité de “spiritualiser I'utilité” (shen gi yong f#H ) de I’Occi-
dent, pour créer une “nouvelle civilisation” chinoise:

La Chine est un grand pays, et son savoir propre transmis sur plusieurs millénaires forme un
tel rempart si bien organisé, qu’il est difficile 4 une pensée (sixiang) étrangeére d’y pénétrer;
et bien que cette derniére ’ait fait depuis des siécles et des décennies, cela n’a toujours pas
suffit pour produire le plus petit effet. [...] Malgré tout, [le temps o1] notre Chine ne rece-
vait pas la science étrangére a cessé: et puisqu’il en est ainsi, nous devons absorber
entiérement les qualités [de cette science étrangére] pour en tirer notre alimentation, et en
changeant sa matiére (substance, zhi i) et spiritualisant son utilité (vong Hl), créer la
nouvelle civilisation de notre pays, dépassant [la matiére brute étrangére] (I'indigo est plus
intense que 'indigotier, la glace plus froide que 1’eau).?3

L auteur lance d’ailleurs a peu prés au méme moment un mouvement de “ré-
volution dans la fiction” (xiaoshuojie geming /NS EEA7) pronant une “nou-
velle fiction” (xin xiaoshuo #i/)Nit) pour changer les esprits, annongant ainsi a

22 HRBREZE, [ WARMTEN [.]. RHGEERE, AEFEES, HEETLA, A
SR NER, HHRIER, BEANETRER. [ XPEAES, REYFRETER
A&, BEABB4E, BES ), THRBATEA. M4 NEZE, NXSHKE, Ef
ZUMBmEZ 28, A, RFL &

23 «HFEXEER, MAHTFAEEREEZY, BE278, WA B8 AZRG, BA
£, MAHTFEEE, ¥ALUSIEZEER. - B, ETERAZIENE, HilEZZ,
W g REEFFK g ES, MAZRR . #HHEH, sER—MREZHXH, §F
F &, vKFETF 7K » (cité in X1a, 2007: 227).

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 275

certains égards la “Révolution littéraire™ (wenxue geming) ultérieure de 1917.
Par cet aspect aussi, les révolutionnaires culturels du 4 Mai sont plus qu’ils n’ont
voulu I"admettre les héritiers de certains de leurs prédécesseurs réformistes.

Certains Réformistes sont €également littéralement spiritualistes, non seule-
ment par cette idée que siniser 1’Occident ¢’est le spiritualiser, mais aussi par la
reprise qu’ils font d’un idéalisme philosophico-religieux issu de la tradition
chinoise, principalement le bouddhisme “conscience-seulement™ ainsi que le
“néo-confucianisme”.?* Cet idéalisme est parfois réinterprété dans un sens natio-
naliste d’affirmation identitaire chinoise et de recherche de la force.” Ce dis-
cours s’associe encore a4 des formes de messianisme, renvoyant aux traditions
chinoises et au christianisme, comme dans 1'utopie d’un Kang Youwei, qui
cherche une synthése entre médecine occidentale et valeurs confucianistes, ou
dans le “mysticisme™ spiritualiste, et & I’occasion eugéniste, de Tan Sitong & fii]
[ (1865-1898) 2. Celui-ci, dans son Etude sur I’humain (Ren xue {_2%, 1898)
attend I’arrivée, aprés des manipulations appropriées, d’une “nouvelle race
humaine™ qui soit pur esprit sans corporalité: “[nous pourrons créer] un homme
qui n’emploie que ["intelligence et non la force, qui ne soit qu’ame (linghun) et
qui n’ait pas de corps (ou corporalité tipo)”?.

24 Le “néo-confucianisme” (daoxue 1E°7) se constitue principalement de deux “branches”,
“I"étude du principe” (Jixue ) et celle du “cceur-esprit” (ximvue £2%%). Cette dernidre,
principalement issue de Wang Yangming + FH B (1472-1529), connait des développements
importants & I’époque moderne (c¢f. YanG, 2009a: 208-247). Un certain nombre d’in-
tellectuels ont également intégré & divers degrés le courant du bouddhisme vogacara
“conscience-seule” (weishi #£Ei1), ¢f. ALITTO, 1979: 52, 5q4.

25 Cf Liang Qichao, “Note sur le développement de son esprit” (Yangxin yulu 775 3¢,
1899) et “Idéalisme™ (Weixin £, 1900), in: LIaNG, 1999, 1: 344, 361-2.

26 Voir chez Tan Sitong les concepts de “force spirituelle”™ (xinfi), qui apparait aussi chez
Liang Qichao (¢f. Tan, 1984: 20; Xia, 2006: 219; YanNG, 2009: 227-234), et “d’éther” (yi-
tai); sur ce dernier, ¢f. SHEK, 1976; Tan, 1984: 1617, et passin; WRIGHT, 2000: 368-390;
YanG, 2009a: 210.

27« AR NAEE, AR, 88 B, SHEMy (in: Tan, 1984: 292 ; Tan, 1998
366). Voir aussi ce que Thierry Meynard appelle le “pan-psychisme” de Liang Shuming
(MEYNARD, 2007: 64).

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



276 VICTOR VUILLEUMIER
Le discours du corps et de I’esprit: second moment

On peut identitier un second moment de cette période de formation du discours
du corps et de I'esprit, partant des alentours de 1919-21 et se prolongeant
jusqu’a la fondation de la République populaire de Chine en 1949: durant cette
période, la République demeure fragile, et décoit de nombreux intellectuels. Les
discours et pratiques du corps fort et du nationalisme continuent a constituer le
courant dominant, aussi bien dans les discours officiels que dans certaines
pratiques populaires. On peut relever par ailleurs une intensification du débat en
termes de corps et esprit sur la culture, la Chine, son héritage et I’Occident, en
particulier dans un discours culturaliste. J’appelle culturaliste un discours qui
définit une culture chinoise organique, totale, identitaire, nationale de fait, et un
discours qui affirme ou redéfinit cette culture tout autant face au monde et a
I’Occident, que face a la modernité chinoise contemporaine.

La fin de la Premié¢re guerre mondiale marque dans 1’évolution de ce dis-
cours un moment important, non seulement a cause du Traité de Versailles de
1919, qui déclenche directement en Chine le “Mouvement du 4 Mai” (Wu si
yundong T WIZ 7], ca. 1919-1925), national tout en s’opposant a la “tradition”
chinoise. Mais surtout parce que la Premiére guerre mondiale qui vient de
s’achever en Europe, et avec elle le “malaise dans la civilisation™ qu’elle a fait
naitre, apportent a certains intellectuels chinois la preuve que 1’Occident a pris
une mauvaise voie.

Un des éléments déclencheurs de ce débat est le journal de voyage que
Liang Qichao publie en 1920, a son retour d’Europe, Impressions de mon voyage
en Europe (Ou you xinying lu WRFF0523%), dans lequel il avance la thése de “la
ruine de la civilisation matérielle” (wuzhi wenming pochan Y3 Ji SCHH 7)),
conséquence selon lui de la foi exclusive dans I"omnipotence de la science qui
aurait caractérisé 1’Occident jusqu’alors. Tl appelle a créer une nouvelle culture
chinoise, qui devra étre le produit d’une syntheése avec 1’Occident, de fait une
certaine forme de sinisation de ce dernier, pour que “la culture chinoise sauve le
monde” (Zhongguo wenhua jiu shijie 1 [E AL R 5).28 Voici ce qu’éerit
Liang Qichao dans ses Impressions:

28  Liang Shuming tient un discours trés proche (“La renaissance de la culture chinoise sera la
culture future du monde, un peu comme la renaissance de la culture grecque a 1'époque
moderne”. In: LIaNG, [1923]: 199); mais celui-ci ne défend pas 1'idée d’une forme de syn-
theése entre Chine et Occident, bien qu’en méme temps il revendique “science” et “démo-
cratie”, qui sont des revendications occidentalistes — les “conservateurs” (dans laquelle on

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 277

Ah, notre jeunesse adorée! Redresse-toi! En avant, marche! La-bas [en Europe], sur 1"autre
rive des océans, il y a des centaines de millions d’hommes que la ruine de [leur] civilisation
matérielle a rendu mélancoliques; ils appellent a 1’aide [du fond de leur désespoir], en atten-
dant que tu viennes les secourir! Nos ancétres et nos Trois grands saints [ici: Confucius,
Laozi, Mozi] dans le ciel, et beaucoup de nos ainés, ont placé en toi tous leurs efforts de voir
s’accomplir leur ceuvre — leur esprit (jingshen) te soutient!??

Ce culturalisme chinois, volontiers messianique et universaliste, que Liang Qi-
chao est I'un des premiers a invoquer, se caractérise par “I’esprit”. Suite aux
différentes polémiques chinoises du temps quant aux rapports a établir entre la
Chine et I’Occident, et sur la redéfinition a redonner a la culture®®, se développe
ce qu’on pourrait appeler un discours “reconstructionniste™ de la tradition, cette
derniére étant définie comme “confucianiste™ et spirituelle.?' Voici, a titre
d’exemple représentatit de bon nombre de discours de ce type, ce qu’écrit Zhang
Junmai 5K 2 1) (Carsun Zhang, 1887-1969), I'initiateur du débat entre “science”
et “philosophie de la vie”, dans sa conférence sur la “Philosophie de la vie”
(1923, Renshengguan NAEWR): “[En Chine, depuis les Song, 960-1279] nous
avons attaché plus d’importance a la cultivation de la vie intérieure, avec comme
résultat une civilisation spirituelle (jingshen wenming). L'Europe depuis trois
cent ans s’est trop concentrée sur la domination du monde naturel par la force

range habituellement Liang Qichao et Liang Shuming) ont deux “dcoles”™: ceux qui pro-
meuvent la synthése et ceux qui la refusent.

29 «CGROWAEHFFM SLIE! FHE RENEBRBEFILAAN, BMEWFH
W, R KAy, FEMRBEHRMME. BOERPIER=ZRENGFZATE,
MR E By ER 58 A AT Flk, IEAEALATAA AR MG RE (in: Liang, 1992, 1: 428
429).

30  Voir les débats entre “science” et “philosophie de la vie”, entre “cultures occidentale et
orientale” (Dong Xi wenhua lunzhan ZRFA3CH, ca. 1915-anndes 1930-40), et les appels a
une “compléte oceidentalisation” (guanpan xihua =1 7A4K) ou & une “construction cultu-
relle sur une base chinoise” (Zhongguo benwei jianshe P E AL A 17, 1935).

31  L’opposition constante établie entre 1'Ocecident et la Chine entre “matiére” opposée a
“Iesprit”, “activité”, a la “passivité”, ou bellicisme, au pacifisme, sert des discours differ-
rents: Chen Duxiu établit déja 1915 dans “Les différences fondamentales entre les pensées
des peuples d’Occident et d’Orient” (Dong Xi minzu genben sixiangzhi chayi FZHEFRERE
A AE 7 Z 7 in: CHEN, 1987: 27-31) cette distinction entre bellicisme et pacifisme, mais
critiquant ce dernier, & I'inverse d’un Zhang Junmai ou d’un Liang Shuming, pour qui le
pacifisme et I'insistance sur la culture sont positifs. Par ailleurs, Liang Qichao entre autres
identifie le “confucianisme™ (rujia fﬁ%’%) a la “culture chinoise”, fonctionnant comme un
“baptéme” qui fait qu’un Chinois est Chinois, ¢f “La philosophie confucéenne” (Rujia
zhexue R E 5, 1927 ; in: LIANG, 1992, 2: 348).

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



278 VICTOR VUILLEUMIER

humaine: de cela a résulté la civilisation matérielle (wuzhi wenming).”3* En
d’autres termes, “corps” et “esprit” constituent les critéres selon lesquels juger
de la valeur et des caractéristiques respectives de 1’Occident et de la Chine,
d’une fagcon souvent simplificatrice, comme c’est le cas ici; cependant, ces
jugements sont avant tout a replacer dans un contexte polémique chinois.

Dans le méme ordre d’idée de I'identité entre culture et esprit, Liang
Qichao donne de la “culture” la définition suivante, dans “Qu’est-ce que la
culture?” (Shenme shi wenhua 114 /& 316, 1922): “la culture est I’ ceuvre com-
mune ayant de la valeur, développée et accumulée par la spiritualité humaine.”3?
Ce concept de “culture” appelle en fait un nationalisme culturel, du moins une
culture nationale: car actualiser cette culture c¢’est “étre chinois”. Dans le
contexte chinois moderne, “culture” se voit conférer un sens assez large: certains
auteurs reprennent la distinction impotée de 1’Occident entre “culture spirituelle”
(jingshen wenhua ¥ 3CAL) et “civilisation matérielle” (wuzhi wenming V)i
L HH), comme entre autres Zhang Junmai et aprés lui Qian Mu.** D autres
cependant ne font pas cette différence, comme Liang Qichao, et certains auteurs
“d’histoires de la culture chinoise” (Zhongguo wenhua shi WP [E LA ), genre
historiographique, voire essayiste, qui se développe en Chine a partir des années
1920.% Dans le discours chinois modeme, “culture™ tend de fait a recouvrir les
sens de civilisation et d’histoire; la culture est comprise comme |’émanation
d’une nation ou d’un peuple, dont les membres se définissent par leur tradition
et sont percus comme les descendant de leurs ancétres civilisateurs, ce dernier
point impliquant de fait une dimension quasiment “ethnique”, en tout cas na-
tionale. Cette conception de la culture rejoint la volonté de redéfinir a la période
républicaine la nation chinoise en termes culturels, ce qui n’est pas sans produire

32 «MEALFEZER, RERARBMXH. ZHERZEM, MEBAIZEE RS,
i H 2k B R SO (in: ZHANG, 2008: 36).

33 «CHE, NBORIT AR R Z B ER 4y (in: Liane, 1992, 2: 538). Au début
de son texte, Liang Qichao mentionne Wilhelm Wundt ou Heinrich Rickert, pour suggérer
que leur définition de la culture est insuffisante; Liang reprend 1’usage moderne de “culture”
en recourant & une terminologie bouddhique (“ceuvre™) et une coneeption organiciste. Cet
aspect spirituel est proche de la conception d’un Liang Shuming, selon qui les différentes
cultures expriment des atfitudes vitales et des voloniés différentes face au monde (cf. LIaNG,
2000: 27, 57-8; sur la définition de la culture comme recherche d’une “dme”, et 1’origine
d’une telle approche dans 1’ Allemagne du 19éme siécle, cf ALITTO, 1979: 75).

34 Cf Quan, 1964: 109.

35  Cf Hon, 2004. Ce genre historiographique moderne s’approprie de telles “histoires cul-
turelles” sur la Chine, traduites en chinois, et écrites d’abord par des Japonais ou des

Occidentaux (cf. ZHOU, 1997).

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 279

une certaine tension entre “nation”, “culture”, et “Etat’¢. Et cette culture chi-
noise est pergue comme esprit ou spiritualité.

Ce discours culturaliste en particulier est le fait d’auteurs présentés comme
“traditionnalistes”. Cependant, les intellectuels “néo-culturalistes” du 4 Mai ré-
fléchissent eux aussi en termes de corps et d’esprit, méme lorsqu’ils rejettent en
faveur de la “science” la “philosophie de la vie” ou “métaphysique” (xuanxue),
des “conservateurs” et des “traditionnalistes”. L’objet désigné et aftfirmé par les
étiquettes de “matérialisme™ ou de “spiritualisme™ change (Orient ou Occident),
mais le discours “conservateur” ou “progressiste” de valeurs est exprimé de ma-
ni¢re identique en termes de matiére et d’esprit, ce dernier étant en général valo-
risé. La problématisation de questions culturelles et identitaires selon le corps et
I’esprit, et 'importance de ce dernier, apparaissent ainsi €galement dans le
discours des auteurs de la Nouvelle culture: aussi bien ceux qui construisent une
critique culturelle de la tradition chinoise, jugeant que cette derniére manque
d’esprit, que ceux qui cherchent & métaphoriser et de la sorte, & “spiritualiser”, la
modernité occidentale importée, la science, ou le discours chinois moderne du
corps a renforcer.

Les “traditionalistes” de méme veulent assimiler I’Occident matériel, et
affirmer 1’essence d’une identité chinoise. Pour ces derniers la “culture™ chinoise
est spirituelle, mais de plus, des différences fondamentales dans la conception du
corps et de ’esprit, ainsi que dans leur rapport, sont invoquées pour opposer la
Chine a I’Occident: 1’Occident serait “extrémiste”, en ce qu’il opposerait les
contraires, et “dualiste” — tout ce dont le concept “occidental” “d’ame” (linghun)
serait I’embléeme. A I’inverse, la Chine est caractérisée par le concept “d’esprit”
(xin “cceur™), non dualiste, signe que la tradition chinoise valoriserait “I’har-
monie” (ke F1)*7, et au-dela, une pensée éthique ne dissociant pas la philosophie
de la religion®. Voici ce qu’écrit Qian Mu dans “L’ame et ’esprit” (Linghun yu
xin REPE 0, 1945):

36 Dans un autre contexte, mais & la méme époque, un Mordechai Kaplan (1881-1983, fon-
dateur au 20éme siécle aux Etats-Unis du judaisme “reconstructionniste™), distingue entre
“nationhood” et “statehood” (cf. KarLaN, 2010:233, voir plus bas). Le chinois moderne
distingue de méme entre “nationalisme™ au sens de “nation”, “ethnie” ou “peuple” (min-
zuzhuyi [ 3L) et “nationalisme d’Etat” (guojia zhuyi 8 Z £ X).

37 “L’esprit de modération™ (tiaohe ) est I'une des caractéristiques principales que Liang
Shuming attribue & la “culture chinoise™, en opposition aux cultures indienne et occidentale
(cf: LiaNG, [1923]: 55).

38  Mentionnons ici une certaine différence entre d’une part un Hu Shi, dans un premier temps
champion des idées de la Nouvelle culture, qui en 1919 aborde la philosophie chinoise “de

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



280

VICTOR VUILLEUMIER

[le coneept d°] esprit {coeur, xixn) est différent de [eelui de] I'ame (linghun). En ce qui
concerne la relation de cette derniére au corps, 'dme (linghun) et le corps matériel (routi)
sont antithdtiques: 1"ame existait déja [selon la pensée occidentale] avant que le corps ne soit
formé. Et aprés la destruction de ce corps matériel, I'ame continue toujours d’exister. Corps
et dme ont ainsi chacun leur autonomie. Quant au ceeur (1’esprit, xin), il accompagne le
corps (routi), se développant et croissant avec lui, de méme qu’il est détruit et disparait a sa
suite. Il y a ainsi en Occident I’opposition de 1"dme (fing) et de la chair (rou), tandis qu’en
Orient il ne peut y en avoir entre le corps (shen) et le coeur (xin). C’est ainsi qu’il y a pu
avoir I'individualisme en Occident, et que cela est impossible en Orient. L’immortalité de
I’'ame constitue I"objet de I'ultime supplique de I'individualisme. Or, les Orientaux pénétrent
(tong) Uesprit (xin) par le cceur (xin)??: 1'essentiel [pour eux] réside dans 1'éternité et
I'immortalité [mondaine] du coeur humain (renxin) — ils ne peuvent que briser les barridres
du concept d’individu. 40

Les sources, ou plutot les éléments, avec lesquels les auteurs et intellectuels
chinois modernes “bricolent™ pour constituer ce discours de I’esprit et du corps
spiritualisé, ainsi que ce cadre moderne de réflexion, sont d’origines diverses.
Références sont faites & la Chine ancienne, mais aussi a I'Occident: en I’espéce,
les discours du nationalisme, de la science, de I"évolutionnisme, de la Ku/tur, ou

39

40

41

Iextérieur”, & partir d’une méthode occidentaliste historique, distinguant entre philosophie,
religion, et histoire (¢f. Hu, 2000), et d’autre part un Feng Youlan, qui présente au contraire
la philosophie chinoise comme 1’équivalent en Chine de la religion en Oceident, insistant sur
sa dimension “éthique”™ (funli 163, cf FENG, 2000: 4), et proposant ailleurs un “nouveau
néo-confucianisme” (xin fixue $1H ) modernisé plus “systématique”. De nombreux philo-
sophes chinois modernes insistent sur cette dimension éthique (cf. Mou, 2007; Qian, 1962:
67, 29-31), ou plus récemment, un Du Weiming fL#E 8] (1940-). Ce dernier propose ainsi
de reconnaitre la différence entre d’un cété 1"Occident, tendant a distinguer entre religion et
philosophie, et de 1’autre, la “pensée confucianiste” (rujia sixiang ff 2% HAH) ou “étude spi-
rituelle du confucianisme” (rujiade xinxingzhi xue {5 R A7 7 2%), qui se caractériserait
par sa dimension “mondaine™ et universaliste, pensée dont le point de départ se situerait
“entre religion et philosophie” (¢f. Du, 2002).

Qian Mu emploie ici deux fois le méme mot, xin (“coeur-esprit™). Je propose cette traduction
pour rendre le sens que Qian Mu souhaite donner & ce concept, a la fois matériel (coeur), et
spirituel (esprit) ou éthique.

W] T EREAR. RS REZRRT, ABSAEISL, 7R ERRKE
i, RAFCAA. ERBCEB LS, RAKBFE. IUDAKSRAZENNE
HHGL. =TGN HEREE T A, KEERET A RER, IFMEEEA T SCKHE L. B
LLER B RAX L, R NARE & O, ERGTAUENALL, RGN
AREPMAZNL. PAEXZEREHRR, AREAK. FHAMD AL, EENS
A SAF, BRI A A &% Z 3 & » (in: Qian, 2004: 9-10).

Cf. DERRIDA, 1979: 417-419.

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 281

de la discussion de philosophes, entre autres “spiritualistes™ (Bergson, Eucken),
“pragmatistes” (Dewey, James), “analytiques” (Russell), ou enfin la psychana-
lyse — auteurs que dans I’ensemble on considere aujourd’hui comme construisant
globalement en Occident un “moment de 1’esprit™?, malgré leurs différences
respectives. Les intellectuels chinois opposent ces références occidentales les
unes aux autres, en les utilisant dans leur propre débat de la “science™ (re-
vendiquant le “matérialisme™ et le “pragmatisme™), contre la “philosophie de la
vie” et la “métaphysique”™ (se réclamant dans ce cas d’auteurs comme Kant ou
Bergson): ¢’est-a-dire, de la “tradition™ contre le “progressisme™.

Il apparait pourtant que la différence est moindre si 1’on considére le fait
que ces débats s’articulent selon les thémes du corps et de 1’esprit: non seule-
ment parce que ces auteurs chinois partagent ce cadre conceptuel, mais aussi
parce qu’ils utilisent le corps comme signe renvoyant toujours a un discours de
I’esprit ou de la culture, malgré le rejet du dualisme qu’ils revendiquent de facon
commune.® En ce sens, envisager les discours chinois modernes sur la culture a
partir de la perspective du corps et de I’esprit peut apporter un €clairage nouveau
sur I’histoire des idées, des représentations et de 1'identité chinoises modernes.

42 Cf. WorwMmsS, 2009: 23-170. On pense aussi par exemple a un texte comme “La crise de
I’Esprit” (1919), de Paul Valéry.

43 A I'époque moderne, I'historisme, ou encore la définition d’une tradition culturelle comme
totalité holistique d’une civilisation & travers son identité, sa littérature, sa pensée, sa
religion et son histoire (voir la méthode de la “perspective culturelle” wenhua shijiao 3Z 14
M AE de Liang Qichao, ¢f Xia, 2006: 210, 219), caractérisée comme spirituelle et éthique
face a la “modernité” ressentie diversement comme “occidentale™ et “impérialiste”, n’est pas
propre 4 la Chine (cf. ALITTO, 1979: 9-12; WEBB, 2008). D’autres exemples contemporains
témoignent d’une semblable association du nationalisme et du relativisme anthropologique.
Ce dernier discours, le relativisme, donne une légitimité a 1’affirmation de la valeur propre
et la nature systématique (ses “patierns”) d’une “culture” autre qu’occidentale {cf. Boas,
1901; BeNEDICT, 2005 — je remercie le Professeur Frédéric Tinguely pour ces références).
Franz Boas est d"ailleurs présenté en Chine au moins dés les années 1930, et connu de Liang
Shuming en particulier. En ¢e qui concerne le culturalisme, je propose un exemple des
années 1930, celui du “reconstructionnisme” de Mordechai Kaplan, qui est & mon sens un
cas d’école de “nationalisme culturaliste” moderne, redéfinissant une totalité culturelle et
morale (¢f. “Nationalism as Cultural Concept”, in: KarLan, 2010: 242-252). 1l n’existe pro-
bablement aucun lien direct entre Kaplan (qui intégre la sociologie de la religion développée
par Durkheim et le relativisme culturel) et les auteurs chinois dont j’ai parlé plus haut:
cependant la proximité entre ces discours eculturalistes contemporains les uns des autres peut
aider & mieux saisir le discours chinois moderne de 1’esprit et de son immanentisme tradi-
tionnaliste se voulant & la fois éthique, religieux, et social, dans I'affirmation d’une moder-
nité culturelle propre.

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



282 VICTOR VUILLEUMIER
Références

ALITTO, Guy S.

1979 The Last Confucian. Liang Shu-ming and the Chinese Dilemma of
Modernity. Berkeley: University of California Press.

BENEDICT, Ruth

2005 Patterns of Culture. Boston: Houghton Mifflin Company (1934).

BoaAs, Franz

1901 “The Mind of Primitive Man.” Science, New Series 13/321: 281-289.

BOORMAN, Howard L.; HOWARD, Richard C. (eds.)

1970 Biographical Dictionary of Republican China. 5 vols. New York: Co-
lumbia University Press.

CHAN, Man Sing ; LAW, Yuen-mei, Vicky

2010 “Sinicizing Western Science: The Case of Quanti xiniun.” Commu-
nication non publiée et donnée a I’auteur de cet article.

CHANG, Hao

1987 Chinese Intellectuals in Crisis, Search for Ovder and Meaning, 1890—
1911. Berkeley: University of California Press.

CHEN, Duxiu %75

1987 Duxiu wenji W35 LI [Textes de Chen Duxiu]. S1.: Anhui renmin
chubanshe (1922).

CHOW, Tse-tsung

1960 The May Fourth Movement. Intellectual Revolution in Modern China.
Stanford: Stanford University Press.

DE BARY, Theodore, CHAN, Wing-tsit, WATSON, Burton (eds.)

1960 Sources of Chinese Tradition. New York: Columbia University Press.

DERRIDA, Jacques

1979 L Ecriture et la différence. Paris: Seuil (1967).

DETREZ, Christine

2002 La Construction sociale du corps. Paris: Seuil.
DU, Weiming #1 4 A
2002 “Rujia xinxingzhi xue — Lun Zhongguo zhexue he zongjiaode tujing

wenti fELPEL ¥ —— it M B E AR HHRE B [Létude
spirituelle du confucianisme — De la question du chemin de la philoso-
phie et de la religion en Chine].” In: Du Weiming wenji ¥4 CEE
[Ecrits de Du Weiming], Wuhan: Wuhan chubanshe, 1, p. 161-169
(1970).

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 283

ELVIN, Mark

1989 “Tales of Shen and Xin: Body-Person and Heart-Mind in China during
the Last 150 Years.” In: Michel FEHER (ed.), Fragments for a History
of the Human Body, New York: Zone, 2, p. 267-349.

FENG, Youlan & =

2001 Zhongguo zhexue jianshi " [E G 5 [§ 50 [Bréve histoire de la philo-
sophie chinoise]. Beijing: Beijing daxue chubanshe (1948).

GEUSS, Raymond

1996 “Kultur, Bildung, Geist.” History and Theory 35/2: 151-164.

GUoO, Zhanbo F

2006 Jin wushinian Zhongguo sixiang shi 15 +F [E LA S [Histoire
des idées en Chine depuis ces cinguante dernieres années]. Shanghai:
Shanghai guji chubanshe (1935).

HON, Tze-Ki

2004 “Cultural ldentity and Local Self-Government: A Study of Liu Yi-
zheng’s History of Chinese Culture.” Modern China 30/4: 506-542.

Hu, Shi #Hi&

2000 Zhongguo zhexue shi dagang T E 2 B K [Précis d histoire de
la philosophie chinoise]. Shanghai: Shanghai guji chubanshe (1919).

HUANG, Jinlin ¥ 48

2006 Lishi, shenti, guojia. Jindai Zhongguode shenti xingcheng (1895—
1937) Jhsa. Bk, [ i HEEP RN [Histoire, corps,
nation. La construction du corps dans la Chine modern]. Beijing: Xin
xing chubanshe (2001).

KANG, Youwei FEHE H

2006 Datong shu XIF| 35 [Le Livre de la Grande Unité]. Shanghai: Shang-
hai guji chubanshe (1935).

1981 Kang Youwei zhenglun ji [FeH NBURE [Recueil de textes politiques
de Kang Youwei]. 2 vols. Beijing: Zhonghua shuju.

KAPLAN, Mordechai

2010 Judaism as a Civilization. Toward a Reconstruction of American-
Jewish Life. Philadelphia: The Jewish Publication Society (1934).

LEIBOWITZ, Yeshayahou

2010 Corps et esprit. BOISSIERE, Yann et HADDAD, Gérard (trad.). Paris:
Cerf.

LIANG, Qichao 4

1990 Liang Qichao quanji 3¢ J5 #8245 [(Euvres compléles de Liang
Qichao]. 10 vols. Beijing: Beijing chubanshe.

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



284 VICTOR VUILLEUMIER

1962 Liang Qichao wenxuan 32 J3 8 ik [Anthologie des écrits de Liang
Qichao]. 2 vols. Beijing: Zhongguo guangbo dianshi chubanshe.

LIANG, Shuming Z241/E

2000 Les Cultures d’'Orient et d'Occident et leurs philosophies. LUO,
Shenyi (trad.). Paris: Presses universitaires de France.

s.d. Dong xi wenhua ji qi zhexue 00 AL K H 5. Int Minguo
congshu BB MNFS [Collection d’ouvrages de la République]. Shang-
hai: Shanghai shudian: 1/4:1-616 (1922).

Lru, Lina X1 {5

1993 Zhongguo minguo sixiang shi H [E [ E BAR T [Hiswire de la pen-
sée pendant la République chinoise]. Beijing: Renmin chubanshe.

L1u, Lydia

1995 Translingual Practice, Literature, National Culture, and Translated
Modernity, China, 1900-1937. Stanford: Stanford University Press.

LIu, Yizheng #1520

s.d. Zhongguo wenhua shi FE AL T [Histoire de la culture chinoise].
In: Minguo congshu P[5 5. Shanghai: Shanghai shudian: 2/42
(1947).

Lu, Xun & it

2008 Lu Xun yiwen quanji 1R L2 [Traductions complétes de Lu
Xun]. 8 vols. Fuzhou: Fujian jiaoyu chubanshe.

1987 Lu Xun quanji 145 [Euvres complétes de Lu Xun]. 16 vols.
Beijing: Renmin wenxue chubanshe.

MAUSS, Marcel

2008 Sociologie et anthropologie. Paris: PUF (1950).

MEYNARD, Thierry

2007 “Intellectuels chinois contemporains en débat avec les esprits: le cas
de Liang Shuming.” In: Extréme-Orient, Extréme-Occident 29: 55-69.

MORIN, Edgar

1979 Un paradigme perdu: la nature humaine. Paris: Seuil (1973).

MoU, Zongsan .55 =

2007 “Zhongguo wenhua zhi tezhi H [E AL 2 5T [Les caractéristiques
de la culture chinoise].” In: Zhongguo zhexuede tezhi ™ [E¥ 2211145
it [Les Spécificités de la philosophie chinoise]. Shanghai: Shanghai
guji chubanshe (1954).

QIAN, Mu £:48

2004 Linghun yu xin R# 5.0 [dme et esprif]. Guilin: Guangxi shifan
daxue chubanshe.

ASEA LXV12011, 5. 265-286



DISCOURS DE L’ESPRIT, CORPS ET CULTURE DANS LA CHINE MODERNE 285

1964 Zhongguo lishi jingshen W [E Jj LAEM [L Esprit de Ihistoire chi-
noise]. Hong Kong: Deng Jingbo xuexiao.

1962 Minzu yu wenhua W5 XA [Nation/ethnie/peuple et culture].
Hong Kong: Xin Ya shuyuan.

QIAN, Zhongshu 81 15

2007 Xiezai rensheng bianshang 5 N4 1 £ (Ecrit aux marges de
["existence). Beijing: Shenghuo-Dushu-Xinzhi.

SHEK, Richard H.

1976 “Some Western Influences on T"an Ssu-t'ung’s Thought.” In: COHEN,
Paul A., SCHRECKER, John E. (eds.), Reform in Nineteenth-Century
China, Cambridge: Harvard University Press, p. 194-203.

TAN, Sitong 1% i [7]

1984 An Exposition of Benevolence, The Jen-hsiiech of T'an Ssu-t'ung.
CHAN, Sin-wai (trad.). Hong Kong: Chinese University Press (1898).

1998 Tan Sitong quanji W A5 [Euvres complétes de Tan Sitong].
Beijing: Zhonghua shuju.

VALERY, Paul

2000 “La crise de I'Esprit” (1919). In: Furopes de 1'Antiquité au XX°
siecle. Paris: Robert Laffont, p. 405-414.

VUILLEUMIER, Victor

2010 L Ecriture du corps déchiré dans la littérature chinoise moderne
(1917-1949). Université de Genéve: Faculté des Lettres, thése N° 695
(non publiée).

2009 “Body, Soul, and Revolution: The Paradoxical Transtiguration of the
Body in Modern Chinese Poetry.” In: TAO Dongfeng, YANG Xiaobin
(eds.), Chinese Revolution and Chinese Literature, Cambridge Scho-
lars Publishing, p. 45-68.

2008 “Lire le corps déchiré dans la littérature chinoise moderne: regard co-
lonial et appropriation littéraire.” Asiatische Studien / Etudes Asia-
tigues 62/1: 403-23.

WEBB, Adam K.

2008 “The Countermodern Moment: A World-Historical Perspective on the
Thought of Rabindranath Tagore, Muhammad Igbal, and Liang
Shuming.” Journal of World History 19. 2: 189-212.

WORMS, Frédéric

2009 La Philosophie en France au Xxe siecle. Moments. Paris: Gallimard.

AS/EA LXV+12011, 8. 265-286



286 VICTOR VUILLEUMIER

WRIGHT, David

2000 Translating Science. The Transmission of Western Chemistry into
Late Imperial China, 1540—1900. Leiden: Brill.

XIA, Xiachong B BEUT

2006 Yuedu Liang Qichao |3 : 3 J8 # [Lire Liang Qichao]. Beijing:
Shenghuo-Dushu-Xinzhi.

Y ANG, Guorong 4% [H 5%

2009a  Wang xue tonglun L5812 [Apercu général de I'étude de Wang
Yangming]. Shanghai: Huadong shifan daxue chubanshe.

2009b  Kexuede xingshang zhi wei BRI b2 % [La Dimension méta-
physique de la science]. Shanghai: Huadong shifan daxue chubanshe.

ZHANG, Junmai 5 £ il (ed.)

2008 Kexue yu renshengguan Ft525 N [Science et philosophie de la
vie]. Hefei: Huangshan shushe (1923).

ZHOU, Jiming J& £+ 1Y

1997 “Ershi shijide Zhongguo wenhuashi yanjiu — 20 iy vp B S04 5
W% [Etude sur les histoires de la culture chinoise au 20°™ siécle].”
Lishi yanjiu [J] £ 58 [Etudes historiques] 6: 122-142.

ASEA LXV12011, 5. 265-286



	Discours de l'esprit, corps et culture dans la Chine moderne

