
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: "Bouddhisme" entre "philosophie" et "religion" : discours savants et
dynamiques sociales en Angleterre (1875-1900)

Autor: Vandenreydt, Sarah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

“BOUDDHISME”
ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION”

DISCOURS SAVANTS ET DYNAMIQUES SOCIALES

EN ANGLETERRE 1875-1900)

Sarah Vandenreydt, PPRU Asie et Europe, Université de Zurich

Abstract 1

This article is concerned with the analysis of representations and classifications of “Buddhism” as

“philosophy” and/or “religion” in 19th century Britain. Still current in contemporary discourse on

Buddhism, the distinction at the time gained prominence when new scientific discoveries and

social change led to considerable religious and epistemological turmoil and challenged religious
institutions and authority. In this context, conceptual frameworks including “religion”,

“philosophy”, and “science” and their respective place in the taxonomy of knowledge were

questioned and hotly debated. Elites of various backgrounds construed their discourse upon

dichotomic pairs such as “religion” vs. “philosophy”, or “religion” vs. “science”, while others in
contrast suggested novel conjunctions of these terms. Both philologists and historians of religion,
who defined a newly circumscribed entity called “Buddhism” in roughly that period, and

protagonists of the theosophic movement had their share in the more general taxonomic debate.

The then nascent concept of “Buddhism” may thus be considered a diagnostic marker of the

taxonomic debates involving both academic elites and religious leaders representing established

institutions and nascent movements alike. After an introduction on context and authors, this article

1 Le programme prioritaire de recherche universitaire PPRU) Asie et Europe de l’université
de Zurich a commencé son activité en janvier 2006, après avoir été nommé “sixième
programme prioritaire de recherche” par la direction de l’université en mars 2005. Il a

comme tâche d’analyser divers processus d’appropriation et/ou de délimitation entre l’Asie
et l’Europe dans les domaines du droit, de la religion, de la culture et de la société, dans le

passé comme au présent. Il s’agit d’un pôle de recherche interdisciplinaire réunissant
dixneuf professeurs appartenant à douze disciplines et répartis dans quatre facultés différentes.

Le programme promeut de jeunes chercheurs doctorants et post-doctorants en leur offrant un

cadre pour leur projet et en les intégrant dans un programme doctoral interdisciplinaire. Le
présent travail en science des religions, sous la direction de Prof. Dr. Christoph Uehlinger,

fait partie du champ de recherche 1 Concepts et taxonomies), dans le cadre duquel il se veut
une contribution pour l’analyse des concepts “religion” et “philosophie”, appliqués à la
classification du “bouddhisme”. Je remercie ici chaleureusement tous les professeurs et

collègues du PPRU pour leur soutien, ainsi que Prof. Dr. Christoph Uehlinger, Prof. Dr. Raji
C. Steineck et Prof. Dr. Helmut Zander pour leurs conseils avisés.



242 SARAH VANDENREYDT

will concentrate on a discourse analysis of major programmatic texts authored between 1883 and

1891 by three prominent voices: the book Esoteric Buddhism 1 883) written by Alfred Percy

Sinnett, the Bampton Lecture held by Bishop Frederic Temple in 1884 and the Gifford Lecture

held by Friedrich Max Müller in 1891.

Remarque introductive

Le présent article sera organisé en cinq sections découpées de la manière
suivante: 1) Cadre général de la recherche: “Bouddhisme” entre “philosophie” et

“religion”; 2) Présentation des auteurs choisis pour ma recherche: Une élite prise
dans les marges; 3) Réflexion théorique et méthodologique: “Dualismes antagonistes”

et “dialogie”; 4) Première approche des textes par trois exemples: 1.
Frederick Temple: The Relations Between Religion and Science; 2. Friedrich
Max Müller: Anthropological Religion; 3. Alfred Sinnett: Esoteric Buddhism; 5)
Conclusion.

1. “Bouddhisme” entre “philosophie” et “religion”

Pourquoi le “bouddhisme” 2 est-il encore aujourd’hui défini par la dichotomie3

“philosophie” versus “religion” dans le discours de certaines élites bouddhistes

2 Dans cet article j’emploierai les guillemets pour qualifier les concepts utilisés dans un sens

général, tels que “bouddhisme”, “philosophie” ou “religion”. Les concepts ou les phrases en

italique et entre guillemets correspondent à des citations explicites des passages de textes

que j’analyse, p. ex. “marks of design”; enfin j’emploierai l’italique sans guillemets pour les

titres d’ouvrages, les noms d’institutions et le vocabulaire emprunté à d’autres langues

world religions).
3 Les couples de concepts opposés tel que p.ex. “religion” versus “philosophie” peuvent être

caractérisés de plusieurs manières: Stefan Weber, auquel je ferai référence dans la 3ème

partie de cet article WEBER, 2003), utilise le terme “dualisme antagoniste”, pour définir le

caractère conflictuel mais néanmoins complémentaire d’un couple conceptuel. Pour ma part,

je pense que le terme “dualisme” peut porter à confusion parce qu’il garde une forte connotation

ontologique dans les traditions philosophiques et j’utiliserai plutôt le terme “
dichotomie”, qui me semble plus adéquat à définir un phénomène discursif portant sur une

division de concept en deux concepts opposés. Dans cet article néanmoins les termes “
dichotomie” et “dualisme” sont considérés comme des équivalents. Enfin le terme “opposition

binaire” peut être adéquat dans certaines situations, mais il dépasse dans mon utilisation la
désignation de deux concepts opposés. Il réfère à un mouvement plus large de pensée ou à

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 243

et non bouddhistes, autant que dans l’acceptation de certains pratiquants ou dans

les représentations du sens commun? Quels enjeux se cachent sous ces formes
dualistes et quelles conséquences cela a-t-il pour la compréhension générale de
l’objet “bouddhisme”? De nombreuses études significatives sur l’histoire des

études bouddhiques ont démontré les implications socio-politiques de la société

victorienne dans la compréhension du “bouddhisme”. Comme Ph. Almond l’a
démontré de manière convaincante, la découverte du “bouddhisme” fut pour la
société victorienne une occasion d’exprimer également la réalité de ses propres
préoccupations: qu’il s’agisse de la description du Bouddha en tant que figure
historique4, de ses pratiques sociales ou de son éthique, le “bouddhisme” est le
résultat d’une construction active de la part des savants britanniques. 5 T.
Masuzawa, a mis un accent spécifique sur le rôle que cette construction du

“bouddhisme” a eu sur la définition et la création d’une taxonomie des “grandes

religions” world religions).6 La prédominance du protestantisme dans ces

processus a été relevée par les deux auteurs, autant que par d’autres travaux, notamment

la contribution de G. Schopen7, qui souligne l’importance des présupposés

protestants dans la négation de certaines évidences archéologiques. L’importance

des relations entre élites savantes occidentales et représentants religieux
bouddhistes ou hindouistes pour la compréhension et la définition du “
bouddhisme” est également documentée, entre autre dans les travaux de D. J. Lopez8.

Alors que cet auteur relève les “mythologisations” occidentales sur le “
bouddhisme” qui se sont créées tout au long du 19ème et 20ème siècles, D. McMahan9

utilise plutôt le concept d’“hybridation” pour rendre compte des processus

historiques complexes ayant permis des adaptations modernes des textes et
pratiques bouddhiques en Occident. Prenant appui sur les acquis développés dans

ces recherches, j’aimerais entreprendre une analyse de discours focalisée sur
l’apparition des dichotomies “religion” versus “philosophie” et “religion” versus

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

________________________________

une structure de texte, et désigne alors toute une séries de thèses sous-entendues par

l’utilisation de concepts opposés. Il thématise aussi mieux la relation entre les deux concepts

du couple, ainsi que les dynamiques très diverses qui peuvent se développer exclusion,

inclusion, complémentarité, juxtaposition, conflit, gradation etc.).

4 Voir à ce propos également FREIBERGER, 2010.

5 ALMOND, 1988.

6 MASUZAWA, 2005.

7 SCHOPEN, 2007.

8 LOPEZ, 2003; 2008.

9 MCMAHAN, 2008.



244 SARAH VANDENREYDT

“science” dans une partie des discours savants sur le “bouddhisme” au 19ème

siècle en Angleterre.
L’utilisation de cette dichotomie dans le contexte de la colonisation britannique

de l’Inde a été analysée p.ex. par A. Malinar.10 Dans cet article, l’auteure
développe les enjeux d’une séparation conceptuelle de l’hindouisme entre “
argumentation philosophique” et “pratique religieuse”. G. C. Godart, pour sa part,

explicite les influences qu’ont pu avoir cette dichotomie occidentale “
religion” versus “philosophie” dans le cadre de la rencontre occidentale avec le
Japon.11 Il localise la difficulté principale dans le fait d’établir des correspondances

entre le modèle conceptuel occidental et les traditions japonaises. En
créant un corpus philosophique japonais similaire aux conceptions occidentales,
les dimensions qualifiées de religieuses furent artificiellement écartées. B. Faure,

quant à lui, offre une contribution qui a pour but de dépasser ce qu’il appelle une

“alternative scolaire” occidentale entre “philosophie” et “religion”. 12 Cette
simplification permet certes une universalisation mais est également une
déformation des complexités existantes; D. J. Lopez également, dans son ouvrage
déjà évoqué, critique l’utilisation du concept “science” opposé à celui de “
religion”) pour la description du “bouddhisme”, en relevant que cette utilisation
alternative permet d’évacuer la question de la place de la religion dans nos

sociétés modernes.13 Il démontre par là que cette question correspond avant tout
à une préoccupation occidentale, certes née au 19ème siècle, mais bien vivante
encore dans le monde actuel.

D’importantes contributions dans l’histoire des sciences ont déjà mis en

lumière les changements conceptuels ayant eu lieu au 19ème siècle dans la foulée
de la séparation de l’église et des activités dites “scientifiques”. Dans l’ouvrage
de référence Evolutionary Naturalism in Victorian Britain, B. Lightman décrit
comment entre la première et la deuxième moitié du 19ème siècle, les concepts de

“science” “religion” et “philosophie” évoluèrent dans leur significations à
travers des débats intellectuels intenses entre élites.14 Au 18ème siècle encore, selon

l’auteur, les sciences étaient regroupées sous le terme générique de “philosophie”,

celle-ci étant intimement liée à des fondations théologiques. Les branches

de la “philosophie” comprenaient alors des spécialisations telles que grammaire,
logique, mathématique musique, métaphysique, géométrie et astronomie. Encore

10 MALINAR, 2007.

11 GODART, 2008.

12 FAURE, 1998.
13 LOPEZ, 2008.
14 LIGHTMAN, 2009.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 245

dans les années 1830 en Angleterre, les activités des moralistes étaient
considérées comme faisant partie des sciences. Mais à la même époque apparurent

également des transformations de cette conception sur la base de la
diversification des sciences naturelles et physiques. L’unité fédératrice semblait se

perdre malgré que l’église représentait encore un cadre englobant pour ces

recherches. Les élites de l’université de Cambridge discutèrent avec insatisfaction
le choix d’un concept général pour regrouper tous les chercheurs engagés dans

ces nouvelles activités. Finalement, après discussion, le terme “scientifique” fut
créé et choisi au détriment des termes “philosophe” ou “savant”. A partir de la
deuxième moitié du 19ème siècle, le terme “science” ne désigne graduellement
plus que la physique et les sciences naturelles. Sous la pression de découvertes
déstabilisantes, se généralisent et se popularisent en Grande Bretagne de grand

débats sur la pertinence des fondements théologiques des recherches.

Katie Wales démontre à quel point les imageries scientifiques et la fascination

pour les miracles pouvaient être communément partagés entre les milieux
spirites ou ésotériques et les milieux scientifiques.15 Les contours des deux
domaines n’étaient pas vraiment définitivement et clairement délimités. B. Lightman

souligne dans son introduction à quel point il est nécessaire de prendre en
compte les opposants aux scientifiques naturalistes pour comprendre l’histoire
globale d’une co-création des concepts “science”, “religion” et “philosophie”.
Chaque intervention, chaque pratique d’un groupe d’élites avait le pouvoir de
faire changer les discours d’un autre groupe. C’est dans l’esprit de cette

remarque que j’aimerais concrétiser ma présente recherche. A travers l’analyse de

débats entre écclésiastes, scientifiques, historiens des religions, et représentants

de la mouvance ésotérique, il me sera donné de contribuer par un exemple
concret à la compréhension de ces interactions.

Je commencerai par une brève introduction aux auteurs choisis et quelques

réflexions théoriques. Puis, je présenterai ici l’analyse d’une partie des textes, à

savoir trois conférences publiques mises en perspective les unes par rapport aux
autres: les Gifford Lectures 1891) de l’historien des religions F. M. Müller, les

Bampton Lectures 1884) de Frederick Temple, évêque de Londres, et l’ouvrage
Esoteric Buddhism 1893) du théosophe Alfred Percy Sinnett.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

15 WALES, 2007.



246 SARAH VANDENREYDT

2. Une élite prise dans les marges

Les essais de la part d’élites d’impliquer le public britannique et de faire passer

des messages importants concernant les questions théologiques ont trouvé
diverses formes. Une de ces formes, très populaire, consistait à donner des

cycles de conférences dans des universités réputées. Les intervenants pouvaient
y rendre accessibles le fruit de leurs recherches et résumer leur réflexion à des

grandes lignes programmatiques. Ces cycles portaient chacun le nom et la volonté

de leur fondateur. Si p.ex. les Bampton Lectures16 du mécène écclésiastique

John Bampton 1690-1751), réservées à des représentants de l’église, servaient

de tribune pour la défense des valeurs anglicanes, les Hibbert Lectures fondées
par l’unitarien Robert Hibbert 1769–1849) permettaient à des laïcs d’éclairer
des enjeux théologiques avec distance, en favorisant l’exercice du jugement libre
et individuel. Beaucoup des intervenants de ces Hibbert Lectures étaient des

chercheurs spécialisés dans l’étude de religions d’autres cultures, dont F. M.
Müller, qui inaugura la première série de conférences en 1878. D’autre part,
l’influence du mouvement spirite offrit également matière à débats dans les

salons, ou lors de séances, avec la venue restreinte mais très médiatisée de
médiums américains comme p.ex. D. D. Home, qui fut reçu dans les années 1860
dans la haute société anglaise. De leurs côté, des inventeurs faisaient des tournées

dans les milieux savants ou exposèrent au grand public leurs inventions
durant la Great Exhibition de 1854 pour démontrer les merveilles du téléphone

ou du télégraphe. Ces nouvelles technologies firent sensation et représentaient

pour le public de “petits miracles” qui étaient impossibles à imaginer quelques
années plus tôt. Pris dans le partage discursif entre “ religion” et “science”, des

sociétés telles la Society for Psychical Research ou la Metaphysical Society,
cofondée par T. H. Huxley, offraient des espaces semi-publiques dans lesquels

scientifiques, religieux et/ou philosophes pouvaient débattre. Les discours
publiques étaient donc structurés et conditionnés par leur propre structure formelle,
mais aussi par les débats se déroulants dans d’autres cadres. L’établissement de

nouvelles acceptations conceptuelles dépendait énormément de personnalités
fortes pouvant imposer avec crédibilité leur vision à l’ensemble de la société.

Entre 1875 et 1900, plusieurs personnages importants ont tenus des

discours remarqués en Angleterre concernant le rapport entre “religion” et “
philosophie” et “religion” et “science” ainsi que les critères de classification du

16 Pour la présentation plus détaillée des Bampton Lectures et des Gifford Lectures, cf. infra,
sections 4.1. et 4.2.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 247

“bouddhisme” dans ces oppositions. Parmi eux, Friedrich Max Müller 1823–
1900), souvent considéré comme le fondateur de l’histoire comparée des
religions, Helena Petrovna Blavatsky 1832–1891), fondatrice de la Société
Théosophique, ainsi qu’un autre membre de ladite société, Alfred Percy Sinnett
1840–1921). En tant que fondateurs, ces auteurs et conférenciers étaient pris

dans l’enjeu très fort de devoir asseoir leur autorité et gagner une légitimité
sociale dans des domaines controversés aux limites floues.

2.1 Friedrich Max Müller

Friedrich Max Müller17 est un fervent défenseur d’une ouverture des questions
religieuses aux conceptions d’autres religions. Par l’étude comparative de ce

qu’il perçoit comme différentes “formes de la religion”, il défend le projet d’en
comprendre l’origine et d’en influencer l’évolution future. Une mère piétiste
transmet à F. M. Müller un cadre religieux dans lequel la recherche spirituelle
intériorisée et intégrée à toutes les dimensions du quotidien a une grande

importance. D’autre part F. M. Müller suivra une formation académique en
philosophie, domaine dans lequel il s’intéresse à trois sujets principaux:
l’épistémologie selon Kant, la philosophie de l’histoire de Hegel et l’analyse
linguistique des concepts selon J. F. Herbart. Le successeur de Herbart au poste
de professeur de philosophie à l’université de Göttingen, R. H. Lotze, permettra
à F. M. Müller de relativiser les spéculations de Hegel, en attirant son attention
sur la différence entre les “théories” et les “faits”. En effet, l’approche historique
des faits constitue la base de la méthode de F. M. Müller, et il se distancie
clairement des spéculations abstraites de Hegel:

What Hegel represented as the necessity for the growth of religious thought was far away

from the real growth as I watched it in some of the sacred books of these religions. 18

Pourtant Müller restera marqué dans ses Hibbert Lectures: On the Origin and
Growth of Religion 1878) et jusque dans son cycle de conférences Gifford
Lectures 1888–1892) par l’approche spéculative de l’histoire, puisque le dernier
volet de ses conférences, Theosophy or Psychological Religion, constitue un
aboutissement dans l’instauration d’une “religion du futur”. Cette Religions-

17 Pour cette description biographique, je me base surtout sur les travaux de L. van den BOSCH,

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

1998 et 2002.

18 Cité par L. P. van den BOSCH, 2002: 24.



248 SARAH VANDENREYDT

philosophie, écrite à l’intention et dans la lignée de grands théologiens, se

propose de retrouver une essence universelle de la religion consistant dans

l’union de l’âme avec le divin, union interprétée à la lumière du Vedanta et des

mystiques allemands, dont F. M. Müller était un grand traducteur et lecteur.
Prenant part au débat animé et lourd d’implications sur l’interprétation du concept

de nirvana19, et ayant été l’élève du célèbre bouddhologue E. Burnouf, F.

M. Müller ne cessera d’être fasciné par le bouddhisme et l’image de son fondateur,

surtout à la fin de sa vie. Aussi thématisera-t-il son interprétation du

“bouddhisme” dans plusieurs passages-clés de ses conférences sur l’histoire des

religions. Accusé de “panthéisme” et remis en cause dans sa capacité à défendre
des valeurs chrétiennes à cause de ses visions jugées trop libérales, il fut écarté

en 1860 de la course au poste de professeur de la chaire de sanscrit d’Oxford au

profit du sanscritiste conservateur et connaisseur de l’Inde coloniale, Monier
Monier-Williams. Devenu le premier professeur de la nouvelle chaire de

Comparative Theology de l’université d’Oxford en 1868, F. M. Müller se consacrera

le reste de sa vie à la traduction et à l’édition des principaux textes sacrés orientaux

dans la fameuse collection The Sacred Books of the East en collaboration
avec d’éminents orientalistes comme H. Oldenberg, M. Monier-Williams, et T.
W. Rhys Davids. Dans ce contexte, il traduira les Upanishads et le Dhammapada,

ce-dernier étant le texte canonique du bouddhisme Theravada.

2.2 Helena Petrovna Blavatsky et Alfred Percy Sinnett

Ces traductions ainsi que les recherches de l’historien des religions et de ses

collègues orientalistes seront une grande source d’informations pour les écrits de
la Société Théosophique, dont Helena Petrovna Blavatsky et A. P. Sinnett20 sont

des auteurs éminents. H. P. Blavatsky reçut des influences autant de la pratique
du christianisme orthodoxe que des croyances populaires russes. Encore en

Russie, elle s’intéresse au mesmerisme et au spiritisme. Elle s’enfuit après son

mariage pour entreprendre des voyages dont on ne retrouve pas toujours des

traces tangibles et lors desquels elle aurait cherché le contact entre autre avec les

milieux “shamaniques ”(au Canada), les sociétés ésotériques en Egypte) et les
pratiques voodoos à New Orleans). En 1874 à New York, intéressée par des

phénomènes spirites, elle visite la ferme des frères Eddy, où elle rencontre H.S.

19 WELBON, 1965: 179–200.

20 Pour les détails biographiques et les débats sur les différentes versions controversées de la

vie de H. P. Blavatsky, voir p.ex. ZANDER, 2007; GODWIN, 1994; ALGEO, 2009.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 249

Olcott, qui est journaliste et mandaté pour enquêter sur les événements relatés

par les frères Eddy. Impliqués dans des débats et des conflits avec le mouvement

spirite dont ils se distancient, reniant toute pertinence au christianisme, H.P.

Blavatsky et H. S. Olcott, en compagnie de W. Q. Judge, fondent leur propre
société, la Société Théosophique, en 1875 à New York. L’origine de cette fondation

reposerait, selon les dires de Mme Blavatsky, sur des messages qu’elle
aurait reçu de maîtres spirituels. En 1877 parait son ouvrage Isis unveiled, puis

en 1885 alors qu’elle est installée à Londres sort l’ouvrage Secret Doctrine qui
lui est attribué. Ces ouvrages auront une influence énorme dans les milieux
artistiques et intellectuels de son temps. A Ceylan H. P. Blavatsky et H. S. Olcott
se convertissent au bouddhisme, et la Société jouera un rôle prédominant dans la
réorganisation d’un bouddhisme theravada résistant à la colonisation chrétienne,
notamment en produisant un Buddhist Catechism, encore en circulation de nos
jours. H. P. Blavatsky revendiquera plusieurs voyages au Tibet et une relation
ininterrompue avec des grands maîtres et des lamas bouddhistes, dont elle aurait
reçu les enseignements sous formes de missives matérialisées en forme de
lettres.

Alfred Percy Sinnett est journaliste également, et se consacre à Allahabad
en Inde à l’édition et la rédaction d’articles pour le journal The Pioneer. En
1875, il est fasciné par le spiritisme lors d’un séjour à Londres, puis lit Isis
Unveiled et en 1879 prend contact avec H. P. Blavatsky à Bombay pour devenir
membre de la Société Théosophique encore la même année. Il deviendra une

figure importante de la Société, et il aurait reçu entre 1880–1885 des lettres de
maîtres dont il affirmera retranscrire les enseignements dans deux ouvrages de

référence pour la Société: The Occult World 1881) et Esoteric Buddhism

1883). Dans les années 1880, il sera président de la London Lodge de la
Société. Quant à Max Müller, il sera un adversaire ardent de la Société
Théosophique, et critiquera autant les conceptions et les buts généraux de la Société

Théosphique, que les textes de leurs membres, surtout Esoteric Buddhism.21

2.3 Frederick Temple et Thomas Henry Huxley

Deux autres auteurs ont exercé une influence importante dans le débat publique
et leur discours est intéressant pour décrire le contexte intellectuel plus large

dans lequel les débats sur le bouddhisme ont eu lieu. Le premier est l’évêque

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

21 Voir LOPEZ, 2008.



250 SARAH VANDENREYDT

Frederick Temple 1821–1902), qui comme F. M. Müller est libéral, et partisan
de William Gladstone, et dont l’élection en tant qu’évêque d’Exeter en 1869 a

été considérée comme très problématique par la partie conservatrice de l’église
anglicane. Ses huit Bampton Lectures données en 1884, un an avant sa

nomination comme évêque de Londres, ont pour titre The Relations Between Religion
and Science et sont une référence autant pour la construction de l’argumentation
de F. M. Müller que pour celle d’Alfred Sinnett et H. P. Blavatsky. Le second

est Thomas Huxley, scientifique agnostique qui a popularisé et défendu la

théorie évolutioniste que Charles Darwin avait exposée dans Origin of Species

1858) et Descent of Man 1871), et qui a durablement ébranlé les convictions
religieuses de ses contemporains. En 1860 T. H. Huxley fit face à l’évêque
d’Oxford, Samuel Wilberforce, dans un débat fameux sur les implications de ces

théories et contribua à le rendre extrêmement populaire dans les milieux
intellectuels. Se considérant comme n’entrant dans aucune catégorie identitaire
autour de lui, il se rend cependant aux séances de la Société métaphysique,

auxquelles participent des personnes de tous horizons pour discuter les questions

morales et religieuses soulevées par l’apparition des découvertes scientifiques et

la remise en cause des structures sociales victoriennes; T. H. Huxley est un
admirateur du “bouddhisme”, qu’il thématise entre autre dans son texte Evolution
and Ethics 1893).

Il y a chez ces auteurs une commune volonté d’institutionnaliser de manière
inédite donc de produire de nouvelles structures, et de nouveaux découpages

des limites conceptuelles) afin de mieux médiatiser de nouvelles connaissances.

Comme il ressort rapidement de ce choix, ce qui m’intéresse n’est pas de brosser

le portrait de la pensée et de la vie de “grands personnages” dans leur
individualité, mais bien de faire ressortir une dynamique sociale liée à la réorganisation

des champs de savoirs.

3. Dualismes antagonistes et dialogie

En ce qui concerne la méthode d’analyse de texte, je m’appliquerai à faire
ressortir la relation entre la structure et le contenu. Selon mon hypothèse de

travail, trois niveaux se constituent réciproquement: le niveau formel structure),

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 251

le niveau rhétorique emploi des structures) et le niveau sémantique sens du

discours et des concepts).22

Stefan Weber, chercheur en science des médias, thématise de manière
intéressante les dualismes antagonistes. Ces derniers sont décrits comme des formes

rhétoriques qui peuvent être employées dans les discours afin de produire une

“monisation” ou une “généralisation monisante”.23 Dans cet article relatif à la
dichotomie “nature” versus “culture”, l’auteur définit la “monisation” comme
une technique rhétorique qui permet de donner l’autorité normative à un seul des

deux pôles d’un dualisme: l’un serait vrai, l’autre faux, l’un existerait, l’autre
non:

Dualismen werden oft unhinterfragt im Diskurs wie gegebene Grössen eingesetzt, sie sind

Voraussetzungen, […] [um Diskurse] überhaupt erst starten zu können.24

Un deuxième concept que l’auteur développe est celui de “généralisation
monisante” qu’il définit comme la technique qui, en partant de la forme dualiste opère
une réduction par “épiphénoménalisme”: l’un des pôles serait la cause première,
l’autre un effet, l’un serait le principal, l’autre le détail. Dans ce cas là, la question

de fond qu’un auteur pourrait évoquer par l’utilisation de la dichotomie

“religion” versus “philosophie” serait celle de savoir si la “philosophie” aurait
produit la “religion”, ou la “religion” aurait produit la “philosophie”. Une autre
variante est celle qui poserait que seule la “philosophie” dans la “religion” est

valable, ou seule la composante “religieuse” dans la “philosophie”. Tout cela fait
partie de la gamme des jeux rhétoriques que les locuteurs peuvent entreprendre
une fois que le dualisme antagoniste est posé comme base inquestionnée du
discours.

En m’appuyant sur les écrits de Bakhtin, j’aimerais relever que le fait qu’un
dualisme soit accepté comme “donné” peut être interprété comme le résultat
d’une tendance à “monologiser”, c’est-à-dire à poser des entités conceptuelles
fixes et identiques à elles-mêmes dans un rapport d’exclusion l’un face à l’autre,

22 Je vérifierai mes propres hypothèses théoriques concernant l’importance de cette interrela¬

tion structure-rhétorique-contenu, en prenant appui principalement sur les écrits de M.
Bakhtin; concernant la méthode, l’approche de G. Genette sera choisie pour entrer dans les

textes et développer des grilles de lectures appropriées à la présente recherche.

23 WEBER, 2003.

24 WEBER, 2003: 18: “Les dualismes sont souvent amenés comme des éléments donnés dans le
discours sans être remis en question, ce sont des présuppositions […] nécessaires pour
commencer [ les discours].”

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



252 SARAH VANDENREYDT

en oubliant toute altérité véritable contenue dans chaque pôle et en déniant la
pluralité, la non-identité à soi. La construction rhétorique de tels concepts

“monologiques” n’est souvent pas thématisé par l’auteur du discours. Le
dualisme antagoniste, tel que décrit par S. Weber, pourrait être une des formes

qui permettent à un auteur de tendre au monologue par la réduction du sens des

concepts et la prescription normative du vocabulaire. Pourtant, ces structures

dualistes et leur utilisation rhétorique comme toutes les autres formes génériques

qui régissent les compositions discursives, ne sont jamais, selon Bakhtin, “en
soi”, elles ne se trouvent jamais en-dehors d’utilisations concrètes dans
lesquelles elles sont utilisées par un auteur. Les discours et les concepts ne font
sens que dans l’utilisation et la responsabilité des auteurs qui les forgent dans le
dialogue avec d’autres auteurs. Dans un recueil d’articles de Mikail Bakhtin
intitulé Speech Genres and Other Late Essays, sont publiées des notes thématisant

cette problématique:

The process of gradual obliteration of authors as bearers of others’ words. Others words

become anonymous and are assimilated in reworked form of course); consciousness is
monologized. Primary dialogic relations to others words are also obliterated […]. Creative

consciousness, when monologized, is supplemented by anonymous authors. […]
Monologized creative consciousness frequently joins and personifies others words, others voices

that have become anonymous, in special symbols: “the voice of life itself”, “the voice of
nature”, “the voice of the people”, “the voice of God”, and so forth. The role of the authoritative

word in this process, which usually does not lose its bearer, does not become
anonymous.25

Tout auteur, pour Bakhtin, est en dialogue intérieur avec les autres voix et

discours qui le constituent. Cependant, la façon dont et le fait même que ces

autres voix constituent le discours est oblitéré, et le discours semble naturalisé,
neutralisé. Cette tendance se retrouve dans des formes discursives dépersonnalisées

utilisées, entre autres, par F. Temple, comme p. ex. “revelation uses these

events […]”; “science and religion seem very often to be the most détermined
foes to each other […]”. Pour résumer, les structures dualistes sont au niveau
rhétorique des indicateurs d’une tendance à la réduction monisante, et au niveau
sémantique d’une tendance à monologiser, d’une volonté de déterminer

l’uniformité et l’invariabilité des concepts et des définitions.

25 BAKHTIN, 1986: 163.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 253

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

4. Approche des textes

4.1 Frederick Temple: The Relations Between Religion and Science

Les cycles de conférences appelés Bampton Lectures, eurent lieu dans l’église de

l’université d’Oxford à partir de 1780 sur l’initiative de l’ecclésiaste et canon de

Salisbury John Bampton 1690-1751). Celui-ci donna aux conférences leur
cadre dans un édit stipulant sa vision et les sujets à traiter. Il s’agissait d’établir
chaque année un cycle de huit conférences sur des sujets en relation avec la
promotion de la foi chrétienne et la défense des valeurs de l’église anglicane.26

Les conférenciers devaient avoir au minimum un Master of Arts délivré à
Oxford ou Cambridge et ne pouvaient être réélus une seconde fois. Tous étaient

membres du clergé de l’église anglicane d’Angleterre à différents niveaux
Dean, Bishop, Archbishop, Archdeacon, entre autres). Ces cycles jouirent au

19ème d’une grande notoriété, et furent l’occasion de véhémentes controverses

religieuses. C’est dans le contexte de la notoriété contestée des théories
évolutionnistes développée par les sciences naturelles que l’évêque Frederick Temple
construit son discours. Son but général est de pouvoir intégrer à une vision
chrétienne anglicane le discours scientifique devenu hostile au pouvoir de
l’église.

J’aimerais dans un premier temps offrir une lecture de la structure des
conférences qui fait ressortir les enjeux du débat dans lequel se place l’intervention
de l’évêque. Cet enjeu concerne le fait de reconstituer une “uniformité ultime” et

d’empêcher des “ruptures” dans l’invariabilité de la vérité divine nous y
reviendrons plus en détail dans l’argumentaire ainsi qu’en conclusion). Voici le
plan des conférences:

Lecture I The Origin and Nature of Scientific Belief.
Lecture II The Origin and Nature of Religious Belief.
Lecture III Apparent Conflict Between Science and Religion on Free-Will.
Lecture IV Apparent Conflict Between Religion and the Doctrine of Evolution.
Lecture V Revelation The Means of Developing and Completing Spiritual Knowledge.

26 John Bampton nomma expressément les sujets suivants dans son testament: “[…] to confirm
and establish the Christian faith, and to confute all heretics and schismatics; upon the divine
authority of the Holy Scriptures; upon the authority of the writings of the primitive fathers,

as to the faith and practice of the primitive Church; upon the divinity of our Lord and

Saviour Jesus Christ; upon the divinity of the Holy Ghost; upon the articles of the Christian
faith as comprehended in the Apostles and Nicene Creeds.”



254 SARAH VANDENREYDT

Lecture VI Apparent Collision between Religion and the Doctrine of Evolution.
Lecture VII Apparent Collision of Science with the Claim to Supernatural Power.

Lecture VIII The Conclusion of the Argument.

Comme on peut le constater, les deux premières conférences unissent la “
science” et la “religion”, sous le dénominateur commun de la croyance puisque les

deux titres – I. Origin and Nature of Scientific Belief; II. Origin and Nature of

Religious Belief – constituent une réduction des deux domaines à la catégorie
belief. Dès les premiers titres s’annonce donc l’intention de l’auteur, à savoir de

ramener le domaine de la science sous l’autorité du dogme religieux. Cette
véritable homogénéisation de la “science” et de la “religion” rétablit en une unité
formelle les deux domaines, alors que, dans l’environnement intellectuel anglais
du conférencier, l’activité scientifique n’a cessé de se séparer du giron de la
théologie au cours de la première moitié du 19ème siècle. Ainsi se concrétise ici
une tentative de l’église anglicane de reprendre la maîtrise des sciences
naturelles, qu’elle considérait jusque-là comme des appendices de la théologie. La
structure des autres conférences confirme cette homogénéisation: les “conflits
apparents” et les “contradictions apparentes” sont des titres symétriquement
construits qui nient toute pertinence à une opposition véritable des deux domaines.

Puis, après une conférence dédiée au libre arbitre, il se dessine une structure

en triade et en miroir les conférences IV, V, et VI). Cette triade formelle
peut être interprétée comme la mise en forme d’une opposition binaire
rhétorique “évolution” versus “révélation”. Cette opposition est réunifiée et

ramenée au pôle “religion”. En effet, au niveau sémantique, les deux moitiés du
discours qui traitent de la doctrine de l’évolution sont enrichies en leur centre par
une conférence qui reconduit la révélation au coeur même de l’évolution. Bien
que le chapitre sur la révélation est placé comme une brisure ou une césure des

deux parties sur la doctrine de l’évolution, reprenant de fait structurellement le
thème de la suspension des lois naturelles par l’intervention divine, cette révélation

et les miracles qu’elle peut produire n’est pas en désaccord avec l’évolution
de la matière, mais lui a donné naissance. Cette cinquième conférence constitue

ainsi le pivot de toute la structure des conférences. Son titre manifeste toute la
spécificité du discours proprement religieux, puisque même en intégrant l’idée
de développement, il n’en constitue pas moins une promesse de perfection qui
atteindrait à une finalité rédemptrice ultime.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 255

Voyons maintenant les grandes lignes de l’argumentation de l’auteur. Dans
la première conference de ses Bampton Lectures27, l’évêque de Londres
Frederick

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

Temple constate:

Science and religion seem very often to be the most determined foes to each other that can

be found. […] Each often believes himself to be in possession, if not of all the truth, at any

rate of all the truth that it is important to possess p. 4).

Puis il continue:

To propose to reconcile these opposites would be a task which hardly any sane man would

undertake p. 5).

Pourtant, c’est le défi que l’auteur se propose de relever afin de contribuer à
dissiper la perplexité dans laquelle ses contemporains sont plongés. L’auteur
énonce ensuite la finalité programmatique de la “science” et de la “philosophie”:

The final aim of all science and of all philosophy is to find some unity, or unities that shall

coordinate the immense complexity of the world in which we live p. 39).

Avec ces mots l’auteur énonce un souci majeur qui pouvait agiter les différentes

élites de l’époque: rétablir une stabilité et trouver des éléments immuables,
restant parfaitement égaux à eux-mêmes dans le flux d’une évolution qui
bouleverse les certitudes et transforme l’identité humaine en profondeur28. Dans
toute la progression évolutive et la découverte d’un changement incessant au
coeur de la nature, il est important autant pour la science que pour la religion
d’après Temple, de pouvoir reconstituer une “unbroken uniformity”. Si la
science est occupée à reconstituer l’uniformité de la Nature en établissant d’une
part les “substances” qui composent la matière et d’autre part les lois invariables
qui les régissent, elle opère une relativisation de l’uniformité du plan divin. C’est

27 TEMPLE, 1884.

28 Pour les détails du débat entre uniformitarianism et catastrophism dans lequel se place

F.Temple, se référer à l’article d’O. Anderson in: A. Mordavsky Caleb, 2007. Les
représentants de la première mouvance étaient partisans des théories de l’évolution, stipulant que

les changements naturels reposaient sur une transformation régulière de principes
immuables observables dans le présent; les représentants adverses défendaient l’existence de

ruptures soudaines et de changements imprévisibles, dont les principes ne pouvaient être

connus par l’investigation empirique de la nature.



256 SARAH VANDENREYDT

le rétablissement de cette uniformité suprême que l’évêque cherche à réaliser à

travers son discours:

The world before us is governed by uniformities as far as we can judge, but above and

behind all uniformities there is the supreme uniformity the eternal law of right and wrong,
and all other laws must be harmonised by it alone p. 53).

Comme nous l’avons déjà évoqué, la révélation, selon l’argumentation de

Frederick Temple, n’est pas contraire au principe de l’évolution. Au contraire, elle a

produit à l’origine ce programme de perfectibilité au coeur de la nature, et en est

de ce fait l’origine véritable. La révélation, selon Temple, a donné naissance au

savoir scientifique. Dans la première conférence de cette triade, l’auteur opère

une réappropriation par la “religion” de la doctrine de l’évolution. Temple
thématise l’argumentation que William Paley développe dans son oeuvre

influente Natural Theology. Dans cet ouvrage, la preuve de l’existence de Dieu
avancée par Paley repose sur la theorie des “marks of design”, qui établit que

Dieu doit nécessairement exister sur la base de la perfection de la création. Les
adversaires de cette théorie reprochèrent à l’auteur de ne pas prendre en compte

l’imperfection et le mal existant dans le monde. Temple, lui, reprend ce débat

pour démontrer que la théorie de l’évolution, loin de discréditer la foi chrétienne,
est un élément essentiel pour réhabiliter la théorie de Paley aux yeux de ses

détracteurs. Grâce au nouveau concept “design of perpetual progress”, Temple
démontre que le design divin peut être décrit comme imprimant dès l’origine au

plus profond des êtres une perfectibilité en cours de réalisation. En fait l’évolution

progressive promet une perfectibilité de la matière et du corps humain
allant vers la résurrection. “Natural law at work is revelation” affirme l’évêque,
et la résurrection devient finalité de la matière. Dans le domaine de la moralité se

découvre alors un conflit spécifique entre “philosophie” versus “religion” conflit
qui est abordé, mais auquel n’est pas donné autant d’importance formelle qu’au
conflit “science” versus “religion”:

Not Socrates, nor Plato, nor Aristotle, nor the stoics, nor Philo have been able to lay hold of
mankind, nor have their moral systems in any large degree satisfied our spiritual faculty.
Revelation, and revelation alone, has taught us; and it is from the teaching of revelation that

men have obtained the very knowledge which some now use to show that there was no need

of revelation pp. 157–158).

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 257

4.2 Friederich Max Müller: Anthropological Religion

Les Gifford Lectures furent fondées par le juge et avocat Lord Adam Gifford
1820–1887) afin d’offrir une tribune à l’étude de la théologie naturelle

considérée comme une science, c’est-à-dire sans référence à une quelconque révélation

surnaturelle. Les intervenants provenaient de milieux variés: scientifiques,
écrivains, politiciens, théologiens, philosophes. C’est à nouveau F. M. Müller
qui inaugura les Lectures avec ses premières séries en 1888. Même hors du
discours de F. M. Müller sur le “bouddhisme”, son utilisation rhétorique de la
dichotomie “religion” versus “philosophie” joue un rôle important29. Dans la
dernière série de ses Gifford Lectures intitulée Theosophy or Psychological
Religion, l’auteur présente les caractéristiques d’un couple opposé mais
nécessairement inséparable, qui trouvera son aboutissement et sa fusion ultime
dans un nouveau concept - “theosophy” -, soit l’union de l’âme individuelle
avec Dieu.

Toute la structure de ces conférences repose sur la mise en évidence d’un
développement évolutif de la religion: dans la première Lecture, Natural
Religion, l’auteur pose l’affirmation idéaliste – et sans faire recours à la révélation –
que la religion est à l’origine un seul phénomène global malgré toutes ses

apparitions diverses; la deuxième Lecture, Physical Religion, thématise l’infini
dans la nature et part des formes primitives de déification des forces naturelles
pour brosser la tableau des stades traversés par l’homme pour atteindre l’unité de
Dieu; la troisième Lecture, Anthropological Religion, thématise les débuts de la
conscience de l’infini en l’homme et la découverte de l’âme, et expose, sous

l’influence des anthropologues Spencer et Tylor tous les développements liés à

la déification humaine; la dernière Lecture, Theosophy or Psychological
Religion, enfin parle de l’aboutissement de la religion, c’est-à-dire de l’union de

29 Voici quelques tournures typiques, tirées de deux textes différents ayant 14 ans d’écart; on

notera la permanence des formulations, qui se maintiennent comme un fil rouge dans les

thèmes d’analyses de F. M. Müller. 1) Dans MÜLLER, 1878: “first problems of philosophy
suggested by religion”; “ those philosophers who look upon religion as outside the pale of
philosophy”, “we should damnify religion if we separated it from philosophy: we should

ruin philosophy if we divorced it from religion”. 2) Dans Gifford Lectures for Natural
Theology, Theosophy and Psychological Religion, 1892: “höchst verwerfliche Scheidung

zwischen Religion und Philosophie”, “Unterscheidung zwischen der praktischen Religion
und der philosophischen Wahrheit”, “Versöhnung der Philosophie mit der Religion und der

Religion mit der Philosophie”, “zwischen Philosophie und Religion […] kein Gegensatz”.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



258 SARAH VANDENREYDT

l’âme individuelle avec Dieu en prenant appui sur le Vedanta et le christianisme
alexandrin.30 Les titres de ses conférences thématise donc cette progression:

1888 Natural Religion, vol. 1

1889 Natural Religion, vol. 2

1890 Physical Religion
1891 Anthropological Religion
1892 Theosophy or Psychological Religion

F. M. Müller se réfère dans la préface d’Anthropological Religion aux Bampton
Lectures données par Frederick Temple pour appuyer sa propre thèse des
miracles naturels.

The miraculous healing, he writes, may be no miracle in the strictest sense at all. It may be

but an instance of the power of mind over body, a power which is undeniably not yet
brought within the range of science, and which nevertheless may be really in its domain. In
other ways what seems to be miraculous may be simply unusual.31

F. Max Müller évoque deux autres éléments importants dans cette préface:
premièrement qu’il est décrié pour sa thèse; celle-ci postule que les miracles,
loin d’être impossibles sont en fait inévitables dans les phases primitives de

toutes les religions et constituent des apparitions naturelles normales dont les

lois pourront être découvertes scientifiquement. Deuxièmement, qu’il fait face

également aux accusations qui lui reprochent de déformer les propos de Temple
en sélectionnant seulement les passages qui servent sa cause et en oubliant
l’accent que l’évêque met malgré tout sur la prévalence absolue de la révélation
et des miracles pour l’élargissement de la connaissance humaine. F. M. Müller,
au contraire, met l’accent sur le fait que les miracles et toute l’utilisation
institutionnelle qui en a été faite à des fins de contrôle et de pouvoir, est un
obstacle pour l’individu qui veut accéder à la réalité ultime.

Incorporée à la discussion sur l’autorité des miracles Lectures 1 et 2: On
Freedom of Religious Discussion et On Toleration, pp.1–29), la transition entre

le brahmanisme et les enseignements du Buddha est présenté comme un combat
entre “philosophie” et “religion”. Le questionnement que Müller soulève à
travers cet exemple bouddhiste est celui du rapport entre la hiérarchie sociale et la
vérité religieuse. Cet événement représente un cas particulier de cette évolution

30 Voir à ce propos l’article van den BOSCH, 1998.

31 MÜLLER, 1892a: ix.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 259

globale vers la “théosophie”, de cette pure contemplation “philosophique”
débarrassée des formes “religieuses” extérieures corrompues. Dans l’argumentation

de F. M. Müller, l’apparition du Buddha est répertoriée dans un
dualisme “individu” versus “société”, et comprend d’autres dualismes associés, que

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

je retranscris dans le tableau suivant:

individu :: institution/société

Buddha :: brahmanes

raison :: révélation

lois naturelles :: miracles

texte :: rituels

elite :: peuple

philosophie :: religion

Nous retrouvons toutes les césures importantes qu’implique le dualisme antagoniste

“philosophie” versus “religion”: la supériorité du “bouddhisme” sur le

“brahmanisme”, est aussi celle de la “rationalité” individuelle sur la “révélation”
divine, des “lois naturelles” sur les “miracles”, des “textes/spéculations” intellectuelles

sur les “rituels”, de l’“élite” éclairée sur le “peuple”, l’“histoire” par rapport

au “mythe”, et de manière normative le triomphe de la vérité par rapport à

la supercherie.

4.3 Alfred Sinnett: Esoteric Buddhism

Dans son introduction à l’édition américaine d’Esoteric Buddhism32, Alfred Percy

Sinnett défend la même vision que Frederick Temple, à savoir qu’il est
nécessaire pour la religion établie d’intégrer et d’élargir son savoir par l’assimilation

de nouveau savoir scientifique. Décrivant sa propre contribution comme
l’exposition des principes d’une science spirituelle universelle, il affirme:

True religion will eventually find a way to assimilate such fresh knowledge in the same way
that it finally acquiesces in a gradual enlargement of knowledge on the physical plane p. 9).

Alfred Sinnett offre à travers la rédaction de son livre une doctrine de l’évolution
spirituelle qui devra selon lui être prise en compte par la religion instituée de la
même façon que la doctrine de l’évolution concernant l’univers physique.

32 SINNETT, 1889.



260 SARAH VANDENREYDT

L’auteur propose sous le terme de “bouddhisme ésotérique” une uniformité
caractérisée à la fois comme une science spirituelle, une philosophie ésotérique

et une religion sagesse primordiale. Toute “religion” et toute “philosophie” pour
être considérée proche de la vérité devra pouvoir se mesurer à l’aune de cette
sagesse primordiale. L’uniformité universelle repose d’une part sur les lois
immuables d’un progrès cyclique infini qui se passe à l’échelle cosmique; d’autre
part sur le principe individuel – appelé monade spirituelle. Cette monade
progresse selon un parcours décrit comme une spirale ascendante et traverse

différentes époques terrestres tout comme différents mondes sur différentes
planètes. La stabilité des limites de l’horizon terrestre humain éclate pour laisser

la place à l’éternité d’un processus:

For many people it will perhaps remain irrational to say that any person now living, with his

recollections bounded by the years of his childhood, is the same individual as someone of
quite a different nationality and epoch who lived thousands of years ago, or the same that

will reappear after a similar lapse of time under some entirely new conditions in the future

p. 293).

En considération de ces spécificités thématiques, il s’agira d’analyser la structure
particulière de l’oeuvre, ce que pour des raisons de format, je ne pourrai
développer dans le présent article.

5. Conclusion

“Philosophie” versus “religion” et “religion” versus “science” sont des
dichotomies résultant des séparations et de la spécialisation des sciences naturelles
tout au long du 19ème siècle. La dimension chronologique de la doctrine de

l’évolution joue un rôle central dans cette partition des trois concepts. Les

oppositions sont formulées en termes de dichotomies mais la dynamique est au

moins triadique, chaque concept étant déterminé par les relations entre les deux
autres, selon les contextes et les motivations des auteurs. Si dans le discours de
F. Temple la “religion” apparait comme un concept monolithique face à la

“science”, les textes montrent bien que dans le domaine de la morale et de la
conduite/responsabilité individuelle face à Dieu, la “religion” se construit en un
nouveau dualisme antagoniste “philosophie” versus “religion”. Les concepts

“philosophie” et “science” semblent pourtant encore appartenir au même
ensemble. La position du théologien, prenant appui sur sa tradition, essaye de

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 261

maintenir une unité entre les trois domaines tout en voulant les séparer. Ainsi
transporte-t-il du même coup une ambiguïté dans son discours.

Les structures dualistes du langage employé par les auteurs semblent
impliquer au niveau rhétorique une “monisation”, c’est-à-dire la réduction vers

un seul pôle englobant les deux autres. Au niveau sémantique, ces structures
semblent refléter trois axes de discussion fondamentaux:

1. l’émergence et les conditions de possibilité d’un principe premier, intègre
et éternel (“unbroken uniformity”); l’évitement de ruptures, ou de dislocation

dans la réalité. Les arguments exposés dans le discours de Frederick
Temple sont un bon exemple du souci socialement partagé de rétablir un
élément fédérateur dans le contexte de la spécialisation des savoirs.

2. la définition d’une forme de temporalité qui gère l’évolution linéarité,
interventions de la transcendance ou retour cyclique). Chez A. P. Sinnett,
p.ex. les caractéristiques de l’histoire – linéarité et progression – sont
intégrées à une dimension cosmologique et mythologique.

3. le statut et l’autorité normative du langage discours mythiques, discours
historiques, place des auteurs et de l’autorité textuelle, …): tous les auteurs

doivent prendre position face à la perte de sens des dimensions mythiques
et à la réinterprétation du réel qui en découle.

Le “bouddhisme” en tant qu’objet conceptuel est construit et intégré dans ces

réseaux dialogiques complexes et dynamiques. Une des caractéristiques les plus
apparentes est que les dimensions descriptives et normatives sont souvent
confondues par les auteurs. Dans le discours analysé précédemment, F. M. Müller
instancie le bouddhisme en tant que “philosophie” pour parler de la finalité
ultime de l’union de l’âme individuelle avec Dieu, il s’oppose aux discours
normatifs sociaux-religieux sur les miracles en valorisant une uniformité des lois
naturelles – l’accent est donc mis sur la primauté de l’individu historique qui se

constitue comme rebelle face à la société, comme récepteur face à la vérité
divine. La valorisation du “bouddhisme” de Müller reste cependant dans le cadre

d’un développement terrestre à l’échelle d’une vie humaine.
Chez A. P. Sinnett, le “bouddhisme” est “philosophie”, “religion” et “

science” à la fois. Venant d’une autre tradition que F. Temple, Sinnett n’en reprend
pas moins la même prétention à réunifier ces trois concepts. Ce faisant, il se pose

spirituellement en concurrent direct par rapport aux institutions anglicanes.
Cette première approche des textes nous a permis de dégager quelques

enjeux dans la description du “bouddhisme” entre “philosophie” et “religion”.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



262 SARAH VANDENREYDT

Une analyse future plus poussée des relations entre structure littéraire, utilisations

rhétoriques et définitions sémantiques nous permettra d’élargir et de

détailler ces résultats.

Bibliographie

ALGEO, John Hg.)
2009 H.P. Blavatsky. Ein Leben für die Meister, die Briefe 1861–1879. Ed.

Adyar.
ALMOND, Philipp
1988 The British Discovery of Buddhism. New York, Cambridge University

Press.

ANDERSON, Owen
2007 “Charles Lyell, Uniformitarianism and interpretive Principles.” In: A.

MORDAVSKY CALEB ed.): Re-)Creating Science in Nineteenth Century

Britain.. New Castle, Cambridge Scholars Publishing, p. 49–64.
BAKTHIN, Mikaïl
1986 “Toward a Methodology for the Human Sciences.” In: Speech genres

and other late essays. Austin: University of Texas Press, p. 163.
BLAVATSKY, Helena Petrovna
1893 Secret Doctrine. Theosophical Publishing Society, London reprinted

1902; 1905).
BOSCH, Lourens P. van den

“Theosophy or Pantheism? Friederich Max Müller’s Gifford Lectures
on Natural Religion.” In: Here-Now4U online Magazine.

2002 Friederich Max Müller. A Life devoted to Humanities. Leiden, Brill.
DERRIS, Karen; GUMMER, Nathalie
2007 Defining Buddhism(s). Oakville, Equinox Publishing Ltd.
FAURE, Bernard
1998 Bouddhismes, Philosophies et religions. Paris, Flammarion.
FREIBERGER, Oliver; KLEINE, Christoph
2010 Buddhismus. Handbuch und kritische Einführung. Göttingen: Vanden¬

hoeck & Ruprecht.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 263

GODART, Gerard Clinton
2008 “Philosophy or Religion? The Confrontation with Foreign Categories

in Late Nineteenth Century Japan.” Journal of the History of Ideas 69
janvier 2008): 71–91.

GODWIN, Jocelyn
1994 Theosophical Enlightenment. Albany, New York: State University of

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264

New York Press.

HUXLEY, Thomas
1893 Evolution and Ethics. London: Macmillan & Co.
LIGHTMAN, Bernard
2009 Evolutionary Naturalism in Victorian Britain: The Darwinians and

their Critics. Aldershot: Ashgate Variorum.
LOPEZ, Donald.S.

2003 Fascination tibetaine. Paris: Autrement.
2008 Buddhism and Science. Chicago, London: University of Chicago

Press.

MCMAHAN, David
2008 The Making of Buddhist Modernism. Oxford: Oxford University Press.

MALINAR, Angelika
2006 “Philosophische Argumentation und religiöse Praxis im Hinduismus.”

In: A. KOCH Hg.): Watchtower Religionswissenschaft: Themen,
Aspekte und Kontroversen zwischen Religionswissenschaft und
Philosophie. Marburg: Diagonal Verlag, p. 67–80.

MASUZAWA, Tomoko
2005 The Invention of World Religions. Chicago, London: The University

of Chicago Press.

MÜLLER, Max
1878 Lectures on the Origin and Growth of Religion. London: Longmans,

Green and Co.
1892 Theosophy and Psychological Religion. London: Longmans, Green

and Co.

1892 Anthropological Religion. London: Longmans, Green and Co.
SINNETT, Alfred Percy

1889 Esoteric Buddhism. Boston, New York: Houghton, Mifflin and Co.
TEMPLE, Frederick
1884 The Relations between Religion and Science. London: Macmillan &

Co.



264 SARAH VANDENREYDT

WALES, Katie
2007 “Communication between Worlds: Scientific Imagery in Nineteenth

Century Spiritualism.” In: A. MORDAVSKY CALEB ed.): Re-)Creating

Science in Nineteenth Century Britain. New Castle: Cambridge
Scholars Publishing, p. 288–299.

WEBER, Stefan
2003 “Jenseits der Science Wars: ein non-dualistisches Modell von Natur

und Kultur als Antwort auf wieder erstarkte Essentialismen.” In:
Oliver JARHAUS; Nina ORT Hg.): Theorie-Prozess-Selbstreferenz, p.
11–23.

WELBON, G R
1965 “Comments on Max Müller’s Interpretation of the Buddhist Nirvana.”

Numen12 fasc.3, sept.): 179–200.
ZANDER, Helmut
2007 Anthroposophie in Deutschland Theosophische Weltanschauung und

gesellschaftliche Praxis 1884–1945. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

AS/EA LXV•1•2011, S. 241–264


	"Bouddhisme" entre "philosophie" et "religion" : discours savants et dynamiques sociales en Angleterre (1875-1900)

