Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: "Bouddhisme" entre "philosophie” et "religion” : discours savants et
dynamiques sociales en Angleterre (1875-1900)

Autor: Vandenreydt, Sarah

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-154535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-154535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“BOUDDHISME”
ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION”
DISCOURS SAVANTS ET DYNAMIQUES SOCIALES
EN ANGLETERRE (1875-1900)

Sarah Vandenreydt, PPRU Asie et Europe, Université de Zurich

Abstract !

This article is concerned with the analysis of representations and classifications of “Buddhism™ as
“philosophy™ and/or “religion” in 19™ century Britain. Still current in contemporary discourse on
Buddhism, the distinction at the time gained prominence when new scientific discoveries and
social change led to considerable religious and epistemological turmoil and challenged religious
institutions and authority. In this context, conceptual frameworks including “religion”,
“philosophy”, and “science” and their respective place in the taxonomy of knowledge were
questioned and hotly debated. Elites of various backgrounds construed their discourse upon
dichotomic pairs such as “religion” vs. “philosophy”, or “religion” vs. “science”, while others in
contrast suggested novel conjunctions of these terms. Both philologists and historians of religion,
who defined a newly circumscribed entity called “Buddhism™ in roughly that period, and
protagonists of the theosophic movement had their share in the more general taxonomic debate.

The then nascent concept of “Buddhism” may thus be considered a diagnostic marker of the
taxonomic debates involving both academic elites and religious leaders representing established
institutions and nascent movements alike. After an introduction on context and authors, this article

1 Le programme prioritaire de recherche universitaire (PPRU) Asie ef Furope de 'universits
de Zurich a commencé son activité en janvier 2006, aprés avoir été nommé “sixidme
programme prioritaire de recherche” par la direction de D'université en mars 2005. 11 a
comme tiche d’analyser divers processus d’appropriation et/ou de délimitation entre 1’ Asie
et I'Europe dans les domaines du droit, de la religion, de la culture et de la société, dans le
passé comme au présent. Il s’agit d’un péle de recherche interdisciplinaire réunissant dix-
neuf professeurs appartenant & douze disciplines et répartis dans quatre facultés différentes.
Le programme promeut de jeunes chercheurs doctorants et post-doctorants en leur offrant un
cadre pour leur projet et en les intégrant dans un programme doctoral interdisciplinaire. Le
présent travail en science des religions, sous la direction de Prof. Dr. Christoph Uehlinger,
fait partie du champ de recherche 1 (Concepts et taxonomies), dans le cadre duquel il se veut
une contribution pour 'analyse des concepts “religion” et “philosophie™, appliqués 2 la
classification du “bouddhisme”. Je remercie ici chaleureusement tous les professeurs et
collégues du PPRU pour leur soutien, ainsi que Prof. Dr. Christoph Uehlinger, Prof. Dr. Raji
C. Steineck et Prof. Dr. Helmut Zander pour leurs conseils avisés.

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



242 SARAH VANDENREYDT

will concentrate on a discourse analysis of major programmatic texts authored between 1883 and
1891 by three prominent voices: the book Esoteric Buddhism (1 883) written by Alfred Percy
Sinnett, the Bampton Lecture held by Bishop Frederic Temple in 1884 and the Gifford Lecture
held by Friedrich Max Miiller in 1891.

Remarque introductive

Le présent article sera organisé en cing sections découpées de la manieére sui-
vante: 1) Cadre général de la recherche: “Bouddhisme™ entre “philosophie™ et
“religion”; 2) Présentation des auteurs choisis pour ma recherche: Une élite prise
dans les marges; 3) Réflexion théorique et méthodologique: “Dualismes antago-
nistes” et “dialogie’; 4) Premiére approche des textes par trois exemples: 1.
Frederick Temple: The Relations Between Religion and Science; 2. Friedrich
Max Miiller: Anthropological Religion; 3. Alfred Sinnett: Esoteric Buddhism;, 5)
Conclusion.

1. “Bouddhisme” entre “philosophie” et “religion”

Pourquoi le “bouddhisme™? est-il encore aujourd’hui défini par la dichotomie?
“philosophie™ versus “religion” dans le discours de certaines élites bouddhistes

2 Dans cet article j’emploierai les guillemets pour qualifier les concepts utilisés dans un sens
général, tels que “bouddhisme”, “philosophie™ ou “religion™. Les concepts ou les phrases en
italique et entre guillemets correspondent & des citations explicites des passages de textes
que janalyse, p. ex. “marks of design”; enfin j’emploierai I’italique sans guillemets pour les
titres d’ouvrages, les noms d’institutions et le vocabulaire emprunté & d’autres langues
(world religions).

3 Les couples de concepts opposés tel que p.ex. “religion” versus “philosophie” peuvent &tre
caractérisés de plusieurs maniéres: Stefan Weber, auquel je ferai référence dans la 3éme
partie de cet article (WEBER, 2003), utilise le terme “dualisme antagoniste™, pour définir le
caractére conflictuel mais néanmoins complémentaire d’un couple conceptuel. Pour ma part,
je pense que le terme “dualisme” peut porter & confusion parce qu’il garde une forte conno-
tation ontologique dans les traditions philosophiques et j’utiliserai plutét le terme “dicho-
tomie”, qui me semble plus adéquat & définir un phénoméne discursif portant sur une
division de concept en deux concepts opposés. Dans cet article ndanmoins les termes “di-
chotomie” et “dualisme” sont considérés comme des équivalents. Enfin le terme “opposition
binaire” peut &re adéquat dans certaines situations, mais il dépasse dans mon utilisation la
désignation de deux concepts opposés. Il référe 4 un mouvement plus large de pensée ou a

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 243

et non bouddhistes, autant que dans I’acceptation de certains pratiquants ou dans
les représentations du sens commun? Quels enjeux se cachent sous ces formes
dualistes et quelles conséquences cela a-t-il pour la compréhension générale de
I’objet “bouddhisme™? De nombreuses études significatives sur 1’histoire des
études bouddhiques ont démontré les implications socio-politiques de la société
victorienne dans la compréhension du “bouddhisme”. Comme Ph. Almond I’a
démontré de maniére convaincante, la découverte du “bouddhisme” fut pour la
société victorienne une occasion d’exprimer également la réalité de ses propres
préoccupations: qu’il s’agisse de la description du Bouddha en tant que figure
historique*, de ses pratiques sociales ou de son éthique, le “bouddhisme™ est le
résultat d’une construction active de la part des savants britanniques.> T.
Masuzawa, a mis un accent spécifique sur le réle que cette construction du
“bouddhisme™ a eu sur la définition et la création d’une taxonomie des “grandes
religions™ (world religions).® La prédominance du protestantisme dans ces pro-
cessus a été relevée par les deux auteurs, autant que par d’autres travaux, notam-
ment la contribution de G. Schopen’, qui souligne I"importance des présupposés
protestants dans la négation de certaines évidences archéologiques. L’impor-
tance des relations entre ¢lites savantes occidentales et représentants religicux
bouddhistes ou hindouistes pour la compréhension et la définition du “boud-
dhisme” est également documentée, entre autre dans les travaux de D. J. Lopez®.
Alors que cet auteur reléve les “mythologisations™ occidentales sur le “boud-
dhisme™ qui se sont crédes tout au long du 19°™ et 20°™ siécles, D. McMahan®
utilise plutdt le concept d’*“hybridation” pour rendre compte des processus
historiques complexes ayant permis des adaptations modernes des textes et pra-
tiques bouddhiques en Occident. Prenant appui sur les acquis développés dans
ces recherches, j"aimerais entreprendre une analyse de discours focalisée sur
I’apparition des dichotomies “religion™ versus “philosophie™ et “religion™ versus

une structure de texte, et désigne alors toute une séries de théses sous-entendues par
I"utilisation de concepts opposés. Il thématise aussi mieux la relation entre les deux concepts
du couple, ainsi que les dynamiques trés diverses qui peuvent se développer (exclusion,
inclusion, complémentarité, juxtaposition, conflit, gradation ete.).

Voir & ce propos également FREIBERGER, 2010.

ALMOND, 1988.

Masuzawa, 2005,

ScHOPEN, 2007.

Lorez, 2003; 2008.

McMAHAN, 2008.

O 0 -1 Oy

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



244 SARAH VANDENREYDT

“science” dans une partie des discours savants sur le “bouddhisme” au 19°™
siécle en Angleterre.

L’utilisation de cette dichotomie dans le contexte de la colonisation britan-
nique de I'Inde a été analysée p.ex. par A. Malinar.!® Dans cet article, I’auteure
développe les enjeux d’une séparation conceptuelle de 1"hindouisme entre “argu-
mentation philosophique™ et “pratique religieuse”. G. C. Godart, pour sa part,
explicite les influences qu’ont pu avoir cette dichotomie occidentale “reli-
gion” versus “philosophie” dans le cadre de la rencontre occidentale avec le
Japon.'' 1l localise la difficulté principale dans le fait d’établir des correspon-
dances entre le modéle conceptuel occidental et les traditions japonaises. En
créant un corpus philosophique japonais similaire aux conceptions occidentales,
les dimensions qualifiées de religieuses furent artificiellement écartées. B. Faure,
quant a lui, offre une contribution qui a pour but de dépasser ce qu’il appelle une
“alternative scolaire” occidentale entre “philosophie” et “religion™. 12 Cette
simplification permet certes une universalisation mais est également une défor-
mation des complexités existantes; D. J. Lopez également, dans son ouvrage
déja évoqué, critique 1’utilisation du concept “science” (opposé a celui de “reli-
gion™) pour la description du “bouddhisme”, en relevant que cette utilisation
alternative permet d’évacuer la question de la place de la religion dans nos
sociétés modernes.!? 11 démontre par 1a que cette question correspond avant tout
a une préoccupation occidentale, certes née au 19°™
encore dans le monde actuel.

D’importantes contributions dans 1’histoire des sciences ont déja mis en
lumiére les changements conceptuels ayant eu lieu au 19°™
de la séparation de I’église et des activités dites “scientifiques”. Dans ["ouvrage
de référence Evolutionary Naturalism in Victorian Britain, B. Lightman décrit
comment entre la premiére et la deuxiéme moitié du 19°™
“science” “religion” et “philosophie” évoluérent dans leur significations a tra-
vers des débats intellectuels intenses entre élites.’* Au 18°™ siécle encore, selon
I’auteur, les sciences étaient regroupées sous le terme générique de “philoso-
phie”, celle-ci étant intimement liée a des fondations théologiques. Les branches
de la “philosophie” comprenaient alors des spécialisations telles que grammaire,
logique, mathématique musique, métaphysique, géométrie et astronomie. Encore

siecle, mais bien vivante

siecle dans la foulée

siécle, les concepts de

10 MaLiNar, 2007,
11 Goparrt, 2008.
12 FauURE, 1998.

13 Lorez, 2008.

14 LIGHTMAN, 2009,

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 245

dans les années 1830 en Angleterre, les activités des moralistes étaient con-
sidérées comme faisant partie des sciences. Mais a la méme époque apparurent
également des transformations de cette conception sur la base de la diversi-
fication des sciences naturelles et physiques. L’unité fédératrice semblait se
perdre malgré que 1’église représentait encore un cadre englobant pour ces re-
cherches. Les élites de I'université de Cambridge discutérent avec insatisfaction
le choix d’un concept général pour regrouper tous les chercheurs engagés dans
ces nouvelles activités. Finalement, aprés discussion, le terme “scientifique™ tut
créé et choisi au détriment des termes “philosophe™ ou “savant”. A partir de la
deuxiéme moitié du 19°™ siécle, le terme “science” ne désigne graduellement
plus que la physique et les sciences naturelles. Sous la pression de découvertes
déstabilisantes, se généralisent et se popularisent en Grande Bretagne de grand
débats sur la pertinence des fondements théologiques des recherches.

Katie Wales démontre a quel point les imageries scientifiques et la fascina-
tion pour les miracles pouvaient étre communément partagés entre les milieux
spirites ou ésotériques et les milieux scientifiques.’” Les contours des deux do-
maines n’étaient pas vraiment définitivement et clairement délimités. B. Light-
man souligne dans son introduction a quel point il est nécessaire de prendre en
compte les opposants aux scientifiques naturalistes pour comprendre 1"histoire
globale d’une co-création des concepts “science”, “religion™ et “philosophie”.
Chaque intervention, chaque pratique d’un groupe d’élites avait le pouvoir de
faire changer les discours d'un autre groupe. C’est dans ['esprit de cette re-
marque que jaimerais concrétiser ma présente recherche. A travers I’analyse de
débats entre écclésiastes, scientifiques, historiens des religions, et représentants
de la mouvance ésotérique, il me sera donné de contribuer par un exemple
concret a la compréhension de ces interactions.

Je commencerai par une bréve introduction aux auteurs choisis et quelques
réflexions théoriques. Puis, je présenterai ici [’analyse d’une partie des textes, a
savoir trois conférences publiques mises en perspective les unes par rapport aux
autres: les Gifford Lectures (1891) de I'historien des religions F. M. Miiller, les
Bampion Lectures (1884) de Frederick Temple, évéque de Londres, et I’ouvrage
Esoteric Buddhism (1893) du théosophe Alfred Percy Sinnett.

15 WAaALES, 2007.

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



246 SARAH VANDENREYDT
2. Une élite prise dans les marges

Les essais de la part d’élites d’impliquer le public britannique et de faire passer
des messages importants concernant les questions théologiques ont trouvé
diverses formes. Une de ces formes, trés populaire, consistait a donner des
cycles de conférences dans des universités réputées. Les intervenants pouvaient
y rendre accessibles le fruit de leurs recherches et résumer leur réflexion a des
grandes lignes programmatiques. Ces cycles portaient chacun le nom et la volon-
té de leur fondateur. Si p.ex. les Bampton Lectures’s du mécéne écclésiastique
John Bampton (1690—1751), réservées a des représentants de 1’église, servaient
de tribune pour la défense des valeurs anglicanes, les Hibbert Lectures fondées
par I’unitarien Robert Hibbert (1769—1849) permettaient & des laics d’éclairer
des enjeux théologiques avec distance, en favorisant I’exercice du jugement libre
et individuel. Beaucoup des intervenants de ces Hibbert Lectures étaient des
chercheurs spécialisés dans 1’étude de religions d’autres cultures, dont F. M.
Miiller, qui inaugura la premiére séric de conférences en 1878. D’autre part,
I’'influence du mouvement spirite offrit également matiére a débats dans les
salons, ou lors de séances, avec la venue restreinte mais trés meédiatisée de mé-
diums américains comme p.ex. D. D. Home, qui fut recu dans les années 1860
dans la haute société anglaise. De leurs c6té, des inventeurs faisaient des tour-
nées dans les milieux savants ou exposérent au grand public leurs inventions
durant la Great Exhibition de 1854 pour démontrer les merveilles du téléphone
ou du télégraphe. Ces nouvelles technologies firent sensation et représentaient
pour le public de “petits miracles” qui étaient impossibles a imaginer quelques
années plus tot. Pris dans le partage discursit entre “religion” et “science™, des
sociétés telles la Society for Psychical Research ou la Metaphysical Society, co-
fondée par T. H. Huxley, offraient des espaces semi-publiques dans lesquels
scientifiques, religieux et/ou philosophes pouvaient débattre. Les discours pu-
bliques étaient donc structurés et conditionnés par leur propre structure formelle,
mais aussi par les débats se déroulants dans d’autres cadres. L’établissement de
nouvelles acceptations conceptuelles dépendait énormément de personnalités
fortes pouvant imposer avec crédibilité leur vision a I’ensemble de la société.
Entre 1875 et 1900, plusieurs personnages importants ont tenus des dis-
cours remarqués en Angleterre concernant le rapport entre “religion™ et “philo-
sophie” et “religion” et “science” ainsi que les critéres de classification du

16  Pour la présentation plus détaillée des Bampron Lectures et des Gifford Lectures, cf. infra,
sections 4.1. et 4.2,

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 247

“bouddhisme™ dans ces oppositions. Parmi eux, Friedrich Max Miiller (1823—
1900), souvent considéré comme le fondateur de 1’histoire comparée des reli-
gions, Helena Petrovna Blavatsky (1832-1891), fondatrice de la Société Théo-
sophique, ainsi qu'un autre membre de ladite société, Alfred Percy Sinnett
(1840-1921). En tant que fondateurs, ces auteurs et conférenciers étaient pris
dans I’enjeu trés fort de devoir asseoir leur autorité et gagner une légitimité
sociale dans des domaines controversés aux limites floues.

2.1 Friedrich Max Miiller

Friedrich Max Miiller'” est un fervent défenseur d’une ouverture des questions
religieuses aux conceptions d’autres religions. Par 1’étude comparative de ce
qu’il percoit comme différentes “formes de /a religion”, il défend le projet d’en
comprendre 1’origine et d’en influencer 1’évolution future. Une mére piétiste
transmet 4 F. M. Miiller un cadre religieux dans lequel la recherche spirituelle
intériorisée et intégrée a toutes les dimensions du quotidien a une grande
importance. D’autre part F. M. Miiller suivra une formation académique en
philosophie, domaine dans lequel il s’intéresse a trois sujets principaux:
I’épistémologie selon Kant, la philosophie de 1’histoire de Hegel et 1’analyse
linguistique des concepts selon J. F. Herbart. Le successeur de Herbart au poste
de professeur de philosophie a I'université de Goéttingen, R. H. Lotze, permetira
a F. M. Miiller de relativiser les spéculations de Hegel, en attirant son attention
sur la différence entre les “théories™ et les “faits”. En effet, I’approche historique
des faits constitue la base de la méthode de F. M. Miiller, et il se distancie
clairement des spéculations abstraites de Hegel:

What Hegel represented as the necessity for the growth of religious thought was far away
from the real growth as I watched it in some of the sacred books of these religions.

Pourtant Miiller restera marqué dans ses Hibbert Lectures: On the Origin and
Growth of Religion (1878) et jusque dans son cycle de conférences Gifford
Lectures (1888—1892) par I"approche spéculative de I’histoire, puisque le dernier
volet de ses conférences, Theosophy or Psychological Religion, constitue un
aboutissement dans |’instauration d’une “religion du futur”. Cette Religions-

17 Pour cette description biographique, je me base surtout sur les travaux de L. van den BoscH,
1998 et 2002.
18  Citépar L. P. van den Bosch, 2002: 24.

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



248 SARAH VANDENREYDT

philosophie, écrite a 'intention et dans la lignée de grands théologiens, se
propose de retrouver une essence universelle de la religion consistant dans
I"union de I’ame avec le divin, union interprétée a la lumiére du Vedanta et des
mystiques allemands, dont F. M. Miiller était un grand traducteur et lecteur.
Prenant part au débat animé et lourd d’implications sur I’interprétation du con-
cept de nirvana’, et ayant été 1’éleve du célébre bouddhologue E. Burnouf, F.
M. Miiller ne cessera d’étre fasciné par le bouddhisme et I'image de son fonda-
teur, surtout a la fin de sa vie. Aussi thématisera-t-il son interprétation du
“bouddhisme™ dans plusieurs passages-clés de ses conférences sur 1’histoire des
religions. Accusé de “panthéisme” et remis en cause dans sa capacité a défendre
des valeurs chrétiennes a cause de ses visions jugées trop libérales, il fut écarté
en 1860 de la course au poste de professeur de la chaire de sanscrit d’Oxford au
profit du sanscritiste conservateur et connaisseur de 1’'Inde coloniale, Monier
Monier-Williams. Devenu le premier professeur de la nouvelle chaire de Com-
parative Theology de 'université d’Oxford en 1868, F. M. Miiller se consacrera
le reste de sa vie a la traduction et a I’édition des principaux textes sacrés orien-
taux dans la fameuse collection 7he Sacred Books of the East en collaboration
avec d’éminents orientalistes comme H. Oldenberg, M. Monier-Williams, et T.
W. Rhys Davids. Dans ce contexte, il traduira les Upanishads et le Dhamma-
pada, ce-dernier étant le texte canonique du bouddhisme Theravada.

2.2 Helena Petrovna Blavatsky et Alfred Percy Sinnett

Ces traductions ainsi que les recherches de I’historien des religions et de ses
collégues orientalistes seront une grande source d’informations pour les écrits de
la Sociéte Théosophique, dont Helena Petrovna Blavatsky et A. P. Sinnett?® sont
des auteurs éminents. H. P. Blavatsky recut des influences autant de la pratique
du christianisme orthodoxe que des croyances populaires russes. Encore en
Russie, elle s’intéresse au mesmerisme et au spiritisme. Elle s’enfuit aprés son
mariage pour entreprendre des voyages dont on ne retrouve pas toujours des
traces tangibles et lors desquels elle aurait cherché le contact entre autre avec les
milieux “shamaniques ’(au Canada), les sociétés ésotériques (en Egypte) et les
pratiques voodoos (a2 New Orleans). En 1874 a New York, intéressée par des
phénoménes spirites, elle visite la ferme des fréres Eddy, ou elle rencontre T.S.

19 WELBON, 1965: 179-200.
20 Pour les détails biographiques et les débats sur les différentes versions controversées de la
vie de H. P. Blavatsky, voir p.ex. ZANDER, 2007; GODWIN, 1994; ALGEO, 2009,

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION” 249

Olcott, qui est journaliste et mandaté pour enquéter sur les événements relatés
par les fréres Eddy. Impliqués dans des débats et des conflits avec le mouvement
spirite dont ils se distancient, reniant toute pertinence au christianisme, H.P.
Blavatsky et H. S. Olcott, en compagnie de W. Q. Judge, fondent leur propre so-
ciété, la Société Théosophique, en 1875 a New York. L’origine de cette fonda-
tion reposerait, selon les dires de Mme Blavatsky, sur des messages qu’elle
aurait re¢u de maitres spirituels. En 1877 parait son ouvrage Isis unveiled, puis
en 1885 alors qu’elle est installée a Londres sort "ouvrage Secret Doctrine qui
lui est attribué. Ces ouvrages auront une influence énorme dans les milieux
artistiques et intellectuels de son temps. A Ceylan H. P. Blavatsky et H. S. Olcott
se convertissent au bouddhisme, et la Société jouera un role prédominant dans la
réorganisation d’un bouddhisme theravada résistant a la colonisation chrétienne,
notamment en produisant un Buddhist Catechism, encore en circulation de nos
jours. H. P. Blavatsky revendiquera plusieurs voyages au Tibet et une relation
ininterrompue avec des grands maitres et des lamas bouddhistes, dont elle aurait
regu les enseignements sous formes de missives matérialisées en forme de
lettres.

Alfred Percy Sinnett est journaliste également, et se consacre a Allahabad
en Inde a I’édition et la rédaction d’articles pour le journal 7he Pioneer. En
1875, il est fasciné par le spiritisme lors d'un séjour & Londres, puis lit Isis
Unveiled et en 1879 prend contact avec H. P. Blavatsky & Bombay pour devenir
membre de la Société Théosophigue encore la méme année. 1l deviendra une
figure importante de la Sociéte, et il aurait recu entre 18801885 des lettres de
maitres dont il atfirmera retranscrire les enseignements dans deux ouvrages de
référence pour la Société: The Occult World (1881) et Esoteric Buddhism
(1883). Dans les années 1880, il sera président de la London Lodge de la
Société. Quant a Max Miiller, il sera un adversaire ardent de la Société Théo-
sophique, et critiquera autant les conceptions et les buts généraux de la Société
Théosphigue, que les textes de leurs membres, surtout Esoteric Buddhism !

2.3 Frederick Temple et Thomas Henry Huxley
Deux autres auteurs ont exercé une influence importante dans le débat publique

et leur discours est intéressant pour décrire le contexte intellectuel plus large
dans lequel les débats sur le bouddhisme ont eu lieu. Le premier est 1I’évéque

21  Voir LorEz, 2008.

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



250 SARAH VANDENREYDT

Frederick Temple (1821-1902), qui comme F. M. Miiller est libéral, et partisan
de William Gladstone, et dont 1’élection en tant qu’évéque d’Exeter en 1869 a
¢té considérée comme trés problématique par la partie conservatrice de 1’église
anglicane. Ses huit Bampfon Lectures données en 1884, un an avant sa nomi-
nation comme évéque de Londres, ont pour titre The Relations Between Religion
and Science et sont une référence autant pour la construction de I’argumentation
de F. M. Miiller que pour celle d’Alfred Sinnett et H. P. Blavatsky. Le second
est Thomas Huxley, scientifique agnostique qui a popularisé et défendu la
théorie évolutioniste que Charles Darwin avait exposée dans Origin of Species
(1858) et Descent of Man (1871), et qui a durablement ébranlé les convictions
religieuses de ses contemporains. En 1860 T. H. Huxley fit face a 1’évéque
d’Oxford, Samuel Wilberforce, dans un débat fameux sur les implications de ces
théories et contribua a le rendre extrémement populaire dans les milieux
intellectuels. Se considérant comme n’entrant dans aucune catégorie identitaire
autour de lui, il se rend cependant aux séances de la Société métaphysique,
auxquelles participent des personnes de tous horizons pour discuter les questions
morales et religieuses soulevées par I’apparition des découvertes scientifiques et
la remise en cause des structures sociales victoriennes; T. H. Huxley est un ad-
mirateur du “bouddhisme™, qu’il thématise entre autre dans son texte Evolution
and Ethics (1893).

Il y a chez ces auteurs une commune volonté d’institutionnaliser de maniére
inédite (donc de produire de nouvelles structures, et de nouveaux découpages
des limites conceptuelles) atin de mieux médiatiser de nouvelles connaissances.
Comme il ressort rapidement de ce choix, ce qui m’intéresse n’est pas de brosser
le portrait de la pensée et de la vie de “grands personnages” dans leur indi-
vidualité, mais bien de faire ressortir une dynamique sociale liée a la réorgani-
sation des champs de savoirs.

3. Dualismes antagonistes et dialogie

En ce qui concerne la méthode d’analyse de texte, je m’appliquerai a faire
ressortir la relation entre la structure et le contenu. Selon mon hypothése de
travail, trois niveaux se constituent réciproquement: le niveau formel (structure),

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 251

le niveau rhétorique (emploi des structures) et le niveau sémantique (sens du
discours et des concepts).??

Stefan Weber, chercheur en science des médias, thématise de maniére intér-
essante les dualismes antagonistes. Ces derniers sont décrits comme des formes
rhétoriques qui peuvent étre employées dans les discours afin de produire une
“monisation” ou une “généralisation monisante”.?* Dans cet article relatif a la
dichotomie “nature™ versus “culture”, ’auteur définit la “monisation” comme
une technique rhétorique qui permet de donner I’autorité normative a un seul des
deux podles d’un dualisme: ['un serait vrai, 'autre faux, I'un existerait, 1’autre
non:

Dualismen werden oft unhinterfragt im Diskurs wie gegebene Grissen eingesetzt, sie sind

Voraussetzungen, [ ...] [um Diskurse] iiberhaupt erst starten zu konnen. >4

Un deuxiéme concept que I’auteur développe est celui de “généralisation moni-
sante” qu’il définit comme la technique qui, en partant de la forme dualiste opére
une réduction par “épiphénoménalisme™: I’un des poles serait la cause premicre,
I’autre un effet, I’un serait le principal, I’autre le détail. Dans ce cas 1a, la ques-
tion de fond qu’un auteur pourrait évoquer par ['utilisation de la dichotomie
“religion” versus “philosophie” serait celle de savoir si la “philosophie” aurait
produit la “religion”, ou la “religion” aurait produit la “philosophie”. Une autre
variante est celle qui poserait que seule la “philosophie” dans la “religion™ est
valable, ou seule la composante “religicuse” dans la “philosophie™. Tout cela fait
partie de la gamme des jeux rhétoriques que les locuteurs peuvent entreprendre
une fois que le dualisme antagoniste est posé comme base inquestionnée du dis-
cours.

En m’appuyant sur les écrits de Bakhtin, j aimerais relever que le fait qu’un
dualisme soit accepté comme “donné” peut étre interprété comme le résultat
d’une tendance a “monologiser”, ¢’est-a-dire a poser des entités conceptuelles
fixes et identiques a elles-mémes dans un rapport d’exclusion I'un face a ["autre,

22 Je vérifierai mes propres hypothéses théoriques concernant I'importance de cette interrela-
tion structure-rhétorique-contenu, en prenant appui principalement sur les écrits de M.
Bakhtin; concernant la méthode, ’approche de G. Genette sera choisie pour entrer dans les
textes et développer des grilles de lectures appropriées & la présente recherche.

23 WEBER, 2003.

24 WEBER, 2003: 18: “Les dualismes sont souvent amenés comme des éléments donnés dans le
discours sans étre remis en question, ce sont des présuppositions [...] nécessaires pour
commencer [les discours].”

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



252 SARAH VANDENREYDT

en oubliant toute altérité véritable contenue dans chaque podle et en déniant la
pluralité, la non-identité a soi. La construction rhétorique de tels concepts
“monologiques” n’est souvent pas thématisé par 'auteur du discours. Le
dvalisme antagoniste, tel que décrit par S. Weber, pourrait étre une des formes
qui permettent a4 un auteur de tendre au monologue par la réduction du sens des
concepts et la prescription normative du vocabulaire. Pourtant, ces structures
dualistes et leur utilisation rhétorique comme toutes les autres formes génériques
qui régissent les compositions discursives, ne sont jamais, selon Bakhtin, “en
soi”, elles ne se trouvent jamais en-dehors d’utilisations concrétes dans les-
quelles elles sont utilisées par un auteur. Les discours et les concepts ne font
sens que dans 1’utilisation et la responsabilité des auteurs qui les forgent dans le
dialogue avec d’autres auteurs. Dans un recueil d’articles de Mikail Bakhtin
intitulé Speech Genres and Other Late Essays, sont publiées des notes théma-
tisant cette problématique:

The process of gradual obliteration of authors as bearers of others” words. Others words
become anonymous and are assimilated (in reworked form of course); consciousness is
monologized. Primary dialogic relations to others words are also obliterated [...]. Creative
consciousness, when monologized, is supplemented by anonymous authors. [...] Mono-
logized creative consciousness frequently joins and personifies others words, others voices
that have become anonymous, in special symbols: “the voice of life itself”, “the voice of
nature”, “the voice of the people”, “the voice of God”, and so forth. The role of the authori-

tative word in this process, which usually does not lose its bearer, does not become ano-

nymous.?>

Tout auteur, pour Bakhtin, est en dialogue intérieur avec les autres voix et
discours qui le constituent. Cependant, la facon dont et le fait méme que ces
autres voix constituent le discours est oblitéré, et le discours semble naturalisé,
neutralisé. Cette tendance se retrouve dans des formes discursives dépersonna-
lisées utilisées, entre autres, par F. Temple, comme p. ex. “revelation uses these
events [...]7; “science and religion seem very often to be the most détermined
Joes to each other [...]". Pour résumer, les structures dualistes sont au niveau
rhétorique des indicateurs d’une tendance a la réduction monisante, et au niveau
sémantique d’une tendance a monologiser, d’une volonté de déterminer
I’uniformité et I’invariabilité des concepts et des définitions.

25 BAKHTIN, 1986: 163,

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 253

4. Approche des textes

4.1 Frederick Temple: The Relations Between Religion and Science

Les cycles de conférences appelés Bampton Lectures, eurent lieu dans 1’église de
I'université d’Oxford a partir de 1780 sur I'initiative de 1’ecclésiaste et canon de
Salisbury John Bampton (1690-1751). Celuici donna aux conférences leur
cadre dans un édit stipulant sa vision et les sujets a traiter. Il s’agissait d’établir
chaque année un cycle de huit conférences sur des sujets en relation avec la
promotion de la foi chrétienne et la défense des valeurs de 1’église anglicane.?®
Les conférenciers devaient avoir au minimum un Master of Arts délivré a Ox-
ford ou Cambridge et ne pouvaient étre réélus une seconde fois. Tous étaient
membres du clergé de 1’église anglicane d’Angleterre a différents niveaux
(Dean, Bishop, Archbishop, Archdeacon, entre autres). Ces cycles jouirent au
19°™ d'une grande notoriété, et furent ’occasion de véhémentes controverses
religieuses. C’est dans le contexte de la notoriété contestée des théories évolu-
tionnistes développée par les sciences naturelles que 1’évéque Frederick Temple
construit son discours. Son but général est de pouvoir intégrer a une vision
chrétienne anglicane le discours scientifique devenu hostile au pouvoir de
I’église.

J aimerais dans un premier temps oftrir une lecture de la structure des con-
férences qui fait ressortir les enjeux du débat dans lequel se place I'intervention
de I’évéque. Cet enjeu concerne le fait de reconstituer une “uniformité ultime” et
d’empécher des “ruptures” dans I’invariabilité de la vérité divine (nous y re-
viendrons plus en détail dans 1’argumentaire ainsi qu’en conclusion). Voici le
plan des conférences:

Lecture 1 The Origin and Nature of Scientific Belief.

Lecture 11 The Origin and Nature of Religious Belief.

Lecture 111 Apparent Conflict Between Science and Religion on Free-Will.
Lecture IV Apparent Conflict Between Religion and the Doctrine of Evolution.

Lecture V Revelation The Means of Developing and Completing Spiritual Knowledge.

26 John Bampton nomma expressément les sujets suivants dans son testament: “[...] to confirm
and establish the Christian faith, and to confute all heretics and schismatics; upon the divine
authority of the Holy Scriptures; upon the authority of the writings of the primitive fathers,
as to the faith and practice of the primitive Church; upon the divinity of our Lord and
Saviour Jesus Christ; upon the divinity of the Holy Ghost; upon the articles of the Christian
faith as comprehended in the Apostles and Nicene Creeds.”

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



254 SARAH VANDENREYDT

Lecture VI Apparent Collision between Religion and the Doectrine of Evolution.
Lecture VII  Apparent Collision of Science with the Claim to Supernatural Power.
Lecture VIII  The Conclusion of the Argument.

Comme on peut le constater, les deux premiéres conférences unissent la “sci-
ence” et la “religion”, sous le dénominateur commun de la croyance puisque les
deux titres — L. Origin and Nature of Scientific Belief, 11. Origin and Nature of
Religious Belief — constituent une réduction des deux domaines a la catégorie
belief. Dés les premiers titres s’annonce donc 1’intention de 1’auteur, & savoir de
ramener le domaine de la science sous l'autorité du dogme religieux. Cette
véritable homogénéisation de la “science” et de la “religion” rétablit en une unité
formelle les deux domaines, alors que, dans I’environnement intellectuel anglais
du conférencier, I’activité scientifique n’a cessé de se séparer du giron de la
théologie au cours de la premiére moitié du 19°™ siécle. Ainsi se concrétise ici
une tentative de 1'église anglicane de reprendre la maitrise des sciences natu-
relles, qu’elle considérait jusque-1a comme des appendices de la théologie. La
structure des autres conférences confirme cette homogénéisation: les “conflits
apparents” et les “contradictions apparentes™ sont des titres symétriquement con-
struits qui nient toute pertinence a une opposition véritable des deux domaines.

Puis, aprés une conférence dédiée au libre arbitre, il se dessine une struc-
ture en triade et en miroir (les conférences IV, V, et VI). Cette triade formelle
peut étre interprétée comme la mise en forme d’une opposition binaire
rhétorique “évolution™ versus “révélation”. Cette opposition est réunifide et
ramenée au pole “religion”. En effet, au niveau sémantique, les deux moitiés du
discours qui traitent de la doctrine de 1’évolution sont enrichies en leur centre par
une conférence qui reconduit la révélation au ceeur méme de I’évolution. Bien
que le chapitre sur la révélation est placé comme une brisure ou une césure des
deux parties sur la doctrine de 1’évolution, reprenant de fait structurellement le
théme de la suspension des lois naturelles par 1’intervention divine, cette révéla-
tion et les miracles qu’elle peut produire n’est pas en désaccord avec I’évolution
de la matiere, mais lui a donné naissance. Cette cinquieme conférence constitue
ainsi le pivot de toute la structure des conférences. Son titre manifeste toute la
spécificité du discours proprement religieux, puisque méme en intégrant 1’idée
de développement, il n’en constitue pas moins une promesse de perfection qui
atteindrait a une finalité rédemptrice ultime.

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 255

Voyons maintenant les grandes lignes de 1’argumentation de "auteur. Dans
la premiére conference de ses Bampton Lectures®, 1’évéque de Londres Fre-
derick Temple constate:

Science and religion seem very often to be the most determined foes to each other that can
be found. [...] Each often believes himself to be in possession, if not of all the truth, at any
rate of all the truth that it is important to possess (p. 4).

Puis il continue:

To propose to reconcile these opposites would be a task which hardly any sane man would
undertake (p. 5).

Pourtant, ¢’est le défi que I’auteur se propose de relever afin de contribuer a dis-
siper la perplexité dans laquelle ses contemporains sont plongés. L’auteur
énonce ensuite la finalité programmatique de la “science”™ et de la “philosophie™:

The final aim of all science and of all philosophy is to find some unity, or unities that shall
coordinate the immense complexity of the world in which we live (p. 39).

Avec ces mots 'auteur énonce un souci majeur qui pouvait agiter les différentes
¢lites de 1’époque: rétablir une stabilité et trouver des éléments immuables,
restant parfaitement égaux a eux-mémes dans le flux d’une évolution qui
bouleverse les certitudes et transforme 1’identité humaine en profondeur?®. Dans
toute la progression évolutive et la découverte d’un changement incessant au
ceeur de la nature, il est important autant pour la science que pour la religion
d’aprés Temple, de pouvoir reconstituer une “unbroken uniformity”. Si la
science est occupée a reconstituer 1'uniformité de la Nature en établissant d’une
part les “substances™ qui composent la matiére et d’autre part les lois invariables
qui les régissent, elle opére une relativisation de I"uniformité du plan divin. C’est

27  TEMPLE, 1884.

28  Pour les détails du débat entre uniformitarianism et catastrophism dans lequel se place
F.Temple, se référer & Darticle d’0. Anderson in: A. Mordavsky Caleb, 2007. Les repré-
sentants de la premidre mouvance étaient partisans des théories de I'évolution, stipulant que
les changements naturels reposaient sur une transformation réguliére de principes im-
muables observables dans le présent; les représentants adverses défendaient 1’existence de
ruptures soudaines et de changements imprévisibles, dont les principes ne pouvaient &tre
connus par I'investigation empirique de la nature.

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



256 SARAH VANDENREYDT

le rétablissement de cette uniformité supréme que 1'évéque cherche a réaliser a
travers son discours:

The world before us is governed by uniformities as far as we can judge, but above and
behind all uniformities there is the supreme uniformity the eternal law of right and wrong,
and all other laws must be harmonised by it alone (p. 53).

Comme nous 1’avons déja évoqué, la révélation, selon I’argumentation de Fre-
derick Temple, n’est pas contraire au principe de I’évolution. Au contraire, elle a
produit a I"origine ce programme de perfectibilité au cceur de la nature, et en est
de ce fait I'origine véritable. La révélation, selon Temple, a donné naissance au
savoir scientifique. Dans la premiére conférence de cette triade, 1’auteur opere
une réappropriation par la “religion” de la doctrine de 1’évolution. Temple
thématise 1’argumentation que William Paley développe dans son ceuvre in-
fluente Natural Theology. Dans cet ouvrage, la preuve de |'existence de Dieu
avancée par Paley repose sur la theorie des “marks of design”, qui établit que
Dieu doit nécessairement exister sur la base de la perfection de la création. Les
adversaires de cette théorie reprochérent a 1’auteur de ne pas prendre en compte
I"imperfection et le mal existant dans le monde. Temple, lui, reprend ce débat
pour démontrer que la théorie de 1’évolution, loin de discréditer la foi chrétienne,
est un élément essentiel pour réhabiliter 1a théorie de Paley aux yeux de ses dé-
tracteurs. Grice au nouveau concept “design of perpetual progress”, Temple
démontre que le design divin peut étre décrit comme imprimant dés 1’ origine au
plus profond des étres une perfectibilité en cours de réalisation. En fait 1’évo-
lution progressive promet une perfectibilité de la matiere et du corps humain
allant vers la résurrection. “Natural law at work is revelation™ affirme 1I’évéque,
et la résurrection devient finalité de la matiére. Dans le domaine de 1a moralité se
découvre alors un conflit spécifique entre “philosophie™ versus “religion™ conflit
qui est abordé, mais auquel n’est pas donné autant d’importance formelle qu’au
conflit “science™ versus “religion™:

Not Socrates, nor Plato, nor Aristotle, nor the stoics, nor Philo have been able to lay hold of
mankind, nor have their moral systems in any large degree satisfied our spiritual faculty.
Revelation, and revelation alone, has taught us; and it is from the teaching of revelation that
men have obtained the very knowledge which some now use to show that there was no need
of revelation (pp. 157-158).

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE” ET “RELIGION™ 257
4.2 Friederich Max Miiller: Anthropological Religion

Les Gifford Lectures furent fondées par le juge et avocat Lord Adam Gifford
(1820-1887) afin d’offrir une tribune a 1’étude de la théologie naturelle con-
sidérée comme une science, ¢’est-a-dire sans référence a une quelconque révéla-
tion surnaturelle. Les intervenants provenaient de milieux variés: scientifiques,
écrivains, politiciens, théologiens, philosophes. C’est 4 nouveau F. M. Miiller
qui inaugura les Lectures avec ses premieres séries en 1888. Méme hors du
discours de F. M. Miiller sur le “bouddhisme”, son utilisation rhétorique de la
dichotomie “religion” versus “philosophie” joue un réle important?’. Dans la
derniére série de ses Gifford Lectures intitulée Theosophy or Psychological
Religion, I"auteur présente les caractéristiques d’un couple opposé mais né-
cessairement inséparable, qui trouvera son aboutissement et sa fusion ultime
dans un nouveau concept — “theosophy” —, soit I'union de I’ame individuelle
avec Dieu.

Toute la structure de ces conférences repose sur la mise en évidence d’un
développement évolutif de la religion: dans la premiére Lecture, Natural Reli-
gion, 1’auteur pose 1’affirmation idéaliste — et sans faire recours a la révélation —
que la religion est & l'origine un seul phénoméne global malgré toutes ses
apparitions diverses; la deuxiéme Lecture, Physical Religion, thématise 1’infini
dans la nature et part des formes primitives de déification des forces naturelles
pour brosser la tableau des stades traversés par I’homme pour atteindre 1"unité de
Dieu; la troisieme Lecture, Anthropological Religion, thématise les débuts de la
conscience de 1’infini en I"homme et la découverte de I’ame, et expose, sous
I’influence des anthropologues Spencer et Tylor tous les développements liés a
la déification humaine; la derni¢re Lecture, Theosophy or Psychological
Religion, enfin parle de I’aboutissement de la religion, ¢’est-a-dire de 1’union de

29 Voici quelques tournures typiques, tirdes de deux textes différents ayant 14 ans d’écart; on
notera la permanence des formulations, qui se maintiennent comme un fil rouge dans les
themes d’analyses de F. M. Miiller. 1) Dans MOLLER, 1878: “first problems of philosophy
suggested by religion™; * those philosophers who look upon religion as outside the pale of
philosophy”, “we should damnify religion if we separated it from philosophy: we should
ruin philosophy if we divorced it from religion™. 2) Dans Gifford Lectures for Natural
Theology, Theosophy and Psychological Religion, 1892: “hdchst verwerfliche Scheidung
zwischen Religion und Philosophie”, “Unterscheidung zwischen der praktischen Religion
und der philosophischen Wahrheit”, “Versohnung der Philosophie mit der Religion und der

LEITS

Religion mit der Philosophie”, “zwischen Philosophie und Religion [...] kein Gegensatz™.

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



258 SARAH VANDENREYDT

I’ame individuelle avec Dieu en prenant appui sur le Vedanta et le christianisme
alexandrin.?® Les titres de ses conférences thématise donc cette progression:

1888 Natural Religion, vol. 1

1889 Natural Religion, vol. 2

1890 Physical Religion

1891 Anthropological Religion

1892 Theosophy or Psychological Religion

F. M. Miiller se référe dans la préface d’Anthropological Religion aux Bampiton
Lectures données par Frederick Temple pour appuyer sa propre thése des mi-
racles naturels.

The miraculous healing, he writes, may be no miracle in the strictest sense at all. It may be
but an instance of the power of mind over body, a power which is undeniably not yet
brought within the range of science, and which nevertheless may be really in its domain. In
other ways what seems to be miraculous may be simply unusual.?!

F. Max Miiller évoque deux autres éléments importants dans cette préface:
premierement qu’il est décrié pour sa thése; celle-ci postule que les miracles,
loin d’étre impossibles sont en fait inévitables dans les phases primitives de
toutes les religions et constituent des apparitions naturelles normales dont les
lois pourront étre découvertes scientifiquement. Deuxiémement, qu’il fait face
¢galement aux accusations qui lui reprochent de déformer les propos de Temple
en sélectionnant seulement les passages qui servent sa cause et en oubliant
I’accent que I’évéque met malgré tout sur la prévalence absolue de la révélation
et des miracles pour 1’élargissement de la connaissance humaine. F. M. Miiller,
au contraire, met I’accent sur le fait que les miracles et toute [’utilisation
institutionnelle qui en a ¢été faite a des fins de contréle et de pouvoir, est un
obstacle pour I’individu qui veut accéder a la réalité ultime.

Incorporée a la discussion sur 1’autorité des miracles (Lectures 1 et 2: On
Freedom of Religious Discussion et On Toleration, pp.1-29), la transition entre
le brahmanisme et les enseignements du Buddha est présenté comme un combat
entre “philosophie” et “religion”. Le questionnement que Miiller souléve a tra-
vers cet exemple bouddhiste est celui du rapport entre la hiérarchie sociale et la
vérité religieuse. Cet événement représente un cas particulier de cette évolution

30  Voir & ce propos 'article van den BoscH, 1998.
31  MULLER, 1892a: ix.

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 259

globale vers la “théosophie”, de cette pure contemplation “philosophique™ dé-
barrassée des formes “religieuses” extérieures corrompues. Dans 1’argumenta-
tion de F. M. Miiller, I"apparition du Buddha est répertoriée dans un dua-
lisme “individu™ versus “société”, et comprend d’autres dualismes associés, que
je retranscris dans le tableau suivant:

individu s institution/société
Buddha o brahmanes

raison o révélation

lois naturelles o miracles

texte o rituels

elite = peuple

philosophie = religion

Nous retrouvons toutes les césures importantes qu’implique le dualisme antago-
niste “philosophie” versus “religion™: la supériorité¢ du “bouddhisme™ sur le
“brahmanisme™, est aussi celle de la “rationalité” individuelle sur la “révélation”
divine, des “lois naturelles™ sur les “miracles”, des “textes/spéculations”™ intellec-
tuelles sur les “rituels”, de 1’“élite” éclairée sur le “peuple”, 1’*histoire™ par rap-
port au “mythe”, et de maniére normative le triomphe de la vérité par rapport a
la supercherie.

4.3 Alfred Sinnett: Esoteric Buddhism

Dans son introduction a I'édition américaine d’ Esoteric Buddhismz, Alfred Per-
cy Sinnett défend la méme vision que Frederick Temple, a savoir qu’il est
nécessaire pour la religion établie d’intégrer et d’élargir son savoir par I’assimi-
lation de nouveau savoir scientifique. Décrivant sa propre contribution comme
I’exposition des principes d’une science spirituelle universelle, il affirme:

True religion will eventually find a way to assimilate such fresh knowledge in the same way
that it finally acquiesces in a gradual enlargement of knowledge on the physical plane (p. 9).

Alfred Sinnett offre a travers la rédaction de son livre une doctrine de 1’évolution

spirituelle qui devra selon lui étre prise en compte par la religion instituée de la
méme fagon que la doctrine de 1’évolution concernant 1'univers physique.

32 SINNETT, 1889,

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



260 SARAH VANDENREYDT

L auteur propose sous le terme de “bouddhisme ésotérique” une uniformité
caractérisée a la fois comme une science spirituelle, une philosophie ésotérique
et une religion sagesse primordiale. Toute “religion™ et toute “philosophie™ pour
étre considérée proche de la vérité devra pouvoir se mesurer a ['aune de cette
sagesse primordiale. L’uniformité universelle repose d’une part sur les lois im-
muables d’un progres cyclique infini qui se passe a 1’échelle cosmique; d’autre
part sur le principe individuel — appelé monade spirituelle. Cette monade pro-
gresse selon un parcours décrit comme une spirale ascendante et traverse
différentes époques terrestres tout comme différents mondes sur différentes
planétes. La stabilité des limites de 1’horizon terrestre humain éclate pour laisser
la place a I’éternité d’un processus:

For many people it will perhaps remain irrational to say that any person now living, with his
recollections bounded by the years of his childhood, is the same individual as someone of
quite a different nationality and epoch who lived thousands of years ago, or the same that
will reappear after a similar lapse of time under some entirely new conditions in the future
(p. 293).

En considération de ces spécificités thématiques, il s’agira d’analyser la structure
particuliére de 1’ceuvre, ce que pour des raisons de format, je ne pourrai déve-
lopper dans le présent article.

5. Conclusion

“Philosophie™ versus “religion” et “religion” versus “science” sont des dicho-
tomies résultant des séparations et de la spécialisation des sciences naturelles
tout au long du 19°™ siécle. La dimension chronologique de la doctrine de
I’évolution joue un rdle central dans cette partition des trois concepts. Les
oppositions sont formulées en termes de dichotomies mais la dynamique est au
moins triadique, chaque concept étant déterminé par les relations entre les deux
autres, selon les contextes et les motivations des auteurs. Si dans le discours de
F. Temple la “religion™ apparait comme un concept monolithique face a la
“science”, les textes montrent bien que dans le domaine de la morale et de la
conduite/responsabilité individuelle face a Dieu, la “religion™ se construit en un
nouveau dualisme antagoniste “philosophie” versus “religion”. Les concepts
“philosophie” et “science” semblent pourtant encore appartenir au méme en-
semble. La position du théologien, prenant appui sur sa tradition, essaye de

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 261

maintenir une unité entre les trois domaines tout en voulant les séparer. Ainsi
transporte-t-il du méme coup une ambiguité dans son discours.

Les structures dualistes du langage employé par les auteurs semblent
impliquer au niveau rhétorique une “monisation”, ¢’est-a-dire la réduction vers
un seul pole englobant les deux autres. Au niveau sémantique, ces structures
semblent refléter trois axes de discussion fondamentaux:

1. I’émergence et les conditions de possibilité d’un principe premier, intégre
et éternel (“unbroken uniformity™y; I'évitement de ruptures, ou de disloca-
tion dans la réalité. Les arguments exposés dans le discours de Frederick
Temple sont un bon exemple du souci socialement partagé de rétablir un
élément fédérateur dans le contexte de la spécialisation des savoirs.

2. la définition d’une forme de temporalité qui gére 1’évolution (linéarité,
interventions de la transcendance ou retour cyclique). Chez A. P. Sinnett,
p.ex. les caractéristiques de I’histoire — linéarité et progression — sont inté-
grées 4 une dimension cosmologique et mythologique.

3. le statut et ’autorité normative du langage (discours mythiques, discours
historiques, place des auteurs et de autorité textuelle, ...): tous les auteurs
doivent prendre position face a la perte de sens des dimensions mythiques
et a la réinterprétation du réel qui en découle.

Le “bouddhisme™ en tant qu’objet conceptuel est construit et intégré dans ces
réseaux dialogiques complexes et dynamiques. Une des caractéristiques les plus
apparentes est que les dimensions descriptives et normatives sont souvent con-
fondues par les auteurs. Dans le discours analysé précédemment, F. M. Miiller
instancie le bouddhisme en tant que “philosophie™ pour parler de la finalité
ultime de 1’union de I’ame individuelle avec Dieu, il s’oppose aux discours nor-
matifs sociaux-religieux sur les miracles en valorisant une uniformité des lois
naturelles — I’accent est donc mis sur la primauté de 1’individu historique qui se
constitue comme rebelle face a la société, comme récepteur face a la vérité
divine. La valorisation du “bouddhisme™ de Miiller reste cependant dans le cadre
d’un développement terrestre a 1’échelle d’une vie humaine.

Chez A. P. Sinnett, le “bouddhisme™ est “philosophie”, “religion” et “sci-
ence” a la fois. Venant d’une autre tradition que F. Temple, Sinnett n’en reprend
pas moins la méme prétention a réunifier ces trois concepts. Ce faisant, il se pose
spirituellement en concurrent direct par rapport aux institutions anglicanes.

Cette premiere approche des textes nous a permis de dégager quelques
enjeux dans la description du “bouddhisme” entre “philosophie” et “religion”.

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



262 SARAH VANDENREYDT

Une analyse future plus poussée des relations entre structure littéraire, utilisa-
tions rhétoriques et définitions sémantiques nous permettra d’élargir et de
détailler ces résultats.

Bibliographie

ALGEO, John (Hg.)

2009 H.P. Blavatsky. Ein Leben fiir die Meister, die Briefe 1561—-1579. Ed.
Adyar.

ALMOND, Philipp

1988 The British Discovery of Buddhism. New York, Cambridge University
Press.

ANDERSON, Owen

2007 “Charles Lyell, Uniformitarianism and interpretive Principles.” In: A.
MORDAVSKY CALEB (ed.): (Re-)Creating Science in Nineteenth Cen-
tury Britain.. New Castle, Cambridge Scholars Publishing, p. 49-64.

BAKTHIN, Mikail

1986 “Toward a Methodology for the Human Sciences.” In: Speech genres
and other late essays. Austin: University of Texas Press, p. 163.

BLAVATSKY, Helena Petrovna

1893 Secret Doctrine. Theosophical Publishing Society, London (reprinted
1902; 1905).

BOScH, Lourens P. van den
“Theosophy or Pantheism? Friederich Max Miiller’s Gifford Lectures
on Natural Religion.” In: Here-Now4U online Magazine.

2002 Friederich Max Miiller. A Life devoted to Humanities. Leiden, Brill.

DERRIS, Karen; GUMMER, Nathalie

2007 Defining Buddhism(s). Oakville, Equinox Publishing Ltd.

FAURE, Bernard

1998 Bouddhismes, Philosophies et religions. Paris, Flammarion.

FREIBERGER, Oliver; KLEINE, Christoph

2010 Buddhismus. Handbuch und kritische Einfiihrung. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht.

ASEA LXV12011, 8. 241-264



“BOUDDHISME” ENTRE “PHILOSOPHIE™ ET “RELIGION” 263

GODART, Gerard Clinton

2008 “Philosophy or Religion? The Confrontation with Foreign Categories
in Late Nineteenth Century Japan.” Journal of the History of Ideas 69
(Janvier 2008): 71-91.

GODWIN, Jocelyn

1994 Theosophical Enlightenment. Albany, New York: State University of
New York Press.

HUXLEY, Thomas

1893 Evolution and Ethics. London: Macmillan & Co.

LIGHTMAN, Bernard

2009 Evolutionary Naturalism in Victorian Britain: The Darwinians and
their Critics. Aldershot: Ashgate Variorum.

LOPEZ, Donald.S.

2003 Fascination tibetaine. Paris: Autrement.
2008 Buddhism and Science. Chicago, London: University of Chicago
Press.

MCMAHAN, David

2008 The Making of Buddhist Modernism. Oxford: Oxford University Press.

MALINAR, Angelika

2006 “Philosophische Argumentation und religitse Praxis im Hinduismus.”
In: A. KocH (Hg): Watchtower Religionswissenschaft: Themen,
Aspekte und Kontroversen zwischen Religionswissenschaft und Philo-
sophie. Marburg: Diagonal Verlag, p. 67-80.

MASUZAWA, Tomoko

2005 The Invention of World Religions. Chicago, London: The University
of Chicago Press.

MTULLER, Max

1878 Lectures on the Origin and Growth of Religion. London: Longmans,
Green and Co.

1892 Theosophy and Psychological Religion. London: Longmans, Green
and Co.

1892 Anthropological Religion. London: Longmans, Green and Co.

SINNETT, Alfred Percy

1889 Esoteric Buddhism. Boston, New Y ork: Houghton, Mifflin and Co.

TEMPLE, Frederick

1884 The Relations between Religion and Science. London: Macmillan &
Co.

AS/EA LXV+12011, 8. 241-264



264 SARAH VANDENREYDT

WALES, Katie

2007 “Communication between Worlds: Scientific Imagery in Nineteenth
Century Spiritualism.” In: A. MORDAVSKY CALEB (ed.): (Re-)Creat-
ing Science in Nineteenth Century Britain. New Castle: Cambridge
Scholars Publishing, p. 288-299.

WEBER, Stefan

2003 “Jenseits der Science Wars: ein non-dualistisches Modell von Natur
und Kultur als Antwort auf wieder erstarkte Essentialismen.” In:
Oliver JARHAUS; Nina ORT (Hg.): Theorie-Prozess-Selbstreferenz, p.

11-23.
WELBON, G R
1965 “Comments on Max Miiller’s Interpretation of the Buddhist Nirvana.”

Numen12 (fasc.3, sept.): 179-200.
ZANDER, Helmut

2007 Anthroposophie in Deutschland Theosophische Welltanschauung und
gesellschafiliche Praxis 1884—1945. Gottingen: Vandenhoeck & Rup-
recht.

ASEA LXV12011, 8. 241-264



	"Bouddhisme" entre "philosophie" et "religion" : discours savants et dynamiques sociales en Angleterre (1875-1900)

