
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: Von Berittenen und Gerittenen : Aspekte des Dämonenglaubens im
Bereich des Islams

Autor: Nünlist, Tobias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON BERITTENEN UND GERITTENEN:
ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS

IM BEREICH DES ISLAMS

Tobias Nünlist, Universität Basel

Abstract

The belief in demonic beings ginn) is widespread in the Islamic world. As these “djinn” are

repeatedly mentioned by the Qur an and the sunna, it is considered kufr to deny their existence. The

present contribution, being mostly based on Arabic and Persian written sources until approx. 1500

A.D.), is concerned with a special issue of Muslim demonology. Several .adi. mention that pious

ginn when listening to the Qur an asked the Prophet to assign food to them and their mounts.

While their animals seem to have no special function according to these traditions, later authors
are more thoroughly informed about them. They systematically use the idea of riding on, or being

ridden by, demons as a metaphorical expression for different phenomena and activities attributed
to the ginn e.g. mental and physical illness, poetic inspiration, fortune-telling, exorcism). The

article is partially based on unpublished materials on Islamic demonology collected by Fritz Meier
1912–1998) now held by the Universitätsbibliothek Basel University Library Basle).

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

1. Einleitende Bemerkungen

Der Glaube an die Existenz dämonischer Wesen ist im islamischen Kulturraum
weit verbreitet. Sie sind unter dem arabischen Oberbegriff ginn in muslimisch
geprägten Ländern in Vergangenheit und Gegenwart omnipräsent. 1 Wer ihr
Vorhandensein leugnet, zieht aufgrund ihrer vielfachen Erwähnung in Koran2
und sunna den Vorwurf des kufr Unglaube) auf sich und ist damit aus der
Gemeinschaft der Gläubigen ausgeschlossen.

1 HENNINGER, 1963, vermittelt einen umfassenden Überblick zur islamischen Dämonologie.
Sein Beitrag reflektiert den Forschungsstand um 1960.

2 Der Koran widmet den Dämonen Sure 72, deren Titel al-Ginn lautet. Die islamische Offen¬

barung erwähnt diese Geistwesen auch sonst vielfach.



146 TOBIAS NÜNLIST

Während sich die Ethnologie wiederholt mit den Manifestationen des

Dämonenglaubens im Volksislam little tradition) auseinandergesetzt hat,3 sind
die entsprechenden Vorstellungen im Schriftislam great tradition) erst ansatzweise

erforscht.4 Ergebnisse eigener Untersuchungen zur Darstellung von
Dämonen und ihrem Wirken in arabischen und persischen Quellen bis ca. 1500),
legen den Schluss nahe, dass sich die diesbezüglichen Auffassungen in Schrift-und

Volksislam weitgehend decken.5 Diese Feststellung trifft zumindest zu,

wenn man die ideologisch motivierten Kritiken an Einzelphänomenen in den

Werken orthodoxer Gelehrter ausblendet und allein ihre Beschreibungen des

Verhaltens der Dämonen beachtet.

Der vorliegende Beitrag beleuchtet einen Teilaspekt des Glaubens an

dämonische Wesen und rückt die beiden folgenden Beobachtungen in den Vordergrund:

a. Im Bereich des Islams lässt sich eine auffällige Nähe zwischen dämoni¬

schen Wesen und Tieren ausmachen. J. Wellhausen hat festgehalten, dass

die islamische Dämonologie zugleich Zoologie sei.6 Die weiteren Ausführungen

setzen diese Abhängigkeit als bekannt voraus.
b. Verschiedentlich stösst man im islamischen Kulturraum auf die Auffas¬

sung, dass der Mensch über eine Art dämonischen Doppelgänger verfügt.
Im Arabischen wird er als qarin, tabi šay.an, ra iyy7 und .a.ib bezeich-

3 Die Ethnologie hat sich v.a. in Anschluss an die Kolonialisierung islamisch geprägter Gebie¬

te für die einschlägigen Auffassungen interessiert. Für Studien zu einzelnen Regionen vgl.:
Nordafrika: LANE, 1836; WESTERMARCK, 1920, 1935, 1968; DOUTTÉ, 1909; DESPARMET,

1932; DERMENGHEM, 1954. Für modernere Studien vgl.: CRAPANZANO 1973; MAAROUF,

2007. Palästina: CANAAN, 1914, 1929. Iran: MASSÉ, 1938; DONALDSON, 1938; CHRISTENSEN

1941; HIDAYAT, 1956; KASRAWI, 1954.

4 Mit Teilaspekten der islamischen Dämonologie in schriftlichen Quellen befassten sich ZBIN¬

DEN, 1953, und EICHLER, 1928. Siehe ausserdem FAHD, 1966, 1971. Für modernere Studien

zu Einzelaspekten: BADEEN & KRAWIETZ, 2002; KRAWIETZ, 2002; LEBLING, 2010.

5 Der Verfasser des vorliegenden Artikels arbeitet an einer Monographie zum Dämonenglau¬

ben im Bereich des Islams, die sich in erster Linie auf schriftliche Quellen in arabischer und

persischer Sprache stützt. Ausgangspunkts des Vorhabens ist eine umfangreiche
Materialsammlung im Nachlass des Basler Islamwissenschaftlers Fritz Meier 1912–1998). Seine

Dokumente werden in der Universitätsbibliothek Basel aufbewahrt Signatur NL 323:D
4.3.1–12). Siehe dazu: NÜNLIST, 2008.

6 WELLHAUSEN, 1887: 151; vgl. HENNINGER, 1963: 300.

7 Der Ausdruck wird auch ri iyy vokalisiert.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 147

net. Spezifisch persisch ist der Begriff ham-zad, der ‘Mitgeborene’. Mit
dieser Vorstellung verbinden sich psychologische Aspekte.

Die weiteren Überlegungen zum Themenkreis ‘Berittene und Gerittene’ situieren

sich an der Schnittstelle dieser beiden Auffassungen und leiten damit
gewissermassen über von einer zoologischen zu einer psychologischen Interpretation

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

der islamischen Dämonologie.

2. Die Dämonen und ihre Reittiere

Aus der islamischen Überlieferung sind verschiedene Prophetenworte zu einer
Predigt Mu.ammads vor den ginn bekannt. Einerseits soll der Gesandte einer
Gruppe frommer ginn aus Ni.ibin den Koran rezitiert haben. Sie kehrten darauf
als Warner zu ihrem Volk zurück.8 Anderseits bringt die islamische Überlieferung

Predigten Mu.ammads vor den Dämonen auch mit weiteren Ereignissen in
Verbindung. Erwähnung verdient die sogenannte Ginn-Nacht.9 Die unterschiedlichen

Berichte stimmen darin überein, dass die ginn den Propheten um Nahrung
zad) für sich und ihre Reittiere baten, nachdem sie den Koran gehört hatten.

Mu.ammad entsprach ihrer Bitte jeweils. Er hielt fest, dass jeder Knochen, über

den der Name Gottes ausgesprochen worden war, Fleisch für die Dämonen
selbst sei. Und jeder Mist ba ra) sei Gras für ihre Reittiere.10

Die vorliegende Darstellung zielt nicht darauf ab, die einzelnen
Überlieferungsstränge aufgrund von text- oder isnad-kritischen Überlegungen
auseinanderzuhalten. Für unsere Belange ist einzig die übereinstimmende Aussage in
den beigezogenen Berichten relevant, dass die ginn über Reittiere verfügen, die

häufig als dabba pl. dawabb) bezeichnet werden. Wenn auch die angeführten

8 Für Hinweise auf die Ginn-Predigt vgl. BU.ARI, .a.i., Kitab Manaqib al-an.ar, Bab .ikr
al-ginn. .adi. 3908 Gewärhsmann: Abu Hurayra); Für eine Zusammenstellung weiterer
Fassungen vgl. u.a.: IBN HIŠAM, Sira, Bd. 1: 281.9–16; ŠIBLI, Akam: 38.17–44.18.

In der westlichen Forschung befassten sich mit der Ginn-Predigt u.a.: HAMMER-PURGSTALL,

1852: 159f.; EICHLER, 1928: 32–35; FAHD, 1971: 189 mit Anm. 125f.; MEIER, 1979: 602;

MEIER, 1990: 899; WIELAND, 1994: 19f.
9 Diese Überlieferungen lassen sich auf den Gewährsmann Ibn Mas ud zurückführen: Vgl.

MUSLIM, .a.i., Kitab a.-.alat, Bab al-gahr bi-al-qira a […] wa-al-qira a ala al-ginn,

.adi. 1035–1037; ABU DAWUD, Sunan, Kitab a.-.ahara, Bab al- wu.u bi-an-nabi., .adi.,
85; TIRMI.I, Sunan, Kitab tafsir al-Qur an, Bab: Wa-min surat al-A.qaf, .adi. 3567.

10 Hier gemäss der Darstellung bei IBN TAYMIYYA, I.a.: 122.9–14.



148 TOBIAS NÜNLIST

Prophetenworte diese Reittiere nur beiläufig erwähnen, kann ihr auffällig
häufiges Auftreten nicht Zufall sein. Berichte in der späteren arabischen und persischen

Literatur bestätigen dies.

Ga.i. gest. 255/868–69), der bedeutende Klassiker arabischer Prosa,
befasst sich in einem eigenen Abschnitt des Kitab al-.ayawan mit den Reittieren
der ginn.11 Demnach hüten sich die Beduinen a rab) davor, nach Einbruch der

Nacht auf Igeln qunfu.), Wüstenspringmäusen yarbu und Waranen waral)
zu reiten. Auch würden sie alle weiteren Reittiere der ginn ma.aya al-ginn)
meiden. Strausse na am) und Gazellen .aby) werden explizit genannt.12 Wer
ein Reittier der ginn tötet, zieht die Rache der Dämonen auf sich.13

Ga.i. schliesst hingegen die Hasen arnab), Hyänen .ab und Affen
qird) aufgrund ihrer Unreinheit von den Reittieren der ginn aus.14 Hasen hätten

starke Menstruationen, nähmen aber keine rituellen Waschungen gusl, igtasala)
vor.15 Bei den Hyänen stört sich der Dichter daran, dass sie sich von Aas ernähren

und auf die Penisse von Erschlagenen steigen, aber nichts gegen ihre rituelle
Unreinheit ganaba) unternähmen.16 Die Affen wiederum bezichtigt Ga.i. der

Hurerei. Die Geistwesen meiden ausserdem den Wolf .i b al-ga.a). Er gilt als

Feind alles Dämonischen schlechthin.17 Da die ginn mit Vorliebe an schmutzigen

Plätzen Bäder, Latrinen, Kanalisationen, Friedhöfen etc.) leben, erstaunt,
dass Ga.i. Hasen, Hyänen und Affen gerade aufgrund ihrer Unreinheit von den

Reittieren der ginn ausnimmt. Der innere Widerspruch dieser Argumentation
liess sich nicht klären.18

11 GA.I., .ayawan, Bd. 6: 46.6–47.2. Überschrift: Qawl al-a rab fi ma.aya al-ginn min al-
.ayawan.

12 Ga.i. zählt die Gazellen auch .ayawan, Bd. 6: 225.6, zu den Reittieren der ginn.
13 GA.I., .ayawan, Bd. 6: 46.14–47.1.

14 Jetzt redet Ga.i. von den marakib al-ginn .ayawan, Bd. 6: 46.9–13).

15 Zur Furcht der ginn vor Hasen und Hasenknochen vgl.: BOYLE, 1973 mit Beachtung ver¬

schiedener Mythologien); ROBERTSON SMITH, 1885: 329; MEIER, NL 0323:D 4.3.4, s.v.
Hase, mit Belegen zur dämonenbannenden Wirkung von Hasenknochen, die beliebte
Bestandteile von Amuletten sind.

16 FARTACEK, 2010: 111, weist aufgrund von rezenten Feldforschungen in der syrischen Peri¬

pherie auf die Unreinheit der Hyäne hin.

17 Vgl. GA.I., .ayawan, Bd. 6: 239.3. FARTACEK, 2010: 111, zeigt auf, dass die Menschen

den dämonenbannenden Wolf schätzen.

18 Auch wies der Prophet den Reittieren der ginn Mist als Nahrung zu, was sich mit der Ab¬

neigung der Dämonen vor unreinen Tieren schwer vereinbaren lässt.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 149

Ga.i. greift aber auch Verse arabischer Dichter auf, die behaupten, sich zur
Fortbewegung der Reittiere der ginn bedient zu haben, wie aus folgendem Zitat
hervorgeht Metrum: .afif):19

>

Mit ihr pflegte ich zu reiten auf Kriechtieren .ašarat), legte dem Igel qunfu.) die Zügel an

und sattelte den Klippdachs wabr).

Während die hier nachweisbare Erweiterung der Liste potentieller Reittiere der

Dämonen um Kriechtiere und Klippdachs zweitrangig ist,20 fällt auf, dass der

Vers wiederholt auf eine aus dem Reitwesen bekannte Terminologie zurückgreift:

Der Igel wird gezäumt algama) und der Klippdachs gesattelt asraga).
Auch gibt der Dichter an, auf Kriechtieren geritten zu sein kuntu rakiban).21

Nicht nur Ga.i. ist mit der aus einzelnen Prophetenworten bekannten
Vorstellung vertraut, dass die ginn über Reittiere verfügen. Auch weitere Quellen
machen darauf aufmerksam. Qazwini gest. 682/1283) erwähnt in seiner
Zusammenstellung teuflischer Wesen mutašay.ana) den dalhab.22 Er wohnt auf Inseln
im Meer und soll die Gestalt eines Menschen haben, der auf einem Strauss reitet

Er ernähre sich von Menschenfleisch. Qazwini

schildert wenig später die Begegnung mit einem ifrit23, der auf einem gewal-

19 GA.I., .ayawan, Bd. 6: 237.5; beachte auch S. 237.3– 241.3. Bereits VAN VLOTEN, 1893:

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

239–247, hat auf diese Stelle hingewiesen.

20 Wenig später zählt GA.I., .ayawan, Bd. 6: 237.11–238.4, auch die Füchse .a lab), die als

a.rafu. bekannte Eidechsenart, die schnellfüssige Feldratten gura.), die Maus fa ra) und

die Kamelin .urra) mit weit gespreizten Vorderbeinen zu den Reittieren der ginn.
21 GA.I., .ayawan, Bd. 6: 238.5f., macht auf einen Dialog zwischen zwei Beduinen auf¬

merksam: Ein Mann erkundigt sich bei seinem Gefährten, ob die Dämonen auf Tieren

reiten. Der Befragte bejaht dies mindestens in Bezug auf die Gazellen. Er habe auf ihrem
Nacken Stellen entdeckt, wo die Behaarung vom Tragen des Jochs abgescheuert gewesen

sei tawqi Auch habe er an ihren Ohren die Brandmale von Besitzermarken feststellen

können: ........:..:....:

22 QAZWINI, Aga ib: 215.1–3. Offen bleiben Schreibweise und Vokalisation. Die benutzte

Ausgabe liest ad-dalhab. GOLDZIHER, 1896: 209, schlägt Dalhât vor. F. Meier zieht Dilha.
in Betracht NL 0323:D 4.3.2, s.v. Dilha.). GIESE, 1986: 182, wiederum liest Dalhât.

23 Bei den ifrit handelt es sich um eine besonders gefürchtete Dämonen-Gattung.



150 TOBIAS NÜNLIST

tigen männlichen Strauss .alim a.im) sitzt.24 Diese beiden Beispiele unterstreichen

den Zusammenhang zwischen Dämonen und Reiten.25

Auch die westliche Forschung weiss um die Vorliebe der Dämonen fürs
Reiten. Zur Problematik äussert sich u.a. I. Goldziher, indem er festhält, dass

“der schnelle Lauf des Thieres die Wirkung des auf seinem Rücken sitzenden

.inn [ist]”. Er belegt seine Aussage anhand verschiedener arabischer Verse.26 J.
Wellhausen meint: “Die Dämonen werden auch vorgestellt als reitend auf Tieren;

das macht keinen grossen Unterschied.”27 Da erklärende Beispiele fehlen,
bleibt der Nachsatz unklar. Die Bemerkung dürfte aber darauf hinauslaufen, dass

sich zwischen dem Dämon selbst und dem als dämonisch vorgestellten Reittier
nicht mit letzter Gewissheit unterscheiden lässt.

U.a. legt eine Episode im Kitab al-.ayawan diese Interpretation nahe, die

auf eine Begegnung des Dichters Abu Nuwas gest. 814) mit einem Beduinen
hinweist. Abu Nuwas erwähnt dabei einen Vers, wonach ein ginni auf einem
Igel geritten und mit ihm in die Luft gestiegen sei. Von seinem Gegenüber will
er in Erfahrung bringen, ob der Igel den ginni oder eben der ginni den Igel
getragen habe.28 Vor dem Hintergrund von J. Wellhausens Nachsatz dürfte Abu
Nuwas’ Frage dahingehend zu verstehen sein, dass der ginni den Igel gerade

aufgrund seiner dämonischen Natur zum Reittier gewählt hat. 29

Ähnlich wie in Abu Nuwas’ Frage verwischt sich die Abgrenzung
zwischen Berittenem und Gerittenem in der Mahan-Geschichte in Ni.amis Haft
Paykar30: Ein fremder Reiter entdeckt den in der Wüste verirrten Mahan, gibt

24 QAZWINI, Aga ib: 217.27–218.13.

25 In den Quellen lassen sich weitere Belege zu den ginn und ihren Reittieren ausmachen. Hier
sei nur noch hingewiesen auf M. .usi, Aga ib al-ma.luqat, 10. rukn, s.v. arnab-.arguš, Hs.
Fati. 4173, Bl. 109a, zitiert nach MEIER, NL 323:D 4.3.7, s.v. Reiten, Bl. 6): “Die Araber
sagen: Die ginn setzen sich auf Igel .ar-pušt), Strausse šutur-murg) und Wüstenmäuse

muš-i dašti), aber Hasen lassen sie in Ruhe, denn diese bekommen die Monatsregel. Wer

eine der genannten Gattungen tötet, der ist am Anfang der Nacht […] nicht sicher vor [den]
ginn und hört unbekannte Stimmen awaz-i hatif).”

26 GOLDZIHER, 1896: 207.

27 WELLHAUSEN, 1887: 152.
28 GA.I., .ayawan, Bd. 6: 239.6–240.4. Abu Nuwas’ Gesprächspartner entgegnet zwar, dass

solche Erzählungen zu den Lügengeschichten der Araber aka.ib al-a rab; S. 240.3) gehören.

Allerdings habe auch er Verse darüber verfasst, dass die ginn edle Pferde hätten S.

240.5f.).
29 MEIER, 1967: 558, betont, dass nicht nur dämonische Wesen auf Menschen und Tieren rei¬

ten, sondern sich mutatis mutandis die umgekehrte Vorstellung häufig nachweisen lasse.

30 NI.AMI, Haft Paykar: 273ff., § 36, vv. 94–150.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 151

sich ihm gegenüber als Retter aus und bittet ihn, sich auf ein bereitstehendes

Flügelpferd zu setzen. Dem unvorsichtigen Mahan steht jedoch eine dritte Spuknacht

bevor. Die Episode nähert sich ihrem Höhepunkt, als Mahan in der Ferne

Tausende von Lichtern flackern sieht und sich furchterregende Gestalten
nähern.31

Ihr Erscheinen versetzt die ganze Welt in Aufruhr. Mahans Pferd entpuppt
sich als vierbeiniger Drache ažudha) mit zwei Flügeln und sieben Köpfen. Damit

er nicht vom Ross stürzt, schlingt der Protagonist seine Beine um dessen

Hals. Allerdings ist er den Launen des wild gewordenen Pferdes hilflos
ausgeliefert. Erst mit dem Hahnkrat hat das schreckliche Treiben ein Ende.32 Das

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

Ungeheuer wirft den Reiter ab Metrum: .afif):33

Als der Dämonenreiter vom Dämon herabstürzte, blieb er benommen liegen wie jene, denen

Dämonen zu Gesicht gekommen waren.

Zwar erklärt Ni.ami Mahans Benommenheit primär damit, dass er Dämonen
gesehen habe. Doch auch das ungestüme Verhalten seines dämonischen Reittiers
dürfte den Unglücklichen schier in den Wahnsinn getrieben haben. Jedenfalls
lässt sich aus dem zitierten Vers eine auffällige Affinität zwischen Dämonen,
Reittieren und ihren Reitern ableiten. Die folgenden Ausführungen weisen auf
weitere Beispiele hin.

3. Die Riemenbeinler duwal-pa) und andere Aufhocker

In den untersuchten Quellen ist verschiedentlich von einem Wesen die Rede, das

duwal-pay persisch) bzw. duwal-bay arabisierte Form) heisst. Morphologisch
gesehen handelt es sich beim Begriff um ein Possessivkompositum, das eine
Gestalt mit Füssen pay) aus bzw. wie Lederriemen duwal) bezeichnet. F. Meier

31 NI.AMI, Haft Paykar: 275, § 36, vv. 126–131. Der Text hebt die Nähe alles Dämonischen zu
den Tieren hervor: Die Gestalten sehen schrecklich aus, sind hochgewachsen, dicklippig und
tragen schwarze Kleidung. Mit ihren Rüsseln und Hörnern gleichen sie sowohl Elefanten als

auch Kühen.

32 Zur Rolle des Hahns als Dämonenschreck vgl. MEIER, 1977, und seine Vorarbeiten dazu:

NL 0323:D 4.3.4, s.v. Hahn, 69 Bl.
33 NI.AMI, Haft Paykar: 276, § 36, v. 149.



152 TOBIAS NÜNLIST

hat aufgezeigt,34 dass Ga.i. die duwal-pa im islamischen Kulturraum zum ersten

Mal mit ihrem persischen Namen genannt hat.35 Der Dichter hat sie als Mischwesen

zwischen Tieren und Pflanzen vorgestellt und kritisiert.36 Sie treten in
zwei Typen von Geschichten auf:

a. Firdawsi bringt die Riemenbeinler im Šahnama beendet um 1010) mit
zwei Sagenkreisen in Verbindung.37 Der Rustam-Zyklus lokalisiert sie in
der Provinz Mazandaran, die für ihren Dämonenreichtum bekannt ist.
Gemäss der Alexandersage sind sie in Afrika beheimatet. Firdawsi nennt sie

im Šahnama aus metrischen Gründen narm-pay Weichbeinler) bzw.
gemäss einer Variante sust-pay Schlaffbeinler). In der Rustamsage beschreibt
er sie als berittene Fabelwesen. Da ihre Beine aus Riemen bestehen, sind
sie schwach. Ihre Hände jedoch sind kräftig und zermalmen dem Gegenüber

die Knochen.
b. Der zweite Typ der Erzählung ist weiter verbreitet.38 In Tausendundeiner

Nacht lassen sich zwei Fassungen nachweisen. Obwohl die Riemenbeinler
hier namenlos auftreten, bestehen keinerlei Zweifel daran, dass von ihnen
die Rede ist. Einerseits greift die fünfte Reise Sindbads des Seefahrers den

Stoff auf.39 Anderseits beschreibt die Geschichte von Sayf al-Muluk diese

Wesen.40 Beide Erzählungen lokalisieren das Geschehen auf einer Insel im
Osten.

Die Sindbad-Version hält fest, wie der Seefahrer die Insel der Riemenbeinler
erreicht und dort auf einen alten Mann stösst. Dieser verlangt, dass der Ankömmling

ihn auf seine Schultern setze, und lässt sich von ihm zu Bäumen mit
bekömmlichen Früchten tragen. Wenn sich Sindbad weigert, traktiert ihn der

34 Die folgende Darstellung stützt sich auf MEIER, 1967. Vgl. auch seine Vorarbeiten: NL
0323:D 4.3.2, s.v. Duwal-pay, 24 Bl.

35 MEIER, 1967: 562, weist darauf hin, dass ähnliche Wunderwesen aus dem klassischen Alter¬

tum u.a. Pomponius Mela, De situ orbis, III.10, und Plinius, Naturalis historia, V 44–46)
bekannt sind. Sie waren bald in Indien, bald in Afrika beheimatet. Die Vorstellung von diesen

Wunderwesen könnte durch die spät-sassanidische Pahlawi-Übersetzung des Alexanderromans

von Pseudo-Kallisthenes Iran erreicht haben. Die im Griechischen als ‘.µa.t.p.de.
bekannten Wesen wurden in wörtlicher Übersetzung zu duwal-padan bzw. duwal-payan.

36 MEIER, 1967: 536. Vgl. GA.I., .ayawan, Bd. 1: 189.6f.
37 Vgl. MEIER, 1967: 544f.

38 Vgl. MEIER, 1967: 547f.
39 ALFLAYLA WA-LAYLA, Bd. 4: 165–168 557. Nacht).
40 ALFLAYLA WA-LAYLA, Bd. 5: 259–260 765. Nacht).

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 153

ungebetene Reiter mit Schlägen ärger als Peitschenhiebe. Nachts schlingt er die
Beine um sein Opfer. Als Sindbad Kürbisse findet, füllt er einen mit dem Saft
von Trauben und lässt ihn an der Sonne zu Wein vergären. Als sein Peiniger
davon begehrt, reicht er ihm davon. Der Quälgeist wird betrunken und beginnt auf
seinen Schultern zu wackeln. Sindbad wirft den ungebetenen Reiter ab und
erschlägt ihn.

Es ist dies nicht der Ort, Vorlagen oder Parallelen für diesen Bericht
beizubringen.41 Für uns ist einzig relevant, dass aus dem islamischen Kulturraum
Berichte von Aufhockern bekannt sind. Sie haben Menschengestalt, reiten auf ihren

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

Opfern und hetzen sie ab.42

Ähnlich wie der duwal-pa verhält sich gemäss einem Bericht Yafi is gest.
768/1367) die gul. Sie erscheint den Menschen als schöne Frau. Gerne verwandelt

sie sie in Esel und reitet tarkabu) auf ihnen an einsame Orte. Dort lässt sie

ihr Opfer stehen oder bringt es wieder zurück.43 Ihr Verhalten stimmt weitgehend

mit U. Johansens Bemerkung zur Alpfrau bei den türkischen Völkern überein:

“Die Vorliebe der Alpgeister für das Reiten [geht so weit,] dass sie die
Menschen im Traume in Pferde verwandeln, aufsitzen und sie abhetzen.” Sie belegt
diese Vorstellung auch mit dem mittelhochdeutschen Vers: “Dich zoumet der

alp, dich rîtet der mar.”44

4. Besessenheit und Wahrsagen

H.A. Winkler hat sich mit unterschiedlichen Aspekten des Dämonenglaubens

und der Magie in der islamischen Welt befasst.45 Seine dritte Studie dazu, Die
reitenden Geister der Toten 1936), untersucht die Besessenheit Abd ar-Ra.is,
eines einfachen Fellachen aus Oberägypten. Sie dokumentiert das Entstehen

41 Vgl. MEIER, 1967: 547–559.

42 Riemenbeinler wurden auch in Miniaturen dargestellt. Für eine Abbildung aus einer Münch¬

ner Handschrift von Qazwinis Aga ib al-ma.luqat und weitere Hinweise vgl. MEIER, 1967:
557, 563.

43 YAFI I, Mir at, Bd. 4: 34.5–7.
44 JOHANSEN, 1959: 311. Sie zitiert den mittelhochdeutschen Vers nach J. Grimm, Deutsche

Mythologie, Bd. 1: 433.

45 WINKLER 1930, 1931, 1936.



154 TOBIAS NÜNLIST

eines Šay.-Kults46 um ihn und greift in der Schilderung seiner Besessenheitzustände

wiederholt auf die Reit-Metapher zurück.
Interessant sind die näheren Umstände von Abd ar-Ra.is Berufung: 47

Nach längeren Krankheiten hielt der Fellache einen Mittagsschlaf. Als er

erwachte, floss Wasser aus seinem rechten Bein und Arm. Abd ar-Ra.i konnte
sich daran nicht mehr erinnern, da “es” ihn plötzlich packte. Bekannt ist
allerdings, dass er bis zum Sonnenuntergang ziellos durch die Wüste irrte. Als er

immer noch ergriffen zurückkehrte, warf er sich im Hof seines Hauses steil auf
die Knie. Der Geist habe je.. zu ihm gesagt. Mit dem Je..-Ruf veranlassen die
Kameltreiber ihr Tier dazu, sich auf die Knie niederzulassen.

In der Nacht erschien dem Fellachen überdies eine erhabene Gestalt und

stellte sich ihm als sein verstorbener Onkel Be.it vor. Sie griff mit folgenden, an

Abd ar-Ra.i gerichteten Worten die Reit-Metapher auf: “Du bist mein ga ud,
mein junger Kamelhengst. Ich liebe dich.” Darauf setzte sich die Gestalt auf
Abd ar-Ra.is Schultern.48

Auch die Beschreibung des Beginns von Abd ar-Ra.is späteren
Besessenheitszuständen bedient sich wiederholt der Reit-Metapher:49

Dieses gehorsame, bedächtige und schwerfällige Niederknien des mächtigen Tieres macht

Eindruck. Wenn der Schech Be.ît über Abd er-Râ.i kommt, so sieht man, dass Abd er-

Râ.i eben sein ga ûd, sein Kamelhengst, ist. Man sieht, wie Abd er-Râ.i an seinem Platz
hockt, vorbereitet, die Besessenheit aufzunehmen. Sein Gesicht ist etwas leidend und

abwesend, man fühlt, wie sein Bewusstsein dahinsinkt, plötzlich schnellt er aus der hockenden

Stellung empor und stösst mit dem Knie heftig auf die Erde: der Kamelhengst hat sich auf

die Knie gelassen und der Reiter ist da. Dieses auf die Knie Stossen ist für Be.ît’s
Erscheinen die charakteristische Geste.

Nicht alle Leute brachten Abd ar-Ra.is Besessenheit mit der Manifestation
eines Totengeistes in Verbindung. Sie meinten vielmehr, dass ein ginn oder sogar

ein šay.an in ihm in Erscheinung trete. H.A. Winkler betont jedoch, dass der
Geist Be.it selbst aus dem Fellachen gesprochen und festgehalten habe: “ Ich bin

46 WINKLER, 1936: 22f., betrachtet den Šay.-Kult als Mittelpunkt der oberägyptischen Volks¬

religion. Während der Begriff šay. fem. šay.a) grundsätzlich jeden verehrten Menschen

bezeichnet, charakterisiert er im vorliegenden Kontext eine Person, die von einem Totengeist

ergriffen wird und aus deren Mund er spricht.

47 WINKLER, 1936: 56f.
48 WINKLER, 1936: 56f.
49 WINKLER, 1936: 67.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 155

nicht von den gann. Ich bin Be.ît. Abd ar-Râ.i soll sich freuen und ihr sollt
euch alle freuen, denn dies ist ein Segen.”50

Auch Abd ar-Ra.i selbst spürt, wie sich der Geist bei seiner Besessenheit

auf seine Schultern setzt und schwer auf ihm lastet.51 Oft schmerzen ihn nach

seinen Sitzungen die Beine von der Last, die er zu tragen hatte. Aber trotz seines

allgemeinen Eindrucks, dass der Geist auf ihm sitzt, erklärt der Fellache seine
Besessenheitszustände auch damit, “dass die Geister in ihn selber hineinfahren
und während der Besessenheit in seinem Körper stecken.” Vorstellungen davon,
dass Dämonen in den menschlichen Körper hineinfahren, spielen im islamischen
Kulturraum zur Erklärung von körperlichen und seelischen Krankheiten eine

Rolle.
Ergänzend sei darauf hingewiesen, dass die Reit-Metapher auch bei Zar-

Zeremonien eine Rolle spielt.52 Die Zar-Geister, eine besondere Klasse von
Dämonen, bedrohen v.a. die Frauen. Eine Auskunftsperson hat gegenüber H. A.
Winkler festgehalten, dass diese Geister “die Töchter der Araber reiten.”
Während der Zeremonien “sitzt der Zar auf [seinem Opfer] wie ein Reiter auf
seinem Reittier.”53 A. Wieland zeigt auf, dass “Zeremonien zur Austreibung von
‘Reitern’ ein kulturübergreifendes Muster haben.”54 Sie beobachtet, dass Frauen
gemäss diesem pattern von männlichen Reitern, Männer aber – die Beispiele
dafür sind selten – von Reiterinnen dominiert werden. Sie erkennt darin eine
dialektische Identität.55

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

5. Berittene Dichter

Die Berichte über Abd ar-Ra.is Besessenheit und Wahrsagen rufen die Rolle
des altarabischen kahin in Erinnerung, der seine Erkenntnisse durch Dämonen

50 WINKLER, 1936: 62.

51 WINKLER, 1936: 127.

52 Zum Zar-Kult, eine wohl aus Äthiopien stammende Diagnose- und Therapieform WIE¬

LAND, 1994: 12), besteht eine umfangreiche ethnologische Literatur: vgl. ROUAUD & BATTAIN

mit Literaturhinweisen).

53 WINKLER, 1936: 16.

54 WIELAND, 1994: 64, mit Hinweis auf MISCHEL& MISCHEL, 1958: 249–260. Die beiden For¬

schenden untersuchen Besessenheitszeremonien in Trinidad und halten fest: “A person who

becomes possessed is referred to as a horse of that particular power.” S. 259).
55 WIELAND, 1994: 64.



156 TOBIAS NÜNLIST

erhalten haben soll.56 Auch die Poesie wird mit dämonischer Inspiration in
Verbindung gebracht. Dies geht nicht zuletzt aus dem Koran hervor, der die Dichter
ša ir) wiederholt als magnun, “von ginn besessen”, kritisiert.57 Es ist dies nicht

der Ort, die dämonische Inspiration von Dichtern aufzuarbeiten,58 die gern mit
der Auffassung in Verbindung gebracht wird, dass der Mensch über eine Art
dämonischen Doppelgänger verfügt. Hier sei einzig darauf hingewiesen, dass

vereinzelt Berichte über berittene Poeten im Umlauf sind.

Im Kitab al-.ayawan greift Ga.i. im Kapitel Šaya.in aš-šu ara 59 folgenden,

A ša zugeschriebenen Vers auf Metrum: .awil):60

Mein Bruder, der ginni – möge meine Seele sein Lösegeld sein –, gab mir ein Staub
aufwirbelndes Ross, das an den Abenden weit ausholt.

A ša unterstreicht mit dem Hinweis auf seinen Ginn-Bruder die Beziehungen
zwischen dem Dichter und seinem Begleit-Dämon. Interessant ist aber v.a., dass

der Dichter von seinem Gefährten ein ausserordentliches Reitpferd erhalten
haben will und mit dieser Aussage die Abhängigkeit zwischen Reiten und Dichten
bzw. dämonischer Inspiration belegt.

Ein Bericht in Pseudo-Mas udis A.bar az-zaman lässt auf ähnliche
Zusammenhänge schliessen:61 Ein Reisender stösst in der Wüste auf einen Mann, der
auf einem Straussenweibchen daherkommt.62 Seine der Länge nach gespaltenen

Augen ayna-hu mašquqatan bi-.uli waghi-hi) sind ein klares Indiz für seine
dämonische Natur.63 Obwohl die Angelegenheit dem Reisenden nicht geheuer ist,

56 Zur Rolle des kahin vgl. FAHD, EI.
57 Vgl. z.B. Qur an, Sure 37.36.

58 Zur Frage vgl. die Übersichtsartikel von GOLDZIHER, 1891; MEIER, 1987; BÜRGEL, 2006.

59 GA.I., .ayawan, Bd. 6: 225.10–229.7. Unter dem šay.an ist hier nicht der Teufel, sondern

ein Begleitdämon, allenfalls ein Doppelgänger des Dichters zu verstehen. BÜRGEL, 2006,

skizziert die Grundzüge der Fragestellung.

60 Auf den Vers macht F. Meier aufmerksam NL 0323:D 4.3.12, s.v. Inspiration: Dichter, Bl.
34; Zählung beginnend mit Stichwort Inspiration in Mappe 12). Der Vers wird zitiert
gemäss GA.I., .ayawan, Bd. 6: 226.8; Parallele bei .A ALIBI, .imar: 70.11; A ŠA, Gedichte,

Nr. 15.51.

61 Pseudo-MAS UDI, A.bar: 15.3–9.

62 Pseudo-MAS UDI, A.bar: :15.3 Es sei daran erinnert, dass

Strausse beliebte Reittiere der ginn sind.

63 WIELAND, 1994: 44.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 157

kommt er mit dem Straussen-Reiter ins Gespräch. Auf seine Aufforderung hin,
arabische Poesie vorzutragen, rezitiert sein Gegenüber Verse, die dem Reisenden

aus Nabigas Diwan bekannt sind. Als er den Berittenen des Plagiats bezichtigt,
entgegnet der Beschimpfte, er selbst habe diese Verse verfasst. Er habe sie
vierhundert Jahre zuvor in Suq Uka. durch Nabigas Mund rezitiert na.aqtu bi-ha
ala lisani-hi bi-Suq Uka.). Mit dieser Erklärung gibt sich der Getadelte als

Nabigas dichterischer Inspirator zu erkennen.

F. Meier macht ausserdem auf eine Überlieferung aus Qurašis Gamharat
a šar al- arab aufmerksam, wonach ein Mann in einer Vollmondnacht einem
ginni auf einem Straussenmännchen begegnet.64 Der Dämon rezitiert Ragaz-Verse

und erklärt die Hierarchie unter den arabischen Dichtern, indem er berühmte
Verse aus ihren Diwanen aufgreift. Aus der gewählten Reihenfolge ergibt sich
eine Rangordnung, an deren Spitze Imra al-Qays steht; auf ihn folgen A ša und
.arafa. Das Auftreten eines ginni “hoch zu Strauss” belegt hier die Affinitäten
zwischen Reiten und Dichten.

6. Zum Eindringen von Dämonen in den menschlichen Körper

Nicht nur Tiere, sondern auch Menschen können den Dämonen als Reittiere
dienen. Oft geschieht dies äusserlich vgl. Riemenbeinler, Alpfrau). Geister
dringen aber auch in den Körper des Menschen ein. Damit ist häufig die
Vorstellung einer Erkrankung verbunden. Die Rolle des Menschen als Reittier der

ginn und seine Funktion als Träger von ginn in seinem Innern sind identisch.
Der vorliegende Beitrag geht der Frage, ob und wie Dämonen Krankheiten

verursachen, nicht weiter nach. Vielmehr setzt er diesen Sachverhalt als bekannt
voraus.65 Beim Menschen rufen die Dämonen Krankheiten, besonders Fieber,
Epidemien, Epilepsie sowie Störungen der Sexualfunktionen hervor. M. Dols ist
den Zusammenhängen zwischen Wahnsinn und Besessenheit durch Dämonen in

64 Vgl. MEIER, NL 0323:D 4.3.4, s.v. Inspirator, Bl. 5f., mit Hinweis auf QURAŠI, Gamharat,

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

Bd. 1: 171f.
65 Man beachte z.B. GOLDZIHER, 1920: 185: “Auch die primitive Anschauung der Araber führt

alle Krankheiten auf dämonische Einwirkung zurück [mit Hinweis auf WELLHAUSEN, 1887:
155f.]. Noch der heutige Araber hat den Glauben, dass nicht ‘Gott es ist, der die Krankheit

will, sondern ihre Urheber sind die neidischen Geister, die sich an den Schmerzen der
Menschen weiden.’ [aus MUSIL, 1907, Bd. 3: 413]. Die alten Araber nannten die Pest ‘Speere der

.innen’ rima. al-.inn) oder ‘einen Stich wachz) von den .innen’.”



158 TOBIAS NÜNLIST

seiner magistralen Untersuchung Majnun: The Madman in Medieval Islamic
Society nachgegangen.66

Die Debatte über Dämonen als Verursacher von Krankheiten soll im
folgenden aus einer grundlegenderen Perspektive angegangen werden. Die
untersuchten Quellen erörtern mehrfach die Frage, ob es den ginn überhaupt möglich
sei, in den menschlichen Körper einzudringen. Diese Diskussion greift
Positionen der Mu tazila auf und soll anhand einer Darstellung bei Ibn Taymiyya
nachgezeichnet werden. Parallelen lassen sich u.a. bei .usi, Šibli, Suyu.i gest.

911/1505) und .alabi gest. 1044/1634) nachweisen.

Ibn Taymiyya gest. 1328) erörtert die Frage in Anschluss an die Bemerkungen

einiger Unwissenden, die die Existenz der ginn trotz der zahlreichen
Belege in der sunna ablehnen.67 Er hält fest, dass gewisse Mu taziliten, Gubba i
gest. 915)68 und Abu Bakr ar-Razi69 werden namentlich erwähnt, zwar das

Vorhandensein von ginn nicht in Abrede stellen. Sie würden jedoch leugnen, dass

die Dämonen in den Körper des Epileptikers eindringen, wie dies von der islamischen

Lehre dargestellt wird.70 Ibn Taymiyya selbst distanziert sich von den
Auffassungen der Mu tazila und erinnert an die Standpunkte Aš aris gest. um
955) und Ibn .anbals gest. 855), die darauf insistieren, dass die ginn sehr wohl
in den Körper eines Fallsüchtigen eindringen. Es sei dann auch der ginn, der aus

ihm heraus rede.

Ibn Taymiyyas Ausführungen waren Šibli gest. 1367) bekannt, zitiert er

sie in der Einleitung zu seinem Kapitel “Darlegung über das Eindringen der ginn

in den Körper des Epileptikers” doch beinahe wörtlich.71 Šibli präzisiert das

66 Ebenso wie für psychische Auffälligkeiten werden Dämonen für verpöntes Verhalten ver¬

antwortlich gemacht. Dies kann durch die Reit-Metapher ausgedrückt werden. Bei GA.I.,
.ayawan, Bd. 1: 300.1f., erklärt Abu al-Wagih al- Ukli seine Wut ga.ab) damit, dass ihn
sein Satan šay.an) geritten habe rakiba). Auch ŠIBLI, Akam: 89.6–8, zitiert eine Überlieferung

Mugahids, wonach der Satan šay.an) jene reite rakiba), die ihn fürchten.

67 IBN TAYMIYYA, I.a.: 102.5; zu den Auffassungen der Mu tazila vgl. S. 102.3–13.
68 Zu al-Gubba i vgl. L. GARDET, Artikel “Djubba’i”, In: EI2, Bd. 2. S. 569.

69 So gemäss Ibn Taymiyya. Weder Abu Bakr ar-Razi gest. 925 oder 935) noch Fa.r ad-Din
ar-Razi geb. 1149) sind als eigentliche Vertreter der Mu tazila bekannt.

70 IBN TAYMIYYA, I.a.: 102.5– :7

Ibn Taymiyya erwähnt das Eindringen der ginn in den Körper später

nochmals im Vorbeigehen S. 146.8f.).

71 ŠIBLI, Akam: 107.7–109.16, Zitat 107.9–16; vgl. Ausgangstext bei IBN TAYMIYYA, I.a.:
102.5–13. Vgl. die Parallelen bei SUYU.I, Laq., § 292: 107.1–9; .ALABI, Iqd: 70.6–11.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 159

Grundproblem der Mu tazila dahingehend, dass zwei Seelen nicht in einer Brust
Platz finden.72

Die soeben beigebrachten Beispiele zeigen auf, dass in der islamischen
Welt eine philosophisch-wissenschaftliche Debatte über das Eindringen von
Dämonen in den menschlichen Körper stattgefunden hat. Neben dieser intellektuellen

Diskussion sind verschiedene Überlieferungen im Umlauf, die diese
Möglichkeit illustrieren.

6.1 Das kleine Tier garw)

In den untersuchten Quellen lässt sich mehrfach der Bericht belegen, dass eine
Frau mit ihrem Sohn zum Propheten gekommen sei.73 Sie beklagt sich, dass ihr
Kind wahnsinnig sei bi-hi gunun). Die Anfälle überkämen es beim Morgenund

Abendessen. Als der Prophet dem Knaben mit der Hand über die Brust
fährt, muss sich dieser erbrechen. Ein kleines, schwarzes Tier kommt aus seinem

Innern heraus und rennt davon.74

72 ŠIBLI, Akam: :107.10 .USI, Aga ibnama, formuliert ähnliche

Kritiken, erwähnt aber die Mu tazila nicht namentlich. Er hält am Anfang und Schluss seines

Ginn-Kapitels fest, dass gewisse Kreise gama ati) die Existenz von diw und ginn
leugnen und Epilepsie .ar als natürliche Krankheit illat) betrachten. Die Verfechter dieser

Auffassung werfen explizit die Frage auf, wie ein ginni in einen Menschen eindringen
könne ; S. 204.5f.). Später greift .usi das Argument auf, dass

etwas Subtiles scil. die ginn) nicht in etwas Dichtes eindringe : Position der

Mu tazila: S. 210.16), macht aber auch auf den gegnerischen Einwand aufmerksam, dass das

subtile Licht durch festes Glas abgina-yi .aqil) hindurchscheine. Geisterbeschwörer

mu azzim) vertreten die Auffassung, dass ein ginni in den Körper eines Menschen
eindringen könne, wenn er ihn liebe

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

; S.210.14–16).

73 Die Überlieferung geht auf Ibn Abbas zurück und liess sich an folgenden Stellen nach¬

weisen: GA.I., .ayawan, Bd. 6: 224.6–8; ŠIBLI, Akam: 107.16–23; SUYU.I, Laq., § 293:

107.10–14; .ALABI, Iqd: 69.8–70.2. Der Herausgeber des .alabi-Texts S. 70, Anm. 91)

weist auf modifizierte Fassungen hin.
Zur Überlieferung vgl. FAHD, 1971: 191 mit Anm. 140; TRITTON, 1934: 722; DOLS, 1992:
218 mit Anm. 40.

74 Bei Ga.i.: Bei Šibli: Unter garw
versteht A. KAZIMIRSKI, Dictionnaire, “1. Petit de chien, de lion, ou de toute autre bête

carnassière.” Eine Anmerkung des Herausgebers des .alabi-Texts Iqd: 70, Anm. 91) enthält

die inhaltlich naheliegende und vom Schriftbild her nachvollziehbare varia lectio fa-šufiya

: [der Knabe] wurde geheilt).



160 TOBIAS NÜNLIST

Diese Überlieferung zeigt den engen Zusammenhang zwischen Wahnsinn
gunun) und der Vorstellung auf, dass Erkrankungen durch Wesen verursacht

werden, die als Fremdkörper im Menschen aufgefasst werden und aufgrund ihrer
schwarzen Farbe als dämonisch einzustufen sind. Aus der angeführten Überlieferung

geht jedenfalls hervor, dass dämonische Kräfte in den Menschen
eindringen können. Geeignete Verfahren veranlassen sie dazu, den Körper auch

physisch wieder zu verlassen.75

6.2 Der Mensch als Haus für die ginn

G. Fartacek ist im Rahmen seiner Feldforschungen zum Dämonenglauben in
Syrien mehrfach auf den Begriff bayt maskun gestossen.76 Der Ausdruck bedeutet

wörtlich “bewohntes Haus”. Die Bewohner des Hauses, nämlich die ginn,
werden nicht genannt, da man sich vor ihnen fürchtet. G. Fartaceks Beispiele
lassen sich dahingehend zusammenfassen, dass ein bayt maskun ein Haus ist, wo
es spukt.

Allerdings sind nicht nur Häuser maskun, auch von Dämonen heimgesuchte
Menschen werden im Volksislam so genannt. Abhängig von der Schwere der
Erkrankungen werden unterschiedliche Termini verwendet. Der Ausdruck maskun

dient als Oberbegriff zur Bezeichnung von Menschen mit Symptomen von
Besessenheit.77

Auch aus schriftlichen Quellen sind Beispiele dafür bekannt, dass der
Mensch Dämonen in sich behaust und damit maskun im Sinn des modernen

Begriffs ist. Allerdings fehlt der Ausdruck maskun in den beigezogenen Texten.
Die Vorstellung selbst lässt sich jedoch u.a. in einem Bericht Šiblis über das
Erlebnis einer Frau namens ar-Rabi bint Mu awwi. b. Afra belegen:78

Während ich in meiner Kammer sass, spaltete sich mein Dach. Da fiel etwas Schwarzes von

dort auf mich herab. Etwas wie ein Kamel oder wie ein Esel. Nie hatte ich an Schwärze,

Beschaffenheit und Abscheulichkeit dergleichen gesehen. Sie fuhr fort: Da näherte es sich

75 Die umfangreiche magisch-exorzistische Literatur aus dem islamischen Kulturraum kann im
Rahmen des vorliegenden Artikels nicht aufgegriffen werden. Stellvertretend sei auf TILIMSANI,

Šumus: 111.9–113.1, hingewiesen.

76 FARTACEK, 2010: 74.

77 MEIER, 1979: 625, übersetzt maskun als “besessen, verhext, nicht geheuer”. In erster Linie
bringt er den Ausdruck mit dem Verbum sakana, “bewohnen”, in Verbindung. Vgl. auch

DOLS, 1992: 294f.; MAAROUF, 2007: 139; WIELAND, 1994: 71.
78 ŠIBLI, Akam: 76.6–10; Parallele bei Suyu.i, Laq., § 401: 158.10–17.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 161

mir und wollte mich. Ihm folgte ein Blättlein. Es entfaltete das Blättlein und las es. Da stand

darin: Vom Herrn des Ukab an Ukab: Dir ist der Zugang zur rechtschaffenen Frau, der

Tochter rechtschaffener Leute, verwehrt! Sie sagte79: Da kehrte es zurück, woher es gekommen

war. Und ich schaute ihm nach. .asan b. .asan80 ergänzte: Da zeigte sie mir das

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

Schriftstück, das sich bei ihnen befand.

Am naheliegendsten ist es, das Erlebnis als sexuellen Übergriff eines Unholds
auf ein unbescholtenes Mädchen zu deuten. Der Vorfall dürfte zur Zeit Šiblis
auch so verstanden worden sein. Verschiedene Elemente nähren allerdings
Zweifel an dieser Interpretation.

Die unmittelbar anschliessende Überlieferung schildert die Erfahrung einer
Frau auf dem Sterbebett. Als die Sterbende das Bewusstsein verlor, hörten die
Anwesenden ein Krachen naqi.) im Dach. Darauf fiel eine schwarze Schlange

.a ban aswad) herab, die aussah wie ein gewaltiger Kerl ga.a a.im). Dieser
näherte sich der Kranken. Exakt in diesem Moment fällt auch gemäss dieser
Version ein Schriftstück herab. Es fordert den Unhold auf, die Töchter
rechtschaffener Leute zu verschonen. Der Eindringling verlässt darauf den Ort.

Beide Fassungen enthalten m.E. Hinweise, die eine Interpretation des

Geschehens als primär sexuell motivierten Übergriff nicht nahelegen. Stutzig
macht einerseits die Vorstellung vom Beischlaf auf dem Sterbebett. Anderseits
vergleichen die Texte den Eindringling mit Schlange81, Kamel und Esel. Diese

Tiere sind für ihre dämonischen Eigenschaften bekannt.

Ein letztes Element in Šiblis Berichten, nämlich die Spaltung des Dachs,
erheischt unsere Aufmerksamkeit. M. Eliade befasst sich damit in seiner Monographie

Briser le toit de la maison.82 Er betrachtet das Haus einerseits als Pendant

zum Kosmos. Anderseits erweitert er diesen Vergleich um ein zusätzliches Bild:
Indische Texte setzen den menschlichen Körper mit einem Haus mit zehn Türen
in Beziehung. Ein Loch auf dem Scheitel, das brahmarandhra, stellt die zehnte

Öffnung dar.83 In den Techniken des Yoga-Tantrismus fliegt die Seele des

Verstorbenen nach dem Tod durch dieses Loch davon.
Diese Beobachtungen legen die Vermutung nahe, dass die Spaltung des

Hausdachs in den beigebrachten Berichten Šiblis mit einer Öffnung des Körpers

79 Lies qalat anstatt qala.

80 Der Gewährsmann der Überlieferung.
81 Vgl. SCHUBERT, 2005.

82 ELIADE, 1990: 205–216; ELIADE, 1957: 57– 82, v.a. S. 76–80.
83 Die neun andern Öffnungen dienen den Sinneswahrnehmungen und der Verrichtung der

Notdurft.



162 TOBIAS NÜNLIST

gleichzusetzen ist. Der menschliche Körper öffnet sich im Moment der Spaltung
des Dachs. Damit ist es dem fremden Wesen möglich, in das Individuum
einzudringen. Aus der expliziten Gleichsetzung des Eindringlings mit Schlange,
Kamel bzw. Esel lässt sich auf seine dämonische Natur schliessen.

Aus dieser Interpretation ergibt sich, dass Šiblis Berichte etwas anderes als

einen sexuell motivierten Übergriff schildern.84 Sie illustrieren in erster Linie die

Möglichkeit der dämonischen Kräfte – sie haben nicht a priori negative Bedeutung

–, sich im Menschen selbst einzunisten und ihn zu ihrem Reittier bzw. zum
Ginn-Träger zu machen.85

7. Die Abwehr von Dämonen: Von Exorzismus und Exorzisten

Der Hinweis auf ein herabfallendes Schriftstück in Šiblis Berichten ruft das

reiche Amulettwesen aus der islamischen Welt in Erinnerung, mit dem sich die
Ethnologie wiederholt befasst hat.86 Dabei ist auch auf exorzistische Praktiken
aufmerksam gemacht worden. Die Bibel bringt die Heilungen von Kranken

84 Auch der Hinweis auf das herabfallende Schriftstück – es könnte sich um ein Amulett han¬

deln – lässt sich mit dieser Interpretation vereinbaren.

85 Aus Koran und sunna sind weitere Berichte zur Problematik bekannt. In ihrem Mittelpunkt
steht aber nicht mehr ein ginni, sondern Satan bzw. Iblis:
a. Die .adi.-Sammlungen enthalten einen Abschnitt über Niesen und Gähnen. Gemäss

einem Prophetenwort liebt Gott das Niesen, hasst aber das Gähnen ta.a ub). Jeder Muslim
soll dem Niesenden Gesundheit wünschen. Das Gähnen aber stamme von Satan

Wenn der Gähnende ha sage, lache der Satan aus ihm heraus

Vgl. BU.ARI, .a.i., Kitab al-Adab, Bab ma yusta.abbu min al- u.as wa-ma

yukrahu min at-ta.a ub, .adi. 6295, auch .adi. 6298 und Kitab Bad al-.alq, Bab .ifat
Iblis wa-gunudi-hi, .adi. 3325.

b. Bekannt ist die Überlieferung, dass der Satan in den Blutbahnen durch den Körper des

Menschen fliesst. Bei BU.ARI .a.i., Kitab al-A.kam, Bab aš-Šahada…, .adi. 7259) lautet

das Prophetenwort: “Der Satan geht beim Menschen die
Bahnen des Blutes.” Übersetzung MEIER, NL 0323:D 4.3.5, s.v. Krankheit, Bl. 18).

c. Letztlich können die Einflüsterungen waswas) des Satans vgl. Sure 114) dahingehend

verstanden werden, dass der Satan in den Körper des Menschen eindringt. ŠIBLI, Akam:

160.4–166.22, äussert sich dazu in einem eigenen Kapitel Bab 87. “Fi bayan kayfiyyat
alwaswasa wa- ma warada fi-l-waswas”).

86 Vgl. KRISS & KRISS-HEINRICH, 1962; MERSHEN, 1982; SCHIENERL, 1984, 1988, 1992;
FODOR, 1990, 2009.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 163

durch Jesus häufig mit Dämonenaustreibungen in Verbindung.87 Aus Mu.am¬
mads Leben sind Beispiele dafür nur vereinzelt bekannt.88

Allerdings waren exorzistische Praktiken auch im islamischen Kulturraum
verbreitet, wie aus ethnologischen Studien hervorgeht. 89 Schriftliche Quellen
interessierten sich ebenso dafür, wie M. Dols aufzeigte.90 Die folgenden Ausführungen

stützen sich auf einen Bericht bei Ga.i. der das Phänomen aus der
Innensicht eines Exorzisten mu azzim) schildert und die an ihn gestellten
Anforderungen erörtert, indem er den Begriff ma.dum91 erläutert92:

Zu jenen, die über Bedienstete verfügen: Die Leute sagen: Der So-und-so verfügt über

Bedienstete.93 Sie meinen damit, dass ihm die Satane šaya.in), die Geister arwa.) und die

Siedler ummar)94 antworten und gehorchen, wenn er sie beschwört azama). Zu jenen, die
über Bedienstete verfügen, gehören Abdallah b. Hilal al-.amiri, der ‘Iblis’ Freund’ genannt

wurde. Zu ihnen gehören auch Karbaš al-Hindi und .ali. al-Mudaybari.
Voraussetzungen dafür, dass ein Siedler auf die Beschwörung positiv reagiert95: Ubayd

Mugg pflegte zu sagen: Der Siedler ist gierig darauf, positiv auf eine Beschwörung zu rea-

87 DOLS, 1992: 9f., weist auf die Frage hin. MEIER, NL 0323:D 4.3.3, s.v. Geisterkrankheit, Bl.
5–12, trägt relevante Stellen aus dem Neuen Testament zusammen.

88 Vgl. einerseits oben Abschnitt 6.1: Bericht über das kleine Tier garw). Ausserdem greift
IBN TAYMIYYA wohl apokryphe Überlieferungen zu exorzistischen Praktiken Mu.ammads
auf S. 141.19–142.10: aus A.mad b. .anbal, Musnad; S. 141.7–19: aus Abu Dawud,

Sunan). Vgl. Parallelen dazu bei ŠIBLI, Akam: 113.16–114.2, danach Varianten; SUYU.I,

Laq.: 107.15–108.4, § 294, mit Varianten in § 295f.: 108.5–109.8.
Gemäss der auf Abu Dawud zurückgehenden Fassung bei Ibn Taymiyya hatte Umm Abans

Grossvater einen Sohn oder Neffen, der an Wahnsinn litt magnun). Der Grossvater habe

sich zum Propheten begeben, damit er für den Knaben Gebete rezitiere. Der Gesandte habe

das Kind heftig geschlagen und den Feind Gottes aufgefordert, den Knaben zu verlassen

Das Kind habe danach wieder normal ausgesehen.

.ALABI, Iqd: 71.3–7, hält fest, man solle den Fallsüchtigen ma.ru derart stark schlagen,

dass es eine gesunde Person nicht ertragen könnte. Der Kranke schreie zwar, könne sich
aber später nicht mehr an die Misshandlungen erinnern. Die Schläge träfen nur den ginni.

89 Vgl. u.a. DOUTTÉ, 1909; WESTERMARCK, 1920, 1968; KRISS & KRISS–HEINRICH, 1962; CRA¬

PANZANO,

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

1973; MAAROUF, 2007.

90 DOLS, 1992: 264–273, untersucht die distanzierte Haltung gegenüber Magie und Exorzismus
bei Ibn an-Nadim, Ibn .aldun und .aggi .alifa.

91 Der Begriff bedeutet: “einer, der über Bedienstete unter den ginn verfügt; einer, der durch
ginn bedient wird”.

92 GA.I., .ayawan, Bd. 6: 198.6–200.2.

93 Fulan ma.dum.
94 Unter den amir, pl. ummar, versteht man im allgemeinen Geister, die in Häuser wohnen.

GAWHARY, 1968: 200, 281, übersetzt “Siedler”.
95 Im Text als Überschrift: Šuru. igabat al- amir li-al- azima.



164 TOBIAS NÜNLIST

gieren. Wenn sich aber der Körper badan) [des Beschwörers] nicht dazu eignet, ihm als

Gehäuse haykal) zu dienen, kann er nicht in ihn eingehen lam yasta.i du.ula-hu). In
diesem Fall behilft man sich damit, dass man männlichen Weihrauch verbrennt, den Lauf
des Jupiters berücksichtigt, sich mit reinstem Wasser wäscht, den Geschlechtsverkehr und

das Verzehren übelriechender Nahrungsmittel unterlässt, sich in die Einsamkeit in den

Wüsteneien zurückzieht und sich oft in Ruinen aufhält, bis man zart, fein und rein geworden

ist und sich in einem eine Ähnlichkeit mit den ginn ausgebildet hat. Wenn man dann
Beschwörungen vornimmt azama), einem aber nicht entsprochen wird, so soll man

dergleichen [mit den ginn] keinesfalls mehr versuchen. Denn dann gehört man zu jenen, deren

Körper sich für sie scil. die ginn) nicht als Gehäuse haykal) eignet. Wenn man es aber

dennoch erneut versucht, wird man geschlagen .ubi.a). Manchmal wird man verrückt gunna),

manchmal bezahlt man es mit dem Leben mata).

Die zitierte Ga.i.-Stelle ist ein früher Beleg für die Existenz von
Geisterbeschwörungen im islamischen Kulturraum und bejaht das Eindringen dämonischer

Kräfte in den menschlichen Körper. Sie erläutert dies am Beispiel eines

Dämonenbeschwörers mu azzim) und bezeichnet den menschlichen Körper
einerseits mit dem üblichen Begriff badan, anderseits als haykal, “Gehäuse”.

Das Zitat unterscheidet zwischen einem als erfolgreich und einem als

schädlich erlebten Eindringen dämonischer Kräfte. Das positiv gewertete
Eindringen lässt sich mit übersinnlichen Durchbrucherlebnissen vergleichen, wie sie

aus der Prophetie bekannt sind.96 Wenn der Dämon in den Körper eines ausreichend

vorbereiteten Beschwörers oder Magiers gelangt, wird dieser nicht wahnsinnig

magnun). Ist der Körper aber für den Dämon nicht geeignet, führt dies

zur Erkrankung des Kandidaten. Das Opfer wird wahnsinnig gunna) 97 oder

kommt sogar ums Leben.98

Diese Beschwörer – sie sind auch aus der Moderne bekannt99 – verfügen
kraft ihrer ausserordentlichen Fähigkeiten über die Unterstützung durch Bedienstete

.adim). Sie können auf die Hilfe dämonischer Wesen zurückgreifen und

sind deshalb in der Lage, Geister und andere Unwesen aus dem Menschen
auszutreiben. Das Ga.i.-Zitat ordnet sich in zahlreiche ähnliche Darstellungen bei

Tilimsani gest. 1336, Kitab Šumus al-anwar wa-kunuz al-asrar) und in den

96 Vgl. dazu MEIER, NL 0323:D 4.3.12, s.v. Initiation: aktiv. Profet/Dämonenbeschwörer.

97 MEIER, 1979: 622, weist darauf hin, dass gunna wie andere Passivformen ein Erkranken aus¬

drückt.
98 GA.I., .ayawan, Bd. 6: 208.5–210.6, führt Beispiele von Männern an, die bei Angriffen

der ginn ums Leben kamen bzw. aus leidenschaftlicher Liebe zu ihnen in den Wahnsinn

getrieben wurden.

99 Für Untersuchungen des Dämonenglaubens in der Moderne vgl. u.a.: HENTSCHEL, 1997;
SCHÖLLER, 2001.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 165

A.mad al-Buni gest. 1225) zugeschriebenen Werken u.a. Šams al-ma arif
wala.a if al- awarif; Manba u.ul al-.ikma) ein und nimmt sie vorweg.100 Jedenfalls

kann nichts darüber hinwegtäuschen, dass exorzistische Praktiken trotz
ihrer Ablehnung durch die Orthodoxie in der islamischen Welt weitverbreitet
waren.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

8. Abschliessende Überlegungen

Die vorangehenden Ausführungen zeigen auf, dass Vorstellungen zum
Dämonenglauben im Islam eng mit der Reit-Metapher verbunden sind. Sie zielen
darauf ab, eine Brücke zwischen den beiden folgenden Vorstellungen zu schlagen:

Einerseits lässt sich eine auffällige Nähe alles Dämonischen zu den Tieren
ausmachen, wie bereits J. Wellhausen betonte. Anderseits sind verschiedene

Hinweise bekannt, dass der Mensch über eine Art dämonischen Doppelgänger
arabisch: qarin, tabi šay.an, ra iyy und .a.ib persisch: ham-zad) verfügt.

Diesen Zusammenhängen geht die im Entstehen begriffene Monographie zum
Dämonenglauben im Bereich des Islams unter besonderer Berücksichtigung
schriftlicher Quellen aus der Zeit bis ca. 1500 ausführlich nach.

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

ALF LAYLA WA-LAYLA

1953 Tausendundeine Nacht. Übersetzung: E. Littmann. Wiesbaden: Insel.
ABU DAWUD, Sulayman b. al-Aš a. as-Sigistani
2000 Sunan Abi Dawud. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus Foundation.

Auch als Online-Datenbank:
<http://www.ihsanetwork.org/> zuletzt besucht: 28.03.2011).

100 Diese Werke gehören neben Pseudo-Magri.is Gayat al-.akim zu den Haupttexten der Magie

im islamischen Kulturraum. Während zu Tilimsani kritische Untersuchungen fehlen, haben

sich verschiedene westliche Forschende mit dem Corpus Bunianum so WITKAM, 2007: 183)
befasst: GAWHARY, 1968; PIELOW, 1995; FAHD, 2003. Bunis Schriften werden bis heute
immer neu aufgelegt.



166 TOBIAS NÜNLIST

A ŠA, Abu Ba.ir Maymun b. Qays al-A’ša
1928 Gedichte von Abû Ba.îr Maimûn ibn Qais al-A’ša. Arabisch heraus¬

gegeben von R. Geyer. London: Luzac.
BU.ARI, Mu.ammad b. Isma il
2000 .a.i. al-Bu.ari. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus Foundation.

Auch als Online-Datenbank:
<http://www.ihsanetwork.org/> zuletzt besucht: 28.03.2011).

GA.I., Abu U.man Amr b. Ba.r al-Ga.i.
1938–58 Kitab al-.ayawan. Bi-ta.qiq wa-šar. Abd as-Salam Mu.ammad Ha¬

run. 7 Bde. Mi.r: Mu..afa al-Babi al-.alabi, 1357–1377.

.ALABI, Ali b. Ibrahim Nur ad-Din
1988 Iqd al-margan fi–ma yata allaqu bi-al-gann. Dirasa wa-ta.qiq: Mu-

..afa Ašur. Al-Qahira, Maktabat Ibn Sina, 1408.

IBN HIŠAM, Abd al-Malik
1858–60 Kitab sirat rasul Allah. Ferdinand Wüstenfeld Hg.) Das Leben

Muham-med’s nach Muhammed Ibn Ishâk. Göttingen: Dieterichsche
Universitätsbuchhandlung.

IBN TAYMIYYA
1970 I.a. ad-dalala fi umum ar-risala. In: Magmu at ar-rasa il al¬

muniriyya. Neudruck: Beirut: M.A. Damag, 1390.
MAS UDI, Ali b. al-.usayn al-Mas udi Pseudo-Mas udi)
1938 A.bar az-zaman wa-man abadahu al-.id.an wa- aga ib al-buldan wa-al-

gamir bi-al-ma wa-al- umran. [Al-Qahira]: Ma.ba at Abd al-
.amid A.mad .anafi, 1357.

MUSLIM, Ibn al-.aggag al-Qušayri
2000 .a.i. Muslim. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus Foundation. Auch

als Online-Datenbank:
<http://www.ihsanetwork.org/> zuletzt besucht: 28.03.2011).

NI.AMI, Iliyas b. Yusuf
2007 Haft Paykar. Ausgabe Bihruz .irwatiyan. Tihran: Amir Kabir, 1386

h.š.

QAZWINI, Zakariyya b. Mu.ammad
1956 Aga ib al-ma.luqat wa-gara ib al-mawgudat. Mi.r: Mu..afa al-Babi

al-.alabi, 1375.
QURAŠI, Abu Zayd Mu.ammad b. Abi al-.a..ab al-Quraši

1986 Gamharat a šar al- arab fi al-gahiliyya wa-al-islam. 2 Bde. Dimašq:
Dar al-Qalam, 1406.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 167

ŠIBLI, Mu.ammad b. Abdallah
1908 Akam al-margan fi a.kam al-gann. Mi.r: Ma.ba at as-Sa ada, 1326.
SUYU.I, Galal ad-Din
1989 Laq. al-margan fi a.kam al-gan. Hg.: .alid Abd al-Fatta. Šibl. Al-

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

Qahira: Maktabat at-Tura. al-Islami, 1409.

.A ALIBI, Abd al-Malik b. Mu.ammad
1965 .imar al-qulub fi al-mu.af wa-al-mansub. Ta.qiq Mu.ammad Abu

al-Fa.l Ibrahim. Al-Qahira: Dar Nah.at Mi.r, 1384.

.USI, Mu.ammad b. Ma.mud
1996 Aga ibnama Aga ib al-ma.luqat wa-gara ib al-mawgudat. Mu-

.ammad b. Ma.mud-i Hamadani. Hg.: Ga far Mudarris-i .adiqi. Tihran:

Našr-i Markaz, 1375.
TILIMSANI, Ibn al-.agg Mu.ammad b. Mu.ammad
[1995-?] Šumus al-anwar wa-kunuz al-asrar al-kubra. Mi.r: Maktabat Mu-

.ammad Ali .abi..
TIRMI.I, Mu.ammad b. Isa
2000 Sunan at-Tirmi.i. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus Foundation.

Auch als Online-Datenbank:
<http://www.ihsanetwork.org/> zuletzt besucht: 28.03.2011).

YAFI I, Abdallah b. As ad

1918–20 Mir at al-ginan wa- ibrat al-yaq.an fi ma rifat ma yu tabar min
.awadi. az-zaman. 4 Bde. in 2 Bdn. .aydarabad: Ma.ba at Da irat al-
Ma arif an-Ni.amiyya, 1337–1339.

Sekundärliteratur

BADEEN, Edward; KRAWIETZ, Birgit
2002 “Eheschliessung mit Dschinnen nach Badr al-Din al-Šibli.” Wiener

Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 92: 33–51.
BOYLE, J.A.
1973 “The hare in myth and reality: a review article.” Folklore 84.4: 313–

326.
BÜRGEL, Johann Christoph
2006 “Der Dichter und sein Dämon. Ein Blick in die Welt des Islam.” In: H.

HERKOMMER Hg.), Engel, Teufel und Dämonen. Einblicke in die
Geisterwelt des Mittelalters. Basel: Schwabe, S. 43–52.



168 TOBIAS NÜNLIST

CANAAN, Taufiq
1914 Aberglaube und Volksmedizin im Lande der Bibel. Hamburg: L.

Friederichsen.
1929 Dämonenglaube im Lande der Bibel. Leipzig: Hinrichs.
CHRISTENSEN, Arthur
1941 Essai sur la démonologie iranienne. Kopenhagen: Munksgaard.
CRAPANZANO, Vincent
1973 The .amadsha: A Study in Moroccan Ethnopsychiatry. Berkeley:

University of California Press.

DERMENGHEM, Emile
1954 Le culte des saints dans l’islam maghrébin. Paris: Gallimard.
DOLS, Michael Walters
1992 Majnun: The Madman in Medieval Islamic Society. Oxford: Claren¬

don.
DONALDSON, Bess Allen
1938 The Wild Rue: A Study of Muhammadan Magic and Folklore in Iran.

London: Luzac.
DOUTTÉ, Edmond
1909 Magie et religion dans l’Afrique du nord. Alger: Jourdan.

EICHLER, Paul Arno
1928 Die Dschinn, Teufel und Engel im Koran. Leipzig: Klein.
ELIADE, Mircea
1957 “Centre du monde, temple, maison.” In: R. BLOCH Hg.), Le symbo¬

lisme cosmique des monuments religieux. Rom, S. 57–81.
1990 Briser le toit de la maison: la créativité et ses symboles. Paris: Galli¬

mard.
FAHD, Toufic
1966 La divination arabe. Strasbourg: Dissertation.
1971 “Anges, Démons et Djinns en Islam.” Sources Orientales 8: 155–214.
2003 “La magie comme ‘source’ de la sagesse d’après l’oeuvre d’al-Buni.”

In: Ryka GYSELEN Hg.), Charmes et sortilèges. Magie et magiciens.
Res Orientales, Bd. XIV. Bures-sur-Yvette: Groupe pour l’étude de la
civilisation du Moyen-Orient, S. 61–107.

EI Artikel Kahin. In: EI2, Bd. 4, S. 420f.
FARTACEK, Gebhard

2010 Unheil durch Dämonen? Geschichten und Diskurse über das Wirken
der Ginn: eine sozialanthropologische Spurensuche in Syrien. Wien:
Böhlau.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 169

FODOR, Alexander
1990 Amulets from the Islamic World: Catalogue of the Exhibition Held in

Budapest in 1988. Budapest: Eötvös Loránd University.
2009 Sufism and Magic: Amulets from the Islamic World. Keszthely: Heli¬

kon

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

Castle Museum.
GAWHARY, Mohamed el-Gawhary
1968 Die Gottesnamen im magischen Gebrauch in den al-Buni zugeschrie¬

benen Werken. Bonn: Dissertation.
GIESE, Alma
1986 [Qazwini] Die Wunder des Himmels und der Erde. Aus dem Arabi¬

schen übertragen und bearbeite von A. Giese. Stuttgart: Erdmann.
GOLDZIHER, Ignaz

1896 “Excurse über Erscheinungsformen der .inn.” Abhandlungen zur alt¬

arabischen Philologie. Leiden, S. 205–212.
1910 “Wasser als Dämonen abwehrendes Mittel.” Archiv für Religions¬

wissenschaft, Bd. 13, S. 20–46. Auch in: GOLDZIHER, 1967, Bd. 5, S.

170–196.

1891 “Die Ginnen der Dichter.” Zeitschrift der Deutschen Morgenländi¬
schen Gesellschaft 45, S. 685–690. Auch in: GOLDZIHER, 1967, Bd. 2,

S. 400–405.

1916 “Zauberkreise.” In: Aufsätze zur Kultur- und Sprachgeschichte. E.
Kuhn zum 70. Geburtstag. Bd. 2, S. 83–86. Auch in: GOLDZIHER,

1967, Bd. 5, S. 401–406.
1967–73 Gesammelte Schriften; hg. von Joseph DESOMOGYI. 6 Bde. Hildes¬

heim: Olms.
HAMMER-PURGSTALL, Josef von
1852 Die Geisterlehre der Moslimen. Wien. Zitiert nach: A. SCHIMMEL

Hg.), Zwei Abhandlungen zur Mystik und Magie des Islams von Josef

Hammer-Purgstall. Wien: Österreichische Akademie der
Wissenschaften, 1974, S. 141–203.

HENNINGER, Joseph

1963 Geisterglaube bei den vorislamischen Arabern. Wien-Mödling:
Gabriel-Verlag.

HENTSCHEL, Kornelius
1997 Geister, Magier und Muslime: Dämonenwelt und Geisteraustreibung

im Islam. München: Diederichs.
HIDAYAT, .adiq
1956 Nayrangistan. Tihran, Amir Kabir, 1334.



170 TOBIAS NÜNLIST

JOHANSEN, Ulla
1959 “Die Alpfrau: Eine Dämonengestalt der türkischen Völker.” Zeit¬

schrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, 109: 303–316.
KASRAWI, A.mad
1954 Pindar-ha. Tihran, Bungah-i Ma.bu ati-i Kutimbirk, 1333 3. Auf¬

lage).

KRAWIETZ, Birgit
2002 “Dschinnen und universelle Ordnung des Islams bei Ibn Taymiyya.”

In: R. BRUNNER Hg.), Islamstudien ohne Ende: Festschrift für Werner

Ende zum 65. Geburtstag. Würzburg: Ergon, S. 251–259.
KRISS, Rudolf; KRISS-HEINRICH, Hubert
1962 Volksglaube im Bereich des Islam. Bd. II: Amulette, Zauberformeln

und Beschwörungen. Wiesbaden: Harrassowitz.
LANE, Edward
1836 An Account of the Manners and Customs of the Modern Egyptians.

London: Charles Knight, mit Neuauflagen.
LEBLING, Robert
2010 Jinn: Legends of the Fire Spirits from Arabia to Zanzibar. London: I.

B. Tauris.
MAAROUF, Mohammed
2007 Jinn Eviction as a Discourse of Power. Leiden: Brill.
MASSÉ, Henri
1938 Croyances et coutumes persanes. Paris: Maisonneuve.
MEIER, Fritz
1967 “Das Volk der Riemenbeinler.” In: MEIER, 1992, Bd. 1, S. 536–563.

1977 “Ni.ami und die mythologie des hahns.” In: MEIER, 1992, Bd. 2, S.

996–1056.

1979 “Ein arabischer ‘bet-ruf’.” In: MEIER, 1992, Bd. 1, S. 581–631.
1987 “Some aspects of inspiration by demons in Islam.” In: MEIER, 1992,

Bd. 2, S. 987–995.

1990 “Zum vorrang des glaubens und des guten denkens vor dem Wahr¬
heitseifer bei den muslimen.” In: MEIER, 1992, Bd. 2, S. 876–925.

1992 Bausteine: Ausgewählte Aufsätze zur Islamwissenschaft. 3 Bde. Erika
GLASSEN; Gudrun SCHUBERT Hg.). Istanbul, Stuttgart.

NL Materialsammlung zur Dämonologie. Aus dem Nachlass F. Meiers,
12 Mappen. Universitätsbibliothek Basel, Signatur: NL 0323:D 4.3.1–
12.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172



ASPEKTE DES DÄMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 171

MERSHEN, Birgit
1982 Untersuchungen zum Schriftamulett und seinem Gebrauch in Jorda¬

nien: dargestellt am Beispiel der Stadt Jarash und ihres ländlichen

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172

Umfeldes. Mainz: Dissertation.
MISCHEL, Walter; MISCHEL, Frances

1958 “Psychological aspects of spirit possession.” American Anthropologist
60: 249–260.

MUSIL, Alois
1907 Arabia Petraea. 3 Bde. Wien: Kaiserliche Akademie der Wissenschaf¬

ten.
NÜNLIST, Tobias
2008 “Der Dämonenglaube im Bereich des Islams: Eine unbekannte Mate¬

rialsammlung im Nachlass Fritz Meiers 1912–1998).” Asiatische
Studien LXII.4: 1027–1041.

PIELOW, Dorothee Anna Maria
1995 Die Quellen der Weisheit: Die arabische Magie im Spiegel des U.ul

al-.ikma von A.mad Ibn Ali al-Buni. Hildesheim: Olms.
ROBERTSON SMITH, W.
1885 “Zu den Liedern der Hudhailiten.” Zeitschrift der Deutschen Morgen-ländischen

Gesellschaft 39: 329.
ROUAUD, A.; BATTAIN, Tiziana

Artikel Zar. In: EI2, Bd. 11, S. 455f.
SCHIENERL, Peter W.
1984 Tierdarstellungen im Islam. Am Beispiel des Schmuck- und Amulett¬

wesens. Göttingen: Edition Herodot.
1988 Schmuck und Amulett in Antike und Islam. Aachen: Alano.
1992 Dämonenfurcht und Böser Blick. Aachen: Alano.
SCHÖLLER, Marco
2001 “His Master’s Voice: Gespräche mit Dschinnen im heutigen Ägyp¬

ten.” Die Welt des Islams 41: 32–71.

SCHUBERT, Gudrun
2005 “Dämon oder Haustier, ungläubig oder heilig. Zur Vielgestaltigkeit

der Schlange im Islam.” In: E. HORNUNG Hg.), Die Weisheit der
Schlange. Basel: Schwabe, S. 15–34.

TRITTON, A.S.

1934 “Spirits and demons in Arabia.” Journal of the Royal Asiatic Society
2: 715–727.



172 TOBIAS NÜNLIST

VLOTEN, G. van

1893 “Dämonen, Geister und Zauberer bei den alten Araber. Mittheilungen
aus Djâhitz’ Kitâb al-haiwân.” Wiener Zeitschrift für die Kunde des

Morgenlandes 7: 169–187; 233–247; 8; 59–73.
WELLHAUSEN, Julius
1887 Reste arabischen Heidentumes, Neuauflage: Berlin: de Gruyter, 1961.
WESTERMARCK, Edward
1920 The Belief in Spirits in Morocco. Åbo: Akademi.
1935 Survivances païennes dans la civilisation mahométane. Paris: Payot.

1968 Ritual and Belief in Morocco. New Hyde Park: University Books.
WIELAND, Almut
1994 Studien zur Ginn-Vorstellung im modernen Ägypten. Würzburg: Er¬

gon.
WINKLER, Hans Alexander
1930 Siegel und Charaktere in der Muhammedanischen Zauberei. Berlin:

de Gruyter.
1931 Salomo und die .arina: eine orientalische Legende von der Be¬

zwingung einer Kindbettdämonin durch einen heiligen Helden. Stuttgart:

Kohlhammer.
1936 Die reitenden Geister der Toten: eine Studie über die Besessenheit des

Abd er-Râ.i und über Gespenster und Dämonen, Heilige und
Verzückte, Totenkult und Priestertum in einem oberägyptischen Dorfe.
Stuttgart: Kohlhammer.

WITKAM, Jan Just

2007 “Gazing at the sun. Remarks on the Egyptian magician al-Buni and his
work.” In: A. VROLIJK Hg.), O Ye Gentlemen. Arabic Studies on
Science and Literary Culture. In Honour of Remke Kruk. Leiden:
Brill, S. 183–199.

ZBINDEN, Ernst
1953 Die Djinn des Islam und der altorientalische Geisterglaube. Bern: P.

Haupt.

AS/EA LXV•1•2011, S. 145–172


	Von Berittenen und Gerittenen : Aspekte des Dämonenglaubens im Bereich des Islams

