Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: Von Berittenen und Gerittenen : Aspekte des Damonenglaubens im
Bereich des Islams

Autor: Nunlist, Tobias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-154530

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-154530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VON BERITTENEN UND GERITTENEN:
ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS
IM BEREICH DES ISLAMS

Tobias Niinlist, Universitit Basel

Abstract

The belief in demonic beings (ginn) is widespread in the Islamic world. As these “djinn” are re-
peatedly mentioned by the Qur’'an and the sunna, it is considered kufi- to deny their existence. The
present contribution, being mostly based on Arabic and Persian written sources (until approx. 1500
A.D), is concerned with a special issue of Muslim demonology. Several hadii mention that pious
ginn when listening to the Qur'an asked the Prophet to assign food to them and their mounts.
While their animals seem to have no special function according to these traditions, later authors
are more thoroughly informed about them. They systematically use the idea of riding on, or being
ridden by, demons as a metaphorical expression for different phenomena and activities attributed
to the ginn (e.g. mental and physical illness, poetic inspiration, fortune-telling, exorcism). The
article is partially based on unpublished materials on Islamic demonology collected by Fritz Meier
(1912-1998) now held by the Universititsbibliothek Basel (University Library Basle).

1. Einleitende Bemerkungen

Der Glaube an die Existenz ddmonischer Wesen ist im islamischen Kulturraum
weit verbreitet. Sie sind unter dem arabischen Oberbegriff ginn in muslimisch
geprigten Lindern in Vergangenheit und Gegenwart omniprisent.! Wer ihr
Vorhandensein leugnet, zieht aufgrund ihrer vielfachen Erwiihnung in Koran?
und sunna den Vorwurf des kufrr (Unglaube) auf sich und ist damit aus der Ge-
meinschaft der Glaubigen ausgeschlossen.

1 HENNINGER, 1963, vermittelt einen umfassenden Uberblick zur islamischen Ddmonologie.
Sein Beitrag reflektiert den Forschungsstand um 1960.
2 Der Koran widmet den Damonen Sure 72, deren Titel a/-Ginn lautet. Die islamische Offen-

barung erwiihnt diese Geistwesen auch sonst vielfach.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



146 TOBIAS NUNLIST

Wihrend sich die Ethnologie wiederholt mit den Manifestationen des
Diamonenglaubens im Volksislam (little tradition) auseinandergesetzt hat,’ sind
die entsprechenden Vorstellungen im Schriftislam (great tradition) erst ansatz-
weise erforscht.* Ergebnisse eigener Untersuchungen zur Darstellung von Di-
monen und ihrem Wirken in arabischen und persischen Quellen (bis ca. 1500),
legen den Schluss nahe, dass sich die diesbeziiglichen Auffassungen in Schrift-
und Volksislam weitgehend decken.’ Diese Feststellung trifft zumindest zu,
wenn man die ideologisch motivierten Kritiken an Einzelphdnomenen in den
Werken orthodoxer Gelehrter ausblendet und allein ihre Beschreibungen des
Verhaltens der Ddmonen beachtet.

Der vorliegende Beitrag beleuchtet einen Teilaspekt des Glaubens an dé-
monische Wesen und riickt die beiden folgenden Beobachtungen in den Vorder-
grund:

a. Im Bereich des Islams ldsst sich eine auffillige Ndhe zwischen ddmoni-
schen Wesen und Tieren ausmachen. J. Wellhausen hat festgehalten, dass
die islamische Didmonologie zugleich Zoologie sei.® Die weiteren Ausfiih-
rungen setzen diese Abhingigkeit als bekannt voraus.

b. Verschiedentlich stosst man im islamischen Kulturraum auf die Auffas-
sung, dass der Mensch iiber eine Art ddmonischen Doppelginger verfiigt.
Im Arabischen wird er als garin, tabi’, Saytdn, rva’ivy’ und sdhib bezeich-

3 Die Ethnologie hat sich v.a. in Anschluss an die Kolonialisierung islamisch gepriagter Gebie-
te fiir die einschligigen Auffassungen interessiert. Fiir Studien zu einzelnen Regionen vgl.:
Nordaftika: LaNg, 1836; WESTERMARCK, 1920, 1935, 1968; DouTTE, 1909; DESPARMET,
1932; DERMENGHEM, 1954, Fiir modernere Studien vgl.: CraPanzaNO 1973; MAAROUF,
2007. Paldstina: CanaaN, 1914, 1929, Tran: MASSE, 1938; DONALDSON, 1938; CHRISTENSEN
1941; HIDAYAT, 1956; Kasrawi, 1954,

4 Mit Teilaspekten der islamischen Damonologie in schriftlichen Quellen befassten sich ZBIN-
DEN, 1953, und E1cHLER, 1928. Siche ausserdem FaHD, 1966, 1971. Fiir modernere Studien
zu Einzelaspekten: BADEEN & KrawigTz, 2002; KrRAWIETZ, 2002; LEBLING, 2010.

5 Der Verfasser des vorliegenden Artikels arbeitet an einer Monographie zum Didmonenglau-
ben im Bereich des Islams, die sich in erster Linie auf schriftliche Quellen in arabischer und
persischer Sprache stiitzt. Ausgangspunkts des Vorhabens ist eine umfangreiche Material-
sammlung im Nachlass des Basler Islamwissenschaftlers Fritz Meier (1912—1998). Seine
Dokumente werden in der Universititshibliothek Basel aufbewahrt (Signatur NI 323:D
4.3.1-12). Siehe dazu: NONLIST, 2008.

6 WELLHAUSEN, 1887: 151; vgl. HENNINGER, 1963: 300.

7 Der Ausdruck wird auch ## vy vokalisiert.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 147

net. Spezifisch persisch ist der Begriff ham-zdd, der ‘Mitgeborene’. Mit
dieser Vorstellung verbinden sich psychologische Aspekte.

Die weiteren Uberlegungen zum Themenkreis ‘Berittene und Gerittene’ situie-
ren sich an der Schnittstelle dieser beiden Auffassungen und leiten damit gewis-
sermassen {iber von einer zoologischen zu einer psychologischen Interpretation
der islamischen Ddmonologie.

2. Die Dimonen und ihre Reittiere

Aus der islamischen Uberlieferung sind verschiedene Prophetenworte zu einer
Predigt Muhammads vor den ginn bekannt. Einerseits soll der Gesandte einer
Gruppe frommer ginn aus Nisibin den Koran rezitiert haben. Sie kehrten darauf
als Warner zu ihrem Volk zuriick.? Anderseits bringt die islamische Uberliefe-
rung Predigten Muhammads vor den Ddmonen auch mit weiteren Ereignissen in
Verbindung. Erwiihnung verdient die sogenannte Ginn-Nacht® Die unterschied-
lichen Berichte stimmen darin iiberein, dass die ginn den Propheten um Nahrung
(zad) fur sich und ihre Reittiere baten, nachdem sie den Koran gehort hatten.
Muhammad entsprach ihrer Bitte jeweils. Er hielt fest, dass jeder Knochen, iiber
den der Name Gottes ausgesprochen worden war, Fleisch fiir die Didmonen
selbst sei. Und jeder Mist (ba ra) sei Gras fiir ihre Reittiere.!?

Die vorliegende Darstellung zielt nicht darauf ab, die einzelnen Uberliefe-
rungsstringe aufgrund von text- oder ismdd-kritischen Uberlegungen ausein-
anderzuhalten. Fiir unsere Belange ist einzig die iibereinstimmende Aussage in
den beigezogenen Berichten relevant, dass die ginn iiber Reittiere verfligen, die
hiufig als dabba (pl. dawabb) bezeichnet werden. Wenn auch die angefiithrten

8 Fiir Hinweise auf die Ginn-Predigt vel. BUHARI, Sahih, Kitab Managib al-ansar, Bab Dikr
al-ginn. Hadip 3908 (Gewidrhsmann: Abii Hurayra); Fiir eine Zusammenstellung weiterer
Fassungen vgl. w.a.: IBN Hi$am, Sira, Bd. 1: 281.9-16; SIBLI, dkam: 38.17-44.18.

In der westlichen Forschung befassten sich mit der Ginn-Predigt u.a.: IIAMMER-PURGSTALL,
1852: 159f.; EicHLER, 1928: 32-35; FaHD, 1971: 189 mit Anm. 125f; MEIER, 1979: 602;
MEIER, 1990: 899; WIELAND, 1994: 191,

9 Diese Uberlieferungen lassen sich auf den Gewihrsmann Ibn Mas'id zuriickfithren: Vgl.
MusLiM, Sakih, Kitab as-salat, Bab al-gahr bi-dl-gira’a [...] wa-dl-gird'a ‘alad dal-ginn,
Hadzr 1035-1037; ABO DAWUD, Sunan, Kitab ai-tahara, Bab al- wudi’ bi-dn-nabid, Hadi,
85; TIRMIDT, Sunan, Kitab tafsir al-Qur 'an, Bab: Wa-min siirat al-Ahgaf, Hadi 3567.

10 Hier gemiss der Darstellung bei IBN TAYMIYYA, Idah: 122.9-14,

ASEA LXVe12011, §. 145-172



148 TOBIAS NUNLIST

Prophetenworte diese Reittiere nur beildufig erwihnen, kann ihr auffillig hiu-
figes Auftreten nicht Zufall sein. Berichte in der spiteren arabischen und persi-
schen Literatur bestitigen dies.

Gahiz (gest. 255/868—69), der bedeutende Klassiker arabischer Prosa, be-
fasst sich in einem eigenen Abschnitt des Kitab al-flayawan mit den Reittieren
der ginn.!! Demnach hiiten sich die Beduinen (a #a@b) davor, nach Einbruch der
Nacht auf Igeln (qunfird), Wiistenspringmiusen (varbii 'y und Waranen (waral)
zu reiten. Auch wiirden sie alle weiteren Reittiere der ginn (mataya al-ginm)
meiden. Strausse (na 'am) und Gazellen (zaby) werden explizit genannt.'>? Wer
ein Reittier der ginn totet, zieht die Rache der Didmonen auf sich.!3

(ahiz schliesst hingegen die Hasen (arnab), Hyinen (dab’) und Affen
(gird) aufgrund ihrer Unreinheit von den Reittieren der ginn aus.'* Hasen hitten
starke Menstruationen, nihmen aber keine rituellen Waschungen (gus!, igtasala)
vor.!5 Bei den Hyénen stort sich der Dichter daran, dass sie sich von Aas ernih-
ren und auf die Penisse von Erschlagenen steigen, aber nichts gegen ihre rituelle
Unreinheit ($andba) unternihmen.'6 Die Affen wiederum bezichtigt Gahiz der
Hurerei. Die Geistwesen meiden ausserdem den Wolf (di b al-gada). Er gilt als
Feind alles Ddmonischen schlechthin.!” Da die ginn mit Vorliebe an schmutzi-
gen Plitzen (Béder, Latrinen, Kanalisationen, Friedhdfen etc.) leben, erstaunt,
dass Gahiz Hasen, Hyinen und Affen gerade aufgrund ihrer Unreinheit von den
Reittieren der ginn ausnimmt. Der innere Widerspruch dieser Argumentation
liess sich nicht kldren.!®

11 Ganiz, Hayawan, Bd. 6: 46.6-47.2. Uberschrift: Qaw! al-a ‘rab fi majava al-ginn min al-
hayawan.

12 Gahiz zihlt die Gazellen auch Hayawdn, Bd. 6: 225.6, zu den Reittieren der Sinn.

13 Ganiz, Havawan, Bd. 6: 46.14-47.1.

14 Tetzt redet Gahiz von den marakib al-ginn (Havawan, Bd. 6: 46.9-13).

15 Zur Furcht der ginr vor Hasen und Hasenknochen vgl.: BoyLg, 1973 (mit Beachtung ver-
schiedener Mythologien); ROBERTSON SMITH, 1885: 329; MEIER, NL 0323:D 4.34, sv
Hase, mit Belegen zur dimonenbannenden Wirkung von Hasenknochen, die beliebte Be-
standteile von Amuletten sind.

16 Fartacgk, 2010: 111, weist aufgrund von rezenten Feldforschungen in der syrischen Peri-
pherie auf die Unreinheit der Hyine hin.

17 Vgl. Giniz, Havawan, Bd. 6: 239.3. FARTACEK, 2010: 111, zeigt auf, dass die Menschen
den ddmonenbannenden Wolf schitzen.

18  Auch wies der Prophet den Reittieren der ginn Mist als Nahrung zu, was sich mit der Ab-
neigung der Damonen vor unreinen Tieren schwer vereinbaren l4sst.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 149

Gahiz greift aber auch Verse arabischer Dichter auf, die behaupten, sich zur
Fortbewegung der Reittiere der ginn bedient zu haben, wie aus folgendem Zitat
hervorgeht (Metrum: Hafif):1?

),Jj é}mij ;‘l..'\.ij L}}L‘: C)‘l;&lo— T.Sb éﬁSLﬁj

Mit ihr pflegte ich zu reiten auf Kriechtieren (hasarar), legte dem Igel (qunfid) die Ziigel an
und sattelte den Klippdachs (wabr).

Wihrend die hier nachweisbare Erweiterung der Liste potentieller Reittiere der
Diamonen um Kriechtiere und Klippdachs zweitrangig ist,?® fillt auf, dass der
Vers wiederholt auf eine aus dem Reitwesen bekannte Terminologie zuriick-
greift: Der Igel wird geziumt (a/gama) und der Klippdachs gesattelt (asraga).
Auch gibt der Dichter an, auf Kriechtieren geritten zu sein (kunfu rakiban).?!
Nicht nur Gahiz ist mit der aus einzelnen Prophetenworten bekannten Vor-
stellung vertraut, dass die ginn iiber Reittiere verfiigen. Auch weitere Quellen
machen darauf autmerksam. Qazwint (gest. 682/1283) erwihnt in seiner Zusam-
menstellung teuflischer Wesen (mutasaytana) den dalhab.”? Er wohnt auf Inseln
im Meer und soll die Gestalt eines Menschen haben, der auf einem Strauss reitet
(iolas o (ST 0LV 360 L& sa9). Er erniihre sich von Menschenfleisch. Qazwi-
n1 schildert wenig spiter die Begegnung mit einem ‘if¢i/?3, der auf einem gewal-

19  Ganiz, Hayvawan, Bd. 6: 237.5; beachte auch S. 237.3-241.3. Bereits VaN VLOTEN, 1893:
239-247, hat auf diese Stelle hingewiesen.

20  Wenig spiter zihlt GAniz, Havawan, Bd. 6: 237.11-238.4, auch die Fiichse (za fab), die als
‘adrafiit bekannte Eidechsenart, die schnellfiissige Feldratten (gurad), die Maus (fa 'ra) und
die Kamelin (hurra) mit weit gespreizten Vorderbeinen zu den Reittieren der ginn.

21 Giauiz, Hayawan, Bd. 6: 238.5f., macht auf einen Dialog zwischen zwei Beduinen auf-
merksam: Ein Mann erkundigt sich bei seinem Gefihrten, ob die Ddmonen auf Tieren
reiten. Drer Befragte bejaht dies mindestens in Bezug auf die Gazellen. Er habe auf ihrem
Nacken Stellen entdeckt, wo die Behaarung vom Tragen des Jochs abgescheuert gewesen
sei (fawgr’). Auch habe er an ihren Ohren die Brandmale von Besitzermarken feststellen
konnen: dsysels 5 s bl 3ol 2us7am iy Gl-T 10 sy w10 s 1 e o J6
S .

22 QazwINI, ‘Aga’ib: 215.1-3. Offen bleiben Schreibweise und Vokalisation. Die benutzte
Ausgabe liest ad-dalhab. GOLDZIHER, 1896: 209, schligt Dalhdr vor. F. Meier zieht Dilhat
in Betracht (NL 0323:D 4.3.2, s.v. Dilhar). GiesE, 1986: 182, wiederum liest Dalhdr.

23 Beiden ifrit handelt es sich um eine besonders gefiirchtete Ddmonen-Gattung.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



150 TOBIAS NUNLIST

tigen méinnlichen Strauss (zalim ‘azim) sitzt.>* Diese beiden Beispiele unterstrei-
chen den Zusammenhang zwischen Ddmonen und Reiten.?

Auch die westliche Forschung weiss um die Vorliebe der Didmonen fiirs
Reiten. Zur Problematik dussert sich u.a. I. Goldziher, indem er festhilt, dass
“der schnelle Lauf des Thieres die Wirkung des auf seinem Riicken sitzenden
Ginn [ist]”. Er belegt seine Aussage anhand verschiedener arabischer Verse.? J.
Wellhausen meint: “Die Didmonen werden auch vorgestellt als reitend auf Tie-
ren; das macht keinen grossen Unterschied.”?” Da erkldrende Beispiele fehlen,
bleibt der Nachsatz unklar. Die Bemerkung diirfte aber darauf hinauslaufen, dass
sich zwischen dem Didmon selbst und dem als ddmonisch vorgestellten Reittier
nicht mit letzter Gewissheit unterscheiden lésst.

U.a. legt eine Episode im Kitdb al-Hayawdn diese Interpretation nahe, die
auf eine Begegnung des Dichters Abli Nuwas (gest. 814) mit einem Beduinen
hinweist. Abi Nuwas erwihnt dabei einen Vers, wonach ein ginni auf einem
Igel geritten und mit ihm in die Luft gestiegen sei. Von seinem Gegeniiber will
er in Erfahrung bringen, ob der Igel den ginni oder eben der ginni den Igel
getragen habe.?”® Vor dem Hintergrund von J. Wellhausens Nachsatz diirfte Abn
Nuwas’ Frage dahingehend zu verstehen sein, dass der ginni den Igel gerade
aufgrund seiner ddmonischen Natur zum Reittier gewihlt hat.?

Ahnlich wie in Abii Nuwas® Frage verwischt sich die Abgrenzing zwi-
schen Berittenem und Gerittenem in der Mahan-Geschichte in Nizamis Haft
Paykar’®: Ein fremder Reiter entdeckt den in der Wiiste verirrten Mahan, gibt

24 QazwiNI, ‘Aga’ib: 217.27-218.13.

25 Inden Quellen lassen sich weitere Belege zu den ginn und ihren Reittieren ausmachen. Hier
sei nur noch hingewiesen auf M. Tust, ‘Aga'ib al-mahfigar, 10. rukn, s.v. arnab-hargis, Hs.
Fatih 4173, BL 109a, zitiert nach MEeIER, NL 323:D 4.3.7, s.v. Reiten, Bl 6): “Die Araber
sagen: Die ginn setzen sich auf Igel (far-pust), Strausse (Sutur-murg) und Wiistenmiuse
{(mis-i dastr), aber Hasen lassen sie in Ruhe, denn diese bekommen die Monatsregel. Wer
eine der genannten Gattungen tétet, der ist am Anfang der Nacht [...] nicht sicher vor [den]
ginn und hort unbekannte Stimmen (@waz-i hatif).”

26  (GOLDZIHER, 1896: 207.

27  WELLHAUSEN, 1887: 152,

28  Ganig, Havawan, Bd. 6: 239.6-240.4. Abi Nuwas’ Gesprichspartner entgegnet zwar, dass
solche Erzdhlungen zu den Ligengeschichten der Araber (akadih al-a'rab; S. 240.3) geho-
ren. Allerdings habe auch er Verse dariiber verfasst, dass die ginn edle Pferde hétten (S.
240.51).

29  MEIER, 1967: 558, betont, dass nicht nur dimonische Wesen auf Menschen und Tieren rei-
ten, sondern sich mutatis mutandis die umgekehrte Vorstellung hdufig nachweisen lasse.

30  Nizawmi, Haft Paykar: 273£f, § 36, vv. 94-150.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 151

sich ihm gegeniiber als Retter aus und bittet ihn, sich auf ein bereitstehendes
Fliigelpferd zu setzen. Dem unvorsichtigen Mahan steht jedoch eine dritte Spuk-
nacht bevor. Die Episode ndhert sich ihrem Héhepunkt, als Mahan in der Ferne
Tausende von Lichtern flackern sieht und sich furchterregende Gestalten ni-
hern.?!

Ihr Erscheinen versetzt die ganze Welt in Aufruhr. Mahans Pferd entpuppt
sich als vierbeiniger Drache (aZudhd) mit zwei Fligeln und sieben Kopfen. Da-
mit er nicht vom Ross stiirzt, schlingt der Protagonist seine Beine um dessen
Hals. Allerdings ist er den Launen des wild gewordenen Pferdes hilflos ausge-
liefert. Erst mit dem Hahnkrat hat das schreckliche Treiben ein Ende.3? Das
Ungeheuer wirtt den Reiter ab (Metrum: Hafif):3

= . * . ..
Als der Damonenreiter vom Dimon herabstiirzte, blieb er benommen liegen wie jene, denen
Didmonen zu Gesicht gekommen waren.

Zwar erklirt Nizam1 Mahans Benommenheit primér damit, dass er Didmonen
gesehen habe. Doch auch das ungestiime Verhalten seines ddmonischen Reittiers
diirfte den Ungliicklichen schier in den Wahnsinn getrieben haben. Jedenfalls
ldsst sich aus dem zitierten Vers eine auffillige Affinitdt zwischen Didmonen,
Reittieren und ihren Reitern ableiten. Die folgenden Ausfithrungen weisen auf
weitere Beispiele hin.

3. Die Riemenbeinler (duwal-pd) und andere Authocker

In den untersuchten Quellen ist verschiedentlich von einem Wesen die Rede, das
duwal-pay (persisch) bzw. duwal-bay (arabisierte Form) heisst. Morphologisch
gesehen handelt es sich beim Begriff um ein Possessivkompositum, das eine Ge-
stalt mit Fiissen (pay) aus bzw. wie Lederriemen (duwal) bezeichnet. F. Meier

31 Nizaml, Haft Paykar: 275, § 36, vv. 126—131. Der Text hebt die Nihe alles Damonischen zu
den Tieren hervor: Die Gestalten sehen schrecklich aus, sind hochgewachsen, dicklippig und
tragen schwarze Kleidung. Mit ihren Riisseln und Hornern gleichen sie sowohl Elefanten als
auch Kiihen.

32 Zur Rolle des Hahns als Ddmonenschreck vgl. MEIER, 1977, und seine Vorarbeiten dazu:
NL 0323:D 4.3.4, s.v. Hahn, 69 Bl.

33 NizAwmI, Haft Pavkar: 276, § 36, v. 149,

ASEA LXVe12011, §. 145-172



152 TOBIAS NUNLIST

hat aufgezeigt,* dass Gahiz die duwdl-pd im islamischen Kulturraum zum ersten
Mal mit ihrem persischen Namen genannt hat.’> Der Dichter hat sie als Misch-
wesen zwischen Tieren und Pflanzen vorgestellt und kritisiert.?¢ Sie treten in
zwei Typen von Geschichten auf:

a. FirdawsT bringt die Riemenbeinler im Sa@kndma (beendet um 1010) mit
zweil Sagenkreisen in Verbindung.’” Der Rustam-Zyklus lokalisiert sie in
der Provinz Mazandaran, die fiir ithren Ddmonenreichtum bekannt ist. Ge-
miss der Alexandersage sind sie in Afrika beheimatet. FirdawsT nennt sie
im Sahnama aus metrischen Grinden narm-pay (Weichbeinler) bzw. ge-
miss einer Variante sust-pdy (Schlaftbeinler). In der Rustamsage beschreibt
er sie als berittene Fabelwesen. Da ihre Beine aus Riemen bestehen, sind
sie schwach. Thre Hinde jedoch sind kriftig und zermalmen dem Gegen-
iiber die Knochen.

b. Der zweite Typ der Erzidhlung ist weiter verbreitet.?® In Tausendundeiner
Nacht lassen sich zwei Fassungen nachweisen. Obwohl die Riemenbeinler
hier namenlos auftreten, bestehen keinerlei Zweifel daran, dass von ihnen
die Rede ist. Einerseits greift die flinfte Reise Sindbads des Seefahrers den
Stoff auf*® Anderseits beschreibt die Geschichte von Sayf al-Mulik diese
Wesen.® Beide Erzihlungen lokalisieren das Geschehen auf einer Insel im
Osten.

Die Sindbad-Version hilt fest, wie der Seefahrer die Insel der Riemenbeinler er-
reicht und dort auf einen alten Mann stosst. Dieser verlangt, dass der Ankdmm-
ling ihn auf seine Schultern setze, und ldsst sich von ihm zu Biumen mit
bekémmlichen Friichten tragen. Wenn sich Sindbad weigert, traktiert ihn der

34 Die folgende Darstellung stiitzt sich auf MEER, 1967. Vgl auch seine Vorarbeiten: NL
0323:D 4.3.2, s.v. Duwal-pay, 24 Bl.

35 MEIER, 1967: 562, weist darauf hin, dass dhnliche Wunderwesen aus dem klassischen Alter-
tum (w.a. Pomponius Mela, De situ orbis, 11110, und Plinius, Naturalis historia, V 44-46)
bekannt sind. Sie waren bald in Indien, bald in Afrika beheimatet. Die Vorstellung von die-
sen Wunderwesen konnte durch die spit-sassanidische Pahlawi-Ubersetzung des Alexander-
romans von Pseudo-Kallisthenes Iran erreicht haben. Die im Griechischen als “1pavromodeg
bekannten Wesen wurden in wortlicher Ubersetzung zu duwal-padan bzw. duwal-pavan.

36 MEIER, 1967: 536. Vgl. Ganiz, Hayawan, Bd. 1: 189.6f.

37 Vgl MEIER, 1967: 5441,

38 Vgl MEIER, 1967 5471,

39 ArFLavid Wa-Lavid, Bd. 4: 165-168 (557. Nacht).

40  ALFLayia Wa-Lavia, Bd. 5: 259-260 (765. Nacht).

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 153

ungebetene Reiter mit Schligen drger als Peitschenhiebe. Nachts schlingt er die
Beine um sein Opfer. Als Sindbad Kiirbisse findet, fiillt er einen mit dem Saft
von Trauben und lidsst ihn an der Sonne zu Wein vergiren. Als sein Peiniger da-
von begehrt, reicht er ihm davon. Der Quilgeist wird betrunken und beginnt auf
seinen Schultern zu wackeln. Sindbad wirtt den ungebetenen Reiter ab und er-
schldgt ihn.

Es ist dies nicht der Ort, Vorlagen oder Parallelen fiir diesen Bericht beizu-
bringen.*! Fiir uns ist einzig relevant, dass aus dem islamischen Kulturraum Be-
richte von Aufhockern bekannt sind. Sie haben Menschengestalt, reiten auf ihren
Opfern und hetzen sie ab.%?

Ahnlich wie der duwdal-pa verhiilt sich gemiss einem Bericht YafiTs (gest.
768/1367) die giil. Sie erscheint den Menschen als schone Frau. Gerne verwan-
delt sie sie in Esel und reitet (zarkabu) auf ihnen an einsame Orte. Dort ldsst sie
ihr Opfer stehen oder bringt es wieder zuriick.* Thr Verhalten stimmt weitge-
hend mit U. Johansens Bemerkung zur Alpfrau bei den tiirkischen Volkern {iber-
ein: “Die Vorliebe der Alpgeister fiir das Reiten [geht so weit,] dass sie die Men-
schen im Traume in Pferde verwandeln, aufsitzen und sie abhetzen.” Sie belegt
diese Vorstellung auch mit dem mittelhochdeutschen Vers: “Dich zoumet der
alp, dich ritet der mar.”

4. Besessenheit und Wahrsagen

H.A. Winkler hat sich mit unterschiedlichen Aspekten des Ddmonenglaubens
und der Magie in der islamischen Welt befasst.** Seine dritte Studie dazu, Die
reitenden Geister der Toten (1936), untersucht die Besessenheit ‘Abd ar-Radis,
eines einfachen Fellachen aus Oberdgypten. Sie dokumentiert das Entstehen

41 Vgl MEIER, 1967: 547-559.

42 Riemenbeinler wurden auch in Miniaturen dargestellt. Fiir eine Abbildung aus einer Miinch-
ner Handschrift von Qazwinis ‘Aga ib al-mabliigar und weitere Hinweise vgl. MEIER, 1967:
557, 563.

43 YAr'1, Mir'ar, Bd. 4: 34.5-7.

44 JoHANSEN, 1959: 311. Sie zitiert den mittelhochdeutschen Vers nach J. Grimm, Deutsche
Mythologie, Bd. 1: 433.

45  WINKLER 1930, 1931, 1936.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



154 TOBIAS NUNLIST

eines Sayh-Kults* um ihn und greift in der Schilderung seiner Besessenheitzu-
stinde wiederholt auf die Reit-Metapher zuriick.

Interessant sind die nidheren Umstinde von ‘Abd ar-Radis Berufung:#’
Nach lingeren Krankheiten hielt der Fellache einen Mittagsschlaf. Als er er-
wachte, floss Wasser aus seinem rechten Bein und Arm. ‘Abd ar-Radi konnte
sich daran nicht mehr erinnern, da “es” ihn plétzlich packte. Bekannt ist aller-
dings, dass er bis zum Sonnenuntergang ziellos durch die Wiiste irrte. Als er
immer noch ergriffen zuriickkehrte, wart er sich im Hot seines Hauses steil auf
die Knie. Der Geist habe jel}; zu ihm gesagt. Mit dem Jehh-Ruf veranlassen die
Kameltreiber ihr Tier dazu, sich auf die Knie niederzulassen.

In der Nacht erschien dem Fellachen iiberdies eine erhabene Gestalt und
stellte sich ihm als sein verstorbener Onkel Behit vor. Sie griff mit folgenden, an
‘Abd ar-Radr gerichteten Worten die Reit-Metapher auf: “Du bist mein ga 7d,
mein junger Kamelhengst. Ich liebe dich.” Darauf setzte sich die Gestalt auf
‘Abd ar-Radis Schultern.*

Auch die Beschreibung des Beginns von “Abd ar-Radis spiteren Besessen-
heitszustinden bedient sich wiederholt der Reit-Metapher:#

Dieses gehorsame, beddchtige und schwerfillige Niederknien des méchtigen Tieres macht
Eindruck. Wenn der Schech Behit iiber ‘Abd er-Radi kommt, so sieht man, dass ‘Abd er-
Rédi eben sein gua %id, sein Kamelhengst, ist. Man sieht, wie ‘Abd er-Radi an seinem Platz
hockt, vorbereitet, die Besessenheit aufzunehmen. Sein Gesicht ist etwas leidend und ab-
wesend, man fiihlt, wie sein Bewusstsein dahinsinkt, plétzlich schnellt er aus der hockenden
Stellung empor und stdsst mit dem Knie heftig auf die Erde: der Kamelhengst hat sich auf
die Knie gelassen und der Reiter ist da. Dieses auf die Knie Stossen ist fiir Behit’s Er-
scheinen die charakteristische Geste.

Nicht alle Leute brachten “Abd ar-Radis Besessenheit mit der Manifestation ei-
nes Totengeistes in Verbindung. Sie meinten vielmehr, dass ein ginn oder sogar
ein Saytdn in ihm in Erscheinung trete. H.A. Winkler betont jedoch, dass der
Geist Behit selbst aus dem Fellachen gesprochen und festgehalten habe: “Ich bin

46  WINKLER, 1936: 22f, betrachtet den Say/s-Kult als Mittelpunkt der oberigyptischen Volks-
religion. Wihrend der Begriff Savh (fem. Savha) grundsitzlich jeden verehrten Menschen
bezeichnet, charakterisiert er im vorliegenden Kontext eine Person, die von einem Toten-
geist ergriffen wird und aus deren Mund er spricht.

47  WINKLER, 1936: 561

48  WINKLER, 1936: 561

49  WINKLER, 1936: 67.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 155

nicht von den gann. Ich bin Behit. "Abd ar-Radi soll sich freuen und ihr sollt
euch alle freuen, denn dies ist ein Segen.” !

Auch "Abd ar-Radt selbst spiirt, wie sich der Geist bei seiner Besessenheit
auf seine Schultern setzt und schwer auf ihm lastet.’! Oft schmerzen ihn nach
seinen Sitzungen die Beine von der Last, die er zu tragen hatte. Aber trotz seines
allgemeinen Eindrucks, dass der Geist auf ihm sitzt, erkldrt der Fellache seine
Besessenheitszustinde auch damit, “dass die Geister in ihn selber hineinfahren
und wihrend der Besessenheit in seinem Korper stecken.” Vorstellungen davon,
dass Damonen in den menschlichen Korper hineinfahren, spielen im islamischen
Kulturraum zur Erkldrung von korperlichen und seelischen Krankheiten eine
Rolle.

Erginzend sei darauf hingewiesen, dass die Reit-Metapher auch bei Zdar-
Zeremonien eine Rolle spielt.’? Die Zar-Geister, eine besondere Klasse von Di-
monen, bedrohen v.a. die Frauen. Eine Auskunftsperson hat gegeniiber H. A.
Winkler festgehalten, dass diese Geister “die Tochter der Araber reiten.”
Wihrend der Zeremonien “sitzt der Zar auf [seinem Opfer] wie ein Reiter auf
seinem Reittier.”*? A. Wieland zeigt auf, dass “Zeremonien zur Austreibung von
‘Reitern’ ein kulturiibergreifendes Muster haben.”* Sie beobachtet, dass Frauen
gemdss diesem patiern von minnlichen Reitern, Minner aber — die Beispiele
dafiir sind selten — von Reiterinnen dominiert werden. Sie erkennt darin eine
dialektische Identitiit.>

5. Berittene Dichter

Die Berichte iiber ‘Abd ar-Radis Besessenheit und Wahrsagen rufen die Rolle
des altarabischen kdhin in Erinnerung, der seine Erkenntnisse durch Didmonen

50  WINKLER, 1936: 62.

51  WINKLER, 1936: 127.

52 Zum Zar-Kult, eine wohl aus Athiopien stammende Diagnose- und Therapieform (Wig-
LAND, 1994: 12), besteht eine umfangreiche ethnologische Literatur: vgl. Rouaup & Bart-
TAIN {mit Literaturhinweisen).

53  WINKLER, 1936: 16.

54 WIELAND, 1994: 64, mit Hinweis auf MISCHEL & MISCHEL, 1958: 249-260. Die beiden For-
schenden untersuchen Besessenheitszeremonien in Trinidad und halten fest: “A person who
becomes possessed is referred to as a horse of that particular power.” (8. 259).

55  WIELAND, 1994: 64,

ASEA LXVe12011, §. 145-172



156 TOBIAS NUNLIST

erhalten haben soll.** Auch die Poesie wird mit ddmonischer Inspiration in Ver-
bindung gebracht. Dies geht nicht zuletzt aus dem Koran hervor, der die Dichter
(sd ‘ir) wiederholt als magniin, “von ginn besessen”, kritisiert.”” Es ist dies nicht
der Ort, die ddmonische Inspiration von Dichtern aufzuarbeiten,’® die gern mit
der Auffassung in Verbindung gebracht wird, dass der Mensch iiber eine Art
ddmonischen Doppelginger verfiigt. Hier sei einzig darauf hingewiesen, dass
vereinzelt Berichte iiber berittene Poeten im Umlauf sind.

Im Kitab al-Hayawdan greift Gahiz im Kapitel Savarin as-su ‘ara’™ folgen-
den, A'sa zugeschriebenen Vers auf (Metrum: 7awil):%

- R PRES -1 2y T B
c—kff &.JL;\M.&M LSM'L? C.cﬁb o_j';.b e LS";.‘ L5>-'| LS)L@—
Mein Bruder, der ginni — moge meine Seele sein Losegeld sein —, gab mir ein Staub aufwir-
belndes Ross, das an den Abenden weit ausholt.

A‘3a unterstreicht mit dem Hinweis auf seinen Ginn-Bruder die Beziehungen
zwischen dem Dichter und seinem Begleit-Diamon. Interessant ist aber v.a., dass
der Dichter von seinem Gefihrten ein ausserordentliches Reitpferd erhalten ha-
ben will und mit dieser Aussage die Abhingigkeit zwischen Reiten und Dichten
bzw. dimonischer Inspiration belegt.

Ein Bericht in Pseudo-Mas adis Ahbdr az-zaman 1dsst auf dhnliche Zusam-
menhénge schliessen:®! Ein Reisender stosst in der Wiiste auf einen Mann, der
auf einem Straussenweibchen daherkommt.®? Seine der Linge nach gespaltenen
Augen ( ‘aynd-hu masqiqatan bi-tiili waghi-hi) sind ein klares Indiz fiir seine di-
monische Natur.®* Obwohl die Angelegenheit dem Reisenden nicht geheuer ist,

56  Zur Rolle des kahin vgl. Fanp, EL

57 Vgl z.B. Qur’an, Sure 37.36.

58  Zur Frage vel. die Ubersichtsartikel von GOLDZIHER, 1891; MEIER, 1987; BURGEL, 2006.

59  Gawnig, Hayvawan, Bd. 6: 225.10-229.7. Unter dem s$aytan ist hier nicht der Teufel, sondern
ein Begleitdimon, allenfalls ein Doppelginger des Dichters zu verstehen. BURGEL, 2006,
skizziert die Grundziige der Fragestellung.

60  Aufden Vers macht F. Meier aufmerksam (NL 0323:D 4.3.12, s.v. Inspiration: Dichier, BL
34; Zihlung beginnend mit Stichwort frspiration in Mappe 12). Der Vers wird zitiert ge-
miss GAHIZ, Hayawan, Bd. 6: 226.8; Parallele bei Ta'ALBI, Timar: 70.11; A'SA, Gedichte,
Nr. 15.51.

61  Pseudo-Mas ' ODI, Akbar: 15.3-9.

62 Pseudo-Mas'iDnI, Afbar: 1531l e s, Gl ey B S, =il Es sei daran erinnert, dass
Strausse beliebte Reittiere der ginn sind.

63  WIELAND, 1994: 44,

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 157

kommt er mit dem Straussen-Reiter ins Gesprich. Auf seine Aufforderung hin,
arabische Poesie vorzutragen, rezitiert sein Gegeniiber Verse, die dem Reisenden
aus Nabigas Diwan bekannt sind. Als er den Berittenen des Plagiats bezichtigt,
entgegnet der Beschimpfte, er selbst habe diese Verse verfasst. Er habe sie vier-
hundert Jahre zuvor in Stiq “Ukaz durch Nabigas Mund rezitiert (natagtu bi-ha
‘ald lisani-hi bi-Siig "Ukdz). Mit dieser Erklarung gibt sich der Getadelte als Na-
bigas dichterischer Inspirator zu erkennen.

F. Meier macht ausserdem auf eine Uberlieferung aus Qurasis Gamhardt
a ‘sar al-‘arab aufmerksam, wonach ein Mann in einer Vollmondnacht einem
ginnt auf einem Straussenméidnnchen begegnet.** Der Didmon rezitiert Ragaz-Ver-
se und erklédrt die Hierarchie unter den arabischen Dichtern, indem er berithmte
Verse aus ihren Diwanen aufgreift. Aus der gewihlten Reihenfolge ergibt sich
eine Rangordnung, an deren Spitze Imra” al-Qays steht; aut ihn folgen A“§a und
Tarafa. Das Auftreten eines ginni “hoch zu Strauss™ belegt hier die Affinititen
zwischen Reiten und Dichten.

6. Zum Eindringen von Ddmonen in den menschlichen Koérper

Nicht nur Tiere, sondern auch Menschen koénnen den Didmonen als Reittiere
dienen. Oft geschieht dies dusserlich (vgl. Riemenbeinler, Alpfrau). Geister
dringen aber auch in den Korper des Menschen ein. Damit ist hdufig die Vor-
stellung einer Erkrankung verbunden. Die Rolle des Menschen als Reittier der
ginn und seine Funktion als Triger von ginn in seinem Innern sind identisch.
Der vorliegende Beitrag geht der Frage, ob und wie Didmonen Krankheiten
verursachen, nicht weiter nach. Vielmehr setzt er diesen Sachverhalt als bekannt
voraus.® Beim Menschen rufen die Dimonen Krankheiten, besonders Fieber,
Epidemien, Epilepsie sowie Storungen der Sexualfunktionen hervor. M. Dols ist
den Zusammenhéngen zwischen Wahnsinn und Besessenheit durch Ddmonen in

64 Vgl MEIER, NL 0323:D 4.3.4, s.v. Inspirator, Bl. 5f., mit Hinweis auf QURAST, Gamhardt,
Bd. 1: 171£.

65  Man beachte z.B. GOLDZIHER, 1920: 185: “Auch die primitive Anschauung der Araber fiihrt
alle Krankheiten auf dimonische Einwirkung zuriick [mit Hinweis auf WELLHAUSEN, 1887
155f.]. Noch der heutige Araber hat den Glauben, dass nicht ‘Gott es ist, der die Krankheit
will, sondern ihre Urheber sind die neidischen Geister, die sich an den Schmerzen der Men-
schen weiden.” [aus MusiL, 1907, Bd. 3: 413]. Die alten Araber nannten die Pest ‘Speere der

3 9y

Ginnen’ (rimah al-ginn) oder “einen Stich (wachz) von den Ginnen’.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



158 TOBIAS NUNLIST

seiner magistralen Untersuchung Majniin: The Madman in Medieval Islamic So-
ciety nachgegangen.®

Die Debatte iiber Ddmonen als Verursacher von Krankheiten soll im fol-
genden aus einer grundlegenderen Perspektive angegangen werden. Die unter-
suchten Quellen erortern mehrtach die Frage, ob es den ginn tiberhaupt moglich
sei, in den menschlichen Korper einzudringen. Diese Diskussion greift Posi-
tionen der Mu'tazila auf und soll anhand einer Darstellung bei Ibn Taymiyya
nachgezeichnet werden. Parallelen lassen sich u.a. bei TasT, Sibli, Suyati (gest.
911/1505) und Halabi (gest. 1044/1634) nachweisen.

Ibn Taymiyya (gest. 1328) erortert die Frage in Anschluss an die Bemer-
kungen einiger Unwissenden, die die Existenz der ginn trotz der zahlreichen
Belege in der sunna ablehnen.®” Er hilt fest, dass gewisse Mu taziliten, Gubba'1
(gest. 915)% und Abn Bakr ar-Razi®® werden namentlich erwihnt, zwar das Vor-
handensein von ginn nicht in Abrede stellen. Sie wiirden jedoch leugnen, dass
die Damonen in den Korper des Epileptikers eindringen, wie dies von der islami-
schen Lehre dargestellt wird.” Ibn Taymiyya selbst distanziert sich von den
Auffassungen der Mu'tazila und erinnert an die Standpunkte A$'arTs (gest. um
955) und Ibn Hanbals (gest. 855), die darauf insistieren, dass die ginn sehr wohl
in den Korper eines Fallsiichtigen eindringen. Es sei dann auch der ginn, der aus
ihm heraus rede.

Tbn Taymiyyas Ausfithrungen waren SiblT (gest. 1367) bekannt, zitiert er
sie in der Einleitung zu seinem Kapitel “Darlegung tiber das Eindringen der ginn
in den Kérper des Epileptikers” doch beinahe wortlich.?! Sibli prizisiert das

66 Ebenso wie fiir psychische Auffilligkeiten werden Ddmonen fiir verpdntes Verhalten ver-
antwortlich gemacht. Dies kann durch die Reit-Metapher ausgedriickt werden. Bei Ganiz,
Havawan, Bd. 1: 300.1f,, erklart Abu a1-Wagth al- Ukl seine Wut (¢adab) damit, dass ihn
sein Satan (§avian) geritten habe (rakiba). Auch SiBLI, Akam: 89.6-8, zitiert eine Uberlie-
ferung Mugahids, wonach der Satan ($aytan) jene reite (rakiba), die ihn fiirchten.

67  IBN TayMmivya, Idah: 102.5; zu den Auffassungen der Mu'tazila vgl. S. 102.3-13.

68  Zual-Gubba'i vgl. L. GARDET, Artikel “Djubba’t’, In: EF, Bd. 2. S. 569.

69  So gemiiss Ibn Taymiyya. Weder Abii Bakr ar-Razi (gest. 925 oder 935) noch Fahr ad-Din
ar-Razi (geb. 1149) sind als eigentliche Vertreter der Mu'tazila bekannt.

70 IBN TAYMIYYA, fdah: 102.5-7: 0a 5 A dews Wy il S by JLAST i e 2isids S51 by
oA el 1S ¢y g9, Tbn Taymiyya erwihnt das Eindringen der ginn in den Korper spéter
nochmals im Vorbeigehen (8. 146.8f)).

71 SLi, Akam: 107.7-109.16, Zitat 107.9-16; vgl. Ausgangstext bei IBN Taymiyya, fdah:
102.5-13. Vgl. die Parallelen bei SUYUTI, Lagy, § 292: 107.1-9; HALABI, fgd: 70.6-11.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 159

Grundproblem der Mu'tazila dahingehend, dass zwei Seelen nicht in einer Brust
Platz finden.”?

Die soeben beigebrachten Beispiele zeigen auf, dass in der islamischen
Welt eine philosophisch-wissenschaftliche Debatte tiber das Eindringen von Di-
monen in den menschlichen Koérper stattgefunden hat. Neben dieser intellektu-
ellen Diskussion sind verschiedene Uberlieferungen im Umlauf, die diese Mog-
lichkeit illustrieren.

6.1 Das kleine Tier (garw)

In den untersuchten Quellen ldsst sich mehrfach der Bericht belegen, dass eine
Frau mit ihrem Sohn zum Propheten gekommen sei.” Sie beklagt sich, dass ihr
Kind wahnsinnig sei (bi-h7 guniin). Die Anfille Gberkdmen es beim Morgen-
und Abendessen. Als der Prophet dem Knaben mit der Hand iiber die Brust
fahrt, muss sich dieser erbrechen. Ein kleines, schwarzes Tier kommt aus seinem
Innern heraus und rennt davon.”

72 SBLL, Akam: 107.10: des 3 gy 2em9 by, TOST, ‘Ag@’ibnama, formuliert hnliche
Kritiken, erwihnt aber die Mu'tazila nicht namentlich. Er hélt am Anfang und Schluss sei-
nes Ginn-Kapitels fest, dass gewisse Kreise (gama ‘arf) die Existenz von diw und ginn
leugnen und Epilepsie (sar ) als natiirliche Krankheit ("i//ary betrachten. Die Verfechter die-
ser Auffassung werfen explizit die Frage auf, wie ein ginnt in einen Menschen eindringen
konne ($255 455 «x b 5> = w55 S, 204.5f). Spiter greift Tast das Argument auf, dass
etwas Subtiles (scil. die ginm) nicht in etwas Dichtes eindringe (55} &5 ;» _alh: Position der
Mu'tazila: 8. 210.16), macht aber auch auf den gegnerischen Einwand aufmerksam, dass das
subtile Licht durch festes Glas (@bgina-vi tagil) hindurchscheine. Geisterbeschworer
(mu ‘azzim) vertreten die Auffassung, dass ein ginnt in den Korper eines Menschen ein-
dringen kénne, wenn er ihn liche (s by 3j Lo o 48 dited See Ol ?"‘Jj? o syl
335 89 o se a9 oo 8.210.14-16).

73 Die Uberlieferung geht auf Ibn ‘Abbas zuriick und liess sich an folgenden Stellen nach-
weisen: Gaulz, Havawan, Bd. 6: 224.6-8; SIBLI, Akam: 107.16-23; SUYOTT, Lagy, § 293:
107.10-14; HavLaBl, Igd: 69.8-70.2. Der Herausgeber des Halabi-Texts (5. 70, Anm. 91)
weist auf modifizierte Fassungen hin.

Zur Uberlieferung vgl. Faup, 1971: 191 mit Anm. 140; TRiTTON, 1934: 722; DoLs, 1992:
218 mit Anm. 40.

74 Bei Gahiz: oo 33 g 5= or z Bei SibI aed 5500 g4 oo s 0 . Unter garw
versteht A. KaziMIRSK1, Dictionnaire, “1. Petit de chien, de lion, ou de toute autre béte car-
nassiére.” Eine Anmerkung des Herausgebers des Halabi-Texts ( Tgd: 70, Anm. 91) enthélt
die inhaltlich naheliegende und vom Schriftbild her nachvollziehbare varia lectio fa-Sufiva
(2t [der Knabe] wurde geheilt).

ASEA LXVe12011, §. 145-172



160 TOBIAS NUNLIST

Diese Uberlieferung zeigt den engen Zusammenhang zwischen Wahnsinn
(guniin) und der Vorstellung auf, dass Erkrankungen durch Wesen verursacht
werden, die als Fremdkorper im Menschen aufgefasst werden und aufgrund ihrer
schwarzen Farbe als ddmonisch einzustufen sind. Aus der angefiihrten Uberlie-
ferung geht jedenfalls hervor, dass ddmonische Krifte in den Menschen ein-
dringen koénnen. Geeignete Verfahren veranlassen sie dazu, den Korper auch
physisch wieder zu verlassen.”

6.2 Der Mensch als Haus fiir die ginn

G. Fartacek ist im Rahmen seiner Feldforschungen zum Didmonenglauben in
Syrien mehrfach auf den Begriff bayt maskiin gestossen.”® Der Ausdruck bedeu-
tet wortlich “bewohntes Haus”. Die Bewohner des Hauses, nidmlich die ginn,
werden nicht genannt, da man sich vor ihnen fiirchtet. G. Fartaceks Beispiele
lassen sich dahingehend zusammentassen, dass ein bayt maskiin ein Haus ist, wo
es spukt.

Allerdings sind nicht nur Hiuser maskiin, auch von Dimonen heimgesuchte
Menschen werden im Volksislam so genannt. Abhéingig von der Schwere der Er-
krankungen werden unterschiedliche Termini verwendet. Der Ausdruck maskiin
dient als Oberbegriff zur Bezeichnung von Menschen mit Symptomen von Be-
sessenheit.”’

Auch aus schriftlichen Quellen sind Beispiele dafiir bekannt, dass der
Mensch Dimonen in sich behaust und damit maskiin im Sinn des modernen
Begriffs ist. Allerdings fehlt der Ausdruck maskiin in den beigezogenen Texten.
Die Vorstellung selbst lisst sich jedoch w.a. in einem Bericht Siblis iiber das Er-
lebnis einer Frau namens ar-Rab1" bint Mu'awwid b. "Afra’ belegen:’8

Wihrend ich in meiner Kammer sass, spaltete sich mein Dach. Da fiel etwas Schwarzes von
dort auf mich herab. Etwas wie ein Kamel oder wie ein Esel. Nie hatte ich an Schwiirze,
Beschaffenheit und Abscheulichkeit dergleichen gesehen. Sie fuhr fort: Da naherte es sich

75 Die umfangreiche magisch-exorzistische Literatur aus dem islamischen Kulturraum kann im
Rahmen des vorliegenden Artikels nicht aufgegriffen werden. Stellvertretend sei auf TiLim-
SANT, Sumis: 111.9-113.1, hingewiesen.

76  FARTACEK, 2010: 74.

77  MEIER, 1979: 6235, iibersetzt maskan als “besessen, verhext, nicht geheuer”. In erster Linie
bringt er den Ausdruck mit dem Verbum sakana, “bewohnen”, in Verbindung. Vgl. auch
Dovs, 1992: 2941.: MaaroUF, 2007: 139; WIELAND, 1994: 71.

78 SBLI, dkam: 76.6-10; Parallele bei Suyiti, Lagr, § 401: 158.10-17.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 161

mir und wollte mich. Thm folgte ein Blittlein. Es entfaltete das Bldttlein und las es. Da stand
darin: Vom Herrn des “Ukab an "Ukab: Dir ist der Zugang zur rechtschaffenen Frau, der
Tochter rechtschaffener Leute, verwehrt! Sie sagte”: Da kehrte es zuriick, woher es gekom-
men war. Und ich schaute ihm nach. Hasan b. Hasan®" erginzte: Da zeigte sie mir das
Schriftstiick, das sich bei ihnen befand.

Am naheliegendsten ist es, das Erlebnis als sexuellen Ubergriff eines Unholds
auf ein unbescholtenes Midchen zu deuten. Der Vorfall diirfte zur Zeit Siblfs
auch so verstanden worden sein. Verschiedene Elemente nihren allerdings
Zweifel an dieser Interpretation.

Die unmittelbar anschliessende Uberlieferung schildert die Erfahrung einer
Frau auf dem Sterbebett. Als die Sterbende das Bewusstsein verlor, horten die
Anwesenden ein Krachen (nagid) im Dach. Darauf fiel eine schwarze Schlange
(ta 'ban aswad) herab, die aussah wie ein gewaltiger Kerl (gada " ‘azim). Dieser
niherte sich der Kranken. Exakt in diesem Moment fillt auch gemiss dieser
Version ein Schriftstiick herab. Es fordert den Unhold auf, die Tochter recht-
schaffener Leute zu verschonen. Der Eindringling verlédsst darauf den Ort.

Beide Fassungen enthalten m.E. Hinweise, die eine Interpretation des
Geschehens als primir sexuell motivierten Ubergriff nicht nahelegen. Stutzig
macht einerseits die Vorstellung vom Beischlaf aut dem Sterbebett. Anderseits
vergleichen die Texte den Eindringling mit Schlange®!, Kamel und Esel. Diese
Tiere sind fiir ihre ddmonischen Eigenschaften bekannt.

Ein letztes Element in Siblis Berichten, némlich die Spaltung des Dachs, er-
heischt unsere Aufmerksamkeit. M. Eliade befasst sich damit in seiner Monogra-
phie Briser le toit de la maison.®? Er betrachtet das Haus einerseits als Pendant
zum Kosmos. Anderseits erweitert er diesen Vergleich um ein zusétzliches Bild:
Indische Texte setzen den menschlichen Kérper mit einem Haus mit zehn Tiiren
in Beziehung. Ein Loch auf dem Scheitel, das brahmarandhra, stellt die zehnte
Offnung dar.® In den Techniken des Yoga-Tantrismus fliegt die Seele des Ver-
storbenen nach dem Tod durch dieses Loch davon.

Diese Beobachtungen legen die Vermutung nahe, dass die Spaltung des
Hausdachs in den beigebrachten Berichten Siblis mit einer Offhung des Korpers

79  Lies galai anstatt gala.

80  Der Gewihrsmann der Uberlieferung.

81 Vgl SCHUBERT, 2005,

82  ELIADE, 1990: 205-216; ELIADE, 1957: 57-82, v.a. §. 76-80.

83  Die neun andern Offnungen dienen den Sinneswahrnehmungen und der Verrichtung der
Notdurtt.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



162 TOBIAS NUNLIST

gleichzusetzen ist. Der menschliche Korper 6ffhet sich im Moment der Spaltung
des Dachs. Damit ist es dem fremden Wesen moglich, in das Individuum einzu-
dringen. Aus der expliziten Gleichsetzung des Eindringlings mit Schlange, Ka-
mel bzw. Esel lidsst sich auf seine ddmonische Natur schliessen.

Aus dieser Interpretation ergibt sich, dass Siblis Berichte etwas anderes als
einen sexuell motivierten Ubergriff schildern.$* Sie illustrieren in erster Linie die
Moglichkeit der ddmonischen Krifte — sie haben nicht ¢ priori negative Bedeu-
tung —, sich im Menschen selbst einzunisten und ihn zu ihrem Reittier bzw. zum
Ginn-Triger zu machen. %

7. Die Abwehr von Damonen: Von Exorzismus und Exorzisten

Der Hinweis auf ein herabfallendes Schriftstiick in Siblis Berichten ruft das
reiche Amulettwesen aus der islamischen Welt in Erinnerung, mit dem sich die
Ethnologie wiederholt befasst hat.’ Dabei ist auch auf exorzistische Praktiken
autmerksam gemacht worden. Die Bibel bringt die Heilungen von Kranken

84  Auch der Hinweis auf das herabfallende Schriftstiick — s konnte sich um ein Amulett han-
deln — 14sst sich mit dieser Interpretation vereinbaren.

85  Aus Koran und sunna sind weitere Berichte zur Problematik bekannt. In ihrem Mittelpunkt
steht aber nicht mehr ein ginni, sondern Satan bzw. Iblis:
a. Die Hadi-Sammlungen enthalten einen Abschnitt iiber Niesen und G#hnen. Gemidss
ginem Prophetenwort liebt Gott das Niesen, hasst aber das Gahnen (fatd ub). Jeder Muslim
s0ll dem Niesenden Gesundheit wiinschen. Das Gahnen aber stamme von Satan ( w34l Wi
Wzl 0 UG). Wenn der Gihnende Aa sage, lache der Satan aus ihm heraus ( 4w Gl
Od=.20Y). Vgl. BUHARIL, Sahth, Kitab al-Adab, Bab ma yustahabbu min al- ‘utas wa-ma
yukvahu min at-tata ub, Hadit 6295, auch Hadir 6298 und Kitah Bad’ ai-halg, Bab Sifat
Iblts wa-gunudi-hi, Hadrt 3325.
b. Bekannt ist die Uberlieferung, dass der Satan in den Blutbahnen durch den Kérper des
Menschen fliesst. Bei BUHART (Sahih, Kitab al-Ahkam, Bab ai-Sahada..., Hadit 7259) lautet
das Prophetenwort: s2) ;% 337 o3 e % 5023 O “Der Satan geht beim Menschen die
Bahnen des Blutes.” (Ubersetzung MEIER, NL 0323:D 4.3.5, 5.v. Krankheit, BL. 18).
¢. Letztlich kénnen die Einfliisterungen (waswas) des Satans (vgl. Sure 114) dahingehend
verstanden werden, dass der Satan in den Kérper des Menschen eindringt. $iBLi, Akam:
160.4-166.22, dussert sich dazu in einem eigenen Kapitel (Bab 87. “F1 bayan kayfiyyat al-
waswasa wa-ma warada fi-1-waswas”™).

86 Vgl Kriss & Kriss-HEINRICH, 1962; MERSHEN, 1982; SCHIENERL, 1984, 1988, 1992;
Fobor, 1990, 2009.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 163

durch Jesus hiufig mit Ddmonenaustreibungen in Verbindung.®” Aus Muham-
mads Leben sind Beispiele datiir nur vereinzelt bekannt.3®

Allerdings waren exorzistische Praktiken auch im islamischen Kulturraum

verbreitet, wie aus ethnologischen Studien hervorgeht.® Schriftliche Quellen
interessierten sich ebenso dafiir, wie M. Dols aufzeigte.”® Die folgenden Austiih-
rungen stiitzen sich auf einen Bericht bei Gahiz der das Phinomen aus der In-
nensicht eines Exorzisten (mu ‘azzim) schildert und die an ihn gestellten Anfor-
derungen erortert, indem er den Begrift mahdim®! erldutert®:

87

88

89
90
91
92
93

94

95

Zu jenen, die iiber Bedienstete verfiigen: Die Leute sagen: Der So-und-so verfiigt iiber
Bedienstete.”? Sie meinen damit, dass ihm die Satane (Savasmn), die Geister (arwaik) und die
Siedler ( ‘wmmar)®* antworten und gehorchen, wenn er sie beschwort ( ‘azama). Zu jenen, die
iiber Bedienstete verfiigen, gehoren ‘Abdallah b. Hilal al-Ham11, der ‘Iblis’ Freund® genannt
wurde. Zu ithnen gehdren auch Karbag al-Hindf und Salih al-Mudaybart.

Voraussetzungen dafiir, dass ein Siedler auf die Beschwérung positiv reagiert”: ‘Ubayd
Mugg pflegte zu sagen: Der Siedler ist gierig darauf, positiv auf eine Beschwdrung zu rea-

DoLs, 1992: 9f., weist auf die Frage hin. MEIER, NL 0323:D 4.3.3, s.v. Geisterkrankheit, BL
5-12, tragt relevante Stellen aus dem Neuen Testament zusammen.

Vgl. einerseits oben Abschnitt 6.1: Bericht iiber das kleine Tier (garw). Ausserdem greift
IBN Taymivya wohl apokryphe Uberlieferungen zu exorzistischen Praktiken Muhammads
auf (8. 141.19-142.10: aus Ahmad b. Hanbal, Musnad; S. 141.7-19: aus Abu Dawid,
Sunan). Vgl. Parallelen dazu bei SIBLI, dkam: 113.16-114.2, danach Varianten; SuyoTi,
Lagr: 107.15-108.4, § 294, mit Varianten in § 295f.: 108.5-109.8.

Gemdéss der auf Abii Dawiid zuriickgehenden Fassung bei Ibn Taymiyya hatte Umm Abéns
Grossvater einen Sohn oder Neffen, der an Wahnsinn litt (magnin). Der Grossvater habe
sich zum Propheten begeben, damit er fiir den Knaben Gebete rezitiere. Der Gesandte habe
das Kind heftig geschlagen und den Feind Gottes aufgefordert, den Knaben zu verlassen
(.fia! ds E}f-i Jsks). Das Kind habe danach wieder normal ausgesehen.

HaraBl, Tgd: 71.3-7, hilt fest, man solle den Fallsiichtigen (magsri ) derart stark schlagen,
dass es eine gesunde Person nicht ertragen kénnte. Der Kranke schreie zwar, kénne sich
aber spéter nicht mehr an die Misshandlungen erinnern. Die Schlige trifen nur den ginni
Vel va. DouTTr, 1909; WESTERMARCK, 1920, 1968; Kriss & Kr1$s—HEINRICH, 1962; CRA-
PANZANO, 1973 ; MaaroUF, 2007.

DoLs, 1992: 264-273, untersucht die distanzierte Haltung gegeniiber Magie und Exorzismus
bei Ibn an-Nadim, Thn Haldiin und Haggi Halifa.

Der Begriff bedeutet: “einer, der iiber Bedienstete unter den ginn verfiigt; einer, der durch
ginn bedient wird”.

GaHiz, Hayawan, Bd. 6: 198.6-200.2.

Fulan mahdim.

Unter den ‘@mir, pl. ‘unumar, versteht man im allgemeinen Geister, die in Hiuser wohnen.
GAWHARY, 1968: 200, 281, iibersetzt “Siedler”.

Im Text als Uberschrift: Suray igabat al- ‘amir li-di- ‘azima.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



164 TOBIAS NUNLIST

gieren. Wenn sich aber der Korper (badan) [des Beschwdrers] nicht dazu eignet, ihm als
Gehduse (haykal) zu dienen, kann er nicht in ihn eingehen {({am yastari® dubila-hir). In
diesem Fall behilft man sich damit, dass man minnlichen Weihrauch verbrennt, den Lauf
des Jupiters beriicksichtigt, sich mit reinstem Wasser wischt, den Geschlechtsverkehr und
das Verzehren iibelriechender Nahrungsmittel unterldsst, sich in die Einsamkeit in den
Wiisteneien zuriickzieht und sich oft in Ruinen authélt, bis man zart, fein und rein geworden
ist und sich in einem eine Ahnlichkeit mit den ginn ausgebildet hat. Wenn man dann Be-
schwirungen vornimmt ( ‘wzamea), einem aber nicht entsprochen wird, so soll man der-
gleichen [mit den ginn] keinesfalls mehr versuchen. Denn dann gehdrt man zu jenen, deren
Karper sich fiir sie (scil. die ginn) nicht als Gehduse (havkal) eignet. Wenn man es aber den-
noch erneut versucht, wird man geschlagen (hubita). Manchmal wird man verriickt (gunna),
manchmal bezahlt man es mit dem Leben (maia).

Die zitierte Gahiz-Stelle ist ein frither Beleg fiir die Existenz von Geisterbe-
schworungen im islamischen Kulturraum und bejaht das Eindringen ddmoni-
scher Krifte in den menschlichen Kérper. Sie erldutert dies am Beispiel eines
Diamonenbeschworers (mu ‘azzim) und bezeichnet den menschlichen Korper
einerseits mit dem iiblichen Begriff hadan, anderseits als haykal, “Gehduse”.

Das Zitat unterscheidet zwischen einem als erfolgreich und einem als
schidlich erlebten Eindringen dimonischer Krifte. Das positiv gewertete Ein-
dringen ldsst sich mit tibersinnlichen Durchbrucherlebnissen vergleichen, wie sie
aus der Prophetie bekannt sind.”®* Wenn der Didmon in den Kérper eines ausrei-
chend vorbereiteten Beschworers oder Magiers gelangt, wird dieser nicht wahn-
sinnig (magnin). Ist der Korper aber fiir den Ddmon nicht geeignet, fithrt dies
zur Erkrankung des Kandidaten. Das Opfer wird wahnsinnig (gumna)®’ oder
kommt sogar ums Leben.?8

Diese Beschworer — sie sind auch aus der Moderne bekannt” — verfiigen
kraft ihrer ausserordentlichen Fihigkeiten {iber die Unterstiitzung durch Bedien-
stete (hddim). Sie konnen auf die Hilfe ddmonischer Wesen zuriickgreifen und
sind deshalb in der Lage, Geister und andere Unwesen aus dem Menschen aus-
zutreiben. Das Gahiz-Zitat ordnet sich in zahlreiche dhnliche Darstellungen bei
Tilimsant (gest. 1336, Kitab Sumiis al-anwdar wa-kuniiz al-asrar) und in den

96  Vgl. dazu MEIER, NL 0323:D 4.3.12, s.v. Initiation: aktiv. Profet/Dimonenbeschwirer.

97  MEIER, 1979: 622, weist darauf hin, dass gunra wie andere Passivformen ein Erkranken aus-
driickt.

98  (awniz, Havawan, Bd. 6: 208.5-210.6, fithrt Beispiele von Mannern an, die bei Angriffen
der ginn ums Leben kamen bzw. aus leidenschafilicher Liebe zu ihnen in den Wahnsinn
getrieben wurden.

99  Fiir Untersuchungen des Ddmonenglaubens in der Moderne vgl. w.a.: HENTSCHEL, 1997;
SCHOLLER, 2001.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 165

Ahmad al-BanT (gest. 1225) zugeschriebenen Werken (u.a. Sams al-ma ‘arif wa-
lata’if al-‘awarif; Manba" usiil al-hikma) ein und nimmt sie vorweg.'® Jeden-
falls kann nichts dariiber hinwegtiuschen, dass exorzistische Praktiken trotz
ihrer Ablehnung durch die Orthodoxie in der islamischen Welt weitverbreitet
waren.

8. Abschliessende Uberlegungen

Die vorangehenden Ausfithrungen zeigen auf, dass Vorstellungen zum Didmo-
nenglauben im Islam eng mit der Reit-Metapher verbunden sind. Sie zielen
darauf ab, eine Briicke zwischen den beiden folgenden Vorstellungen zu schla-
gen: Einerseits 1dsst sich eine auffillige Nihe alles Didmonischen zu den Tieren
ausmachen, wie bereits J. Wellhausen betonte. Anderseits sind verschiedene
Hinweise bekannt, dass der Mensch iiber eine Art dimonischen Doppelginger
(arabisch: garin, tabi’, Saytan, ra’ivy und sahib persisch: ham-zad) verfiigt.
Diesen Zusammenhéingen geht die im Entstehen begriffene Monographie zum
Diamonenglauben im Bereich des Islams unter besonderer Beriicksichtigung
schriftlicher Quellen aus der Zeit bis ca. 1500 ausfiihrlich nach.

Literaturverzeichnis

Primdrliteratur

ALF LAYLA WA-LAYLA
1953 Tausendundeine Nacht. Ubersetzung: E. Littmann. Wiesbaden: Insel.
ABU DAWUD, Sulayman b. al-A§"at as-Sigistani
2000 Sunan Abr Dawiid. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus Foundation.
Auch als Online-Datenbank:
<http://www.ihsanetwork.org/> (zuletzt besucht: 28.03.2011).

100 Diese Werke gehoren neben Pseudo-Magritis Gavar al-hakim zu den Haupttexten der Magie
im islamischen Kulturraum. Wihrend zu Tilimsant kritische Untersuchungen fehlen, haben
sich verschiedene westliche Forschende mit dem Corpus Bintanum (50 WiTkam, 2007: 183)
befasst: GAwHARY, 1968; PiELow, 1995; Fanp, 2003. Biunis Schriften werden bis heute im-
mer neu aufgelegt.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



166 TOBIAS NUNLIST

A‘SA, Abi Bastr Maymiin b. Qays al-A’sa

1928 Gedichte von Abii Basir Maimiin ibn Qais al-A’$a. Arabisch heraus-
gegeben von R. Geyer. London: Luzac.

BUHARI, Muhammad b. Isma ‘il

2000 Sahith al-Buhdari. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus Foundation.
Auch als Online-Datenbank:
<http://www.ihsanetwork.org/> (zuletzt besucht: 28.03.2011).

GANIZ, Abt ‘Utman ‘Amr b. Bahr al-Gahiz

1938-58 Kitab al-Hayvawdn. Bi-tahqiq wa-Sarh “Abd as-Salam Muhammad Ha-
rin. 7 Bde. Misr: Mustafa al-Babi al-Halabi, 1357-1377.

HALABI, “Ali b. Ibrahtm Nur ad-Din

1988 lgd al-margan fi-md yata'allagu bi-dl-gann. Dirasa wa-tahqiq: Mu-
stafa “Asar. Al-Qahira, Maktabat Tbn Stna, 1408.

IBN HISAM, “Abd al-Malik

1858—60 Kitab strat rasiil Allih. Ferdinand Wiistenfeld (Hg.) = Das Leben
Muham-med’s nach Muhammed Ibn Ishdk. Gottingen: Dieterichsche
Universitdtsbuchhandlung.

IBN TAYMIYYA

1970 Idah ad-daldla fi ‘wmim ar-risala. In: Magmi 'at ar-rasd’il al-
munirivva. Neudruck: Beirut: M.A. Damag, 1390.

MASUDI, ‘All b. al-Husayn al-Mas "adi (= Pseudo-Mas dr)

1938 Ahbar az-zamdn wa-man abddahu dal-hidtan wa-"aga’ib al-buldan wa-
dl-gamir bi-dl-mda’ wa-dl- umran. [Al-Qahira]: Matba'at "Abd al-
Hamid Ahmad Hanatl, 1357.

MUSLIM, Ibn al-Haggag al-Qusayri

2000 Sahth Muslim. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus Foundation. Auch
als Online-Datenbank:
<http://www.ihsanetwork.org/> (zuletzt besucht: 28.03.2011).

NIZAMI, lliyas b. Yusuf

2007 Haft Pavkar. Ausgabe Bihrtiz Tirwatiyan. Tihran: Amir Kabir, 1386
h.s.

QAZWINI, Zakariyya b. Muhammad

1956 ‘Agd’ib al-mahligat wa-gard’ib al-mawgiidat. Misr: Mustafa al-Babt
al-Halabi, 1375.

QURASI, Abu Zayd Muhammad b. Abi al-Hattab al-Qurasi

1986 Gamharat a $ar al- ‘arab fi dl-gahilivva wa-dl-islam. 2 Bde. Dimasq:
Dar al-Qalam, 1406.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 167

SIBLI, Muhammad b. ‘Abdallah

1908 Akam al-margan fi ahkam al-gann. Misr: Matba'at as-Sa‘ada, 1326.

SuyoTl, Galal ad-Din

1989 Lagi al-margan fi ahkam al-gan. Hg.: Halid ‘Abd al-Fattah Sibl. Al-
Qahira: Maktabat at-Turat al-Islam1, 1409.

TAALIBI, “Abd al-Malik b. Muhammad

1965 Timar al-qulib fi dl-mudal” wa-dl-mansiib. Tahqiq Muhammad Abu
al-Fadl Ibrahtm. Al-Qahira: Dar Nahdat Misr, 1384,

TUSI, Muhammad b. Mahmud

1996 Agéa’ibnama = ‘Aga’ib al-mahliigat wa-gard’ib al-mawgiidat. Mu-
hammad b. Mahmiid-i Hamadani. Hg.: Ga‘far Mudarris-i Sadiqi. Tih-
ran: Nasr-i Markaz, 1375.

TILIMSANT, Ibn al-F]agg Muhammad b. Muhammad

[1995-7] Sumiis al-anwdr wa-kuniiz al-asrar al-kubrd. Misr: Maktabat Mu-
hammad “Alf Sabih.

TIRMIDI, Muhammad b. ‘Isa

2000 Sunan at-Tirmidr. Liechtenstein: Thesaurus Islamicus Foundation.
Auch als Online-Datenbank:
<http://www.ihsanetwork.org/> (zuletzt besucht: 28.03.2011).

YAFI'I, "Abdallah b. Asad

191820 Mir'at al-ginan wa-'ibrat al-vagzan fi ma'rifat ma yu 'tabar min
hawdadit az-zaman. 4 Bde. in 2 Bdn. Haydarabad: Matba'at Da’irat al-
Ma arif an-Nizamiyya, 1337-1339.

Sekunddirliteratur

BADEEN, Edward; KRAWIETZ, Birgit

2002 “Eheschliessung mit Dschinnen nach Badr al-Din al-Sibli.” Wiener
Zeitschrifi fiir die Kunde des Morgenlandes 92: 33-51.

BOYLE, J.A.

1973 “The hare in myth and reality: a review article.” Folklore 84.4: 313~
326.

BURGEL, Johann Christoph

2006 “Der Dichter und sein Ddmon. Ein Blick in die Welt des Islam.” In: H.
HERKOMMER (Hg.), Engel, Teufel und Ddmonen. FEinblicke in die
Geisterwell des Mittelalters. Basel: Schwabe, S. 43-52.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



168 TOBIAS NUNLIST

CANAAN, Taufiq

1914 Aberglaube und Vollksmedizin im Lande der Bibel. Hamburg: L.
Friederichsen.

1929 Démonenglaube im Lande der Bibel. Leipzig: Hinrichs.

CHRISTENSEN, Arthur

1941 Essai sur la démonologie iranienne. Kopenhagen: Munksgaard.

CRAPANZANO, Vincent

1973 The Hamadsha: A Study in Movoccan Ethnopsychiatry. Berkeley:
University of California Press.

DERMENGHEM, Emile

1954 Le culte des saints dans I'islam maghrébin. Paris: Gallimard.

DoLS, Michael Walters

1992 Majniin: The Madman in Medieval Isiamic Society. Oxford: Claren-
don.

DONALDSON, Bess Allen

1938 The Wild Rue: A Studyv of Muhammadan Magic and Folklore in Iran.
London: Luzac.

DoOUTTE, Edmond

1909 Magie et religion dans I'Afrigue du nord. Alger: Jourdan.

EICHLER, Paul Amo

1928 Die Dschinn, Teufel und Engel im Koran. Leipzig: Klein.

ELIADE, Mircea

1957 “Centre du monde, temple, maison.” In: R. BLOCH (Hg.), Le symbo-
lisme cosmique des monuments religieux. Rom, S. 57-81.

1990 Briser le toit de la maison: la créativité et ses symboles. Paris: Galli-
mard.

FAHD, Toufic

1966 La divination arabe. Strasbourg: Dissertation.

1971 “Anges, Démons et Djinns en Islam.” Sources Orientales 8: 155-214.

2003 “La magie comme ‘source’ de la sagesse d’aprés ’oeuvre d’al-Bani.”
In: Ryka GYSELEN (Hg.), Charmes et sortileges. Magie et magiciens.
Res Orientales, Bd. XIV. Bures-sur-Yvette: Groupe pour I’étude de la
civilisation du Moyen-Orient, S. 61-107.

El Artikel Kahin. In: EF, Bd. 4, S. 420f.

FARTACEK, Gebhard

2010 Unheil durch Ddmonen? Geschichten und Diskurse itber das Wirken
der Ginn: eine sozialanthropologische Spurensuche in Syrien. Wien:
Bohlau.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 169

FODOR, Alexander

1990 Amulets from the Islamic World: Catalogue of the Exhibition Held in
Budapest in 1985. Budapest: E6tvos Lorand University.

2009 Sufism and Magic: Amulets from the Islamic World. Keszthely: Heli-
kon Castle Museum.

GAWHARY, Mohamed el-Gawhary

1968 Die Gottesnamen im magischen Gebrauch in den al-Buni zugeschrie-
benen Werken. Bonn: Dissertation.

GIESE, Alma

1986 [Qazwini| Die Wunder des Himmels und der Evde. Aus dem Arabi-
schen iibertragen und bearbeite von A. Giese. Stuttgart: Erdmann.

(GOLDZIHER, Ignaz

1896 “Excurse iiber Erscheinungstormen der ginn.” Abhandiungen zur alt-
arabischen Philologie. Leiden, S. 205-212.

1910 “Wasser als Ddmonen abwehrendes Mittel.” Archiv fiir Religions-
wissenschafi, Bd. 13, S. 20-46. Auch in: GOLDZIHER, 1967, Bd. 5, S.
170-196.

1891 “Die Ginnen der Dichter.” Zeitschrift der Deutschen Morgenldndi-
schen Gesellschaft 45, S. 685—690. Auch in: GOLDZIHER, 1967, Bd. 2,
S. 400-405.

1916 “Zauberkreise.” In: Aufscitze zur Kultur- und Sprachgeschichte. E.
Kuhn zum 70. Geburtstag. Bd. 2, S. 83-86. Auch in: GOLDZIHER,
1967, Bd. 5, S. 401-406.

1967-73 Gesammelte Schriften; hg. von Joseph DESOMOGYI. 6 Bde. Hildes-
heim: Olms.

HAMMER-PURGSTALL, Josef von

1852 Die Geisterlehre der Moslimen. Wien. Zitiert nach: A. SCHIMMEL
(Hg.), Zwei Abhandlungen zur Mystik und Magie des Islams von Josef
Hammer-Purgstall. Wien: Osterreichische Akademie der Wissen-
schaften, 1974, S. 141-203.

HENNINGER, Joseph

1963 Geisterglaube bei den vorislamischen Arabern. Wien-Modling:
Gabriel-Verlag.

HENTSCHEL, Kornelius

1997 Geister, Magier und Muslime: Dédmonenwelt und Geisteraustreibung
im Islam. Miinchen: Diederichs.

HIDAYAT, Sadiq

1956 Nayrangistan. Tihran, Amir Kabir, 1334.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



170 TOBIAS NUNLIST

JOHANSEN, Ulla

1959 “Die Alpfrau: Eine Ddmonengestalt der tiirkischen Volker.” Zeit-
schrift der Deutschen Morgenldndischen Gesellschafi, 109: 303-316.

KASRAWI, Ahmad

1954 Pindar-ha. Tihran, Bungah-i Matbi ati-i Katimbirk, 1333 (3. Auf-

lage).
KRAWIETZ, Birgit
2002 “Dschinnen und universelle Ordnung des Islams bei Ibn Taymiyya.”

In: R. BRUNNER (Hg.), Islamstudien ohne Ende: Festschrift fiir Wer-
ner Ende zum 65. Geburistag. Wiirzburg: Ergon, S. 251-259.

KRIsS, Rudolf; KRISS-HEINRICH, Hubert

1962 Volksglaube im Bereich des Islam. Bd. 1l: Amulette, Zauberformeln
und Beschwdorungen. Wiesbaden: Harrassowitz.

LANE, Edward

1836 An Account of the Manners and Customs of the Modern Egyptians.
London: Charles Knight, mit Neuauflagen.

LEBLING, Robert

2010 Jinn: Legends of the Fire Spirits from Arabia to Zanzibar. London: 1.
B. Tauris.

MAAROUF, Mohammed

2007 Jinn Eviction as a Discourse of Power. Leiden: Brill.

MASSE, Henri

1938 Croyances et coutumes persanes. Paris: Maisonneuve.

MEIER, Fritz

1967 “Das Volk der Riemenbeinler.” In: MEIER, 1992, Bd. 1, S. 536-563.

1977 “Nizami und die mythologie des hahns.” In: MEIER, 1992, Bd. 2, S.

996-1056.

1979 “Ein arabischer ‘bet-ruf’.” In: MEIER, 1992, Bd. 1, S. 581-631.

1987 “Some aspects of inspiration by demons in Islam.” In: MEIER, 1992,
Bd. 2, S. 987-995.

1990 “Zum vorrang des glaubens und des guten denkens vor dem Wahr-

heitseifer bei den muslimen.” In: MEIER, 1992, Bd. 2, S. 876-925.
1992 Bausteine: Ausgewdhlite Aufsditze zur Islamwissenschafi. 3 Bde. Erika
GLASSEN; Gudrun SCHUBERT (Hg.). Istanbul, Stuttgart.
NL Materialsammlung zur Ddmonologie. Aus dem Nachlass F. Meiers,
12 Mappen. Universititsbibliothek Basel, Signatur: NL 0323:D 4.3.1—
12

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



ASPEKTE DES DAMONENGLAUBENS IM BEREICH DES ISLAMS 171

MERSHEN, Birgit

1982 Untersuchungen zum Schriftamulett und seinem Gebrauch in Jovda-
nien: dargestellt am Beispiel der Stadt Jarash und ihves Ildndlichen
Umfeldes. Mainz: Dissertation.

MISCHEL, Walter; MISCHEL, Frances

1958 “Psychological aspects of spirit possession.” American Anthropologist
60: 249-260.

MUSIL, Alois

1907 Arabia Petraea. 3 Bde. Wien: Kaiserliche Akademie der Wissenschaf-

ten.
NUNLIST, Tobias
2008 “Der Damonenglaube im Bereich des Islams: Eine unbekannte Mate-

rialsammlung im Nachlass Fritz Meiers (1912-1998).” Asiatische Stu-
dien LXI1.4: 1027-1041.

PIELOW, Dorothee Anna Maria

1995 Die Quellen der Weisheit: Die arabische Magie im Spiegel des Usiil
al-Hikma von Ahmad Ibn "Ali al-Bini. Hildesheim: Olms.

ROBERTSON SMITH, W.

1885 “Zu den Liedern der Hudhailiten.” Zeitschrifi der Deutschen Morgen-
lindischen Gesellschaft 39: 329.

ROUAUD, A.; BATTAIN, Tiziana
Artikel Zar. In: EF, Bd. 11, S. 4551,

SCHIENERL, Peter W.

1984 Tierdarstellungen im Islam. Am Beispiel des Schmuck- und Amulett-
wesens. Gottingen: Edition Herodot.

1988 Schmuck und Amulett in Antike und Islam. Aachen: Alano.

1992 Dédmonenfurcht und Béser Blick. Aachen: Alano.

SCHOLLER, Marco

2001 “His Master’s Voice: Gespriche mit Dschinnen im heutigen Agyp-
ten.” Die Welt des Islams 41: 32-71.

SCHUBERT, Gudrun

2005 “Diamon oder Haustier, ungliubig oder heilig. Zur Vielgestaltigkeit
der Schlange im Islam.” In: E. HORNUNG (Hg.), Die Weisheit der
Schlange. Basel: Schwabe, S. 15-34.

TRITTON, A.S.
1934 “Spirits and demons in Arabia.” Journal of the Roval Asiatic Society
2: 715-7217.

ASEA LXVe12011, §. 145-172



172 TOBIAS NUNLIST

VLOTEN, G. van

1893 “Ddamonen, Geister und Zauberer bei den alten Araber. Mittheilungen
aus Djahitz’ Kitdb al-haiwdn.” Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des
Morgenlandes 7: 169—187; 233-247; §; 59-73.

WELLHAUSEN, Julius

1887 Reste arabischen Heidentumes, Neuauflage: Berlin: de Gruyter, 1961.

WESTERMARCK, Edward

1920 The Belief in Spirits in Morocco. Abo: Akademi.

1935 Survivances paiennes dans la civilisation mahométane. Paris: Payot.

1968 Ritual and Belief in Morocco. New Hyde Park: University Books.

WIELAND, Almut

1994 Studien zur Ginn-Vorstellung im modernen Agypten. Wiirzburg: Br-
gon.

WINKLER, Hans Alexander

1930 Siegel und Charakiere in der Muhammedanischen Zauberei. Berlin:
de Gruyter.

1931 Salomo und die Karina: eine orvientalische Legende von der Be-
zwingung einer Kindbettddmonin durch einen heiligen Helden. Stutt-
gart: Kohlhammer.

1936 Die reitenden Geister der Toten: eine Studie iiber die Besessenheit des
‘Abd er-Rddi und ilber Gespenster und Ddmonen, Heilige und Ver-
ziickte, Totenkult und Priestertum in einem oberdgyptischen Dorfe.
Stuttgart: Kohlhammer.

WITKAM, Jan Just

2007 “Gazing at the sun. Remarks on the Egyptian magician al-BoinT and his
work.” In: A. VROLUK (Hg.), O Ye Gentlemen. Arabic Studies on
Science and Literary Culture. In Honour of Remke Kruk. Leiden:
Brill, S. 183-199.

ZBINDEN, Ernst

1953 Die Djinn des Islam und der altorientalische Geisterglaube. Bern: P.
Haupt.

ASEA LXVe12011, 8. 145-172



	Von Berittenen und Gerittenen : Aspekte des Dämonenglaubens im Bereich des Islams

