Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: Figuren der Bettler

Autor: Herzog, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-154527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-154527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FIGUREN DER BETTLER

Thomas Herzog, Universitit Bern

Abstract

This article analyzes the pre-modern Arab discourse on poverty and the poor. Based on a sample
of widespread “classical” texts from the “belles-letires” (adab) and the traditional religious canon,
special interest is paid to the discourse on begging and beggars, as it is particularly revealing for
our purpose. It turns out that the pre-modern Arab discourse on poverty and begging is highly
ambivalent, but more or less marginalizing or valorizing depending on the social milieu (elite vs.
“middle class” or *“ ‘@mma”) of the author(s) of a particular source text, and on whether the latter is
moreover a “belles-lettres™ or “religious” text.

Das Reden einer Gesellschaft, einer Zivilisation, hier der vormodernen arabisch-
1slamischen Zivilisation, iiber Armut und Arme, sowohl iiber die stillen, “un-
sichtbaren”, als auch {iber die sichtbaren, Hilfe einfordernden, bettelnden Men-
schen, sagt viel aus iber ihr Menschenbild, iiber ihr Verhiltnis zu Arbeit,
Leistung und Akkumulation von materiellen Giitern. Die Haltung gegeniiber den
Armen in einer Gesellschaft ist nicht nur im Islam, sondern auch in den beiden
anderen Monotheismen, Judentum und Christentum, zentral, bestimmt sie doch
Ausmass und Grenzen der Solidaritit innerhalb der Gemeinschaft. Dabei betrifit
Armut die Menschen direkt, entweder weil sie selbst arm und bediirftig sind oder
in ihrem Leben einmal waren, oder weil sie als Wohlhabende in Gestalt des
Bettlers mit der Aufforderung konfrontiert sind, von ihrem Wohlstand abzu-
geben.

Ich mochte in diesem Beitrag den Akzent auf einen signifikanten Bereich
des Redens iiber Armut und Arme legen, ndmlich den des Redens iiber die
Bettler. Das Reden, der Diskurs iiber Bettler und Bettelei, wird aber nur ver-
stindlich, wenn man ithn im Kontext des Redens iiber Arme und Armut sieht.
Deshalb gliedern sich meine Ausfithrungen in zwei Teile, Diskurse iiber die
Armut — und Diskurse Giber die Bettelei. Wir werden dabei sehen, dass in beiden
Bereichen, Armut und Bettelei, zwei entgegengesetzte Diskurse zu verzeichnen
sind. Schliesslich werde ich versuchen, zumindest voriibergehende Schlusstfolge-
rungen aus dem Dargelegten zu ziehen.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



66 THOMAS HERZOG

Die Textgrundlage dieser Untersuchung sind weit verbreitete, vielgelesene
und kopierte Texte aus dem “religisen” Bereich! und aus dem Bereich der
“schongeistigen”™ Literatur.? Ich habe in diesem Beitrag, vor allem im Bereich
der “schongeistigen” Literatur, ganz bewusst Texte untersucht, die ihren Sitz im
Leben in unterschiedlichen sozialen Milieus haben. Es handelt sich zum einen
um Texte, die Teil der Kommunikation der gebildeten Elite waren und die so-
wohl von den Orten der miindlichen und schriftlichen (Re)produktion als auch
von Sprache und Stil her nur ihr zuginglich waren. Zum anderen habe ich Texte
untersucht, die aus der “Feder”, bzw. aus dem galam, dem Schreibrohr, von
Autodidakten stammen und die von den Orten ihrer Diffusion her und von Spra-
che und Stil einem breiten, mittelméssig oder nur wenig gebildeten Publikum
zugedacht waren. Wir werden sehen, dass sich eine gewisse Korrelation der
unterschiedlichen sozialen Ursprungs- bzw. Rezeptionsmilieus und der Diskurse
iiber Armut und Bettelei feststellen 1dsst.

Die meisten der untersuchten Texte entstammen dem klassischen Kanon
der islamisch-arabischen Kultur, entstanden oder zusammengestellt im 9.—12.
Jahrhundert, und sind seitdem fester Bestandteil des kulturellen Gedichtnisses
der arabisch-islamischen Zivilisation.? Die Tatsache, dass viele der untersuchten
“religidsen” und “schongeistigen™ Texte iiber Jahrhunderte hinweg immerfort
zitiert, neu kompiliert und kommentiert wurden, ldsst sie Bestandteil eines
Diskurses werden, in dem die einzelne Autorenpersonlichkeit, so sich denn eine
ausmachen lidsst (ganz und gar problematisch z.B. bei Koran, hadi, anonymer
Dichtung, Volksromanen), in den Hintergrund tritt. Theoretischer Ausgangs-
punkt fiir meine Untersuchung ist deshalb auch die historische Diskursanalyse,
die in ihrer Konzentration auf gesellschaftlich akzeptiertes Reden, das konser-
viert, weiterverbreitet und kommentiert wird, anstatt dem kollektiven Vergessen
anheim zu fallen, fiir meine Untersuchung wichtige Impulse liefert.#

1 Koran, Hadit, Aba Nasr as-Sarras, Aba Talib al-Makki, al-Hugwiri, al-Gazali, Ibn al-Gawz,
Ibn Qayyim al-Gawziya. Die Textgrundlage meiner Habilitationsschrift ist breiter, hier
musste eine Auswahl getroffen werden.

2 Adab-Anthologien, Magamen, populdre Abhandlungen iiber das “Bettlerunwesen”, Volks-
romane.

3 Siche HALBWACHS 1925 u. 1950; AssMaNN 1992. Die populdren Abhandlungen iiber das
“Bettlerunwesen”, Volksromane und andere populédre Texte, sind im Unterschied zum klas-
sischen Kanon keine Texte der Elitenkommunikation, sondern partizipieren an dem, was ich
in Weiterentwicklung von Halbwachs und Assmann das “populdre kulturelle Gedichtnis”
nenne, vgl. HERZOG 2010: 214,

4 Siehe vor allem: SARASIN 2003; LANDWEHR 2008; FoucAuLT 1973,

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 67
Diskurse iiber Armut und Arme

Wenn wir im Kontext der arabisch-islamischen Kultur von Armut und Armen
sprechen, so begegnen im wesentlichen zwei Wurzeln der arabischen Sprache:
fa'-gaf-vda’ mit den Begriffen faqr Armut und fagiv Armer, und mim-sin-kdf-niin
mit den Begriffen maskana/Elend und miskin/Elender. Beide Wurzeln und die
ihnen entstammenden Begriffe werden in den historiographischen Quellen weit-
gehend synonym und hiufig in einem Atemzug genannt, aber auch z.B. im
Koran: “innama as-sadagatu li-I-fugard’i wa-I-masakin/Die Almosen sind
bestimmt fiir die Armen, die Bediirftigen.””

Frith schon entwickelte sich bei den islamischen Rechtsgelehrten die Frage
danach, wer genau mit den beiden Begriffen fagir und miskin bezeichnet wird.®
In beiden Begriffen finden wir eine materielle Bedeutung und eine Bedeutung,
die die Materialitit tibersteigt. Die Mehrheitsmeinung ist die, dass der fagir arm
ist, aber wenigstens noch zu essen habe, wihrend der miskin vollstindig mittel-
los, bediirftig und elend sei. Die Wurzel /@ -gaf~ra’ hat die Grundbedeutung von
Bediirftigkeit, der fagir ist ein Bedirftiger. A/-fagr bezeichnet dabei Giber die
materielle Bedeutung hinaus auch die spirituelle Bediirftigkeit; der Gegensatz
von fagr ist gina /Reichtum, ein Begriff der gleichfalls materiellen als auch
spirituellen Reichtum bezeichnen kann, so ist z.B. der Mensch fagir/arm im
Gegensatz zu Gott, der gani/reich ist. Der miskin hingegen ist eine Person, die —
in der rein materiellen Bedeutung des Begritfs — mehr als bediirttig, vollstindig
elend, mittellos ist.” In seiner das Materielle {ibersteigenden Bedeutung bezeich-
net der Begriff miskin eine Person die gedemiitigt und unterjocht ist, sei sie nun
(materiell) reich/gant oder nicht.® Neben den beiden aus den genannten Wurzeln
fa’-qaf-va’ und mim-sin-kaf-niin abgeleiteten Begriffen finden sich in der religio-
sen Literatur noch andere Begriffe, die genannten sind aber die am hiufigsten
gebrauchten.

5 Siirat at-tawba, Sure 9, Vers 60. Alle Koranstellen sind in der Ubersetzung von Theodor
Adel Khoury zitiert (Koran, 1990-2001).

6 A%-8afi'T (150-204/767-820) vertritt die Auffassung, dass der fagir komplett besitzlos ist,
wihrend der miskin einigen Besitz habe, wihrend Abi Hantfa (80—150/699-767), Griinder
einer anderen Rechtsschule, und auch Ibn Manzir in seinem Worterbuch Lisan al- ‘arab/
“Die Sprache der Araber” die gegenteilige Auffassung vertritt.

7 IBN MANZUR, 1968, Eintrag miskrn: +J < 2 ¥ s (5l

8 IBN MANZUR, 1968, Eintrag miskin: ¢l s#1 16551y 0,6t Y591 1051005,

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



68 THOMAS HERZOG

Wenden wir uns nun zunéchst dem normativen, durch die Religion des Islams
geprigten Diskurs iiber die Armen zu: Was sagt der Koran iiber die Armen, wie
stand der Propheten Muhammad nach der Uberlieferung zu ihnen? Welchen
Stellenwert haben Arme diesen Quellen zufolge bei Gott? Wie soll sich der
Gldubige Armen gegeniiber verhalten?

Der Koran spricht immer wieder von den Armen, den Bedirftigen, vor
allem in den frithen, noch in Mekka vor der Auswanderung (higra) nach Medina
offenbarten Suren. Vielleicht mehr als jedes andere Verhalten wird in diesen
frilhen Suren Wohltitigkeit und Almosengeben als gottgefilliges Verhalten
herausgestellt. Dabei stehen diese Offenbarungen im Kontext einer jungen
Gemeinde, die auch zahlreiche Arme und Gedemiitigte anzog und die sich um
einen Propheten scharte, der — selbst eine Waise — Entbehrung und Not in sei-
nem Leben mehrfach hatte kennenlernen miissen. Der Koran skizziert an zahlrei-
chen Stellen das tiberaus ansprechende Idealbild einer umma, einer Glaubens-
gemeinschaft, die fundamental egalitir ist und die ihre Anhidnger in einem
Netzwerk von gegenseitigem Beistand auffingt. Dabei zdhlt der Koran diejeni-
gen, die Almosen empfangen sollen, immer wieder auf: so z.B. in Sure 9, Vers
60:

Die Almosen sind bestimmt fiir die Armen, die Bediirftigen, fiir die, die mit der Verwaltung
der Almosen befasst sind, fiir die, deren Herzen verséhnt werden sollen, fiir die Gefangenen,
fiir die Verschuldeten, fiir den Einsatz auf dem Weg Gottes, fiir den Reisenden.

Qder an anderer Stelle, Sure 2, Vers 177, noch deutlicher:

Fréommigkeit besteht nicht darin, dass ihr euer Gesicht nach Osten oder Westen wendet.
Fréommigkeit besteht darin, dass man an Gott, den Jiingsten Tag, die Engel, das Buch und
die Propheten glaubt, dass man, aus Liebe zu Gott, den Verwandten, den Waisen, den
Bediirftigen, dem Reisenden und den Bettlern Geld zukommen ldsst, sein Geld fiir den
Loskauf von Sklaven und Gefangenen ausgibt, dass man das Gebet verrichtet und die
Almosenabgabe entrichtet.

Fiir Almosen gibt es im Islam vor allem zwei Begritfe: sadaga und zakdat, wobei
ersterer das freiwillige Almosengeben und der zweite Begriff das obligatorische
Almosen bezeichnet, das an bestimmten Momenten im Jahr — z.B. am Fasten-
brechenfest — geleistet werden soll, und einmal im Jahr zu einem bestimmten
Prozentsatz — meist auf 2,5 % festgesetzt — auf die beweglichen Giiter des Gliu-
bigen fiir wohltitige Zwecke gespendet werden soll. Sadaga und zakdt haben
eine reinigende Bedeutung, das heisst sie reinigen den Gldubigen von Siinden,

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 69

nicht im Sinne eines Sich-Loskaufens von Siinden, doch ist es dem Gliubigen
moglich, bestimmte Siinden durch die Speisung von Armen zu kompensieren.
Wenn er z.B. wihrend des Fastenmonats Ramadan bewusst und gewollt, obwohl
er gesundheitlich und von seiner Lebenssituation her kénnte, nicht fastet, soll er
als Siihneleistung (kaffara) fir jeden Tag, den er nicht gefastet hat, sechzig
Arme speisen.

Diese Siihneleistung — also das Speisen von Armen fiir eine Siinde Gott
gegeniiber — fithrt uns zu der Idee, die hinter der Hinwendung zu den Armen
steht: So wie Gott, der Reiche/al-gani, sich dem ontologisch armen Men-
schen/al-fagir in liebevoller Zuneigung hinwendet, so soll auch der Mensch in
Dankbarkeit fiir Gottes Zuneigung seinem bediirftigen Mitmenschen Hilfe und
Beistand leisten. Fiir seine gottgefillige Wohltitigkeit wird der Almosengeber
dann dereinst von Gott entlohnt werden. Es entsteht so ein Kreislautf des Gebens
und Empfangens, Gott gibt, der Mensch empfingt und gibt weiter an den Be-
dirftigen, der wiederum dem Almosengeber durch sein Empfangen die Mog-
lichkeit gibt, dereinst Gottes Lohn zu empfangen. So lesen wir in Sure 93/4—11:

Wabhrlich, das Jenseits ist besser fiir dich als das Diesseits. Und wahrlich, dein Herr wird dir
geben, und du wirst zufrieden sein. Hat Er dich nicht als Waise gefunden und rechtgeleitet
und bediirftig gefunden und reich gemacht? So unterdriicke die Waisen nicht und fahre den
Bettler (sa’i/) nicht an und erzihle von der Gnade deines Herrn.

Es ist dies eine “Okonomie der zirkulierenden Wohltitigkeit”®, deren Gegenteil
das vom Koran immer wieder verdammte Horten von Giitern ist, das sie dem
Kreislauf entzieht. Wir lesen in Sure 70/15-18:

Aber nein, es ist ein loderndes Feuer, das die Gliedmassen wegnimmt und den ruft, der den
Riicken kehrt und fortgeht, (Vermdgen) zusammentrigt und in Behéltern hortet.

Aus dem Gesagten folgt nun, dass der Arme und Bediirftige ein Recht auf die
Gabe hat (hagq), die Glaubigen sind diejenigen, auf deren Gut ein Recht fiir den
Bettler und den Bediirftigen besteht. Wir lesen weiter in Sure 70/24-25:

Der Mensch ist als kleinmiitig erschaffen. Wenn das Bose ihn trifft, ist er sehr mutlos; und
wenn ihm Gutes widerfihrt, verweigert er es anderen. Ausgenommen sind die, die beten und
in ihrem Gebet beharrlich sind und die ein bestimmtes Recht einrdumen dem Bettler und
dem Unbemittelten (hagqun ma liumun li-s-sa’ili wa-l-mahbrumi) und die den Tag des Ge-
richts fiir wahr halten.

9 BONNER, 2005.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



70 THOMAS HERZOG

Die von muslimischen Gelehrten gesammelten und nach Glaubwiirdigkeitskrite-
rien angeordneten Uberlieferungen iiber Reden und Taten des Propheten (hadif)
gehen {iber die Aussagen des Korans hinaus und machen klar, dass die Armen
einen ganz besonderen Platz bei Gott haben: So sollen es die Armen sein, die
von denjenigen, welche mit dem Propheten aus Mekka ausgezogen sind, zuerst
iiber die Briicke gehen, die am Tag der Auferstehung ins Paradies fiihrt!?, sie
sollen finthundert Jahre vor den Reichen ins Paradies eingehen!!. Am Tor des
Paradieses wiirden die Reichen angehalten und ihre Taten wiirden gepriift, wih-
rend die Armen passierten.!? Nur diejenigen Reichen, die den ihnen von Gott
gewihrten Reichtum freigebig verteilen, wiirden am Tag der Auferstehung reich
belohnt werden. Ansonsten seien sie, so das Prophetenwort, die wirklich Ar-
men.!3 Im Paradies schliesslich stellten die Armen die Mehrheit der Bewohner.!#

Nicht nur haben die Armen nach muslimischer Uberlieferung und Glauben
einen besonderen Platz bei Gott, sie sind sogar Beweis fiir die Prophetenschatt
Muhammads. In dem berithmten Aadit “Heraklius erkennt den Propheten™!3 wird
erzihlt, dass Abn Sufyan, ein Gefihrte des Propheten, wihrend der muslimi-
schen Eroberung Syriens ins Heerlager des byzantinischen Kaisers Heraklius
zitiert worden sei. Dieser habe ihn iiber den Propheten Muhammad ausgefragt
und sei schliesslich zu der festen Uberzeugung gelangt, dass der Prophet wahr-
lich ein Gesandter des einen Gottes sei. Eines der wesentlichen Momente, das
Heraklius iiberzeugt haben soll, liest sich in den ihm zugesprochenen Worten so:
Heraklius soll Abti Sufyan iiber die Anhingerschaft des Propheten gefragt ha-
ben: “Folgen ihm die Edlen nach oder die Armen?” “Es sind nur die Armen, die
ihm nachfolgen,” soll Aba Sufyan gesagt haben, worauf Heraklius ausgerufen
habe: “Diese sind in der Tat digjenigen, die den Aposteln nachfolgen.” [...] Wei-
ter habe Heraklius gefragt: “Was betiehlt er euch zu tun?” “Er befiehlt uns zu
beten und Almosen zu geben und mit Nahen und Fernen gute Eintracht zu hal-

10 MusLiM, 2000, Kitab 4 (Kitab al-haid), hadit 742.

11 ABUDAwOUD, 2000, Kitab 26 (Kitab al-'ilm), hadit 3668.

12 AL-BugAri, 2000, Kitab 81 (Kitab ar-rigaq), hadit 6626. Praktisch oder ganz identisch:
Kitab 67 (Kitab an-nikah), hadit 5251; Muslim, 2000, Kitab 50 (Kitab ar-rigaq), hadit 7113.

13 AL-BugAri 2000, Kitab 81 (Kitab ar-riqaq), hadit 6521: “Inna al-muktiving hum al-mugil-
funa yawm al-givama.” Sehr dhnlich: Al-Buhari, 2000, Kitab 81 (Kitab ar-rigaq), hadit
5219). Muslim, 2000, Kitab 12 (Kitab az-zakat), hadit 2351.

14 AL-BugAri 2000, Kitab 54 (Kitab bad’ al-halq), hadit 2377. Praktisch oder ganz identisch:
Kitab 67 (Kitab an-nikah), hadit 5253, Kitab 81 (Kitab ar-rigaq), hadit 5626; Muslim, 2000,
Kitab 50 (Kitab ar-riqaq), hadit 7114.

15 AL-BuyAri, 2000, Kitab 56 (Kitab al-gihad), hadit 2978.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 71

ten.” Da habe Heraklius gesagt: “Wahrlich, wenn es wahr ist, was Du sagst, so
ist er wirklich ein Prophet. Ich wusste, dass ein Prophet erscheinen wiirde, doch
habe ich nie gedacht, dass er unter euch (Arabern) erscheinen wiirde.”

Der Prophet selbst soll nach der Uberlieferung persénlich nur das Aller-
notigste besessen haben. Er soll gesagt haben: “O Gott, lass’ mich als Armer
(miskin) leben und als Armer sterben und lass’ mich zur Schar der Armen
(fugara’) gehodren und nihre meine Familie ausreichend.” Da soll er gefragt wor-
den sein: “Und was ist ausreichend?” Und er soll gesagt haben: “Einen Tag
Hunger und einen Tag Sittigung.”!® Auch habe der Prophet seine Gemeinde
immer wieder vor den Verlockungen der weltlichen Giiter gewarnt. So soll er
gesagt haben: “Bei Gott, wovor ich am meisten fiir euch fiirchte, wenn ich ein-
mal nicht mehr mit euch sein werde, ist nicht, dass ihr in Armut fallt, sondern es
ist die Schonheit und Pracht der Welt, die euch zuteil werden wird, so wie sie
denen, die vor euch lebten zuteil wurde. Wie sie werdet ihr um sie wetteifern
und euch, so wie sie es getan haben, dadurch zugrunde richten. [...]"17 Oder in
einer anderen dem Propheten zugeschriebenen Tradition: “Gesegnet ist der
Reichtum eines Muslims, von dem er den Armen, den Waisen und den bediirf-
tigen Reisenden gibt. Ohne Zweifel, wer immer Reichtum gegen das Recht an
sich reisst, wird sein wie einer, der isst und nie gesittigt ist und sein Reichtum
wird am Tage der Auferstehung gegen ihn Zeugnis ablegen.”!8

Nun kann man aus dem Koran und dem Korpus der iiberlieferten und von
den islamischen Gelehrten fiir glaubwiirdig erachteten Prophetentraditionen
allerdings nicht den Schluss ziehen, Koran und hadit propagierten ausschliess-
lich das Ideal eines asketischen Lebens, das sich weltlichen Geniissen versagt
und den Erwerb irdischer Giiter stigmatisiert. Auch die Lebenspraxis der Mehr-
heit der Muslime von frithislamischer Zeit an bis heute entspricht nicht einem
solchen Ideal.

Verldsst man nun den Bereich der normativen religiosen Literatur und auch den
hier nicht dargestellten Bereich der erbaulichen religiosen Literatur und unter-
sucht die schongeistige arabische Literatur, den sog. adab, ein Begriff der ur-
spriinglich gutes Benchmen und Moral bedeutet, sodann den Wissens- und
Benimmkanon eines Mannes von Welt beschrieb und schliesslich die spezielle

16  AL-BAHAQIL, 1970: 272.

17  AvL-BunAarl, 2000, Kitab 64 (Kitab al-magazi), hadit 4064, fast gleich: Kitab 81 (Kitab ar-
rigaq), hadit 6501.

18  AL-BuHARI 2000, Kitab 24 (Kitab az-zakat), hadit 1488.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



72 THOMAS HERZOG

Bedeutung von “Literatur” angenommen hat, so zeigt sich neben einem die
Armut und Enthaltsamkeit glorifizierenden Diskurs auch ein anderer, die Armut
verdammender Diskurs. Dabei nimmt die positive Darstellung der Armut iiber
die Jahrhunderte hinweg annihernd konstant bei weitem nicht den gleichen
Raum ein wie die Darstellung ihrer Nachteile. So ist es durchaus symptomatisch,
dass Ibrahim al-Baihaqt im 10. Jahrhundert in seinem Kitab al-Mahdsin wa-I-
masawl, dem “Buch der Vorziige und Nachteile”, das zu allen denkbaren
Dingen, Zustidnden und Verhaltensweisen deren Vorziige und Nachteile mit
Zitaten aus der religiosen Literatur und der schongeistigen Dichtung und Prosa
der arabischen Vorzeit und des Islams illustriert, gerade einmal eine Seite fiir die
Vorziige der Armut zusammentriagt, wihrend er das Zehnfache, ndmlich iiber
zehn Seiten hinweg Zitate iiber die Nachteile der Armut kompiliert.!” Wihrend
al-Baihaqt in seinen “Vorziigen der Armut”/Mahasin al-fagr im wesentlichen
Propheteniiberlieferungen zusammentriigt, z.B. jene, dass “die Wegzehrung irdi-
scher Giiter dessen, der ins Paradies eingehen wolle, nichts ausser die Wegzeh-
rung des Reisenden” sein solle, sowie eine Erzihlung, wie Gott Jesus in der Not
Mut zugesprochen haben soll??, anfiihrt, sind die zehn Seiten Kompilation zu
den Nachteilen der Armut/masawi al-fagr ganz iiberwiegend Zitate aus weltli-
cher Prosa und Dichtung. Hier einige Kostproben:

Wenn ein Armer in Gefangenschaft gerdt, so wird er von Dreierlei heimgesucht: sein alter
Freund versteckt sich vor ihm, seine Frau wird erneut verheiratet und sein Haus wird
zerstort und neu aufeebaut 2!

Wenn das Geld des Mannes schwindet, so schwinden seine Freunde / und alles Schlechte

wird ihm zugeschrieben. 2

Ganz dhnlich auch in Ibn Qutaibas “Adab-Enzyklopidie™ ‘Uyin al-ahbar:

19  Eine dhnliche, wenn auch weniger stark ungleichgewichtige Verteilung finden wir in Ibn
Qutaibas “Uyin al-ahbar, der auf ungefihr doppelt so vielen Seiten die Armut verdammt
und das Geldverdienen preist, als den Reichtum verdammt und die Armut preist: IBN
QuTalBa, 1973 I: 239-249, A1-IBSTHI, 1911, l4sst sich auf fiinfzehn Seiten iiber die Vorziige
des Reichtums und die Ehre, ithn anzuh#fufen aus, wihrend er gerade fiinf Seiten den
Vorziigen der Armut widmet. Hier findet sich auch eine ganze Liste von diversen Dicben,
die es darauf abgesehen haben, den Reichtum anderer zu rauben. Al-Ibstht schreibt aus einer
“biirgerlichen” Perspektive, vgl. BAUER, 2003: 101, 117.

20  AL-BamaQi, 1970: 272.

21  AL-BamaQI, 1970: 273.

22 AL-BAIHAQIL, 1970 (zitiert Kalila wa-Dimna): 272.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 73

Fiille an Geld verdeckt die Miangel des Mannes / (und) bestétigt, was er sagt, wo er doch ein
Liigner ist /

Mangel an Geld setzt den Verstand des Mannes herab / (und) die Menschen halten ihn fiir
dumm, wo er doch einsichtig ist.>?

Es erhohen Dich die Leute, bist Du zu Reichtum gekommen / jeder Reiche ist in seinen
Siinden erhaben /

Auch wenn Du verstidndig bist, doch keinen Reichtum besitzt / so bist Du bei ihnen nichts-
wiirdig, denn der Arme ist nichtswiirdig (wa-I~fagiru dafil).2*

Armut ist also, so beschreibt es die iiberwiegende Mehrheit der in den Adab-
Sammlungen zitierten Gedichte und Prosaerzihlungen, gleichbedeutend mit dem
gesellschaftlichen Tod. Al-Baihaqts “Buch der Vorziige und Nachteile” fiihrt ein
weiteres anonymes Gedichte an, das uns verstehen ldsst, weshalb die Armut ein
so negativer Zustand ist:

Glaube nicht, der Tod sei der Tod in der Not / denn der (wahre) Tod ist (es), bei den Min-
nern zu betteln. Beides sind Tode, doch der / schlimmere der beiden ist die Erniedrigung der
Bettelei. 2

Es ist also primir nicht die Entbehrung, gar der Hunger, sondern die Erniedri-
gung, der Verlust an Freiheit, Selbstachtung und Stolz, der aus der Armut einen
iberwiegend negativ beurteilten Zustand macht.

Nun koénnte man argumentieren, die bisher zitierten, beriihmten Autoren zuge-
schriebenen oder anonymen Dichtungen und Prosastiicke, die die Armut ver-
dammen, beriihrten nur den irdischen Bereich, und die Armut bliebe, was die
Moral und die Religion betrifft, auch in der schongeistigen Literatur ein erstre-
benswerter, zumindest doch kein verdammenswerter Zustand. Dem ist aber
durchaus nicht so. So beginnt al-Ib§th1 im 15. Jh. seinen Eintrag zum Lob des
Reichtums in der Adab-Enzyklopddie Kitah al-Mustatraf fi kull fann mustazraf
mit dem Koranvers, 18/44, “Die Reichtiimer und die Kinder sind die Zierde des
Lebens in dieser Welt”, und fihrt mit einem anonymen Sprichwort fort:

23 IeNQurtaiBa, 1973 T: 240.
24 ANONYM, in: [BN QuTaiBa, 1973 I: 241.
25  ANONYM, in: AL-BAIHAQIL, 1970: 277.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



74 THOMAS HERZOG

Die Armut (al-fagr) ist der Anfang allen Ungliicks. Sie stachelt die Menschen zum Hass
gegeneinander auf, sie zerstért jedes Gefiihl der Mannhaftigkeit und nimmt jede Keuschheit
und Achtung hinweg.2¢

Kurz darauf zitiert er noch ein “Ali, dem Cousin des Propheten, zugeschriebenes
Wort:

Die Armut ist der grosste Tod / al-fagr (huwa) al-mawt al-akbar *

In eine ganz dhnliche Richtung geht auch die anonyme Erzihlung, mit der al-
Baihaqt seinen Abschnitt zu den Nachteilen der Armut einleitet:

Es sei gesagt worden, Gott habe Moses befohlen, sich in eine bestimmte Gegend zu bege-
ben. Moses habe dies widerstrebt, denn er habe zuvor einen der dort Wohnenden getétet.
Gott habe Moses darauthin versichert, er habe alle Angehérige des von Moses Getéteten aus
dem Kreis der Lebenden genommen. Als Moses sich dann auf den Weg gemacht habe und
prompt auf einen Bruder des Getdteten getroffen sei, so habe Gott dem ihn fragenden Moses
gesagt: Wahrlich, ich habe ihn verarmen lassen, denn die Armut ist der Tod fiir den Ver-
stand ( ‘ag/) und der Tod bei den Leuten ( inda n-nas), und was das Erlaubte und das Ver-
botene angeht ( ‘inda I-halal wa-I-haram), die Armut ist der grosste aller Tode!28

Zusammenfassend konnen wir also eine erste Teilbilanz ziehen und feststellen,
dass wir zwei Diskurse iiber die Armut vorfinden, einen Armut iiberwiegend
positiv wertenden Diskurs, der eher im religiés normativen Bereich angesiedelt
ist, und einen Armut iiberwiegend negativ bewertenden Diskurs, der eher im
Bereich der schongeistigen Literatur angesiedelt ist.

Der muslimische Armutsstreit

Im 12./13. Jahrhundert ist unter den Rechtsgelehrten ( ‘w/amd’) eine heftige De-
batte iiber den Stellenwert der Armut aufgebrochen, die unsere Betrachtungen
zum zweiten Teil des Beitrags, zu den Bettlern nimlich, hiniiberleitet.
Hintergrund der Debatte ist die im 12. und 13. Jahrhundert stark zunehmen-
de Hinwendung vieler Muslime zu einer mystischen Sicht und Praxis des Islams,

26 AL-IBSIHI, 1911: 39.
27  AL-IBSIHI, 1911: 39.
28  AL-BAIHAQI, 1970: 273.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 75

dem Sufismus. Mehr und mehr (junge) Minner pflegten in dieser Zeit ein ge-
meinschaftliches, asketisches Leben in Sifi-Konventen, sog. hdangahs, und leb-
ten von der Freigebigkeit wohlhabender Mizene, hdufig Emire oder Sultane,
sehr hidufig aber auch von der Bettelei.

Die mystisch-asketische Richtung des Islams ist nun nicht erst im 12./13.
Jahrhundert entstanden; wichtige Vordenker der Askese im Islam finden wir be-
reits im 10. Jahrhundert. So diskutiert Abti Nasr as-Sarrag, gest. 988, in seinem
Werk A/-Luma /“Die Schlaglichter” sowohl die Askese (zuhd), als auch die Ar-
mut (fagr). Askese ist fiir ihn der erste Schritt derer, die Gott suchen, sie ist das
Gegenteil der Liebe fiir weltliche Giiter.?® Er teilt die Asketen in drei Klassen
ein, von den Anfingern, deren Hénde frei von weltlichen Giitern sind, iiber die
Fortgeschrittenen, die auch ihre Seelen von weltlichen Belangen gereinigt haben,
bis hin zu denjenigen, die sich dermassen von der Welt freigemacht haben, dass
sie ihre Askese auch dann leben wiirden, wenn sie nicht wiissten, dass Gott der-
einst iiber ihre weltlichen Liiste urteilen wiirde. Askese (zuhd) verlangt in Abn
Nasr as-Sarrags Sicht zwingend danach, dass der Gliaubige freiwillig die Armut
wihlt.30

Abu Talib al-Makki, ein Zeitgenosse Abii Nasr as-Sarrags, gest. 996, be-
handelt die Frage der Armut in seinem wichtigen Werk Qiif al-quliib/“Die Nah-
rung der Herzen” wie Abl Nagr im Kontext der Askese. Zum einen hat fiir ihn
die gewihlte Armut des Asketen einen hoheren Stellenwert als die Armut des
ungewollt Armen: dem gewollt Armen wird dereinst bei Gott doppelter Lohn
zuteil werden.’! Weiter treibt al-Makki die Frage nach den unterschiedlichen
Auspragungen asketischen Lebens fiir den Armen und fiir den Reichen um.
Wihrend der Reiche sein Eigentum weggeben und jeglichen Gedanken an welt-
liche Giiter aus seinem Herzen verbannen soll, soll der Arme seine Askese durch
das freudige Bejahen seiner Armut leben.?? Der Arme soll fiirchten, dass ihm die
Armut genommen werde, so wie die Reichen fiirchten, dass ihnen ihr Reichtum
genommen wird.*? In der Mitte des 11. Jahrhunderts geht der persische Mystiker
al-Hugwirt, gest. 1072, noch einen Schritt weiter. In seinem Hauptwerk Kasf al-
mahgih li-arbab al-qulab/“Die Aufdeckung des Versteckten fiir Leute mit

29 AS-SARRAG, 1960: 72.
30  AS-SARRAG, 1960: 73.
31 AL-MaxxI, 1985: 281.
32 AL-MaxxI, 1985: 288.
33 AL-MAKKI, 1985: 289,

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



76 THOMAS HERZOG

b

Herz” schreibt er, dass die armen Mystiker (al-fugard’)** den Erwerb ihres
Lebensunterhalts durch Arbeit komplett aufgegeben und sich ganz Gottes Fiir-
sorge und Vorsehung anheim gegeben hitten, eben weil Gott der Armut einen so
iiberaus hohen Rang zugewiesen habe. Diese willentlich armen Mystiker hitten
nicht nur tiberhaupt keinen Besitz, sondern auch gar kein Interesse, solchen zu
erwerben.?

Der iiberaus einflussreiche Theologe Abti Hamid al-Gazali, der Ende des
11. und zu Anfang des 12. Jahrhunderts wirkte (gest. 1111), hat in seinem
Hauptwerk, der ausgesprochen populdren, umfangreichen Summa lhva’ ‘uliim
ad-din/“Die  Wiederbelebung der religiosen Wissenschaften”, einen ganz
besonderen Akzent auf die Mystik gelegt, welche die Religion zu neuem Leben
erwecken solle, was wiederholt als Ausfluss personlicher Bekehrungserfah-
rungen im Kontext einer dekadenten Seldschukenmacht und eines fiir ihn depri-
mierenden Sittenverfalls in Bagdad gewertet worden ist.3¢ Al-GazalT beginnt sein
Kapitel zu “Die Armut und der Verzicht”/Kitab al-fagr wa-z-zuhd praktisch
direkt mit den Worten: “Das Diesseits, die Welt ist der Feind Gottes/fa-inna ad-
dunyd ‘adiwatu lldh.” Und er fihrt dann fort:

Das Aussere des Diesseits zeigt sich ihm in Gestalt einer schonen Frau, die hochmiitig sich
wiegend einherstolziert, wihrend sein Inneres sich enthiillt als eine missgestaltete Alte, die
geknetet ist aus dem Lehm der Veridchtlichkeit und gestaltet in der Gussform des ab-
schreckenden Beispiels. Sie hiillt sich in ihr Kleid, um mit geschickter List und Magie ihr
hiassliches Inneres zu verstecken. Sie hat ihre Schlingen auf den Wegen der Manner gelegt,
und sie erjagt sie mit allerlei List und Tiicke. Sodann begniigt sie sich bei ihnen nicht damit,
dass sie den fiir die Vereinigung (a/-wisal) vereinbarten Orten fernbleibt, sondern bindet sie,
wihrend sie die Vereinigung ausschliesst, mit Ketten und Fesseln an und plagt sie mit
vielerlei Heimsuchungen und abschreckenden Qualen.?’

Al-Gazali unterscheidet fiinf Zustinde des Verzichts und der Armut: der erste
und hochste ist der des Asketen (zdhid), der irdische Giiter so sehr hasst und
unter ihmen so sehr leidet, dass er vor ihnen flieht, der zweite ist der des Zufrie-
denen (rddin), der irdische Giiter weder begehrt, noch sie hasst. Der dritte Zu-
stand ist der des Geniigsamen (gdni ‘), der den Besitz irdische Giiter dem Nicht-
besitz vorzieht, aber keine Anstrengungen unternimmt, Giiter zu erlangen, der

34 Er meint mit diesem Begriff hier, so wie er auch spéter hiufig verwendet wurde, eindeutig
die in Armut lebenden Mystiker/Sifis.

35  AL-HuGwiri, 1974: 216.

36  Siche z.B. GLASSEN, 1981: 169-170.

37  AL-GAZALIL 2002, IV: 253. GRAMLICH, 1984: 397.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 77

vierte Zustand ist der des Begierigen (haris), der die Anstrengungen, Giiter zu
erlangen nur deshalb aufgibt, weil er nicht zu ihrer Erlangung in der Lage ist.
Der fiinfte und niederste Zustand im Verzicht und in der Armut ist der des Not-
leidenden, des Gezwungenen (a/-mudfarr), der Giiter dringend erlangen muss,
gleich einem Hungrigen, der kein Brot hat oder einem Nackten, der kein Kleid
hat. Der fiinfte und letzte Zustand ist der des im soziologischen Sinne Armen.3®

Fiir al-Gazali hat die Armut Vorrang vor dem Reichtum, und er belegt dies
mit einer Reihe von Prophetenworten, von denen ich einige oben bereits zitiert
habe. Nicht nur der Asket, der willentlich die Armut wihlt, sondern auch der
Arme, der sein Schicksal als Zufriedener oder als Geniigsamer geduldig an-
nimmt (a/-faqir as-sabir) haben héchsten Lohn von Gott zu erwarten.

Den Einwand, dass hochste Armut den Glaubigen vom Studium der Reli-
gion abhalte und deshalb nicht erstrebenswert sei, wischt al-GazalT beiseite, in-
dem er feststellt, dass der Reichtum in allen Fillen eine grossere Getahr fiir den
Gliubigen darstelle als die Armut. Fiir al-Gazali sind einzig drei Stufen der
Ansammlung irdischer Giiter iiberhaupt erlaubt: erstens, genug fiir einen Tag
und eine Nacht zu haben: es ist dies die Stufe der Wahrheitsliebenden und
Rechtschaffenen (daragat as-siddigin), zweitens, genug fir vierzig Tag zu
haben: es ist die Stufe der Gottesfiirchtigen (daragat al-muttagin); schliesslich
drittens, genug fiir ein Jahr zu besitzen: es ist dies die Stufe der Gerechten
(daragat as-salihin).>?

Im Kontext wachsender Anhingerschaft eines mystisch-asketischen Verstind-
nisses des Islams und des Lebens in S#fi-Bruderschaften, das direkt oder indirekt
von den Lehren der genannten grossen Sifi-Vordenker inspiriert war, formierte
sich Mitte des 13. Jahrhunderts die Opposition gegen die Lebensweise der Sifis
und gegen ihre Ideologie. So fithrte insbesondere der fiinf Jahre nach al-Gazalis
Tod 1116 geborene hanbalitische Theologe und Polemiker Ibn al-Gawz in
seinem Buch Talbis [blis/“Die Listen Satans™ einen Frontalangriff gegen die
Praktiken der Mystiker, u.a. auch gegen ihre Ansicht, Armut sei Gottesdienst.
Zunichst einmal, so Ibn al-Gawzi, sei es irrig und eine unerlaubte Neuerung zu
behaupten, die diesseitige Welt sei schlecht, sei sie doch von Gott fiir Adam und
seine Nachkommen erschaffen. Einige der Asketen &dssen nicht mehr als ein
rauhes Brot, keine Friichte, kein Fleisch, einige trinken so wenig, dass ihr Kor-
per austrockne. Dies alles sei nicht der Weg des Propheten, der sehr wohl und

38  AL-GazALl, 2002, IV: 254-255. GRAMLICH, 1984: 400.
39 AL-GAZALIL 2002, IV: 275-276. GRAMLICH, 1984: 433-434,

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



78 THOMAS HERZOG

mit Genuss Fleisch gegessen habe, Huhn und auch Siissspeisen, und der immer
genug frisches Wasser getrunken habe. Ibn al-Gawzi zufolge titen die Asketen
dies alles, um ihre angebliche Frommigkeit vor ihren Mitmenschen zur Schau zu
stellen. Mit stiller Genugtuung zeigten sie ihre mageren Korper, ihre fahle
(Gesichtsfarbe, ihre zersausten Haare, ihre zerrissenen und mit Bedacht nicht
geflickten Gewinder, sie rasierten sich nicht und kiimmten ihre Haare nicht, sie
vernachlédssigten ihre Familien und, vom Nahrungs- und Wassermangel ge-
schwicht auch ihre kérperlichen Pflichten ihren Ehefrauen gegeniiber, alles nur,
um vor ihren Mitmenschen als besonders fromm dazustehen. Ihre Familien in
Not zu stiirzen sei alles andere als titiger Gottesdienst.

All diese Verhaltensweisen und Anschauungen sind fiir Tbn al-Gawz1 nichts
als Einfliisterungen Satans, der {iber die Ruhmsucht und Selbstherrlichkeit der
Asketen in ihr Herz einzudringen vermoge. In seinem Kapitel, das er den Sifis
unter den Asketen widmet, wirft er ihnen unter anderem vor, dass das, was sie
als Visionen Gottes in Ekstase ausgiben, seine Ursache ganz einfach in ihren
leeren Migen habe, dass ihre Visionen nichts anderes als Hunger-Halluzina-
tionen seien!*? Sodann rechnet er mit den Vordenkern des Sufismus ab, Aba
Nasr as-Sarrag (“abscheuliche Reden™), Abni Talib al-Makki (“héssliche und
tadelnswerte Aussagen™) und schliesslich Abii Hamid al-Gazali, der fiir die
“Leute aus dem Volk™ (sich)* sein Buch der Wiederbelebung der religiosen
Wissenschaften geschrieben habe, welches er, zwar ohne es zu wissen, aber
dennoch mit falschen Prophetentraditionen angefiillt habe und mit dem er
definitiv aus dem vom religiosen Recht abgesteckten Rahmen herausgetreten sei.
Der Grund fiir die tadelnswerten Handlungen der Sifis und fiir die falschen
Schriften ihrer Theoretiker sei vor allem die Unwissenheit in den Dingen der
religiosen Wissenschaft. Zur Armut schreibt Ibn al-Gawzl sodann explizit:

Die Armut ist eine Krankheit. Der von ihr geschlagen ist, muss sie geduldig ertragen und
wird fiir seine Geduld dereinst entlohnt werden. Deshalb werden die Armen fiinfhundert
Jahre vor den Reichen ins Paradies eingehen.*

Reichtum sei im Gegensatz zur Armut ein Segen, fiir den der Glidubige dankbar
sein solle. Der Reiche, der sich gottgetiillig verhalte, stehe auf einer Stufe mit
dem Rechtsgelehrten oder dem Kidmpfer im Heiligen Krieg.®

40  Ien AL-Gawzl, 2005: 224; IBN aL-GAawzL, 0. D.: 184: “Wa-minhum man haraga biht al-gi*
ild@ al-hayalat al-fasida.”

41  Ebda.

42 IBN AL-GAWwZI, 0. D.: 182.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 79

Besondere Kritik iibt Ibn al-Gawzl an der Bettelpraxis der Siffs, die entwe-
der direkt auf der Strasse bettelten, oder indirekt, indem sie von der Wohl-
titigkeit reicher Mézene, im Kontext der Mamlukenzeit und bereits davor vor
allem des Militérs, lebten. Es sei in keiner Weise gottgefillig, sich freiwillig in
Armut und Abhingigkeit zu begeben, um vom schmutzigen Geld derer zu leben,
die dieses auf unlautere Weise erworben hitten. Abkehr von der Welt bedingt
also, so Tbn al-Gawzl implizit, ein hissliches Eintauchen in ihren schlimmsten
Schmutz.

Auch nach Tbn al-Gawzi verstummte die Kritik an der Gleichsetzung von Armut
und Frommigkeit nicht. So betont Tbn Taimiya, der Ende des 13., Anfang des 14.
Jahrhunderts lebte (gest. 1328), dass fiir einige Glaubige Reichtum eine Priifung
der Frommigkeit sein konne, wihrend es fiir andere die Armut sei* und dass,
obwohl die Armen fiinthundert Jahre vor den Reichen ins Paradies eingingen,
der endgiiltige Rang des Gldubigen dereinst nach seiner individuellen Frommig-
keit festgelegt werden wiirde.* Fiir den in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts
lebenden und wirkenden Ibn Qayyim al-Gawziya (gest. 1356) schliesslich ist
Reichtum akzeptabel, ja sogar lobenswert, wenn er fiir preisenswerte Zwecke
verwendet werde.*¢ Er folgt Ibn Taimiya in dessen Ansicht, dass einzig die
Frommigkeit dariiber entscheide, ob der geduldige Arme oder der dankbare Rei-
che der tugendhaftere der beiden sei. ¥

Die im 13. und 14. Jahrhundert nicht verstummende Kritik an den Sufis
steht sozialgeschichtlich einerseits im Kontext einer zunehmenden Institutiona-
lisierung der Séfi-Bruderschatten durch hohe und hochste Patronage und der aus
ihr folgenden Verquickung mit “schmutzigem” Geld und staatlichen Interessen —
man kann durchaus davon ausgehen, dass eines der Motive fiir die Unterstiitzung
der in den hdangahs lebenden Sifis das politische Kalkiil der Einbindung dieser
potentiell kritischen und Unruhe stiftenden Asketen war —, andererseits aber
auch im Kontext einer Gegenbewegung wandernder und bettelnder S#/fis, die im
13. Jahrhundert ihren Ausgang nahm. Die berithmtesten dieser Gruppen, zumin-
dest in der Mamlukenzeit, sind die Qalandariya- und die HaidarTya-Bruderschafi.
Die Mitglieder beider Bruderschaften lebten von der Bettelei und reisten in

43  Ebda.

44 IBN TamMIya, 1961, XI: 120.

45  IBN TamMIya, 1961, XI: 121.

46 IBN QAaYYIM AL-GAWZIYA, 1975: 195,
47  Ebda, S. 183.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



80 THOMAS HERZOG

Gruppen von Ort zu Ort. Ihre gewollte Armut ging soweit, dass sie offenbar jede
Art von Arbeit ablehnten, obwohl sie in der Regel kein korperliches oder gei-
stiges Leiden davon abgehalten hitte. Sie kleideten sich in einfache wollene,
sackartige Umhinge, und rasierten ihre Haare, Bérte und selbst Augenbrauen.
Von den Rechtsgelehrten wurde ihnen hdufig vorgeworfen, dass sie iiber ihre
Bettelei ihre religiosen Pflichten verletzten, nicht beteten und nicht fasteten.
Eine gewisse Nihe zu anderen armen Randgruppen bestand nicht nur in ihrem
Bettlerleben, sondern auch darin, dass sie wie die hardfis, der bettelnde und sich
zuweilen als Soldner fiir die rivalisierenden Mamlukenfraktionen verdingende
Bodensatz der mamlukischen Gesellschaft, regelméssig Haschisch rauchten und
anderen unorthodoxen Verhaltensweisen hingaben. Es kann vermutet werden,
dass diese umherziehenden Bettlerorden eine in gewisser Weise immer noch
respektable Alternative fiir alle Arten von sozial und/oder ideologisch
Randstindigen boten, aus ihrer Armut eine Tugend zu machen und ein Leben in
einer auf seine Art freien Weise zu leben.

Uber die Diskussion des Wertes der Armut vornehmlich bei al-Gazali
(Armut ist ein absoluter Wert) und bei Ibn al-Gawzl (Armut ist eine Krankheit)
und iiber die Skizzierung des sozialhistorischen Hintergrundes der Opposition
giner Reihe von Rechtsgelehrten zumindest den extremen Suifis gegeniiber sind
wir bereits mitten in zweiten Teil meiner Ausfithrungen angekommen, nimlich
den Diskursen iiber die Bettelei und die Bettler.

Diskurse iiber die Bettelel und die Bettler

Wir haben am Rande unserer Betrachtungen zu den Diskursen tiber die Armut
bereits den Diskurs der schongeistigen Literatur und den religiosen Diskurs iiber
die Bettelei kennengelernt. Wihrend die in den Adab-Anthologien zitierten,
hiutig anonymen Autoren dem Betteln wegen der durch es bedingten Entehrung
und Erniedrigung negativ gegeniiber stehen, stehen auch eine Reihe von Tradi-
tionen, die dem Propheten Muhammad zugeschrieben wurden, der Bettelei kri-
tisch gegeniiber:

- Wahrlich die obere Hand (die des Gebenden) ist besser als die untere Hand (die des
Bettlers).*

48  AL-BUHARI, 2000, Kitab 24 (Kitab az-zakat), hadit 1450.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 81

- Betteln ist nur drei Klassen von Menschen erlaubt: dem Verschuldeten, solange bis er seine
Schuld hat abbezahlen kénnen, dem, dessen Besitz durch eine Katastrophe zerstort worden
ist, solange bis er seinen Lebensunterhalt wieder anders bestreiten kann und dem in Armut
Gefallenen.*”

- Derjenige, der bettelt, obwohl er ein Auskommen hat, bettelt um nichts anderes als um eine

grosse Menge Hollenfeuer.5Y

Diese und eine Reihe anderer in die gleiche Richtung gehenden, dem Propheten
zugeschriebenen Aussagen stellen ohne Frage die Grundlage fiir die Positionen
Ibn al-Gawzis und seiner Nachfolger, die den freiwillig armen und bettelenden
Sifis gegeniiber kritisch eingestellt waren. Doch auch al-Gazalf zitiert ein Wort,
das dem Propheten zugeschrieben wird, nach dem jener gesagt haben soll:

- Wer uns bittet, dem geben wir, und wer verzichten kann, dem schafft Gott Geniige, und wer
uns nicht bittet, ist uns lieber.?!

Al-Gazali definiert iiber eine Reihe von Prophetentraditionen auch das Auskom-
men, von dem an das Betteln fiir einen Muslim verboten sei, als “das Morgen-
essen fiir einen Tag und das Abendessen fiir eine Nacht”, bzw. auf vierzig oder
fiinfzig Dirham.52 Schliesslich beginnt al-Gazali sein Kapitel zu den Zustéinden
der Bettelnden mit einem Zitat (von Bisr b. al-Harit al-Haf1), nach dem es drei
Arten von Armen gebe: den Armen, der nicht bettelt und, wenn ihm gegeben
wird, nicht annimmt — dieser weilt mit den Geisteswesen in den hochsten Him-
melshohen —; den Armen, der nicht bettelt, aber annimmt, wenn ihm gegeben
wird — dieser weilt mit den Gottnahen in den Girten des Paradieses —; und
schliesslich den Armen, der bettelt, wenn er etwas braucht, — dieser weilt unter
den Frommen von denen zur Rechten (Gottes).>*

Es scheint also so zu sein, dass Bettelei sowohl im Korpus der dem Pro-
pheten Muhammad zugesprochenen Aussagen, als auch in der schongeistigen
Literatur, als auch bei den allermeisten Theologen — mit einer gewissen Ausnah-
me bei den Vordenkern des Sufismus — als eine absolut zu vermeidende Verhal-
tensweise dargestellt wird, vor allem dann, wenn der Bettler auf andere Art und
Weise, das heisst durch Arbeit, sein Auskommen sichern kénnte.

49 Musuim, 2000, Kitab 12 (Kitab az-zakat), hadtt 2451.

50  Ar0 DAwOD, 2000, Kitab 9 (Kitdb az-zakat), hadit 1631.
51  AL-GazALl 2002, IV: 281. GRAMLICH, 1984: 443.

52 AL-GazALl 2002, IV: 285. GRAMLICH, 1984: 449

53 AL-GAZALIL 2002, IV: 287. GRAMLICH, 1984: 451.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



82 THOMAS HERZOG

Wie sieht nun der Diskurs iiber die Bettelei und die Bettler in der schongeistigen
Literatur aus? Durchforstet man die klassische arabische Literatur nach Dich-
tungen und Prosaerzihlungen zum Thema der Bettelei und der Bettler, so stosst
man interessanterweise auf einen Diskurs, der Bettelei nicht nur verurteilt, son-
dern in auftilliger Regelmissigkeit immer wieder mit Betrug in Verbindung
bringt.

So z.B. al-Baihaqis Buch der Vorziige und Nachteile aus dem 10. Jh. Er
verwendet bei seinem Abschnitt zur Bettelei bezeichnenderweise zwei sehr
unterschiedlich besetzte Begriffe fiir die Bettelei und die Bettler. In der Uber-
schrift zum Abschnitt “Vorziige der Bettelei” verwendet al-Baihagt den Begriff
su’'al, Verbalnomen der Wurzel sin — hamza — lam, welche die Grundbedeutung
von “fragen, nachfragen, bitten” hat.>* Es ist dies der Terminus, der fiir die
Bettelei im Koran, im hadit und in der religiésen Literatur verwandt wird. Im
Text seines Abschnittes zur Bettelei und der auf ihn folgenden Klassitikation
verschiedener Trickbettlertypen benutzt al-Baihaqgi aber fiir die Bettelei einzig
den Terminus der kudyva und fir den Bettler den Begriff mukaddi.”’ Beide Ter-
mini gehen zuriick auf die Wurzel kaf — dal — va’, welche die Grundbedeutung
eines Bodens hat, der steril ist, einer Person, die geizig und hart ist, und einer
Person oder Sache, die jemanden aufhilt, indem sie ihn mit einer Sache beschif-
tigt.’¢ Al-mukkadr ist also nun gerade nicht der arme Bittende aus Koran und
hadit, sondern der bettelnde, impertinente Landstreicher, der durch allerlei Schli-
che zu seinem Obolus kommt.

Was erzihlt nun al-Baihaqt iiber die “Vorziige der Bettelei”? Kurz gesagt,
al-Baihaqt erzdhlt eine Betrugsgeschichte, von der er sagt, dass er sie von dem
beriihmten abbasidischen Prosaautoren Aba ‘Utman al-Gahiz habe. Man kann
den Titel dieses Kapitels “Vorziige der Bettelei”, wie wir gleich sehen, kaum
anders als zynisch begreifen.

Ein grosser Saif der mukaddiin, der bettelnden Landstreicher, habe, so erzahlt al-Baihaqgt
vorgeblich nach al-Gahiz, eines Tages einen Jiingling aus seiner Gemeinschaft getroffen, der
ihm unverbliimt gesagt habe, dass er kein Bettler wie er werden wolle. Die Bettelei erniedri-

54 AL-BaAmHAQIL, 1970: 580.

55  AL-BamnaQi, 1970: 580 fT.

56  VOLLERS, 1896: 647, Nr. 272, sicht in der Wurzel eine Entlehnung aus dem Persischen
{gada/Bettler). Diese Vermutung ist sicherlich zutreffend. Dennoch hat die Bedeutung der
Wurzel kaf — dal — ya’ und ihres semantischen Feldes ohne Zweifel eine mindestens unbe-
wusste Wirkung auf arabische Sprecher, sodass mir ihre Anfithrung hier gerechtfertigt
scheint. Ich danke Prof. G. Schoeler, Basel, fiir den Hinweis auf gada.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 83

ge, und das Bettlerleben sei ein elendes; er habe keine Lust darauf. “Im Gegenteil,” habe der
Saif der Landstreicher ausgerufen, “die Bettelei ist ein edles Handwerk (al-kudya sing'a
Sarifa), wer sie ausiibt, dem fehlt es an nichts, er ist frei wie ein Vogel, er geht hin, wo er
mochte und fiirchtet die Not nicht!” Dann habe der Saifh erzihlt, wie er eines Tages in ein
Bergdorf gekommen sei, nur mit einem Tuch bekleidet, einem Hanfstrick gegiirtet und einen
Stock in der Hand. Als er sich in die dortige Moschee begeben habe, seien die Leute aus
Neugier herbeigestrémt und hitten sich um ihn versammelt, als sei er ein berithmter Mann.
Da habe er ausgerufen: “Ich bin ein Mann aus a§-8am, ich bin ein Glaubenskrieger, einer
der in den Grenzfesten zur Verteidigung des Islams ausharrt. Mit meinem Vater habe ich
vierzehn Kriegsziige gefiihrt, sichen zu Wasser und sieben zu Lande™ — und er habe dann die
Namen berithmter Glaubenskdmpfer genannt, mit denen zusammen er gekdmpft haben
wollte. Dann habe er fortgefahren mit den Worten: “Vor Tartiis hat uns der byzantinische
Kaiser angegriffen, die Manner getdtet und die Frauen verschleppt. Auch zwei meiner Sh-
ne hat er verschleppt, mit dem blossen Leben nur bin ich entkommen. Wenn ihr also einem
der Pfeiler des Islams helfen wollt, in seine Heimat zuriickkommen zu kénnen, so helft
mir!?”” Dann, so der Saik der Landstreicher, habe es nur so Silbermiinzen auf thn geregnet
und er sei mit mehr als hundert Dirham von dannen gezogen. Da sei der junge Mann aufge-
standen, habe den $aif auf die Stirn gekiisst und gesagt: “Thr seid wahrlich ein guter Lehrer,

mége Gott es Euch und Euren Briidern vergelten.”’

Auf diese iiberaus unterhaltsame Erzidhlung, die durchaus aus der Feder des al-
(iahiz stammen konnte, lisst al-Baihaqgf dann seinen Katalog von iiber zwanzig
verschiedenen Arten von bettelnden Trickbetriigern folgen, der zuweilen amii-
sant ist, wohl aber doch mehr den Charakter einer belehrenden und warnenden
Schrift hat. Es gibt da den sog. Sagawi, der seinen Hinden und Fiissen Male
beibringt und vorgibt, iiber finfzig Jahre angekettet gewesen zu sein”®, ad-
Darrahi, der des Nachts Stechfliegen auf seinem Korper anbringt, bis sein Kor-
per anschwillt und er so vorgibt, an einer furchtbaren Krankheit zu leiden®?, al-
Mufalfal, der mit seinem Kompagnon nach Ende des Freitagsgebets vorgibt, ein
ausgeraubter Kaufmann zu sein®!, und so weiter und so weiter.

Solche Listen und Erzdhlungen von Trickbettlern finden wir immer wieder in
der schongeistigen Literatur. So soll der grosse biiyidische Wesir und Literat as-
Sahib Isma‘1l b. “Abbad (gest. 995) in Rayy einen Kreis von Gelehrten, Literaten
und eine Reihe von Typen aus der Unterwelt um sich versammelt haben. Unter

57  AL-BamHagl, 1970: 580-581.

58  Ich habe diese Erzihlung nicht in den erhaltenen Werken des al-Gahiz finden konnen.
59  AL-BAHAQIL, 1970: 582.

60  AL-BaiHAQIL 1970: 582.

61  AL-BAIHAQI, 1970: 582.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



84 THOMAS HERZOG

ihnen seien unter anderen der “Bettlerpoet™ al-Ahnaf al-"UkbarT (gest. 964)¢* ge-
wesen, der eine Qaside tiber das Vagabundenleben der bettelnden Gauner, be-
kannt unter der Bezeichnung Banni Sasan, verfasste, die von dem Polyhistoriker
at-Ta‘alib1 (gest. 1034) in seiner Anthologie Yatimat ad-dahr teilweise zitiert
wurde. Ebenfalls in dieser Zeit, Ende des 10. Jahrhunderts entstand dann die
Qasida Sdsaniva des Abi Dulaf al-Hazragt, die in 196 Versen ein Exposé ver-
schiedener Bettlertypen, ihrer Praktiken und speziellen Jargons gibt.®

Ein spiteres Werk ist das Buch “Das Aufdecken der Geheimnisse™/Kasf al-
asrdr des ‘Abd ar-Rahman al-Gawbard, der in der ersten Hilfte des 13. Jahrhun-
derts gelebt hat, also ungefihr finfzig Jahre nach Ibn al-Gawzis Haupt-
wirkenszeit. Al-GawbarT war ein mittelmissig, jedenfalls wohl autodidaktisch
gebildeter Damaszener — er schreibt in einem einfachen Arabisch mit spiirbar
dialektalen Einfliissen —, der offenbar viel gereist war und in der Einleitung zu
seinem Buch vorgibt, jenes im Auftrag des turkmenischen Artugidenherrschers
al-Malik al-Mas @id Rukn ad-Din Mawdid geschrieben zu haben. Al-Gawbar
schreibt weiter, dass alles, was er in seinem Buch berichtet, auf personlicher
Anschauung des Lebens der Trickbettler beruhe, unter denen er lange Jahre
gelebt habe. Sinn und Zweck seines Buches sei es, unwissende und naive Zeit-
genossen aufzukliren und zu warnen. Stindig hebt der Autor die Verworfenheit
der von ihm entlarvten Betriiger hervor und richtet sich des 6fteren direkt an
seine Leserschaft: “Auf dass sich niemand von dem, was ich fiir die Menschheit
enthiille, durch irgendeine List tAuschen lasse.”64

In seinem Kapitel zu den Banii Sasan®’ erzihlt al-Gawbar,

wie er eines Tages in Konya in einer Gasse auf einen Mann getroffen sei, der seitlich
zusammengerollt dalag, in Lumpen gekleidet war, den Kopf verbunden hatte und, von Zeit
zu Zeit ein schwaches Stohnen von sich gebend, ausrief: “Ach, wie gerne wiirde ich etwas
essen, und sei es nur ein einfacher Granatapfel!” Da habe al-GawbarT zu sich gesagt: “Bei
Gott, das ist einer der Bant Sasan, der ihrem Namen alle Ehre macht!” Sich nicht weit von
ihm niederlassend habe er ihn beobachtet und sei Zeuge geworden, wie die Kupfer- und
Silbermiinzen der Vorbeigehenden nur so auf ihn eingeprasselt seien. Als zur Mittagsruhe-
zeit kaum ein Mensch mehr auf der Strasse war, sei der Mann dann blitzschnell aufge-
sprungen, habe rasch nach rechts und links einen Blick geworfen und sei wie der Blitz durch
die Gassen geschossen, al-Gawbari ihm immer auf den Fersen, bis er schliesslich vor einem
prachtvollen Haus angekommen sei, wo man ihm auf sein Klopfen sogleich ge6ffnet habe.

62  SEZGIN, 1975: 566.

63  BosworTH, 1976, vol. 2. Siche auch: WiLp 1978.
64  AL-GAWBARI, 2006: 29.

65  AL-GAWBARI, 1979/80, 1: 131-133.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 85

Al-GawbarT habe um Gastfreundschaft gebeten und sei so mit dem Bettler in das Haus ein-
getreten. In einer grossen, reich ausgestatteten Halle habe sich der Bettler auf einem Diwan
niedergelassen, man habe ihm heisses Wasser und frische Kleider gebracht, und er habe
seinen mit Brot und reichlich Kupfer- und Silbermiinzen prall gefiillten Bettelsack neben
sich abgestellt. Nachdem der Trickbettler mit al-GawbarT als seinem Gast fiirstlich gespeist
hatte, habe ihn al-GawbarT iiber sein Tun befragt. Darauf habe der Mann ihm erklért: “Wiir-
de ich, wie Du sagst, anstelle meiner Bettelei einen Laden er6ffnen, wieviel wiirde ich da
verdienen? Ein Goldstiick vielleicht oder nur ein halbes. Siehst Du, mit meiner Bettelei
regnen fiinf oder zehn Goldstiicke pro Tag vom Himmel auf mich herab, warum sollte ich
mich mit einem Laden abmiihen?” In der Folge sei al-GawbarT mehrere Tage Gast des
Trickbettlers gewesen und ihm unter anderem in die Moschee gefolgt, wo jener sich, zur
Unkenntlichkeit verkleidet, als verarmter Familienvater ausgegeben habe, der eine Tasche
voller Schmuckstiicke gefunden habe, die er nun dem Imam iibergebe. Er habe, obwohl vom
Hunger zernagt, der Versuchung widerstanden, sich auch nur ein Stiick aus dieser Tasche
einzuverleiben. Als dann unter Wehklagen eine Dame in der Moschee aufgetaucht sei, der
eben diese Tasche mit den Schmuckstiicken fehle, sei der vorgeblich ehrliche Finder zum
Helden des Tages geworden und habe reiche Almosen eingeheimst. Natiirlich sei die vor-
gebliche Dame nur eine Komplizin des Trickbettlers gewesen und so nach habe jener noch
einmal zu al-Gawbar gesagt: “Warum bitte, sollte ich mich mit einem Laden abmiihen?”

Die hier beispielhaft herausgegriffenen Trickbettlererzihlungen von al-Baihaqt
und al-GawbarT fillen ein eindeutiges Urteil iiber die Bettler: Es sind allesamt
Betriiger, die die Gutglaubigkeit der Rechtschaffenen ausnutzen, um sich ohne
Mithe grosse Reichtiimer zu verschaffen. Natiirlich ist diese Literatur immer
auch Unterhaltung, dennoch: Verstidndnis fiir die Trickbettler zeigt sie nicht.

Einen weit differenzierteren Umgang mit der Figur des Trickbettlers finden wir
im Genre der magama, dessen erster Vertreter Badi' az-Zaman al-Hamadant®®
Ende des 10. Jahrhunderts war und das im 11., 12. und 13. Jahrhundert ausge-
sprochen populdr war. Magamdt, eigentlich “im Stehen vorgetragene Texte”,
sind in geschliffenster Reimprosa einem philologisch gebildetem Elitepublikum
zugedachte Miniaturen, deren Held ein Trickbetriiger und -bettler ist, dessen
Identitdt dem Ich-Erzéhler am Ende fast jeder kleinen Erzihlung in einer Ent-
puppungsszene offenbar wird. Im Unterschied zu den bisher vorgestellten Tex-
ten ist der Trickbettler in diesen offen fiktionalen Erzdhlungen nicht primir eine
verachtenswerte Figur, die rechtschaffene Leute iibervorteilt, sondern immer
auch eine Figur, welche die rechtschaffene, biedere Gesellschaft durch ihre
Tricks in ihrer Dummbheit, ihrem Aberglauben und vor allem in ihrer morali-
schen Scheinheiligkeit entlarvt. Der Ich-Erzéhler, der dem Trickbettler und

66  BROCKELMANN, 1943: 93 f; BROCKELMANN, 1937: 150 f.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



86 THOMAS HERZOG

-betriiger iiber die Jahre hinweg immer wieder begegnet, entwickelt Gefiihle der
Bewunderung, ja der Freundschaft fiir diesen “Satansbraten”, der es immer
wieder schafft, ihm und seinesgleichen den Spiegel vorzuhalten und das Geld
aus der Tasche zu ziehen. In vielen magdamadt al-Hamadanis beispielsweise ent-
larvt der Trickbettler oder -betriiger durch seine Betriigerei oder mindestens
durch sein anklagendes Schlusswort die Scheinheiligkeit und Niedertrichtigkeit
der Welt. Arm und randstindig ist er, doch ist seine Waffe das geschliffene
Wort, und schon allein dadurch gewinnt er die Herzen seiner Zuhorer, durch das
Wort, das das Edelste ist, das die arabische Kultur mit Stolz ihr eigen nennt.

Man hat die magamdat immer wieder mit der viel spiter, in einem anderen
kulturellen Kontext entstandenen spanischen novela picaresca und den ihr nach-
folgenden Schelmenromanen bis hin zu Till Eulenspiegel verglichen und das
auch mit einigem Recht.®” Wie in der pikaresken Literatur haben wir es beim
Helden der magamédt mit einer schillernden Figur zu tun, deren offenbare Amo-
ralitit bei einer zweiten und dritten Lektiire der Texte, fragwiirdig wird, jeden-
falls durch eine nicht weniger fragwiirdige Moralitit seiner Umwelt bereichert
wird. Die magdamat zeichnet im Unterschied zu einem Werk wie dem Kasf al-
asrar von al-GawbarT, das ja bereits durch die Sprache ganz klar ein anderes
Zielpublikum hatte, insbesondere die Vielzahl der moglichen Lesarten und Inter-
pretationen aus.%8

Wenn sich der Trickbettler Abn al-Fath al-IskandarT in den magdamat des
Hamadant am Ende fast jeder magdma nach der Entpuppungsszene mit einem
kleinen Vers verteidigt, so wirkt seine Rede zuerst unverschimt:

Nichts als Esel sind die Menschen / drum treibe und bezihme sie
Und wenn sie, was du wolltest / Dir gegeben haben, flich!6®

Liest man aber magama nach magdma, so entsteht Stiick fir Stiick das Bild
einer scheinheiligen und korrupten Gesellschaft, in der nur der Gerissene iiber-
lebt, und in der die Reden des Trickbettlers und -betriigers nicht Anmassung
sondern resignierte Einsicht sind. Der Bettler steht zwar als ein Betriiger da,
doch als einer, den die verstockten Herzen seiner Zeitgenossen dazu zwingen,

67  TARCHOUNA, 1982, passim; HERZOG, 2003.

68  Diese Mehrdeutigkeit findet sich im iibrigen auch auf dem sprachlichen Niveau mit der
axtremen Polysemie der verwendeten Worte und den Spiegelungen und Suggestionen, die
durch sie entstehen, und die oft genug einen offenbaren und einen tieferen Sinn transportie-
ren.

69  AL-HAMADANI, 1983: 52. Ubers. ROTTER, 1982: 61.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 87

sie zu iiberlisten. So ruft Aba al-Fath al-Iskandari, nachdem er die Leute als ver-
meintlich Blinder ausgenommen hat, aus:

Von niederem Erwerb erndhre dich / denn diese Zeit ist selbst von niederem Stand!7?

QOder an anderer Stelle:

Unter schlechten Zeichen steht die Zeit / und ist, so wie du sichst, sehr ungerecht
als geistreich gilt die Ddmlichkeit / derweil Verstand als schéndlich gilt und schlecht.
Reichtum ist ein Traumgespinst, ¢in Geist / der aber immer um die Niederen kreist. !

Nattirlich sind diese Trickbettlerfiguren nicht besser als die Gesellschaft, in der
sie leben, sie sind aber, zumindest in den Worten, die ihmen al-Hamadani und
spidter auch der zweite grosse Magamat-Autor al-Tlarir7’?, der Ende des 11., An-
fang des 12. Jahrhunderts gelebt hatte, in den Mund gelegt haben, deren Opfer.
Die Zeit ist schlecht, das ist ihr Credo, oder wie es al-HarmrT seinen Protagonisten
Abi Zaid as-Sarig1 sagen ldsst:

Wire die Zeit gerecht in ihrer Herrschaft / wiirde sie sie nicht dem Frevler lassen.”?

Die Existenz dieser Trickbettler, so eine der impliziten und durchaus subversi-
ven Aussagen der magamart zeigt ja gerade, wie schlecht die augenscheinlich so
wohlanstindigen und frommen Mitmenschen sind.™

Wir haben also sowohl was die Armut angeht, als auch, was die Konsequenz, die
freiwillig oder unfreiwillig Arme aus ihrer Situation ziehen, nimlich Betteln
und/oder Betriigen, jeweils zwei Diskurse: einen abwertenden, stigmatisieren-
den, marginalisierenden Diskurs und einen aufwertenden, integrierenden, zumin-
dest aber desillusionierten und verstindnisvollen Diskurs.

70  AL-HHaMaDANT, 1983: 78. Ubers. ROTTER, 1982: 80.

71  AL-HaMaDANT, 1983: 92-93. Ubers. ROTTER, 1982: 90.

72 BROCKELMANN, 1937: 486-489.

73 AL-HarirI, 2006 I: 53.

74 Eine dhnliche Moral ziehen im iibrigen auch einige der spiteren, im urbanen Milieu Agyp-
tens spielenden Volksromane, deren schlitzohrige marginale Helden, die sich unter Bre-
chung von Recht und Gesetz in einer korrupten und verdorbenen Welt durchs Leben schla-
gen, ausrufen (hier die Figur des ‘Utman b. al-Hubla aus der Sirar Baibars): “Wie sollen wir
ablassen von unseren Schelmenstreichen, haben wir doch nichts anderes zum Leben!” (Strar
Baibars, 5. 329).

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



88 THOMAS HERZOG

Bei den Diskursen tiber die Armut kénnen wir feststellen, dass der auf-
wertende, integrierende Diskurs vor allem ein religidser ist, der in Koran und
Prophetenwort, sowie bei den S7fis zu finden ist, wihrend der abwertende Dis-
kurs vor allem im adab und bei denjenigen religidsen Rechtsgelehrten zu finden
ist, die das, was sie als Orthodoxie begreifen, verteidigen.

Bei den Diskursen iiber die Bettelei finden wir in der religiésen Literatur
einen iiberwiegend ablehnenden Diskurs bei den Verteidigern der “Orthodoxie”
und einen eher integrierenden und valorisierenden Diskurs in Koran, Propheten-
tradition und bei den S#fi-Vordenkern. In der schongeistigen Literatur finden wir
ebenfalls zwei Diskurse iiber die Bettelei: einen klar ablehnenden Diskurs “Bett-
ler sind Betriiger”, und einen den dusseren Anschein in Frage stellenden Diskurs
in den “pikaresken” magdaméi und in einigen urbanen arabischen Volksromanen.
Mindestens in der schongeistigen Literatur zeigt sich zudem, dass Diskurse, die
Bettelei als Betrug stigmatisieren, wohl eher in einem bourgeoisen Milieu zu
vermuten sind, wihrend die Bettelei und selbst Trickbettelei in einem verstind-
nisvollen, desillusionierten Licht erscheinen lassenden Diskurse einerseits in
einem Milieu der intellektuellen Elite, andererseits aber auch in einem sozial
recht niedrigen Milieu zu verorten sind.

Die Figuren des Armen und des Bettlers, auch des betriigenden Bettlers, haben
die arabische Kultur immer stark beschiftigt. An ihnen scheiden sich die Geister
und eben auch die Diskurse: einerseits ein vom religidsen Ideal beseelter Diskurs
und die Praxis jener, die im Zweifel einem Bettler, der ihnen Liigen auftischt,
geben, und andererseits der Diskurs und wohl auch die Praxis jener, die im
Zweifel das materielle Auskommen der nicht-bettelnden Mitglieder der Gesell-
schaft hoher stellen als die Almosenpflicht an den Bettler. Die Armen und Bett-
ler sind wahrlich Priifsteine des Gldubigen. Sagt nicht das dem Propheten zuge-
schriebene Wort:

Ein Bettler hat ein Recht (zu betteln), selbst wenn er hoch zu Ross daherkommt!

P e sl Ol B Ll

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 89
Bibliographie

ABU DAWUD Sulaiman Tbn al-A§"at as-Sigistant

2000 Sunan Abi Dawud. Liechtenstein.

ASSMANN, Jan

1992 Das kulturelle Geddchtnis, Schrifi, Evinnerung und politische Identitdit
in frithen Hochkulturen. Minchen.

AL-BAIHAQI, Ibrahtm b. Muhammad

1970 Kitab al-mahasin wa-I-masawi. Beirut.
BAUER, Thomas
2003 “Literarische Anthologien der Mamlukenzeit.” In: S. CONERMANN, A.

PISTOR-HATAM (Hg.): Die Mamluken. Studien zu ihrer Geschichte
und Kultur. Zum Gedenken an Ulrich Haarmann (1942-1999).
Hamburg (Asien und Afrika, Bd. 7), S. 71-122.

BONNER, Michael

2005 “Poverty and economics in the Qur’an.” The Journal of Inter-
disciplinary History, vol. 35 Nr. 3: 391-406.

BoswoORTH, Clifford Edmund

1976 The Mediaeval Islamic Underworld: The Banii Sasan in Arabic So-
ciety and Liferature. 2 Bde. Leiden.

BROCKELMANN, Carl

1943 Geschichte der arabischen Literatur. Zweite, den Supplementbcinden
angepafite Auflage. Leiden.

1937 Geschichte der arabischen Litteratur. Erster Supplementband. Leiden.

AL-BUHARI, Muhammad Ibn Isma 7l

2000 Sahih al-Buhdri (al-Gami * as-sahth). 3 Bde. Liechtenstein.

FOUCAULT, Michel

1973 Archdologie des Wissens. Frankfurt am Main (frz. Orig.: Archéologie
du savoir. Paris, 1969).

AL-GAWBARI, ‘Abd ar-Rahman (‘Abd al-Rahmine al-Djawbarf)

1979/80 Le voile arraché, I'autre visage de 'Islam. Traduction René Khawam.
2 Bde. Paris.

2006 Al-Gawbari und sein Kasf al-asrar: ein Sittenbild des Gauners im
arabisch-islamischen Mittelalter (7./13. Jahrhundert): FEinfiihrung,
Edition und Kommentar v. Manuela Hoglmeier. Berlin.

AL-GAZALIL, Aba Hamid

2002 Thya’ ‘uliim ad-din. Al-mugallad ar-rabi’. Beirut.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91



90 THOMAS HERZOG

1984 Muhammad al-Gazzalis Lehre von den Stufen zur Goltesliebe: die Bii-
cher 31-36 seines Hauptwerkes, eingel., iibers. und kommentiert von
Richard Gramlich. Wiesbaden.

(GLASSEN, Erika

1981 Der mittlere Weg: Studien zur Religionspolitik und Religiositdt der
spdteren Abbasiden-Zeit. Wiesbaden.

HALBWACHS, Maurice

1925 Les cadres sociaux de la mémoire, Paris.

1950 La memoire collective, ouvrage posthume public par Mme Jeanne
Alexandre née Halbwachs, Paris.

AL-HAMADANI, Abu al-Fadl Badi® az-Zaman

1983 Magamai (Sarhuha li-Muhammad “Abduh al-Misri). Beirut.

1982 Vernunft ist nichts als Narretei: die Magdmen. Aus dem Arabischen
vollstindig iibertragen und bearb. von Gernot ROTTER. Tiibingen.

AL-HARIRI, Abu al-"Abbas Ahmad Ibn “Abd al-Mu min

2006 Sarh Magamdl al-HarirT. Kommentar: Ibrahim Sams ad-Din. 3 Bde.

Beirut.
HERZOG, Thomas
2010 “La mémoire des invasions mongoles dans la Sirat Baybars. Persis-

tances et transformations dans I'imaginaire populaire arabe.” In:
AIGLE, Denise (Hrsg.): Le Bildd al-Shdm face aux menaces extéri-
eures. La perception de l'autre et la représentation du souverain.
Actes du colloque de Damas, 17-19 déc. 2008. Paris, S. 203-222.

2003 ““Utman dans la Sirat Baybars: un héros picaresque?” Oriente Moder-
no XXII (LXXXIII), n.s. 2-2003: 453-463.

AL-HUGWIRI, Aba al-Hasan “Alf Ibn ‘Utman al-Gullabi al-HugwirT al-Gaznawi

1974 Kasf al-mahgib li-arbdab al-quiibh Kasf al-mahgib. Dirdsa wa-
targama wa-ta lig Is ‘ad "Abd al-Hddr Qindil. Kairo.

IBN AL-GAWZI, Abii al-Farag ‘Abd ar-Rahman Ibn ‘Al

0.D. Talbis Ihlis, Beirut.

2005 Talbis 1blis. Les ruses de Satan. Paris.

IBN MANZOR, Abi al-Fadl Gamal ad-Din Muhammad Ibn Mukarram

1968 Lisdn al- arab. Beirut.

IBN QAYYIM AL-GAWZIY A, Sams ad-Din Aba Bakr Muhammad

1975 ‘Uddat as-sabirin wa-dakirat as-Sakririn. Beirut.

IBN QUTAIBA, Abit Muhammad ‘Abdallah Ibn Muslim Ibn Qutaiba ad-Dinawari

1973 Kitab ‘uyiin al-ahbar. Kairo.

ASEA LXVe12011, S. 65-91



FIGUREN DER BETTLER 91

IBN TAIMIYA, Taqt ad-Dm Ahmad Ibn Taimiya al-Harrant

1381 H. =1961 A. D. Magmii' fatawa. Kairo.

AL-IBSIHI, Muhammad Ibn Ahmad

1330 H. =1911 A. D. Kitab al-Mustatraf [t kull fann mustazraf. 2 Bde. Kairo.

KORAN

1990-2001 Al-Qur'an: arabisch-deutsch. Ubersetzung und wissenschafilicher
Kommentar von Adel Theodor Khoury. 12 Bde. Giitersloh.

LANDWEHR, Achim

2008 Historische Diskursanalyse. Frankfurt am Main/New York.

AL-MAKKI, Abu Talib

1985 Qat al-qulih i mu'amalat al-mahbib wa-wasf tarig al-murid ila
magam at-tawhid. 2 Bde. Kairo.

1992-95 Die Nahrung der Herzen: Abi Talib al-Makkis “Quat al-qulib”,
eingeleitet, iibers. und kommentiert von Richard Gramlich. Stuttgart.

MUSLIM Ibn al-Haggag al-Qusairi

2000 Sahth Muslim. 2 Bde. Liechtenstein.

SARASIN, Philip

2003 Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt am Main.

AS-SARRAG, Abii-Nasr ‘Abdallah Ibn-“Alf

1960 Al-luma . Kairo.

1990 Schlaglichter iiber das Sufitum. Abii Nasr as-Sarrdgs Kitab al-luma,
eingel., tibers. und kommentiert von Richard Gramlich. Stuttgart.

SEZGIN, Fuat

1975 Geschichte des arabischen Schrifitums. II. Poesie bis ca. 430 H.
Leiden.

Strat Baibars

1996 Strat al-malik az-zahir Baibars. AL-GITANT, Gamal (Hrsg). Al-Hai’'a
al-misriya al-‘amma li-I-kitab. Kairo.

TARCHOUNA, Mahmoud

1982 Les marginaux dans les récits picaresques arabes et espagnols. Tunis.
VOLLERS, Karl
1896 “Beitrige zur Kenntnis der lebenden arabischen Sprache in Agypten.

IT. Ueber Lehnworter, Fremdes und Eigenes.” Zeitschrift der Deut-
schen Morgenldndischen Gesellschaft 50: 607-657.

WILD, Stefan

1978 “A juggler’s programme in mediaeval Islam.” In: Actes du 8™ con-
gres de "Union Européenne des Arvabisants et Islamisants. Aix-en-
Provence — Septembre 1976. Aix-en-Provence, S. 353-360.

AS/EA LXVe12011, §. 65-91






	Figuren der Bettler

