
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: Figuren der Bettler

Autor: Herzog, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FIGUREN DER BETTLER

Thomas Herzog, Universität Bern

Abstract

This article analyzes the pre-modern Arab discourse on poverty and the poor. Based on a sample

of widespread “classical” texts from the “belles-lettres” adab) and the traditional religious canon,

special interest is paid to the discourse on begging and beggars, as it is particularly revealing for
our purpose. It turns out that the pre-modern Arab discourse on poverty and begging is highly
ambivalent, but more or less marginalizing or valorizing depending on the social milieu elite vs.

“middle class” or “ amma”) of the author(s) of a particular source text, and on whether the latter is
moreover a “belles-lettres” or “religious” text.

Das Reden einer Gesellschaft, einer Zivilisation, hier der vormodernen
arabischislamischen Zivilisation, über Armut und Arme, sowohl über die stillen, “
unsichtbaren”, als auch über die sichtbaren, Hilfe einfordernden, bettelnden
Menschen, sagt viel aus über ihr Menschenbild, über ihr Verhältnis zu Arbeit,
Leistung und Akkumulation von materiellen Gütern. Die Haltung gegenüber den

Armen in einer Gesellschaft ist nicht nur im Islam, sondern auch in den beiden
anderen Monotheismen, Judentum und Christentum, zentral, bestimmt sie doch
Ausmass und Grenzen der Solidarität innerhalb der Gemeinschaft. Dabei betrifft
Armut die Menschen direkt, entweder weil sie selbst arm und bedürftig sind oder

in ihrem Leben einmal waren, oder weil sie als Wohlhabende in Gestalt des

Bettlers mit der Aufforderung konfrontiert sind, von ihrem Wohlstand
abzugeben.

Ich möchte in diesem Beitrag den Akzent auf einen signifikanten Bereich
des Redens über Armut und Arme legen, nämlich den des Redens über die

Bettler. Das Reden, der Diskurs über Bettler und Bettelei, wird aber nur
verständlich, wenn man ihn im Kontext des Redens über Arme und Armut sieht.
Deshalb gliedern sich meine Ausführungen in zwei Teile, Diskurse über die
Armut – und Diskurse über die Bettelei. Wir werden dabei sehen, dass in beiden
Bereichen, Armut und Bettelei, zwei entgegengesetzte Diskurse zu verzeichnen
sind. Schliesslich werde ich versuchen, zumindest vorübergehende Schlussfolgerungen

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

aus dem Dargelegten zu ziehen.



66 THOMAS HERZOG

Die Textgrundlage dieser Untersuchung sind weit verbreitete, vielgelesene
und kopierte Texte aus dem “religiösen” Bereich1 und aus dem Bereich der

“schöngeistigen” Literatur.2 Ich habe in diesem Beitrag, vor allem im Bereich
der “schöngeistigen” Literatur, ganz bewusst Texte untersucht, die ihren Sitz im
Leben in unterschiedlichen sozialen Milieus haben. Es handelt sich zum einen
um Texte, die Teil der Kommunikation der gebildeten Elite waren und die
sowohl von den Orten der mündlichen und schriftlichen Re)produktion als auch

von Sprache und Stil her nur ihr zugänglich waren. Zum anderen habe ich Texte
untersucht, die aus der “Feder”, bzw. aus dem qalam, dem Schreibrohr, von
Autodidakten stammen und die von den Orten ihrer Diffusion her und von Sprache

und Stil einem breiten, mittelmässig oder nur wenig gebildeten Publikum
zugedacht waren. Wir werden sehen, dass sich eine gewisse Korrelation der

unterschiedlichen sozialen Ursprungs- bzw. Rezeptionsmilieus und der Diskurse
über Armut und Bettelei feststellen lässt.

Die meisten der untersuchten Texte entstammen dem klassischen Kanon
der islamisch-arabischen Kultur, entstanden oder zusammengestellt im 9.–12.
Jahrhundert, und sind seitdem fester Bestandteil des kulturellen Gedächtnisses

der arabisch-islamischen Zivilisation.3 Die Tatsache, dass viele der untersuchten

“religiösen” und “schöngeistigen” Texte über Jahrhunderte hinweg immerfort
zitiert, neu kompiliert und kommentiert wurden, lässt sie Bestandteil eines

Diskurses werden, in dem die einzelne Autorenpersönlichkeit, so sich denn eine
ausmachen lässt ganz und gar problematisch z.B. bei Koran, .adi., anonymer

Dichtung, Volksromanen), in den Hintergrund tritt. Theoretischer Ausgangspunkt

für meine Untersuchung ist deshalb auch die historische Diskursanalyse,
die in ihrer Konzentration auf gesellschaftlich akzeptiertes Reden, das konserviert,

weiterverbreitet und kommentiert wird, anstatt dem kollektiven Vergessen

anheim zu fallen, für meine Untersuchung wichtige Impulse liefert.4

1 Koran, .adi., Abu Na.r as-Sarrag, Abu .alib al-Makki, al-Hugwiri, al-Gazali, Ibn al-Gawzi,

Ibn Qayyim al-Gawziya. Die Textgrundlage meiner Habilitationsschrift ist breiter, hier
musste eine Auswahl getroffen werden.

2 Adab-Anthologien, Maqamen, populäre Abhandlungen über das “Bettlerunwesen”, Volks¬

romane.

3 Siehe HALBWACHS 1925 u. 1950; ASSMANN 1992. Die populären Abhandlungen über das

“Bettlerunwesen”, Volksromane und andere populäre Texte, sind im Unterschied zum
klassischen Kanon keine Texte der Elitenkommunikation, sondern partizipieren an dem, was ich
in Weiterentwicklung von Halbwachs und Assmann das “populäre kulturelle Gedächtnis”
nenne, vgl. HERZOG 2010: 214.

4 Siehe vor allem: SARASIN 2003; LANDWEHR 2008; FOUCAULT 1973.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 67

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

Diskurse über Armut und Arme

Wenn wir im Kontext der arabisch-islamischen Kultur von Armut und Armen
sprechen, so begegnen im wesentlichen zwei Wurzeln der arabischen Sprache:

fa -qaf-ra mit den Begriffen faqr Armut und faqir Armer, und mim-sin-kaf-nun
mit den Begriffen maskana/Elend und miskin/Elender. Beide Wurzeln und die
ihnen entstammenden Begriffe werden in den historiographischen Quellen
weitgehend synonym und häufig in einem Atemzug genannt, aber auch z.B. im
Koran: “innama a.-.adaqatu li-l-fuqara i wa-l-masakin/Die Almosen sind
bestimmt für die Armen, die Bedürftigen.”5

Früh schon entwickelte sich bei den islamischen Rechtsgelehrten die Frage
danach, wer genau mit den beiden Begriffen faqir und miskin bezeichnet wird.6

In beiden Begriffen finden wir eine materielle Bedeutung und eine Bedeutung,
die die Materialität übersteigt. Die Mehrheitsmeinung ist die, dass der faqir arm

ist, aber wenigstens noch zu essen habe, während der miskin vollständig mittellos,

bedürftig und elend sei. Die Wurzel fa -qaf-ra hat die Grundbedeutung von
Bedürftigkeit, der faqir ist ein Bedürftiger. Al-faqr bezeichnet dabei über die
materielle Bedeutung hinaus auch die spirituelle Bedürftigkeit; der Gegensatz

von faqr ist gina /Reichtum, ein Begriff der gleichfalls materiellen als auch

spirituellen Reichtum bezeichnen kann, so ist z.B. der Mensch faqir/arm im
Gegensatz zu Gott, der gani/reich ist. Der miskin hingegen ist eine Person, die –
in der rein materiellen Bedeutung des Begriffs – mehr als bedürftig, vollständig
elend, mittellos ist.7 In seiner das Materielle übersteigenden Bedeutung bezeichnet

der Begriff miskin eine Person die gedemütigt und unterjocht ist, sei sie nun
materiell) reich/gani oder nicht.8 Neben den beiden aus den genannten Wurzeln

fa -qaf-ra und mim-sin-kaf-nun abgeleiteten Begriffen finden sich in der religiösen

Literatur noch andere Begriffe, die genannten sind aber die am häufigsten
gebrauchten.

5 Surat at-tawba, Sure 9, Vers 60. Alle Koranstellen sind in der Übersetzung von Theodor

Adel Khoury zitiert Koran, 1990–2001).
6 Aš-Šafi i 150–204/767– 820) vertritt die Auffassung, dass der faqir komplett besitzlos ist,

während der miskin einigen Besitz habe, während Abu .anifa 80–150/699–767), Gründer

einer anderen Rechtsschule, und auch Ibn Man.ur in seinem Wörterbuch Lisan al- arab/

“Die Sprache der Araber” die gegenteilige Auffassung vertritt.
7 IBN MAN.UR, 1968, Eintrag miskin:

8 IBN MAN.UR, 1968, Eintrag miskin: :



68 THOMAS HERZOG

Wenden wir uns nun zunächst dem normativen, durch die Religion des Islams
geprägten Diskurs über die Armen zu: Was sagt der Koran über die Armen, wie
stand der Propheten Mu.ammad nach der Überlieferung zu ihnen? Welchen
Stellenwert haben Arme diesen Quellen zufolge bei Gott? Wie soll sich der

Gläubige Armen gegenüber verhalten?
Der Koran spricht immer wieder von den Armen, den Bedürftigen, vor

allem in den frühen, noch in Mekka vor der Auswanderung higra) nach Medina
offenbarten Suren. Vielleicht mehr als jedes andere Verhalten wird in diesen

frühen Suren Wohltätigkeit und Almosengeben als gottgefälliges Verhalten
herausgestellt. Dabei stehen diese Offenbarungen im Kontext einer jungen
Gemeinde, die auch zahlreiche Arme und Gedemütigte anzog und die sich um
einen Propheten scharte, der – selbst eine Waise – Entbehrung und Not in
seinem Leben mehrfach hatte kennenlernen müssen. Der Koran skizziert an zahlreichen

Stellen das überaus ansprechende Idealbild einer umma, einer
Glaubensgemeinschaft, die fundamental egalitär ist und die ihre Anhänger in einem

Netzwerk von gegenseitigem Beistand auffängt. Dabei zählt der Koran diejenigen,

die Almosen empfangen sollen, immer wieder auf: so z.B. in Sure 9, Vers

60:

Die Almosen sind bestimmt für die Armen, die Bedürftigen, für die, die mit der Verwaltung

der Almosen befasst sind, für die, deren Herzen versöhnt werden sollen, für die Gefangenen,

für die Verschuldeten, für den Einsatz auf dem Weg Gottes, für den Reisenden.

Oder an anderer Stelle, Sure 2, Vers 177, noch deutlicher:

Frömmigkeit besteht nicht darin, dass ihr euer Gesicht nach Osten oder Westen wendet.

Frömmigkeit besteht darin, dass man an Gott, den Jüngsten Tag, die Engel, das Buch und

die Propheten glaubt, dass man, aus Liebe zu Gott, den Verwandten, den Waisen, den

Bedürftigen, dem Reisenden und den Bettlern Geld zukommen lässt, sein Geld für den

Loskauf von Sklaven und Gefangenen ausgibt, dass man das Gebet verrichtet und die
Almosenabgabe entrichtet.

Für Almosen gibt es im Islam vor allem zwei Begriffe: .adaqa und zakat, wobei
ersterer das freiwillige Almosengeben und der zweite Begriff das obligatorische
Almosen bezeichnet, das an bestimmten Momenten im Jahr – z.B. am
Fastenbrechenfest – geleistet werden soll, und einmal im Jahr zu einem bestimmten
Prozentsatz – meist auf 2,5 % festgesetzt – auf die beweglichen Güter des Gläubigen

für wohltätige Zwecke gespendet werden soll. .adaqa und zakat haben

eine reinigende Bedeutung, das heisst sie reinigen den Gläubigen von Sünden,

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 69

nicht im Sinne eines Sich-Loskaufens von Sünden, doch ist es dem Gläubigen
möglich, bestimmte Sünden durch die Speisung von Armen zu kompensieren.

Wenn er z.B. während des Fastenmonats Rama.an bewusst und gewollt, obwohl
er gesundheitlich und von seiner Lebenssituation her könnte, nicht fastet, soll er
als Sühneleistung kaffara) für jeden Tag, den er nicht gefastet hat, sechzig

Arme speisen.

Diese Sühneleistung – also das Speisen von Armen für eine Sünde Gott
gegenüber – führt uns zu der Idee, die hinter der Hinwendung zu den Armen
steht: So wie Gott, der Reiche/al-gani, sich dem ontologisch armen
Menschen/al-faqir in liebevoller Zuneigung hinwendet, so soll auch der Mensch in
Dankbarkeit für Gottes Zuneigung seinem bedürftigen Mitmenschen Hilfe und
Beistand leisten. Für seine gottgefällige Wohltätigkeit wird der Almosengeber
dann dereinst von Gott entlohnt werden. Es entsteht so ein Kreislauf des Gebens

und Empfangens, Gott gibt, der Mensch empfängt und gibt weiter an den
Bedürftigen, der wiederum dem Almosengeber durch sein Empfangen die
Möglichkeit gibt, dereinst Gottes Lohn zu empfangen. So lesen wir in Sure 93/4–11:

Wahrlich, das Jenseits ist besser für dich als das Diesseits. Und wahrlich, dein Herr wird dir
geben, und du wirst zufrieden sein. Hat Er dich nicht als Waise gefunden und rechtgeleitet

und bedürftig gefunden und reich gemacht? So unterdrücke die Waisen nicht und fahre den

Bettler sa il) nicht an und erzähle von der Gnade deines Herrn.

Es ist dies eine “Ökonomie der zirkulierenden Wohltätigkeit”9, deren Gegenteil
das vom Koran immer wieder verdammte Horten von Gütern ist, das sie dem

Kreislauf entzieht. Wir lesen in Sure 70/15–18:

Aber nein, es ist ein loderndes Feuer, das die Gliedmassen wegnimmt und den ruft, der den

Rücken kehrt und fortgeht, Vermögen) zusammenträgt und in Behältern hortet.

Aus dem Gesagten folgt nun, dass der Arme und Bedürftige ein Recht auf die
Gabe hat .aqq), die Gläubigen sind diejenigen, auf deren Gut ein Recht für den

Bettler und den Bedürftigen besteht. Wir lesen weiter in Sure 70/24–25:

Der Mensch ist als kleinmütig erschaffen. Wenn das Böse ihn trifft, ist er sehr mutlos; und

wenn ihm Gutes widerfährt, verweigert er es anderen. Ausgenommen sind die, die beten und

in ihrem Gebet beharrlich sind und die ein bestimmtes Recht einräumen dem Bettler und

dem Unbemittelten .aqqun ma lumun li-s-sa ili wa-l-ma.rumi) und die den Tag des

Gerichts

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

für wahr halten.

9 BONNER, 2005.



70 THOMAS HERZOG

Die von muslimischen Gelehrten gesammelten und nach Glaubwürdigkeitskriterien

angeordneten Überlieferungen über Reden und Taten des Propheten .adi.)
gehen über die Aussagen des Korans hinaus und machen klar, dass die Armen
einen ganz besonderen Platz bei Gott haben: So sollen es die Armen sein, die

von denjenigen, welche mit dem Propheten aus Mekka ausgezogen sind, zuerst

über die Brücke gehen, die am Tag der Auferstehung ins Paradies führt10, sie
sollen fünfhundert Jahre vor den Reichen ins Paradies eingehen11. Am Tor des

Paradieses würden die Reichen angehalten und ihre Taten würden geprüft, während

die Armen passierten.12 Nur diejenigen Reichen, die den ihnen von Gott
gewährten Reichtum freigebig verteilen, würden am Tag der Auferstehung reich
belohnt werden. Ansonsten seien sie, so das Prophetenwort, die wirklich
Armen.13 Im Paradies schliesslich stellten die Armen die Mehrheit der Bewohner.14

Nicht nur haben die Armen nach muslimischer Überlieferung und Glauben
einen besonderen Platz bei Gott, sie sind sogar Beweis für die Prophetenschaft

Mu.ammads. In dem berühmten .adi. “Heraklius erkennt den Propheten”15 wird
erzählt, dass Abu Sufyan, ein Gefährte des Propheten, während der muslimischen

Eroberung Syriens ins Heerlager des byzantinischen Kaisers Heraklius
zitiert worden sei. Dieser habe ihn über den Propheten Mu.ammad ausgefragt

und sei schliesslich zu der festen Überzeugung gelangt, dass der Prophet wahrlich

ein Gesandter des einen Gottes sei. Eines der wesentlichen Momente, das

Heraklius überzeugt haben soll, liest sich in den ihm zugesprochenen Worten so:
Heraklius soll Abu Sufyan über die Anhängerschaft des Propheten gefragt
haben: “Folgen ihm die Edlen nach oder die Armen?” “Es sind nur die Armen, die

ihm nachfolgen,” soll Abu Sufyan gesagt haben, worauf Heraklius ausgerufen
habe: “Diese sind in der Tat diejenigen, die den Aposteln nachfolgen.” [...] Weiter

habe Heraklius gefragt: “Was befiehlt er euch zu tun?” “Er befiehlt uns zu
beten und Almosen zu geben und mit Nahen und Fernen gute Eintracht zu hal-

10 MUSLIM, 2000, Kitab 4 Kitab al-.ai.), .adi. 742.

11 ABU DAWUD, 2000, Kitab 26 Kitab al- ilm), .adi. 3668.

12 AL-BU.ARI, 2000, Kitab 81 Kitab ar-riqaq), .adi. 6626. Praktisch oder ganz identisch:

Kitab 67 Kitab an-nika.), .adi. 5251; Muslim, 2000, Kitab 50 Kitab ar-riqaq), .adi. 7113.

13 AL-BU.ARI, 2000, Kitab 81 Kitab ar-riqaq), .adi. 6521: “Inna al-muk.irina hum al-muqil¬

luna yawm al-qiyama.” Sehr ähnlich: Al-Bu.ari, 2000, Kitab 81 Kitab ar-riqaq), .adi.
5219). Muslim, 2000, Kitab 12 Kitab az-zakat), .adi. 2351.

14 AL-BU.ARI, 2000, Kitab 54 Kitab bad al-.alq), .adi. 2377. Praktisch oder ganz identisch:

Kitab 67 Kitab an-nika.), .adi. 5253, Kitab 81 Kitab ar-riqaq), .adi. 5626; Muslim, 2000,

Kitab 50 Kitab ar-riqaq), .adi. 7114.

15 AL-BU.ARI, 2000, Kitab 56 Kitab al-gihad), .adi. 2978.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 71

ten.” Da habe Heraklius gesagt: “Wahrlich, wenn es wahr ist, was Du sagst, so

ist er wirklich ein Prophet. Ich wusste, dass ein Prophet erscheinen würde, doch
habe ich nie gedacht, dass er unter euch Arabern) erscheinen würde.”

Der Prophet selbst soll nach der Überlieferung persönlich nur das
Allernötigste besessen haben. Er soll gesagt haben: “O Gott, lass’ mich als Armer
miskin) leben und als Armer sterben und lass’ mich zur Schar der Armen
fuqara gehören und nähre meine Familie ausreichend.” Da soll er gefragt worden

sein: “Und was ist ausreichend?” Und er soll gesagt haben: “Einen Tag
Hunger und einen Tag Sättigung.” 16 Auch habe der Prophet seine Gemeinde

immer wieder vor den Verlockungen der weltlichen Güter gewarnt. So soll er
gesagt haben: “Bei Gott, wovor ich am meisten für euch fürchte, wenn ich einmal

nicht mehr mit euch sein werde, ist nicht, dass ihr in Armut fallt, sondern es

ist die Schönheit und Pracht der Welt, die euch zuteil werden wird, so wie sie

denen, die vor euch lebten zuteil wurde. Wie sie werdet ihr um sie wetteifern
und euch, so wie sie es getan haben, dadurch zugrunde richten. [...]”17 Oder in
einer anderen dem Propheten zugeschriebenen Tradition: “Gesegnet ist der

Reichtum eines Muslims, von dem er den Armen, den Waisen und den bedürftigen

Reisenden gibt. Ohne Zweifel, wer immer Reichtum gegen das Recht an
sich reisst, wird sein wie einer, der isst und nie gesättigt ist und sein Reichtum
wird am Tage der Auferstehung gegen ihn Zeugnis ablegen.”18

Nun kann man aus dem Koran und dem Korpus der überlieferten und von
den islamischen Gelehrten für glaubwürdig erachteten Prophetentraditionen
allerdings nicht den Schluss ziehen, Koran und .adi. propagierten ausschliesslich

das Ideal eines asketischen Lebens, das sich weltlichen Genüssen versagt

und den Erwerb irdischer Güter stigmatisiert. Auch die Lebenspraxis der Mehrheit

der Muslime von frühislamischer Zeit an bis heute entspricht nicht einem
solchen Ideal.

Verlässt man nun den Bereich der normativen religiösen Literatur und auch den

hier nicht dargestellten Bereich der erbaulichen religiösen Literatur und untersucht

die schöngeistige arabische Literatur, den sog. adab, ein Begriff der
ursprünglich gutes Benehmen und Moral bedeutet, sodann den Wissens- und
Benimmkanon eines Mannes von Welt beschrieb und schliesslich die spezielle

16 AL-BAIHAQI, 1970: 272.

17 AL-BU.ARI, 2000, Kitab 64 Kitab al-magazi), .adi. 4064; fast gleich: Kitab 81 Kitab ar¬

riqaq),

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

.adi. 6501.
18 AL-BU.ARI, 2000, Kitab 24 Kitab az-zakat), .adi. 1488.



72 THOMAS HERZOG

Bedeutung von “Literatur” angenommen hat, so zeigt sich neben einem die

Armut und Enthaltsamkeit glorifizierenden Diskurs auch ein anderer, die Armut
verdammender Diskurs. Dabei nimmt die positive Darstellung der Armut über

die Jahrhunderte hinweg annähernd konstant bei weitem nicht den gleichen
Raum ein wie die Darstellung ihrer Nachteile. So ist es durchaus symptomatisch,
dass Ibrahim al-Baihaqi im 10. Jahrhundert in seinem Kitab al-Ma.asin wa-
lmasawi, dem “Buch der Vorzüge und Nachteile”, das zu allen denkbaren

Dingen, Zuständen und Verhaltensweisen deren Vorzüge und Nachteile mit
Zitaten aus der religiösen Literatur und der schöngeistigen Dichtung und Prosa

der arabischen Vorzeit und des Islams illustriert, gerade einmal eine Seite für die

Vorzüge der Armut zusammenträgt, während er das Zehnfache, nämlich über

zehn Seiten hinweg Zitate über die Nachteile der Armut kompiliert.19 Während

al-Baihaqi in seinen “Vorzügen der Armut”/Ma.asin al-faqr im wesentlichen
Prophetenüberlieferungen zusammenträgt, z.B. jene, dass “die Wegzehrung
irdischer Güter dessen, der ins Paradies eingehen wolle, nichts ausser die Wegzehrung

des Reisenden” sein solle, sowie eine Erzählung, wie Gott Jesus in der Not
Mut zugesprochen haben soll20, anführt, sind die zehn Seiten Kompilation zu

den Nachteilen der Armut/masawi al-faqr ganz überwiegend Zitate aus weltlicher

Prosa und Dichtung. Hier einige Kostproben:

Wenn ein Armer in Gefangenschaft gerät, so wird er von Dreierlei heimgesucht: sein alter
Freund versteckt sich vor ihm, seine Frau wird erneut verheiratet und sein Haus wird
zerstört und neu aufgebaut.21

Wenn das Geld des Mannes schwindet, so schwinden seine Freunde / und alles Schlechte

wird ihm zugeschrieben.22

Ganz ähnlich auch in Ibn Qutaibas “Adab-Enzyklopädie” Uyun al-a.bar:

19 Eine ähnliche, wenn auch weniger stark ungleichgewichtige Verteilung finden wir in Ibn
Qutaibas Uyun al-a.bar, der auf ungefähr doppelt so vielen Seiten die Armut verdammt

und das Geldverdienen preist, als den Reichtum verdammt und die Armut preist: IBN

QUTAIBA, 1973 I: 239–249. AL-IBŠIHI, 1911, lässt sich auf fünfzehn Seiten über die Vorzüge
des Reichtums und die Ehre, ihn anzuhäufen aus, während er gerade fünf Seiten den

Vorzügen der Armut widmet. Hier findet sich auch eine ganze Liste von diversen Dieben,

die es darauf abgesehen haben, den Reichtum anderer zu rauben. Al-Ibšihi schreibt aus einer

“bürgerlichen” Perspektive, vgl. BAUER, 2003: 101, 117.

20 AL-BAIHAQI, 1970: 272.

21 AL-BAIHAQI, 1970: 273.
22 AL-BAIHAQI, 1970 zitiert Kalila wa-Dimna): 272.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 73

Fülle an Geld verdeckt die Mängel des Mannes / und) bestätigt, was er sagt, wo er doch ein

Lügner ist /
Mangel an Geld setzt den Verstand des Mannes herab / und) die Menschen halten ihn für
dumm, wo er doch einsichtig ist.23

Es erhöhen Dich die Leute, bist Du zu Reichtum gekommen / jeder Reiche ist in seinen

Sünden erhaben /
Auch wenn Du verständig bist, doch keinen Reichtum besitzt / so bist Du bei ihnen
nichtswürdig,

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

denn der Arme ist nichtswürdig wa-l-faqiru .alil).24

Armut ist also, so beschreibt es die überwiegende Mehrheit der in den Adab-
Sammlungen zitierten Gedichte und Prosaerzählungen, gleichbedeutend mit dem
gesellschaftlichen Tod. Al-Baihaqis “Buch der Vorzüge und Nachteile” führt ein

weiteres anonymes Gedichte an, das uns verstehen lässt, weshalb die Armut ein
so negativer Zustand ist:

Glaube nicht, der Tod sei der Tod in der Not / denn der wahre) Tod ist es), bei den Männern

zu betteln. Beides sind Tode, doch der / schlimmere der beiden ist die Erniedrigung der

Bettelei.25

Es ist also primär nicht die Entbehrung, gar der Hunger, sondern die Erniedrigung,

der Verlust an Freiheit, Selbstachtung und Stolz, der aus der Armut einen
überwiegend negativ beurteilten Zustand macht.

Nun könnte man argumentieren, die bisher zitierten, berühmten Autoren
zugeschriebenen oder anonymen Dichtungen und Prosastücke, die die Armut
verdammen, berührten nur den irdischen Bereich, und die Armut bliebe, was die
Moral und die Religion betrifft, auch in der schöngeistigen Literatur ein
erstrebenswerter, zumindest doch kein verdammenswerter Zustand. Dem ist aber

durchaus nicht so. So beginnt al-Ibšihi im 15. Jh. seinen Eintrag zum Lob des

Reichtums in der Adab-Enzyklopädie Kitab al-Musta.raf fi kull fann musta.raf
mit dem Koranvers, 18/44, “Die Reichtümer und die Kinder sind die Zierde des

Lebens in dieser Welt”, und fährt mit einem anonymen Sprichwort fort:

23 IBN QUTAIBA, 1973 I: 240.

24 ANONYM, in: IBN QUTAIBA, 1973 I: 241.

25 ANONYM, in: AL-BAIHAQI, 1970: 277.



74 THOMAS HERZOG

Die Armut al-faqr) ist der Anfang allen Unglücks. Sie stachelt die Menschen zum Hass

gegeneinander auf, sie zerstört jedes Gefühl der Mannhaftigkeit und nimmt jede Keuschheit

und Achtung hinweg. 26

Kurz darauf zitiert er noch ein Ali, dem Cousin des Propheten, zugeschriebenes

Wort:

Die Armut ist der grösste Tod / al-faqr huwa) al-mawt al-akbar.27

In eine ganz ähnliche Richtung geht auch die anonyme Erzählung, mit der al-
Baihaqi seinen Abschnitt zu den Nachteilen der Armut einleitet:

Es sei gesagt worden, Gott habe Moses befohlen, sich in eine bestimmte Gegend zu begeben.

Moses habe dies widerstrebt, denn er habe zuvor einen der dort Wohnenden getötet.

Gott habe Moses daraufhin versichert, er habe alle Angehörige des von Moses Getöteten aus

dem Kreis der Lebenden genommen. Als Moses sich dann auf den Weg gemacht habe und

prompt auf einen Bruder des Getöteten getroffen sei, so habe Gott dem ihn fragenden Moses

gesagt: Wahrlich, ich habe ihn verarmen lassen, denn die Armut ist der Tod für den

Verstand aql) und der Tod bei den Leuten inda n-nas), und was das Erlaubte und das

Verbotene angeht inda l-.alal wa-l-.aram), die Armut ist der grösste aller Tode!28

Zusammenfassend können wir also eine erste Teilbilanz ziehen und feststellen,
dass wir zwei Diskurse über die Armut vorfinden, einen Armut überwiegend
positiv wertenden Diskurs, der eher im religiös normativen Bereich angesiedelt

ist, und einen Armut überwiegend negativ bewertenden Diskurs, der eher im
Bereich der schöngeistigen Literatur angesiedelt ist.

Der muslimische Armutsstreit

Im 12./13. Jahrhundert ist unter den Rechtsgelehrten ulama eine heftige
Debatte über den Stellenwert der Armut aufgebrochen, die unsere Betrachtungen
zum zweiten Teil des Beitrags, zu den Bettlern nämlich, hinüberleitet.

Hintergrund der Debatte ist die im 12. und 13. Jahrhundert stark zunehmende

Hinwendung vieler Muslime zu einer mystischen Sicht und Praxis des Islams,

26 AL-IBŠIHI, 1911: 39.

27 AL-IBŠIHI, 1911: 39.

28 AL-BAIHAQI, 1970: 273.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 75

dem Sufismus. Mehr und mehr junge) Männer pflegten in dieser Zeit ein
gemeinschaftliches, asketisches Leben in .ufi-Konventen, sog. .anqahs, und lebten

von der Freigebigkeit wohlhabender Mäzene, häufig Emire oder Sultane,

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

sehr häufig aber auch von der Bettelei.
Die mystisch-asketische Richtung des Islams ist nun nicht erst im 12./13.

Jahrhundert entstanden; wichtige Vordenker der Askese im Islam finden wir
bereits im 10. Jahrhundert. So diskutiert Abu Na.r as-Sarrag, gest. 988, in seinem

Werk Al-Luma /“Die Schlaglichter” sowohl die Askese zuhd), als auch die
Armut faqr). Askese ist für ihn der erste Schritt derer, die Gott suchen, sie ist das

Gegenteil der Liebe für weltliche Güter.29 Er teilt die Asketen in drei Klassen

ein, von den Anfängern, deren Hände frei von weltlichen Gütern sind, über die
Fortgeschrittenen, die auch ihre Seelen von weltlichen Belangen gereinigt haben,

bis hin zu denjenigen, die sich dermassen von der Welt freigemacht haben, dass

sie ihre Askese auch dann leben würden, wenn sie nicht wüssten, dass Gott
dereinst über ihre weltlichen Lüste urteilen würde. Askese zuhd) verlangt in Abu
Na.r as-Sarrags Sicht zwingend danach, dass der Gläubige freiwillig die Armut
wählt.30

Abu .alib al-Makki, ein Zeitgenosse Abu Na.r as-Sarrags, gest. 996,
behandelt die Frage der Armut in seinem wichtigen Werk Qut al-qulub/“Die Nahrung

der Herzen” wie Abu Na.r im Kontext der Askese. Zum einen hat für ihn
die gewählte Armut des Asketen einen höheren Stellenwert als die Armut des

ungewollt Armen: dem gewollt Armen wird dereinst bei Gott doppelter Lohn
zuteil werden. 31 Weiter treibt al-Makki die Frage nach den unterschiedlichen
Ausprägungen asketischen Lebens für den Armen und für den Reichen um.
Während der Reiche sein Eigentum weggeben und jeglichen Gedanken an weltliche

Güter aus seinem Herzen verbannen soll, soll der Arme seine Askese durch
das freudige Bejahen seiner Armut leben.32 Der Arme soll fürchten, dass ihm die
Armut genommen werde, so wie die Reichen fürchten, dass ihnen ihr Reichtum
genommen wird.33 In der Mitte des 11. Jahrhunderts geht der persische Mystiker
al-Hugwiri, gest. 1072, noch einen Schritt weiter. In seinem Hauptwerk Kašf
alma.gub li-arbab al-qulub/“Die Aufdeckung des Versteckten für Leute mit

29 AS-SARRAG, 1960: 72.
30 AS-SARRAG, 1960: 73.
31 AL-MAKKI, 1985: 281.

32 AL-MAKKI, 1985: 288.

33 AL-MAKKI, 1985: 289.



76 THOMAS HERZOG

Herz” schreibt er, dass die armen Mystiker al-fuqara 34 den Erwerb ihres
Lebensunterhalts durch Arbeit komplett aufgegeben und sich ganz Gottes
Fürsorge und Vorsehung anheim gegeben hätten, eben weil Gott der Armut einen so

überaus hohen Rang zugewiesen habe. Diese willentlich armen Mystiker hätten

nicht nur überhaupt keinen Besitz, sondern auch gar kein Interesse, solchen zu

erwerben.35

Der überaus einflussreiche Theologe Abu .amid al-Gazali, der Ende des

11. und zu Anfang des 12. Jahrhunderts wirkte gest. 1111), hat in seinem

Hauptwerk, der ausgesprochen populären, umfangreichen Summa I.ya ulum
ad-din/“Die Wiederbelebung der religiösen Wissenschaften”, einen ganz

besonderen Akzent auf die Mystik gelegt, welche die Religion zu neuem Leben
erwecken solle, was wiederholt als Ausfluss persönlicher Bekehrungserfahrungen

im Kontext einer dekadenten Seldschukenmacht und eines für ihn
deprimierenden Sittenverfalls in Bagdad gewertet worden ist.36 Al-Gazali beginnt sein

Kapitel zu “Die Armut und der Verzicht”/Kitab al-faqr wa-z-zuhd praktisch
direkt mit den Worten: “Das Diesseits, die Welt ist der Feind Gottes/fa-inna
addunya aduwatu llah.” Und er fährt dann fort:

Das Äussere des Diesseits zeigt sich ihm in Gestalt einer schönen Frau, die hochmütig sich

wiegend einherstolziert, während sein Inneres sich enthüllt als eine missgestaltete Alte, die
geknetet ist aus dem Lehm der Verächtlichkeit und gestaltet in der Gussform des

abschreckenden Beispiels. Sie hüllt sich in ihr Kleid, um mit geschickter List und Magie ihr
hässliches Inneres zu verstecken. Sie hat ihre Schlingen auf den Wegen der Männer gelegt,

und sie erjagt sie mit allerlei List und Tücke. Sodann begnügt sie sich bei ihnen nicht damit,
dass sie den für die Vereinigung al-wi.al) vereinbarten Orten fernbleibt, sondern bindet sie,

während sie die Vereinigung ausschliesst, mit Ketten und Fesseln an und plagt sie mit
vielerlei Heimsuchungen und abschreckenden Qualen.37

Al-Gazali unterscheidet fünf Zustände des Verzichts und der Armut: der erste

und höchste ist der des Asketen zahid), der irdische Güter so sehr hasst und

unter ihnen so sehr leidet, dass er vor ihnen flieht, der zweite ist der des Zufriedenen

ra.in), der irdische Güter weder begehrt, noch sie hasst. Der dritte
Zustand ist der des Genügsamen qani der den Besitz irdische Güter dem Nichtbesitz

vorzieht, aber keine Anstrengungen unternimmt, Güter zu erlangen, der

34 Er meint mit diesem Begriff hier, so wie er auch später häufig verwendet wurde, eindeutig

die in Armut lebenden Mystiker/.ufis.
35 AL-HUGWIRI, 1974: 216.

36 Siehe z.B. GLASSEN, 1981: 169–170.
37 AL-GAZALI, 2002, IV: 253. GRAMLICH, 1984: 397.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 77

vierte Zustand ist der des Begierigen .ari.), der die Anstrengungen, Güter zu
erlangen nur deshalb aufgibt, weil er nicht zu ihrer Erlangung in der Lage ist.
Der fünfte und niederste Zustand im Verzicht und in der Armut ist der des

Notleidenden, des Gezwungenen al-mu..arr), der Güter dringend erlangen muss,

gleich einem Hungrigen, der kein Brot hat oder einem Nackten, der kein Kleid
hat. Der fünfte und letzte Zustand ist der des im soziologischen Sinne Armen.38

Für al-Gazali hat die Armut Vorrang vor dem Reichtum, und er belegt dies

mit einer Reihe von Prophetenworten, von denen ich einige oben bereits zitiert
habe. Nicht nur der Asket, der willentlich die Armut wählt, sondern auch der

Arme, der sein Schicksal als Zufriedener oder als Genügsamer geduldig
annimmt al-faqir a.-.abir) haben höchsten Lohn von Gott zu erwarten.

Den Einwand, dass höchste Armut den Gläubigen vom Studium der Religion

abhalte und deshalb nicht erstrebenswert sei, wischt al-Gazali beiseite,
indem er feststellt, dass der Reichtum in allen Fällen eine grössere Gefahr für den

Gläubigen darstelle als die Armut. Für al-Gazali sind einzig drei Stufen der

Ansammlung irdischer Güter überhaupt erlaubt: erstens, genug für einen Tag
und eine Nacht zu haben: es ist dies die Stufe der Wahrheitsliebenden und
Rechtschaffenen daragat a.-.iddiqin); zweitens, genug für vierzig Tag zu
haben: es ist die Stufe der Gottesfürchtigen daragat al-muttaqin); schliesslich
drittens, genug für ein Jahr zu besitzen: es ist dies die Stufe der Gerechten

daragat a.-.ali.in).39

Im Kontext wachsender Anhängerschaft eines mystisch-asketischen Verständnisses

des Islams und des Lebens in .ufi-Bruderschaften, das direkt oder indirekt
von den Lehren der genannten grossen .ufi-Vordenker inspiriert war, formierte
sich Mitte des 13. Jahrhunderts die Opposition gegen die Lebensweise der .ufis
und gegen ihre Ideologie. So führte insbesondere der fünf Jahre nach al-Gazalis
Tod 1116 geborene hanbalitische Theologe und Polemiker Ibn al-Gawzi in
seinem Buch Talbis Iblis/“Die Listen Satans” einen Frontalangriff gegen die
Praktiken der Mystiker, u.a. auch gegen ihre Ansicht, Armut sei Gottesdienst.
Zunächst einmal, so Ibn al-Gawzi, sei es irrig und eine unerlaubte Neuerung zu
behaupten, die diesseitige Welt sei schlecht, sei sie doch von Gott für Adam und
seine Nachkommen erschaffen. Einige der Asketen ässen nicht mehr als ein
rauhes Brot, keine Früchte, kein Fleisch, einige tränken so wenig, dass ihr Körper

austrockne. Dies alles sei nicht der Weg des Propheten, der sehr wohl und

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

38 AL-GAZALI, 2002, IV: 254–255. GRAMLICH, 1984: 400.

39 AL-GAZALI, 2002, IV: 275–276. GRAMLICH, 1984: 433–434.



78 THOMAS HERZOG

mit Genuss Fleisch gegessen habe, Huhn und auch Süssspeisen, und der immer
genug frisches Wasser getrunken habe. Ibn al-Gawzi zufolge täten die Asketen
dies alles, um ihre angebliche Frömmigkeit vor ihren Mitmenschen zur Schau zu

stellen. Mit stiller Genugtuung zeigten sie ihre mageren Körper, ihre fahle
Gesichtsfarbe, ihre zersausten Haare, ihre zerrissenen und mit Bedacht nicht
geflickten Gewänder, sie rasierten sich nicht und kämmten ihre Haare nicht, sie

vernachlässigten ihre Familien und, vom Nahrungs- und Wassermangel
geschwächt auch ihre körperlichen Pflichten ihren Ehefrauen gegenüber, alles nur,
um vor ihren Mitmenschen als besonders fromm dazustehen. Ihre Familien in
Not zu stürzen sei alles andere als tätiger Gottesdienst.

All diese Verhaltensweisen und Anschauungen sind für Ibn al-Gawzi nichts
als Einflüsterungen Satans, der über die Ruhmsucht und Selbstherrlichkeit der

Asketen in ihr Herz einzudringen vermöge. In seinem Kapitel, das er den .ufis
unter den Asketen widmet, wirft er ihnen unter anderem vor, dass das, was sie

als Visionen Gottes in Ekstase ausgäben, seine Ursache ganz einfach in ihren
leeren Mägen habe, dass ihre Visionen nichts anderes als Hunger-Halluzinationen

seien!40 Sodann rechnet er mit den Vordenkern des Sufismus ab, Abu
Na.r as-Sarrag (“abscheuliche Reden”), Abu .alib al-Makki (“hässliche und
tadelnswerte Aussagen”) und schliesslich Abu .amid al-Gazali, der für die

“Leute aus dem Volk” sic!)41 sein Buch der Wiederbelebung der religiösen
Wissenschaften geschrieben habe, welches er, zwar ohne es zu wissen, aber

dennoch mit falschen Prophetentraditionen angefüllt habe und mit dem er

definitiv aus dem vom religiösen Recht abgesteckten Rahmen herausgetreten sei.

Der Grund für die tadelnswerten Handlungen der .ufis und für die falschen

Schriften ihrer Theoretiker sei vor allem die Unwissenheit in den Dingen der

religiösen Wissenschaft. Zur Armut schreibt Ibn al-Gawzi sodann explizit:

Die Armut ist eine Krankheit. Der von ihr geschlagen ist, muss sie geduldig ertragen und

wird für seine Geduld dereinst entlohnt werden. Deshalb werden die Armen fünfhundert
Jahre vor den Reichen ins Paradies eingehen.42

Reichtum sei im Gegensatz zur Armut ein Segen, für den der Gläubige dankbar
sein solle. Der Reiche, der sich gottgefällig verhalte, stehe auf einer Stufe mit
dem Rechtsgelehrten oder dem Kämpfer im Heiligen Krieg.43

40 IBN AL-GAWZI, 2005: 224; IBN AL-GAWZI, o. D.: 184: “Wa-minhum man .araga bihi al-gu
ila al-.ayalat al-fasida.”

41 Ebda.

42 IBN AL- GAWZI, o. D.: 182.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 79

Besondere Kritik übt Ibn al-Gawzi an der Bettelpraxis der .ufis, die entweder

direkt auf der Strasse bettelten, oder indirekt, indem sie von der
Wohltätigkeit reicher Mäzene, im Kontext der Mamlukenzeit und bereits davor vor
allem des Militärs, lebten. Es sei in keiner Weise gottgefällig, sich freiwillig in
Armut und Abhängigkeit zu begeben, um vom schmutzigen Geld derer zu leben,
die dieses auf unlautere Weise erworben hätten. Abkehr von der Welt bedingt
also, so Ibn al-Gawzi implizit, ein hässliches Eintauchen in ihren schlimmsten
Schmutz.

Auch nach Ibn al-Gawzi verstummte die Kritik an der Gleichsetzung von Armut
und Frömmigkeit nicht. So betont Ibn Taimiya, der Ende des 13., Anfang des 14.
Jahrhunderts lebte gest. 1328), dass für einige Gläubige Reichtum eine Prüfung
der Frömmigkeit sein könne, während es für andere die Armut sei44 und dass,

obwohl die Armen fünfhundert Jahre vor den Reichen ins Paradies eingingen,
der endgültige Rang des Gläubigen dereinst nach seiner individuellen Frömmigkeit

festgelegt werden würde.45 Für den in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts
lebenden und wirkenden Ibn Qayyim al-Gawziya gest. 1356) schliesslich ist
Reichtum akzeptabel, ja sogar lobenswert, wenn er für preisenswerte Zwecke
verwendet werde.46 Er folgt Ibn .aimiya in dessen Ansicht, dass einzig die
Frömmigkeit darüber entscheide, ob der geduldige Arme oder der dankbare Reiche

der tugendhaftere der beiden sei.47

Die im 13. und 14. Jahrhundert nicht verstummende Kritik an den .ufis
steht sozialgeschichtlich einerseits im Kontext einer zunehmenden Institutionalisierung

der .ufi-Bruderschaften durch hohe und höchste Patronage und der aus

ihr folgenden Verquickung mit “schmutzigem” Geld und staatlichen Interessen –
man kann durchaus davon ausgehen, dass eines der Motive für die Unterstützung
der in den .anqahs lebenden .ufis das politische Kalkül der Einbindung dieser
potentiell kritischen und Unruhe stiftenden Asketen war –, andererseits aber

auch im Kontext einer Gegenbewegung wandernder und bettelnder .ufis, die im
13. Jahrhundert ihren Ausgang nahm. Die berühmtesten dieser Gruppen, zumindest

in der Mamlukenzeit, sind die Qalandariya- und die .aidariya-Bruderschaft.
Die Mitglieder beider Bruderschaften lebten von der Bettelei und reisten in

________________________________

43 Ebda.

44 IBN TAIMIYA, 1961, XI: 120.

45 IBN TAIMIYA, 1961, XI: 121.

46 IBN QAYYIM AL-GAWZIYA, 1975: 195.

47 Ebda, S. 183.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



80 THOMAS HERZOG

Gruppen von Ort zu Ort. Ihre gewollte Armut ging soweit, dass sie offenbar jede

Art von Arbeit ablehnten, obwohl sie in der Regel kein körperliches oder
geistiges Leiden davon abgehalten hätte. Sie kleideten sich in einfache wollene,
sackartige Umhänge, und rasierten ihre Haare, Bärte und selbst Augenbrauen.

Von den Rechtsgelehrten wurde ihnen häufig vorgeworfen, dass sie über ihre
Bettelei ihre religiösen Pflichten verletzten, nicht beteten und nicht fasteten.

Eine gewisse Nähe zu anderen armen Randgruppen bestand nicht nur in ihrem
Bettlerleben, sondern auch darin, dass sie wie die .arafiš, der bettelnde und sich
zuweilen als Söldner für die rivalisierenden Mamlukenfraktionen verdingende
Bodensatz der mamlukischen Gesellschaft, regelmässig Haschisch rauchten und
anderen unorthodoxen Verhaltensweisen hingaben. Es kann vermutet werden,
dass diese umherziehenden Bettlerorden eine in gewisser Weise immer noch

respektable Alternative für alle Arten von sozial und/oder ideologisch
Randständigen boten, aus ihrer Armut eine Tugend zu machen und ein Leben in
einer auf seine Art freien Weise zu leben.

Über die Diskussion des Wertes der Armut vornehmlich bei al-Gazali
Armut ist ein absoluter Wert) und bei Ibn al-Gawzi Armut ist eine Krankheit)

und über die Skizzierung des sozialhistorischen Hintergrundes der Opposition
einer Reihe von Rechtsgelehrten zumindest den extremen .ufis gegenüber sind

wir bereits mitten in zweiten Teil meiner Ausführungen angekommen, nämlich
den Diskursen über die Bettelei und die Bettler.

Diskurse über die Bettelei und die Bettler

Wir haben am Rande unserer Betrachtungen zu den Diskursen über die Armut
bereits den Diskurs der schöngeistigen Literatur und den religiösen Diskurs über

die Bettelei kennengelernt. Während die in den Adab-Anthologien zitierten,
häufig anonymen Autoren dem Betteln wegen der durch es bedingten Entehrung
und Erniedrigung negativ gegenüber stehen, stehen auch eine Reihe von
Traditionen, die dem Propheten Mu.ammad zugeschrieben wurden, der Bettelei
kritisch gegenüber:

– Wahrlich die obere Hand die des Gebenden) ist besser als die untere Hand die des

Bettlers).48

48 AL-BU.ARI, 2000, Kitab 24 Kitab az-zakat), .adi. 1450.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 81

– Betteln ist nur drei Klassen von Menschen erlaubt: dem Verschuldeten, solange bis er seine

Schuld hat abbezahlen können, dem, dessen Besitz durch eine Katastrophe zerstört worden

ist, solange bis er seinen Lebensunterhalt wieder anders bestreiten kann und dem in Armut
Gefallenen.49

– Derjenige, der bettelt, obwohl er ein Auskommen hat, bettelt um nichts anderes als um eine

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

grosse Menge Höllenfeuer.50

Diese und eine Reihe anderer in die gleiche Richtung gehenden, dem Propheten

zugeschriebenen Aussagen stellen ohne Frage die Grundlage für die Positionen
Ibn al-Gawzis und seiner Nachfolger, die den freiwillig armen und bettelenden

.ufis gegenüber kritisch eingestellt waren. Doch auch al-Gazali zitiert ein Wort,
das dem Propheten zugeschrieben wird, nach dem jener gesagt haben soll:

– Wer uns bittet, dem geben wir, und wer verzichten kann, dem schafft Gott Genüge, und wer

uns nicht bittet, ist uns lieber.51

Al-Gazali definiert über eine Reihe von Prophetentraditionen auch das Auskommen,

von dem an das Betteln für einen Muslim verboten sei, als “das Morgenessen

für einen Tag und das Abendessen für eine Nacht”, bzw. auf vierzig oder
fünfzig Dirham. 52 Schliesslich beginnt al-Gazali sein Kapitel zu den Zuständen

der Bettelnden mit einem Zitat von Bišr b. al-.ari. al-.afi), nach dem es drei
Arten von Armen gebe: den Armen, der nicht bettelt und, wenn ihm gegeben

wird, nicht annimmt – dieser weilt mit den Geisteswesen in den höchsten
Himmelshöhen –; den Armen, der nicht bettelt, aber annimmt, wenn ihm gegeben

wird – dieser weilt mit den Gottnahen in den Gärten des Paradieses –; und
schliesslich den Armen, der bettelt, wenn er etwas braucht, – dieser weilt unter
den Frommen von denen zur Rechten Gottes).53

Es scheint also so zu sein, dass Bettelei sowohl im Korpus der dem
Propheten Mu.ammad zugesprochenen Aussagen, als auch in der schöngeistigen

Literatur, als auch bei den allermeisten Theologen – mit einer gewissen Ausnahme

bei den Vordenkern des Sufismus – als eine absolut zu vermeidende
Verhaltensweise dargestellt wird, vor allem dann, wenn der Bettler auf andere Art und
Weise, das heisst durch Arbeit, sein Auskommen sichern könnte.

49 MUSLIM, 2000, Kitab 12 Kitab az-zakat), .adi. 2451.
50 ABU DAWUD, 2000, Kitab 9 Kitab az-zakat), .adi. 1631.

51 AL-GAZALI, 2002, IV: 281. GRAMLICH, 1984: 443.

52 AL-GAZALI, 2002, IV: 285. GRAMLICH, 1984: 449.

53 AL-GAZALI, 2002, IV: 287. GRAMLICH, 1984: 451.



82 THOMAS HERZOG

Wie sieht nun der Diskurs über die Bettelei und die Bettler in der schöngeistigen

Literatur aus? Durchforstet man die klassische arabische Literatur nach
Dichtungen und Prosaerzählungen zum Thema der Bettelei und der Bettler, so stösst

man interessanterweise auf einen Diskurs, der Bettelei nicht nur verurteilt,
sondern in auffälliger Regelmässigkeit immer wieder mit Betrug in Verbindung
bringt.

So z.B. al-Baihaqis Buch der Vorzüge und Nachteile aus dem 10. Jh. Er
verwendet bei seinem Abschnitt zur Bettelei bezeichnenderweise zwei sehr

unterschiedlich besetzte Begriffe für die Bettelei und die Bettler. In der
Überschrift zum Abschnitt “Vorzüge der Bettelei” verwendet al-Baihaqi den Begriff
su al, Verbalnomen der Wurzel sin – hamza – lam, welche die Grundbedeutung

von “fragen, nachfragen, bitten” hat.54 Es ist dies der Terminus, der für die

Bettelei im Koran, im .adi. und in der religiösen Literatur verwandt wird. Im
Text seines Abschnittes zur Bettelei und der auf ihn folgenden Klassifikation
verschiedener Trickbettlertypen benutzt al-Baihaqi aber für die Bettelei einzig
den Terminus der kudya und für den Bettler den Begriff mukaddi.55 Beide
Termini gehen zurück auf die Wurzel kaf – dal – ya welche die Grundbedeutung
eines Bodens hat, der steril ist, einer Person, die geizig und hart ist, und einer
Person oder Sache, die jemanden aufhält, indem sie ihn mit einer Sache beschäftigt.

56 Al-mukkadi ist also nun gerade nicht der arme Bittende aus Koran und

.adi., sondern der bettelnde, impertinente Landstreicher, der durch allerlei Schliche

zu seinem Obolus kommt.
Was erzählt nun al-Baihaqi über die “Vorzüge der Bettelei”? Kurz gesagt,

al-Baihaqi erzählt eine Betrugsgeschichte, von der er sagt, dass er sie von dem
berühmten abbasidischen Prosaautoren Abu U.man al-Ga.i. habe. Man kann
den Titel dieses Kapitels “Vorzüge der Bettelei”, wie wir gleich sehen, kaum
anders als zynisch begreifen.

Ein grosser šai. der mukaddun, der bettelnden Landstreicher, habe, so erzählt al-Baihaqi
vorgeblich nach al-Ga.i., eines Tages einen Jüngling aus seiner Gemeinschaft getroffen, der

ihm unverblümt gesagt habe, dass er kein Bettler wie er werden wolle. Die Bettelei erniedri-

54 AL-BAIHAQI, 1970: 580.

55 AL-BAIHAQI, 1970: 580 ff.
56 VOLLERS, 1896: 647, Nr. 272, sieht in der Wurzel eine Entlehnung aus dem Persischen

gada/Bettler). Diese Vermutung ist sicherlich zutreffend. Dennoch hat die Bedeutung der

Wurzel kaf – dal – ya und ihres semantischen Feldes ohne Zweifel eine mindestens
unbewusste Wirkung auf arabische Sprecher, sodass mir ihre Anführung hier gerechtfertigt
scheint. Ich danke Prof. G. Schoeler, Basel, für den Hinweis auf gada.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 83

ge, und das Bettlerleben sei ein elendes; er habe keine Lust darauf. “Im Gegenteil,” habe der

šai. der Landstreicher ausgerufen, “die Bettelei ist ein edles Handwerk al-kudya .ina a
šarifa), wer sie ausübt, dem fehlt es an nichts, er ist frei wie ein Vogel, er geht hin, wo er

möchte und fürchtet die Not nicht!” Dann habe der šai. erzählt, wie er eines Tages in ein

Bergdorf gekommen sei, nur mit einem Tuch bekleidet, einem Hanfstrick gegürtet und einen

Stock in der Hand. Als er sich in die dortige Moschee begeben habe, seien die Leute aus

Neugier herbeigeströmt und hätten sich um ihn versammelt, als sei er ein berühmter Mann.
Da habe er ausgerufen: “Ich bin ein Mann aus aš-Šam, ich bin ein Glaubenskrieger, einer

der in den Grenzfesten zur Verteidigung des Islams ausharrt. Mit meinem Vater habe ich
vierzehn Kriegszüge geführt, sieben zu Wasser und sieben zu Lande” – und er habe dann die
Namen berühmter Glaubenskämpfer genannt, mit denen zusammen er gekämpft haben

wollte. Dann habe er fortgefahren mit den Worten: “Vor .ar.us hat uns der byzantinische

Kaiser angegriffen, die Männer getötet und die Frauen verschleppt. Auch zwei meiner Söhne

hat er verschleppt, mit dem blossen Leben nur bin ich entkommen. Wenn ihr also einem

der Pfeiler des Islams helfen wollt, in seine Heimat zurückkommen zu können, so helft
mir!” Dann, so der šai. der Landstreicher, habe es nur so Silbermünzen auf ihn geregnet

und er sei mit mehr als hundert Dirham von dannen gezogen. Da sei der junge Mann
aufgestanden, habe den šai. auf die Stirn geküsst und gesagt: “Ihr seid wahrlich ein guter Lehrer,

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

möge Gott es Euch und Euren Brüdern vergelten.”57

Auf diese überaus unterhaltsame Erzählung, die durchaus aus der Feder des

alGa.i. stammen könnte58, lässt al-Baihaqi dann seinen Katalog von über zwanzig
verschiedenen Arten von bettelnden Trickbetrügern folgen, der zuweilen amüsant

ist, wohl aber doch mehr den Charakter einer belehrenden und warnenden
Schrift hat. Es gibt da den sog. Šagawi, der seinen Händen und Füssen Male
beibringt und vorgibt, über fünfzig Jahre angekettet gewesen zu sein59, a.-
.arra.i, der des Nachts Stechfliegen auf seinem Körper anbringt, bis sein Körper

anschwillt und er so vorgibt, an einer furchtbaren Krankheit zu leiden60, al-
Mufalfal, der mit seinem Kompagnon nach Ende des Freitagsgebets vorgibt, ein
ausgeraubter Kaufmann zu sein61, und so weiter und so weiter.

Solche Listen und Erzählungen von Trickbettlern finden wir immer wieder in
der schöngeistigen Literatur. So soll der grosse buyidische Wesir und Literat a.-
.a.ib Isma il b. Abbad gest. 995) in Rayy einen Kreis von Gelehrten, Literaten
und eine Reihe von Typen aus der Unterwelt um sich versammelt haben. Unter

57 AL-BAIHAQI, 1970: 580–581.

58 Ich habe diese Erzählung nicht in den erhaltenen Werken des al-Ga.i. finden können.

59 AL-BAIHAQI, 1970: 582.

60 AL-BAIHAQI, 1970: 582.

61 AL-BAIHAQI, 1970: 582.



84 THOMAS HERZOG

ihnen seien unter anderen der “Bettlerpoet” al-A.naf al- Ukbari gest. 964)62

gewesen, der eine Qa.ide über das Vagabundenleben der bettelnden Gauner,
bekannt unter der Bezeichnung Banu Sasan, verfasste, die von dem Polyhistoriker
a.-.a alibi gest. 1034) in seiner Anthologie Yatimat ad-dahr teilweise zitiert
wurde. Ebenfalls in dieser Zeit, Ende des 10. Jahrhunderts entstand dann die

Qa.ida Sasaniya des Abu Dulaf al-.azragi, die in 196 Versen ein Exposé
verschiedener Bettlertypen, ihrer Praktiken und speziellen Jargons gibt.63

Ein späteres Werk ist das Buch “Das Aufdecken der Geheimnisse”/Kašf
alasrar des Abd ar-Ra.man al-Gawbari, der in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts

gelebt hat, also ungefähr fünfzig Jahre nach Ibn al-Gawzis
Hauptwirkenszeit. Al-Gawbari war ein mittelmässig, jedenfalls wohl autodidaktisch
gebildeter Damaszener – er schreibt in einem einfachen Arabisch mit spürbar

dialektalen Einflüssen –, der offenbar viel gereist war und in der Einleitung zu
seinem Buch vorgibt, jenes im Auftrag des turkmenischen Ar.uqidenherrschers
al-Malik al-Mas ud Rukn ad-Din Mawdud geschrieben zu haben. Al-Gawbari
schreibt weiter, dass alles, was er in seinem Buch berichtet, auf persönlicher
Anschauung des Lebens der Trickbettler beruhe, unter denen er lange Jahre

gelebt habe. Sinn und Zweck seines Buches sei es, unwissende und naive
Zeitgenossen aufzuklären und zu warnen. Ständig hebt der Autor die Verworfenheit
der von ihm entlarvten Betrüger hervor und richtet sich des öfteren direkt an
seine Leserschaft: “Auf dass sich niemand von dem, was ich für die Menschheit
enthülle, durch irgendeine List täuschen lasse.”64

In seinem Kapitel zu den Banu Sasan65 erzählt al-Gawbari,

wie er eines Tages in Konya in einer Gasse auf einen Mann getroffen sei, der seitlich

zusammengerollt dalag, in Lumpen gekleidet war, den Kopf verbunden hatte und, von Zeit
zu Zeit ein schwaches Stöhnen von sich gebend, ausrief: “Ach, wie gerne würde ich etwas

essen, und sei es nur ein einfacher Granatapfel!” Da habe al-Gawbari zu sich gesagt: “Bei
Gott, das ist einer der Banu Sasan, der ihrem Namen alle Ehre macht!” Sich nicht weit von

ihm niederlassend habe er ihn beobachtet und sei Zeuge geworden, wie die Kupfer- und
Silbermünzen der Vorbeigehenden nur so auf ihn eingeprasselt seien. Als zur Mittagsruhezeit

kaum ein Mensch mehr auf der Strasse war, sei der Mann dann blitzschnell
aufgesprungen, habe rasch nach rechts und links einen Blick geworfen und sei wie der Blitz durch

die Gassen geschossen, al-Gawbari ihm immer auf den Fersen, bis er schliesslich vor einem

prachtvollen Haus angekommen sei, wo man ihm auf sein Klopfen sogleich geöffnet habe.

62 SEZGIN, 1975: 566.

63 BOSWORTH, 1976, vol. 2. Siehe auch: WILD 1978.

64 AL-GAWBARI, 2006: 29.

65 AL-GAWBARI, 1979/80, I: 131–133.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 85

Al-Gawbari habe um Gastfreundschaft gebeten und sei so mit dem Bettler in das Haus
eingetreten. In einer grossen, reich ausgestatteten Halle habe sich der Bettler auf einem Diwan
niedergelassen, man habe ihm heisses Wasser und frische Kleider gebracht, und er habe

seinen mit Brot und reichlich Kupfer- und Silbermünzen prall gefüllten Bettelsack neben

sich abgestellt. Nachdem der Trickbettler mit al-Gawbari als seinem Gast fürstlich gespeist

hatte, habe ihn al-Gawbari über sein Tun befragt. Darauf habe der Mann ihm erklärt: “Würde

ich, wie Du sagst, anstelle meiner Bettelei einen Laden eröffnen, wieviel würde ich da

verdienen? Ein Goldstück vielleicht oder nur ein halbes. Siehst Du, mit meiner Bettelei
regnen fünf oder zehn Goldstücke pro Tag vom Himmel auf mich herab, warum sollte ich

mich mit einem Laden abmühen?” In der Folge sei al-Gawbari mehrere Tage Gast des

Trickbettlers gewesen und ihm unter anderem in die Moschee gefolgt, wo jener sich, zur

Unkenntlichkeit verkleidet, als verarmter Familienvater ausgegeben habe, der eine Tasche

voller Schmuckstücke gefunden habe, die er nun dem Imam übergebe. Er habe, obwohl vom
Hunger zernagt, der Versuchung widerstanden, sich auch nur ein Stück aus dieser Tasche

einzuverleiben. Als dann unter Wehklagen eine Dame in der Moschee aufgetaucht sei, der
eben diese Tasche mit den Schmuckstücken fehle, sei der vorgeblich ehrliche Finder zum
Helden des Tages geworden und habe reiche Almosen eingeheimst. Natürlich sei die
vorgebliche Dame nur eine Komplizin des Trickbettlers gewesen und so nach habe jener noch

einmal zu al-Gawbari gesagt: “Warum bitte, sollte ich mich mit einem Laden abmühen?”

Die hier beispielhaft herausgegriffenen Trickbettlererzählungen von al-Baihaqi
und al-Gawbari fällen ein eindeutiges Urteil über die Bettler: Es sind allesamt
Betrüger, die die Gutgläubigkeit der Rechtschaffenen ausnutzen, um sich ohne
Mühe grosse Reichtümer zu verschaffen. Natürlich ist diese Literatur immer
auch Unterhaltung, dennoch: Verständnis für die Trickbettler zeigt sie nicht.

Einen weit differenzierteren Umgang mit der Figur des Trickbettlers finden wir
im Genre der maqama, dessen erster Vertreter Badi az-Zaman al-Hama.ani66
Ende des 10. Jahrhunderts war und das im 11., 12. und 13. Jahrhundert
ausgesprochen populär war. Maqamat, eigentlich “im Stehen vorgetragene Texte”,
sind in geschliffenster Reimprosa einem philologisch gebildetem Elitepublikum
zugedachte Miniaturen, deren Held ein Trickbetrüger und -bettler ist, dessen

Identität dem Ich-Erzähler am Ende fast jeder kleinen Erzählung in einer
Entpuppungsszene offenbar wird. Im Unterschied zu den bisher vorgestellten Texten

ist der Trickbettler in diesen offen fiktionalen Erzählungen nicht primär eine
verachtenswerte Figur, die rechtschaffene Leute übervorteilt, sondern immer
auch eine Figur, welche die rechtschaffene, biedere Gesellschaft durch ihre
Tricks in ihrer Dummheit, ihrem Aberglauben und vor allem in ihrer moralischen

Scheinheiligkeit entlarvt. Der Ich-Erzähler, der dem Trickbettler und

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

66 BROCKELMANN, 1943: 93 f; BROCKELMANN, 1937: 150 f.



86 THOMAS HERZOG

-betrüger über die Jahre hinweg immer wieder begegnet, entwickelt Gefühle der
Bewunderung, ja der Freundschaft für diesen “Satansbraten”, der es immer
wieder schafft, ihm und seinesgleichen den Spiegel vorzuhalten und das Geld
aus der Tasche zu ziehen. In vielen maqamat al-Hama.anis beispielsweise
entlarvt der Trickbettler oder -betrüger durch seine Betrügerei oder mindestens

durch sein anklagendes Schlusswort die Scheinheiligkeit und Niederträchtigkeit
der Welt. Arm und randständig ist er, doch ist seine Waffe das geschliffene

Wort, und schon allein dadurch gewinnt er die Herzen seiner Zuhörer, durch das

Wort, das das Edelste ist, das die arabische Kultur mit Stolz ihr eigen nennt.

Man hat die maqamat immer wieder mit der viel später, in einem anderen

kulturellen Kontext entstandenen spanischen novela picaresca und den ihr
nachfolgenden Schelmenromanen bis hin zu Till Eulenspiegel verglichen und das

auch mit einigem Recht.67 Wie in der pikaresken Literatur haben wir es beim
Helden der maqamat mit einer schillernden Figur zu tun, deren offenbare
Amoralität bei einer zweiten und dritten Lektüre der Texte, fragwürdig wird, jedenfalls

durch eine nicht weniger fragwürdige Moralität seiner Umwelt bereichert
wird. Die maqamat zeichnet im Unterschied zu einem Werk wie dem Kašf
alasrar von al-Gawbari, das ja bereits durch die Sprache ganz klar ein anderes

Zielpublikum hatte, insbesondere die Vielzahl der möglichen Lesarten und
Interpretationen aus.68

Wenn sich der Trickbettler Abu al-Fat. al-Iskandari in den maqamat des

Hama.ani am Ende fast jeder maqama nach der Entpuppungsszene mit einem

kleinen Vers verteidigt, so wirkt seine Rede zuerst unverschämt:

Nichts als Esel sind die Menschen / drum treibe und bezähme sie

Und wenn sie, was du wolltest / Dir gegeben haben, flieh!69

Liest man aber maqama nach maqama, so entsteht Stück für Stück das Bild
einer scheinheiligen und korrupten Gesellschaft, in der nur der Gerissene überlebt,

und in der die Reden des Trickbettlers und -betrügers nicht Anmassung
sondern resignierte Einsicht sind. Der Bettler steht zwar als ein Betrüger da,

doch als einer, den die verstockten Herzen seiner Zeitgenossen dazu zwingen,

67 TARCHOUNA, 1982, passim; HERZOG, 2003.
68 Diese Mehrdeutigkeit findet sich im übrigen auch auf dem sprachlichen Niveau mit der

extremen Polysemie der verwendeten Worte und den Spiegelungen und Suggestionen, die
durch sie entstehen, und die oft genug einen offenbaren und einen tieferen Sinn transportieren.

69 AL-HAMA.ANI, 1983: 52. Übers. ROTTER, 1982: 61.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 87

sie zu überlisten. So ruft Abu al-Fat. al-Iskandari, nachdem er die Leute als
vermeintlich

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

Blinder ausgenommen hat, aus:

Von niederem Erwerb ernähre dich / denn diese Zeit ist selbst von niederem Stand!70

Oder an anderer Stelle:

Unter schlechten Zeichen steht die Zeit / und ist, so wie du siehst, sehr ungerecht

als geistreich gilt die Dämlichkeit / derweil Verstand als schändlich gilt und schlecht.

Reichtum ist ein Traumgespinst, ein Geist / der aber immer um die Niederen kreist.71

Natürlich sind diese Trickbettlerfiguren nicht besser als die Gesellschaft, in der
sie leben, sie sind aber, zumindest in den Worten, die ihnen al-Hama.ani und
später auch der zweite grosse Maqamat-Autor al-.ariri72, der Ende des 11.,
Anfang des 12. Jahrhunderts gelebt hatte, in den Mund gelegt haben, deren Opfer.
Die Zeit ist schlecht, das ist ihr Credo, oder wie es al-.ariri seinen Protagonisten

Abu Zaid as-Sarugi sagen lässt:

Wäre die Zeit gerecht in ihrer Herrschaft / würde sie sie nicht dem Frevler lassen.73

Die Existenz dieser Trickbettler, so eine der impliziten und durchaus subversiven

Aussagen der maqamat zeigt ja gerade, wie schlecht die augenscheinlich so

wohlanständigen und frommen Mitmenschen sind.74

Wir haben also sowohl was die Armut angeht, als auch, was die Konsequenz, die
freiwillig oder unfreiwillig Arme aus ihrer Situation ziehen, nämlich Betteln
und/oder Betrügen, jeweils zwei Diskurse: einen abwertenden, stigmatisierenden,

marginalisierenden Diskurs und einen aufwertenden, integrierenden, zumindest

aber desillusionierten und verständnisvollen Diskurs.

70 AL-HAMA.ANI, 1983: 78. Übers. ROTTER, 1982: 80.

71 AL-HAMA.ANI, 1983: 92–93. Übers. ROTTER, 1982: 90.

72 BROCKELMANN, 1937: 486–489.

73 AL-.ARIRI, 2006 I: 53.

74 Eine ähnliche Moral ziehen im übrigen auch einige der späteren, im urbanen Milieu Ägyp¬

tens spielenden Volksromane, deren schlitzohrige marginale Helden, die sich unter
Brechung von Recht und Gesetz in einer korrupten und verdorbenen Welt durchs Leben schlagen,

ausrufen hier die Figur des U.man b. al-.ubla aus der Sirat Baibars): “Wie sollen wir
ablassen von unseren Schelmenstreichen, haben wir doch nichts anderes zum Leben!” Sirat
Baibars, S. 329).



88 THOMAS HERZOG

Bei den Diskursen über die Armut können wir feststellen, dass der
aufwertende, integrierende Diskurs vor allem ein religiöser ist, der in Koran und

Prophetenwort, sowie bei den .ufis zu finden ist, während der abwertende
Diskurs vor allem im adab und bei denjenigen religiösen Rechtsgelehrten zu finden
ist, die das, was sie als Orthodoxie begreifen, verteidigen.

Bei den Diskursen über die Bettelei finden wir in der religiösen Literatur
einen überwiegend ablehnenden Diskurs bei den Verteidigern der “Orthodoxie”
und einen eher integrierenden und valorisierenden Diskurs in Koran, Prophetentradition

und bei den .ufi-Vordenkern. In der schöngeistigen Literatur finden wir
ebenfalls zwei Diskurse über die Bettelei: einen klar ablehnenden Diskurs “Bettler

sind Betrüger”, und einen den äusseren Anschein in Frage stellenden Diskurs
in den “pikaresken” maqamat und in einigen urbanen arabischen Volksromanen.
Mindestens in der schöngeistigen Literatur zeigt sich zudem, dass Diskurse, die
Bettelei als Betrug stigmatisieren, wohl eher in einem bourgeoisen Milieu zu

vermuten sind, während die Bettelei und selbst Trickbettelei in einem
verständnisvollen, desillusionierten Licht erscheinen lassenden Diskurse einerseits in
einem Milieu der intellektuellen Elite, andererseits aber auch in einem sozial
recht niedrigen Milieu zu verorten sind.

Die Figuren des Armen und des Bettlers, auch des betrügenden Bettlers, haben

die arabische Kultur immer stark beschäftigt. An ihnen scheiden sich die Geister

und eben auch die Diskurse: einerseits ein vom religiösen Ideal beseelter Diskurs
und die Praxis jener, die im Zweifel einem Bettler, der ihnen Lügen auftischt,
geben, und andererseits der Diskurs und wohl auch die Praxis jener, die im
Zweifel das materielle Auskommen der nicht-bettelnden Mitglieder der Gesellschaft

höher stellen als die Almosenpflicht an den Bettler. Die Armen und Bettler

sind wahrlich Prüfsteine des Gläubigen. Sagt nicht das dem Propheten
zugeschriebene Wort:

Ein Bettler hat ein Recht zu betteln), selbst wenn er hoch zu Ross daherkommt!

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 89

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

Bibliographie

ABU DAWUD Sulaiman Ibn al-Aš a. as-Sigistani
2000 Sunan Abi Dawud. Liechtenstein.
ASSMANN, Jan

1992 Das kulturelle Gedächtnis, Schrift, Erinnerung und politische Identität
in frühen Hochkulturen. München.

AL-BAIHAQI, Ibrahim b. Mu.ammad
1970 Kitab al-ma.asin wa-l-masawi. Beirut.
BAUER, Thomas

2003 “Literarische Anthologien der Mamlukenzeit.” In: S. CONERMANN, A.
PISTOR-HATAM Hg.): Die Mamluken. Studien zu ihrer Geschichte
und Kultur. Zum Gedenken an Ulrich Haarmann 1942–1999).
Hamburg Asien und Afrika, Bd. 7), S. 71–122.

BONNER, Michael
2005 “Poverty and economics in the Qur’an.” The Journal of Inter¬

disciplinary History, vol. 35 Nr. 3: 391–406.
BOSWORTH, Clifford Edmund
1976 The Mediaeval Islamic Underworld: The Banu Sasan in Arabic So¬

ciety and Literature. 2 Bde. Leiden.
BROCKELMANN, Carl
1943 Geschichte der arabischen Literatur. Zweite, den Supplementbänden

angepaßte Auflage. Leiden.
1937 Geschichte der arabischen Litteratur. Erster Supplementband. Leiden.
AL-BU.ARI, Mu.ammad Ibn Isma il
2000 .a.i. al-Bu.ari al-Gami a.-.a.i.). 3 Bde. Liechtenstein.
FOUCAULT, Michel
1973 Archäologie des Wissens. Frankfurt am Main frz. Orig.: Archéologie

du savoir. Paris, 1969).
AL-GAWBARI, Abd ar-Ra.man Abd al-Rahmâne al-Djawbarî)
1979/80 Le voile arraché, l’autre visage de l’Islam. Traduction René Khawam.

2 Bde. Paris.

2006 Al-Gawbari und sein Kašf al-asrar: ein Sittenbild des Gauners im
arabisch-islamischen Mittelalter 7./13. Jahrhundert): Einführung,
Edition und Kommentar v. Manuela Höglmeier. Berlin.

AL-GAZALI, Abu .amid
2002 I.ya ulum ad-din. Al-mugallad ar-rabi Beirut.



90 THOMAS HERZOG

1984 Mu.ammad al-Gazzalis Lehre von den Stufen zur Gottesliebe: die Bü¬

cher 31–36 seines Hauptwerkes, eingel., übers. und kommentiert von

Richard Gramlich. Wiesbaden.
GLASSEN, Erika
1981 Der mittlere Weg: Studien zur Religionspolitik und Religiosität der

späteren Abbasiden-Zeit. Wiesbaden.
HALBWACHS, Maurice
1925 Les cadres sociaux de la mémoire, Paris.
1950 La mémoire collective, ouvrage posthume publié par Mme Jeanne

Alexandre née Halbwachs, Paris.

AL-HAMA.ANI, Abu al-Fa.l Badi az-Zaman
1983 Maqamat šar.uha li-Mu.ammad Abduh al-Mi.ri). Beirut.
1982 Vernunft ist nichts als Narretei: die Maqâmen. Aus dem Arabischen

vollständig übertragen und bearb. von Gernot ROTTER. Tübingen.
AL-.ARIRI, Abu al- Abbas A.mad Ibn Abd al-Mu min
2006 Šar. Maqamat al-.ariri. Kommentar: Ibrahim Šams ad-Din. 3 Bde.

Beirut.
HERZOG, Thomas
2010 “La mémoire des invasions mongoles dans la Sirat Baybars. Persis¬

tances et transformations dans l’imaginaire populaire arabe.” In:
AIGLE, Denise Hrsg.): Le Bilâd al-Shâm face aux menaces extérieures.

La perception de l’autre et la représentation du souverain.
Actes du colloque de Damas, 17–19 déc. 2008. Paris, S. 203–222.

2003 “ U.man dans la Sirat Baybars: un héros picaresque?” Oriente Moder¬

no XXII LXXXIII), n.s. 2-2003: 453–463.

AL-HUGWIRI, Abu al-.asan Ali Ibn U.man al-Gullabi al-Hugwiri al-Gaznawi
1974 Kašf al-ma.gub li-arbab al-qulub Kašf al-ma.gub. Dirasa wa¬

targama wa-ta liq Is ad Abd al-Hadi Qindil. Kairo.
IBN AL-GAWZI, Abu al-Farag Abd ar-Ra.man Ibn Ali
o. D. Talbis Iblis, Beirut.
2005 Talbîs Iblis. Les ruses de Satan. Paris.

IBNMAN.UR, Abu al-Fa.l Gamal ad-Din Mu.ammad Ibn Mukarram
1968 Lisan al- arab. Beirut.
IBN QAYYIM AL-GAWZIYA, Šams ad-Din Abu Bakr Mu.ammad
1975 Uddat a.-.abirin wa-.akirat aš-šakririn. Beirut.
IBN QUTAIBA, Abu Mu.ammad Abdallah Ibn Muslim Ibn Qutaiba ad-Dinawari
1973 Kitab uyun al-a.bar. Kairo.

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91



FIGUREN DER BETTLER 91

IBN TAIMIYA, Taqi ad-Din A.mad Ibn Taimiya al-.arrani
1381 H. 1961 A. D. Magmu fatawa. Kairo.
AL-IBŠIHI, Mu.ammad Ibn A.mad
1330 H. 1911 A. D. Kitab al-Musta.raf fi kull fann musta.raf. 2 Bde. Kairo.
KORAN

1990–2001 Al-Qur an: arabisch-deutsch. Übersetzung und wissenschaftlicher
Kommentar von Adel Theodor Khoury. 12 Bde. Gütersloh.

LANDWEHR, Achim
2008 Historische Diskursanalyse. Frankfurt am Main/New York.
AL-MAKKI, Abu .alib
1985 Qut al-qulub fi mu amalat al-ma.bub wa-wa.f .ariq al-murid ila

AS/EA LXV•1•2011, S. 65–91

maqam at-taw.id. 2 Bde. Kairo.
1992–95 Die Nahrung der Herzen: Abu .alib al-Makkis “Qut al-qulub”,

eingeleitet, übers. und kommentiert von Richard Gramlich. Stuttgart.
MUSLIM Ibn al-.aggag al-Qušairi
2000 .a.i. Muslim. 2 Bde. Liechtenstein.
SARASIN, Philip
2003 Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt am Main.
AS-SARRAG, Abu-Na.r Abdallah Ibn- Ali
1960 Al-luma Kairo.
1990 Schlaglichter über das Sufitum. Abu Na.r as-Sarrags Kitab al-luma

eingel., übers. und kommentiert von Richard Gramlich. Stuttgart.
SEZGIN, Fuat
1975 Geschichte des arabischen Schrifttums. II. Poesie bis ca. 430 H.

Leiden.
Sirat Baibars
1996 Sirat al-malik a.-.ahir Baibars. AL-GI.ANI, Gamal Hrsg). Al-Hai a

al-mi.riya al- amma li-l-kitab. Kairo.
TARCHOUNA, Mahmoud
1982 Les marginaux dans les récits picaresques arabes et espagnols. Tunis.
VOLLERS, Karl
1896 “Beiträge zur Kenntnis der lebenden arabischen Sprache in Ägypten.

II. Ueber Lehnwörter, Fremdes und Eigenes.” Zeitschrift der
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 50: 607–657.

WILD, Stefan

1978 “A juggler’s programme in mediaeval Islam.” In: Actes du 8ème con¬

grès de l’Union Européenne des Arabisants et Islamisants. Aix-en-

Provence – Septembre 1976. Aix-en-Provence, S. 353–360.




	Figuren der Bettler

