
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: Thainess, filmischer Nationalismus und die Theoriebildung zum
thailändischen Kino der Gegenwart

Autor: Böhler, Natalie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-154524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-154524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THAINESS, FILMISCHER NATIONALISMUS UND
DIE THEORIEBILDUNG ZUM

THAILÄNDISCHEN KINO DER GEGENWART

Natalie Böhler, Universität Zürich

Abstract

Thainess, the manifestation and expression of Thai national identity, is a focal issue in Thai
culture. It also appears in Thai cinema, in story contents as well as in film form and style. When

doing research about the form of contemporary Thai cinema, one comes across a wide range of
different theoretical positions, including pure description, embracing of Poststructuralist and Neo-

Marxist theory, and criticism of these very positions. Based on the assumption that the choice of
theory also means self-positioning, I discuss a point of departure for regional film studies, inquiring

into questions of local theorization and alternatives to predominant Western schools of
criticism and theory. As a controversial topic emerges the question whether, and how, to integrate

Western theory in the study of Southeast Asian cinema, since it touches on issues such as the

hegemonization of culture and of the education system, and the inequality of economically weaker

nations in the transnationalization and globalization of the film industry.

1. “Re-imagining Thainess”: Nationalismus und filmische Narration

Khwam pen Thai oder Thainess, der Ausdruck thailändischer Identität, ist eines

der zentralen Themen im zeitgenössischen thailändischen Film. In verschiedenartigen

Formen taucht es in allen möglichen Genres auf, im Mainstream wie
auch im unabhängigen Filmschaffen. Seinen offensichtlichsten Ausdruck findet
es in den sogenannten “heritage films”: aufwändigen Hochglanzproduktionen,
die oft in einer mythisierten, verklärten Vergangenheit spielen und dabei eine
imaginierte nationale Identität konstruieren.1

Die filmisch ausgedrückte Thainess ist Teil einer nationalistischen Welle,
die Thailand Ende der 1990er Jahre erfasste, möglicherweise als Versuch einer
Wiederherstellung der kollektiven Identität und als Antwort auf zahlreiche
Faktoren der Verunsicherung: die Ankunft der westlichen Moderne in Thailand, der

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

1 MAY, 2007.



18 NATALIE BÖHLER

Aufstieg einer kaufkräftigen Mittelschicht, und die tiefgreifenden Veränderungen,

die der Kapitalismus und das moderne Konsumverhalten der
traditionellen Lebensweise entgegenstellen und die Konflikte und Ambivalenzen mit
sich bringen.

Das Konzept der Thainess wurde umso wichtiger für die Filmindustrie, als

die Globalisierung des Filmmarkts rapide wuchs. Das sogenannte World Cinema
gewann im Westen im Laufe der 1990er Jahre stark an Beliebtheit. “
Transnationalismus” und “multiple Moderne” wurden zu zentralen Schlagwörtern des

gegenwärtigen Diskurses über die Globalisierung der Kultur; ihr Einfluss auf
den thailändischen Film ist zweifellos stark. Wie Aihwa Ong ausführt, konstituiert

der Transnationalismus viele Erneuerungen in Bereichen der kulturellen
Normativität. 2 Als das thailändische Kino seit Ende der 90er Jahre vermehrt
seinen Weg an internationale Festivals fand, eröffneten sich ihm neue

Zuschauerkreise, neue Karrieremöglichkeiten und neue finanzielle Quellen. Die
nationale Produktion veränderte sich durch die Ausrichtung am fremden

Publikumsblick: Die Genres wurden dem japanischen, dem Hongkong- und dem

Hollywood-Kino ähnlicher; auch Alternativproduktionen erfuhren eine Angleichung

an den Geschmack eines internationalen Festivalpublikums. Die Inhalte
veränderten sich und präsentierten vermehrt exotisierte Aspekte des Landes, die
man als für ein fremdes Publikum attraktiv einschätzte.

Es wurde zur neuen Ambition, ins Ausland zu reisen und dort
Konsumenten zu finden; andererseits führten der intensivierte Kontakt mit fremden
Einflüssen und die Nachfrage aus dem Ausland zu einem Bedürfnis, sich der
eigenen Identität immer wieder zu vergewissern. Für thailändische Filme wurde
es zunehmend wichtiger, “Thai” zu sein – obwohl der Konsens darüber, was dies

nun eigentlich bedeutet und beinhaltet, unklar blieb.
Die Auseinandersetzung mit dem Transnationalismus ist in Thailand

keineswegs neu. Sie ist seit geraumer Zeit präsent und eng verschränkt mit dem

Diskurs über das Nationale und den Konzepten von Thainess als offiziellem
Ausdruck des Nationalen.3

Die Spannungen zwischen lokaler und abendländischer Kultur reichen
zurück bis ins 19. Jahrhundert, die Ära König Ramas des IV. König Mongkut,
1851–1868). Diese Zeitepoche wird im Allgemeinen als diejenige der Entstehung

der thailändischen Moderne betrachtet. Angesichts der westlichen Expansion

nahm der regierende König Rama IV technische Errungenschaften aus dem

2 ONG, 1999: 452.

3 THONGCHAI, 1994: 3ff. und 19.

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34



THAINESS UND DAS THAILÄNDISCHE KINO DER GEGENWART 19

Westen auf und leitete somit die Modernisierung Siams der damalige Name
Thailands) ein. Ausserdem führte er während seiner Herrschaftszeit zahlreiche
soziale, kulturelle, ökonomische und religiöse Reformen durch, darunter die
Anpassung gewisser Elemente der Alltagskultur an den Westen, wie etwa
Kleidung, Musik und soziale Umgangsformen. Sein Sohn, König Rama V König
Chulalongkorn, 1869–1910), führte diese Reformpolitik fort.4 Seit dem 19.
Jahrhundert bildete die Anpassung an den Westen einen wesentlichen Teil der

Aussenpolitik des Königreiches: Partielle Assimilation wurde zur Strategie, mit
Hilfe derer der Staat seine Freiheit wahren und die drohende Kolonisierung
abwenden sollte. Um die staatlich auferlegten Reformen auszubalancieren,

wurde die Wahrung der traditionellen Kultur und des Lebensstils betont.5 So
bildete sich ein bis heute stark präsent gebliebener Kulturdiskurs heraus, der die
lokale Tradition den westlichen Einflüssen dichotomisch gegenüberstellt.6

Das Verhältnis von lokalen und ausländischen kulturellen Elementen ist
seit dem 19. Jahrhundert ein kontroverses Thema, ebenso wie die Besorgnis des

Staats und seiner Einwohner um die Bewahrung der Thainess und ihrer
Traditionen. Diese Garanten der nationalen Identität unterlagen der staatlichen

Kontrolle. Im Unterschied zu anderen Ländern Südostasiens war Thailand nie
eine Kolonie; der Einfluss fremder Werte kann also nicht einer Kolonialmacht
zugeschrieben werden. Dies bringt Thailand bezüglich des Postkolonialismus in
eine besondere Situation: Die Balance zwischen einheimischen und ausländischen

Einflüssen muss zwischen verschiedenen Positionen im Land selbst

ausgetragen werden.7 Elemente der Modernisierung und die Ausrichtung am
Westen wurden weniger von aussen aufgezwungen, als vielmehr vom Staat selber

aufgenommen und auf dem Weg der offiziellen Staatsideologie propagiert,

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

wobei die Massenmedien eine wichtige Rolle spielten.
Weil Thailand im Lauf seiner Geschichte schon seit Jahrhunderten und

heute zunehmend mit dem Import fremder Kulturen konfrontiert wird, erweist
sich, was als Thai gilt, bei näherem Hinsehen oft als Ergebnis von transnationalen

Beeinflussungen. So zeigen sich in vielen Filmen, die als “sehr Thai”
vermarktet oder aufgefasst werden, Elemente aus westlichen Filmrichtungen.
Suriyothai Chatri Chalerm Yukol, 2001), ein Biopic einer historischen Königin,
die im Krieg gegen Burma ihr Leben für dasjenige ihres Mannes und für das

4 THONGCHAI, 1994: 162.

5 CHETANA, 2004a: 56ff.
6 REYNOLDS, 2002: 312.

7 HAMILTON, 1994: 145–147.



20 NATALIE BÖHLER

Vaterland liess, wurde beispielsweise als der thailändische Film schlechthin
propagiert und vermarktet mit der Tagline “der Film der thailändischen Nation”
papayon haeng prathet thai). Die Ästhetik, die Kameraführung und der Soundtrack

folgen aber deutlich Vorbildern aus Hollywood, ebenso die Filmmusik zu

Beginn des Films, die von einem westlichen Streichorchester eingespielt wird.
Die Betonung der Thainess ist auch in der filmischen Form und Narration

ersichtlich. Betrachtet man die Charakteristika des Mainstreams, zeigen sich

wiederkehrende Muster: das Wiedererzählen von Geschichten, rigide
Genreformeln, ein stereotypes Figurendesign und ein ebenso stereotyper Schauspielstil,

ein betonter narrativer Gestus sowie nicht-realistische Performance-
Einlagen.8

Geschichten werden auffällig oft wiedererzählt: Einerseits werden eine
beträchtliche Menge Legenden, Mythen und Volkssagen verfilmt, ebenso
Biografien und historische Stoffe. Diese Inhalte haben gemeinsam, dass sie im
kollektiven Bewusstsein bereits präsent und allgemein bekannt sind. Der Akt des

Erzählens besteht also weniger im Präsentieren von Neuem als vielmehr im
Wiederaufbereiten von Altbekanntem. Nicht nur wird populäres Geschichtenmaterial

gern wiederverwendet, auch Remakes – filmische Wiedererzählungen –
sind ausserordentlich beliebt, ebenso wie Multi-Adaptionen: Literatur wird
verfilmt, daraufhin zum Musical oder Bühnenstück umgeschrieben, erneut

verfilmt, oder auch umgekehrt; und so weiter. Die Inhalte werden meist
unverändert übernommen, während die Form und das Medium wechseln.

Die Popularität des Wiedererzählens wurzelt teilweise in der Oralität, die
Thailand nach wie vor stark prägt, obwohl das Land heutzutage eine
Alphabetisierungsrate von 94% aufweist. 9 In von Oralität geprägten Kulturen werden

Geschichten auswendig gelernt, erinnert und wiedererzählt, traditionellen
Mustern folgend. Innovation besteht nicht im Ersinnen neuer Geschichten,
sondern in der Art des Geschichtenerzählers, das Bekannte zu interpretieren und

dem Publikum situativ zugänglich und geniessbar zu machen.

Die Betonung des narrativen Gestus zeigt sich zuweilen in Form einer stark
präsenten Erzählerfigur. Oft ist sie auffällig: etwa exzentrisch, allwissend, verbal
sehr präsent; oder sie kommentiert das Geschehen laufend und pointiert und

unterbricht mit persönlichen Bemerkungen zeitweise sogar den Fluss der Narration.

So entsteht in der Erzählung eine Metaebene, indem die Erzähler sich ihrer

8 Die folgenden Ausführungen zu formalen und narrativen Konventionen basieren auf:
BÖHLER, 2010.

9 UNICEF 2009.

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34



THAINESS UND DAS THAILÄNDISCHE KINO DER GEGENWART 21

Rolle bewusst sind und diese zuweilen direkt thematisieren. Dieser prägnante
Erzählgestus ist ebenfalls ein Rückverweis auf orale Erzähltraditionen, die viel
stärker als schriftliche Literatur auf eine zentrale Erzählinstanz angewiesen sind,
die im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit steht und die Verantwortung übernimmt
für die gesamte Übermittlung und Gestaltung der Erzählung. Das Prinzip der

Gemeinschaft ist grundlegend für oral geprägtes Erzählen, und die Erzählperson
bildet das organisierende Zentrum dieser Gemeinschaft.

Genres und Figuren sind stark formelhaft. Viele gegenwärtige Mainstream-
Genres folgen den Schemata des klassischen vernakulären Genrekinos, das sich

in den 50er Jahren herausbildete und in den 60ern seine Blütezeit erlebte.
Klassische Genres weisen eine Episodenstruktur auf, wobei die einzelnen
Episoden sich durch verschiedene Stimmungen auszeichnen, die vom Übergang
einer Episode zur nächsten wechseln und dadurch dem Film als ganzem ein
breites Spektrum von Stimmungen verleihen.

Das Design der Figuren geht zurück auf das Figurenrepertoire und die
Schemata des klassischen thailändischen Theaters und des traditionellen
Volkstheaters, das immer dieselben, stark stereotypen Figuren verwendet. So finden
sich in jedem Stück unter anderem ein gutaussehender Held, eine wunderschöne
Heldin, ein Bösewicht, eine eifersüchtige Rivalin der Heldin und eine Art
Clown. Sie bilden das Grundinventar und haben nicht nur je immergleiche,
festgeschriebene Eigenschaften, sondern auch ihre Schicksale im Lauf des Stücks

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

sind absehbar.

Ebenso formelhaft wie die Figurengestaltung ist der jeweilige Schauspielstil,

mit dem die Figuren verkörpert werden. Jede Figur hat ihren typischen Stil
der Mimik, der Gestik und der Bewegung. Die Heldin etwa bewegt sich graziös,

ihre Art zu sprechen ist kultiviert und elegant; ihre Rivalin hingegen hat ein eher

ausladendes, schrilles, manchmal sogar leicht ordinäres Auftreten. Diese
Stereotypisierung wird durch den Einsatz der Kostüme unterstrichen, die ebenfalls
traditionellen Schemata folgen.

Performance-Einlagen sind eine Art magische Momente im Film, in denen

eine oder mehrere Figuren kurze Schauszenen – etwa Tanz, Gesang, Kickboxen,
Slapstick oder ähnliches – darbieten, freilich aber in Situationen, in denen man
dies in Realität kaum tun würde. Diese Einlagen widerspiegeln die Wichtigkeit
der Performativität in den lokalen Künsten. Ausserdem speisen sie sich aus der
Mehrsträngigkeit des klassischen Dramas, das Narration, Schauspiel, Tanz,
Gesang und Musik zu einem Gesamtkunstwerk kombiniert. Gut denkbar ist auch,
dass die Performance-Einlagen auf den Hindi-Mainstreamfilm verweisen, der in
den 1960ern in Thailand stark rezipiert wurde.



22 NATALIE BÖHLER

Im Allgemeinen ist im zeitgenössischen Kino eine Tendenz zum
Artifiziellen und zu einem bewussten, überhöhten Non-Realismus sichtbar, bei dem

die Selbstverweise, die Performativität und die Ebene der Metafiktion stark

betont werden. Die Hintergründe davon liegen teilweise in der Dramen- und

Literaturtradition. Seit seinen Anfängen in Thailand um 1900 wurde das

Medium Film vor der Matrix älterer Erzähltraditionen interpretiert, vor allem vor
derjenigen der Schaukünste.10

Das zeitgenössische Mainstream-Kino verwendet die Thainess als Trope.
Es verweist auf vormoderne Konzepte des Erzählens und verweigert den Realismus

der Moderne zugunsten einer Repräsentationsweise, die der traditionellen
vernakulären, stark performativen Kultur entstammt. Der Rückgriff auf vormoderne

Formen als Ausdruck einer imaginierten Identität kann verstanden werden
als Versuch, mit den Erscheinungsweisen und Implikationen der Moderne
fertigzuwerden, vor allem aber mit den Veränderungen, Spannungen und
Ambivalenzen, die sie mit sich bringt; gleichzeitig ist er ein vergnügtes
Neuinterpretieren alter Traditionen, die sie mit neuen Elementen anreichern.11 Das

betonte performative Element des Mainstream-Films stellt ein grundlegendes

Prinzip der thailändischen Kultur dar und wohnt auch der Thainess inne: Als
Narrativ, als staatliche Konstruktion der nationalen Identität, wird Thainess

laufend performativ rekonstruiert.12

Indem der Mainstream-Stil die Thainess entlang den Konzepten der
traditionellen Erzählkultur re-imaginiert, stimmt er überein mit der Ideologie der

offiziellen Selbstrepräsentation des Staats und ist konform mit seiner Version
des Konstrukts Thainess. Die filmische Form ist sehr konservativ, da sie

konventionelle gesellschaftliche Strukturen spiegelt. Sie geht einher mit der

Wahrung und der Reproduktion gesellschaftlicher Ordnungen. Wie Fredric
Jameson ausführt, sind künstlerische Entscheidungen nicht rein ästhetisch zu

verstehen, sondern immer auch im Licht der historischen Praktiken und Normen,
die ihre Entstehung begleiten. Dieser historische Kontext bildet das “politische
Unbewusste” political unconscious), das die künstlerischen Artefakte formt und

zuweilen auch einschränkt. So gesehen, sind Kunstprodukte symbolische Narrative,

welche die bewussten und unbewussten Ideologien einer Kultur aufzeigen,
freilegen und manchmal unterwandern.13 In diesem Sinne verweist das Formale

10 HAMILTON, 1992.

11 BÖHLER, 2010: 181ff.
12 JACKSON, 2004: 205.

13 JAMESON, 1981: xi und 18ff.

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34



THAINESS UND DAS THAILÄNDISCHE KINO DER GEGENWART 23

nicht nur auf Ideologie, sondern es ist selber Ideologie, denn Ästhetik hat immer
auch eine politische Ebene. Die Form des filmischen Mainstreams repräsentiert

also nicht bloss Thainess, sie reproduziert sie auch laufend.
Hier bleibt kurz zu bemerken, dass das unabhängige Filmschaffen sich

ebenfalls mit dem Thema der Thainess auseinandersetzt, es aber auf alternative
Weisen behandelt, die im Allgemeinen viel stärker auf die Ästhetik und Narration

des Modernismus rekurrieren. Aus Platzgründen wird hier nicht näher darauf

eingegangen.

2. Wie theoretisieren? Methodische Überlegungen

Da zur Narration im thailändischen Kino nur spärliche abendländische Literatur
vorliegt, verwendete ich bei der Erforschung der obenerwähnten Charakteristika
mehrere theoretische Perspektiven parallel.14 Um einen Überblick über das
Filmgeschehen zu erhalten, waren Bestandesaufnahmen lokaler Autorinnen und
Autoren hilfreich. Diese Texte behandeln grösstenteils deskriptiv die Lage der

nationalen Produktion, der Filmkultur und des aktuellen Geschehens. Die lokale
Filmgeschichtsschreibung verfährt ebenso häufig deskriptiv und war eine Quelle,

um die historischen Hintergründe des zeitgenössischen Films zu verstehen.

Um die narrativen Charakteristika herauszuarbeiten, erwies sich die
neoformalistische Filmanalyse, besonders Texte der US-amerikanischen Filmwissenschaftler

David Bordwell und Kristin Thompson, als geeignete Methode,
ausgewählte Ausschnitte genauer zu untersuchen. Ferner waren einzelne
filmwissenschaftliche Texte aufschlussreich, die spezifische mediale Phänomene

behandeln, so etwa Sarah Kozloffs Studie zur Voice-over-Stimme oder Seymour
Chatmans und David Bordwells Texte zur filmischen Narration.15

Der Problemkreis der Thainess ist von lokalen und ausländischen
Wissenschaftlern gleichermassen beschrieben worden, zumeist auf diskursanalytische
Weise. Hier habe ich mich um eine Balance zwischen lokalen und nicht-lokalen
Texten bemüht, da mir eine Kombination unterschiedlicher Perspektiven sinn-

14 Diese Untersuchung führte ich durch im Rahmen meiner Dissertation “Made in Thailand.
Thainess, Performance and Narration in Contemporary Thai Cinema” BÖHLER, 2010), in
welcher die meisten der in diesem Artikel vorgestellten Thesen näher behandelt werden. Die
Buchpublikation ist in Vorbereitung.

15 Siehe KOZLOFF, 1988; CHATMAN, 1978; BORDWELL/THOMPSON, 1979; und BORDWELL,

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

1985.



24 NATALIE BÖHLER

voll schien. Nicht-thailändische Texte berufen sich bei der Behandlung der
nationalen Identität oft auf die Diskurse der Nation und Repräsentation, der

Globalisierung, der Moderne und Postmoderne und gehen dabei vom Gedankengut

der Postcolonial Studies und des Neo-Marxismus aus. Zuweilen werden
diese westlichen Konzepte und Begrifflichkeiten vom thailändischen Filmdiskurs

übernommen, etwa von Akademikern, die ihre intellektuelle Sozialisierung
im Ausland erfuhren. Um eine einseitige Theoretisierung zu vermeiden und

verstärkt eine einheimische Perspektive einzubringen, zog ich zusätzlich mündliche

Forschung hinzu: Gespräche mit Filmschaffenden, -dozenten, und -journalisten

ergänzten Lücken im Filmdiskurs, insbesondere zu Aspekten der Ästhetik
und Narration.

Die Frage nach der adäquaten theoretischen Einbettung erwies sich bald
einmal als Kernfrage des Forschungsprojekts. Es wurde ein wichtiges Anliegen,
nicht allein abendländische Theorie zu verwenden, sondern sich auch und vor
allem an lokalen Perspektiven auszurichten und den lokalen Diskurs als zentral
zu begreifen. Eine interdisziplinäre theoretische Mehrsträngigkeit schien der
bestmögliche Weg, der komplexen Frage, wieso Film in Thailand so erzählt, wie
er es tut, auf die Spur zu kommen.

Die Übertragung von abendländischer Theorie auf den lokalen Diskurs
wird da problematisch, wo es ihre Kontexte unverändert übernimmt, ohne die

Andersartigkeit der kulturellen und historischen Hintergründe und Kontexte zu

berücksichtigen. So kommt es teilweise zur Selbst-) Theoretisierung via einen

Aussenblick, der dem Inhalt kaum vollends gerecht werden kann, gründet doch

die westliche Filmtheorie auf abendländischer Ästhetik und Filmgeschichte. Auf
der theoretischen Ebene ist die Suche nach Thainess also um einiges weniger
greifbar als auf der Ebene der Filme. Wie Philip Cheah schreibt, gibt es eine

bemerkenswerte Tendenz zu selbstproklamierter westlicher Expertise zum
asiatischen Film. Dabei tendieren westliche Autoren dazu, andere westliche Autoren
zu zitieren, wodurch die kulturelle Hegemonie aufrechterhalten und endlos

weitergeführt wird.16 Es ist also wichtig, dass der westliche Diskurs zum asiatischen

Kino sich auch an lokalen Diskursen orientiert, statt sich ausschliesslich
auf einen westlichen Theoriekorpus zu berufen.

Klassische Bereiche der westlichen Filmtheorie sind etwa die Narratologie,
die nach der Funktionsweise des filmischen Erzählens fragt, die Genretheorie,
die die Gruppierbarkeit von Narrationen untersucht, die Emotions- und
Zuschauertheorie, die die Tätigkeit des Publikums während des Filmerlebnisses betrach-

16 CHEAH, 2008: 176.

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34



THAINESS UND DAS THAILÄNDISCHE KINO DER GEGENWART 25

tet, oder die Ästhetik. Dass diese Grundfragen sich übertragen liessen auf
nichtwestliche Kinematografien, liegt auf der Hand; unerlässlich wäre dabei eine
angemessene Transformation der Theorien, um sie lokalen Kontexten anzupassen.

Sie treten in der gegenwärtigen lokalen Theorie kaum auf, was keinesfalls als
Lücke oder Mangel begriffen werden sollte, sondern vielmehr darauf hinweist,
dass der lokale Diskurs über Film anders stattfindet, einen anderen Korpus
aufweist und andere Themen behandelt als der abendländische. Es wäre also zu
fragen, wie er sich formiert hat und woher er sein Material gewinnt.

3. Thainess und das Problem der ethnischen Markierung

Geschieht, wie oben beschrieben, die Selbsttheoretisierung eines Kulturkreises
via einen Aussenblick, hat dies möglicherweise eine unbewusste Selbstexotisierung

auf intellektueller Ebene zur Folge. Der Kern der Problematik liegt im
Umgang mit der eigenen Ethnizität und mit derjenigen des abendländischen
Theoriekorpus.

In einem Text zum Umgang mit “Chineseness” in der Chinaforschung
beschreibt die Kulturwissenschaftlerin Rey Chow die Verwendung von Chineseness

als ethnischem Marker, der zwar den Eingang von nicht-westlichen
Forschungsgegenständen und Forschern in den westlich geprägten
wissenschaftlichen Diskurs bedeutet, zugleich aber oft auch die Vereinfachung und
Stereotypisierung der Forschungsobjekte und somit eine Fortschreibung und
Festigung der westlichen kulturellen Hegemonie:

[…] in the academic study of China, the word Chinese is frequently used to modify general

theoretical issues such as modernity, modernism, feminism, poetic tradition, novels, gay and

lesbian issues, film theory, cultural studies and so forth. […] This collective habit of
supplementing every major world trend with the notion of “Chinese” is the result of an

overdetermined series of historical factors, the most crucial of which is the lingering,
pervasive hegemony of Western culture.17

Praktiken, Theorien und Trends, die eigentlich international sind, werden mit
dem Attribut “chinesisch” spezifiziert und vielleicht vermeintlich) modifiziert.
Diese Verwendung eines ethnischen Labels birgt die Gefahr der Vereinfachung
und Stereotypisierung, ausserdem führt sie zu einer Stigmatisierung und Ghetto-

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

17 CHOW, 2000: 2.



26 NATALIE BÖHLER

isierung nicht-westlicher Ethnien. Eine weitere Problematik besteht in der
Fixierung der Ethnizität als essentialistisch und in ihrer Konstruktion als das

orientalisierte Andere, als binäre Opposition zum Westen.18 Dadurch erfährt das

ethnisch Markierte von Beginn an eine Unterwerfung unter westliche Perspektiven

und Kategorien.
Wie der Filmwissenschaftler Richard Dyer ausführt, behandelt der westliche

Diskurs die weisse Hautfarbe immer als unmarkiert, im Gegensatz zu
anderen Ethnien, die eigens erwähnt und mit expliziten Attributen chinesisch,

indisch, thai usw.) markiert werden. Die Existenz von Whiteness wird selten

explizit thematisiert; stattdessen scheint eine Art stillschweigende Übereinkunft
zu herrschen, dass die weisse Rasse die kulturelle und biologische Norm
darstelle und diese fortlaufend reproduziere, was die Normierung weiterführt und

verfestigt:

As long as race is something only applied to non-white peoples, as long as white people are

not racially seen and named, they/we function as a human norm. Other people are raced, we

are just people.19

Während es beim von Weissen gebildeten Diskurs um allgemeine intellektuelle,
theoretische Inhalte zu gehen scheint, wird von nicht-weissen Forschenden oft
erwartet, dass sie ihre intellektuellen Inhalte geopolitisch spezifizieren und ihre
Inhalte national, ethnisch oder kulturell fixieren und verorten. Genau diese

Verortung aber begrenzt die allgemeine Aussagekraft ihrer wissenschaftlichen
Untersuchung: “Once such a location is named, […] the work associated with it
is usually considered too narrow or specialized to warrant general interest.”20 Es

ist daher nicht nur wichtig zu untersuchen, wie Ethnizität theoretisiert wird,
sondern auch von wem: Was bedeutet eine weisse Forschungsperspektive? Welche
Differenzen charakterisieren die Whiteness im Kontrast zu andern Ethnien?
Rückt die Whiteness in den Blickpunkt, wird sie hinterfragbar. 21 Bleibt der
weisse Diskurs als Norm gesetzt, wird die Beschäftigung mit nicht-westlichen
Kulturen, die ursprünglich als Gegenbewegung zur westlichen Hegemonie
gedacht war, zu einem potentiell verschobenen Rassismusproblem: Die Entkolo-

18 Als Beispiel nennt Chow hier einen westlichen Rezeptionstopos der chinesischen Literatur,
die im Gegensatz zur westlichen, als mimetisch aufgefassten Literatur als nicht-mimetisch

konstruiert wird. CHOW, 2000: 5.

19 DYER, 1997: 1.

20 CHOW, 2000: 3.
21 CHOW,2000: 7; DYER, 1997: 4.

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34



THAINESS UND DAS THAILÄNDISCHE KINO DER GEGENWART 27

nialisierung führt zu einem “differentialist racism”, der auf der vermeintlichen
Unüberwindbarkeit kultureller Differenz basiert.22

Wird diese ethnische Ghettoisierung von betroffenen Ländern selbst
übernommen, so gerät der Westen auch in lokalen Diskursen zum omnipräsenten
Bezugspunkt, und die diskursiven Eurozentrismen verhärten sich. Bezeichnet sich
beispielsweise Thailand selbst laufend als “thai” im Sinne einer Abgrenzung
vom Westen oder eines Mangels gegenüber demselben, schreibt sich die ethnische

Markierung und Marginalisierung in der eigenen Theorie und im lokalen
Diskurs fort. Dies ist zwar nicht flächendeckend der Fall, aber in einzelnen
theoretischen Texten durchaus zu beobachten. Die Folge dieser Generierung
eines Selbstbilds via ein Fremdbild ist eine gewisse intellektuelle
Selbstentfremdung. Ausserdem wird so die Marginalisierung durch den eurozentrischen

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

Diskurs in der eigenen Theoretisierung reproduziert.
Sprechen nicht-weisse Ethnien über sich selbst als das Andere, als

orientalisiert und exotisiert, nehmen sie sich selbst die Chance, zur Relativierung der

gängigen weissen Norm beizutragen:

As in the case of representations by all minorities in the West, a kind of paternalistic, if not
downright racist, attitude persists as a method of categorizing minority discourse: minorities
are allowed the right to speak only on the implicit expectation that they will speak in the

documentary mode, reflecting the group from which they come.23

Chow schlägt vor, die Whiteness zu thematisieren und zugleich die Ethnizität zu
differenzieren, sie nicht als heterogen zu betrachten, sondern als offenen
Signifikanten, der es zulässt, dass die Vorstellung von Ethnizität aufgesplittert werden
kann in all ihre Erscheinungsweisen, unter Berücksichtigung verschiedener

ethnischer Untergruppierungen und Minderheiten, ebenso wie ihrer Sprachen,24

deren Gesamtheit die imagined community der Ethnizität erst ausmachen. So

würde man der Ethnizität als theoretischer Problematik eher gerecht.

22 Etienne Balibar, zit. in CHOW, 2000: 5.
23 CHOW, 2000: 16.

24 CHOW, 2000: 18.



28 NATALIE BÖHLER

4. Lokale Theoriebildung

Neben Positionen, die mit der Übernahme abendländischer Theorie arbeiten,
existiert auch ein vitaler lokaler Diskurs zum Film. Hierbei handelt es sich weniger
um einheimische Theoriebildung, als vielmehr um einen Diskurs, der sich durch
Praxisnähe und Pragmatik auszeichnet. Er ist nicht rein akademisch, sondern

wird in den öffentlichen Diskurs eingebunden. Über Film wird etwa in
Talkshows, an öffentlichen Diskussionen und an Festivals nachgedacht und gesprochen.

Der Austausch zwischen Akademikern und Filmemachern ist rege, anders

als in einigen europäischen Ländern. Der breite Horizont des Filmdiskurses stellt
also eine grosse Chance dar für die thailändische Filmwissenschaft ebenso wie
für die Filmszene und -industrie, da sich viele verschiedenartige Positionen
miteinander austauschen können. Dies ist umso wertvoller, als es oft um
hochaktuelle, teilweise politische Themen geht, wie etwa um die Zensur oder eben

das Verständnis von Thainess.

Allgemein ist in Thailand die akademische Tradition der Geisteswissenschaften

nicht sehr rigide; es geht weniger um reine Theorie als vielmehr um die

Involvierung der Akademiker und Akademikerinnen in den öffentlichen Diskurs,
der teilweise auch in den Medien stattfindet. Dies verleiht den Intellektuellen
den Status öffentlicher Personen und bedeutet für die Geisteswissenschaften in
Thailand eine Chance. Die Kommunikation mit der breiten Öffentlichkeit eröffnet

die Möglichkeit, in sehr direkter Form zur gesellschaftlichen Reflexion
beizutragen.

Der thailändische Komparatist Chetana Nagavajara beschreibt die Lage der
Geisteswissenschaften in Thailand als krisenhaft. 25 Das moderne universitäre

Bildungssystem sei stark an europäischen und US-amerikanischen Universitätssystemen

ausgerichtet und habe die Bindung zum traditionellen Gelehrtentum
weitgehend verloren. Die lokalen Bildungsinstitutionen hätten westliche
Theoriekorpusse übernommen und die indigene Wissenserschliessung vernachlässigt,
was eine intellektuelle Dezentrierung zur Folge habe und zu einer Entfremdung
von den eigenen kulturellen, spirituellen und philosophischen Wurzeln führe.
Bemerkenswert daran sei, dass es sich um eine freiwillig eingegangene
Ausrichtung handele:

As “orientalism” has in recent years been branded as an instrument of western imperialism,

so Thailand has more than willingly welcomed occidentalism as its guiding light in the

25 CHETANA, 2004a.

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34



THAINESS UND DAS THAILÄNDISCHE KINO DER GEGENWART 29

development of its higher education. The charge of imperialism cannot, in this case, very
well be levelled against the West, for we are dealing here with a voluntary, self-imposed

cultural and intellectual imperialism.26

Besonders prekäre Auswirkungen hat dies auf die wissenschaftliche
Selbstreflexion. Wissen über Thailand und die Region wird teilweise durch einen
kolonialistisch geprägten westlichen Blick vermittelt, wodurch Tendenzen zu

einer wissenschaftlichen Selbstorientalisierung entstehen.
Diese ist bereits in der Geschichte des neueren thailändischen Bildungssystems

angelegt. Der Aufstieg der Geisteswissenschaften in Europa zur
Jahrhundertwende war eng an die Wiederentdeckung und -aufwertung der

Antike geknüpft. Kurz darauf fand in Thailand unter König Vajiravudh Rama

VI., 1910–1925), der selbst in England studiert hatte, eine Bildungsreform statt,

die sich an westlichen Bildungssystemen und -institutionen ausrichtete. Im
Austausch mit dem Westen suchten thailändische Gelehrte nach dem lokalen Pendant

einer Verankerung in einer grossen kulturellen Tradition des Altertums.27

Es lag nahe, sich am Indien der Brahmanenzeit zu orientieren, zumal diese

Epoche auch die Wurzel des Buddhismus darstellt. Diese “indische Renaissance”

fand bei einer breiteren Gelehrtenschicht aber kaum ein Echo, da die
stark ritualisierten brahmanischen Traditionen als Gegensatz zur rationalen,
aufgeklärten Moderne und deren Bildungswesen aufgefasst wurden. Dazu kam,
dass der Buddhismus mittlerweile stark als lokale Religion wahrgenommen
wurde; die Anbindung an Indien lag deswegen weniger nahe als gedacht.

Stattdessen orientierte sich die wissenschaftliche Selbstbetrachtung am

Westen, wo die Indologie ein aufstrebendes Fach war. Zu Beginn des zwanzigsten

Jahrhunderts studierten thailändische Studenten und Gelehrte an europäischen

und nordamerikanischen Universitäten Pali und Sanskrit; literarische und
philosophische Texte wurden nicht aus diesen, sondern aus westlichen Sprachen,

vor allem aus der englischen, ins Thailändische übersetzt, also über einen grossen

sprachlichen Umweg.
Ein Grund für die Ausrichtung an westlichen Bildungssystemen könnte in

der Pragmatik liegen, einen bereits vorgegebenen institutionellen Rahmen sowie
die Systematisierung von Wissen, Theorien und Methoden zu übernehmen.28 Ein
weiterer Grund liegt wohl im hohen Prestige, das mit einer westlichen Ausbil-

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

26 CHETANA, 2004a: 93.
27 CHETANA, 2004a: 96ff.
28 CHETANA, 2004a.



30 NATALIE BÖHLER

dung verbunden ist, und in der internationalen Wettbewerbsfähigkeit, die diese

verspricht.
Als Alternative schlägt Chetana vor, indigene ästhetische Theorien in den

laufenden Diskurs wiedereinzuführen.29 Insbesondere betont er die implizite
Theoriebildung der traditionellen Kunstgattungen, die einen Gegenpol darstellt
zur Explizitheit klassischer westlicher Kulturtheorie. Im Gegensatz zu
abendländischen expliziten Kunsttheorieansätzen ist die Poetik bei der klassischen

thailändischen Kunst gewissermassen dem Kunstwerk immanent. Beispielsweise
erlaubt die Struktur des Kunstwerks dem Künstler, sein Können zu demonstrieren,

indem er für jedes Element des multilinearen Kunstwerks den angemessenen

Ausdruck findet und ein harmonisches Ganzes zu kreieren weiss. Dies
bedingt eine bewusste Performativität der Kunstschaffenden: Die Performanz
der Kunstproduktion wird transparent gemacht. Eine weitere Art von impliziter
Theoretisierung sind parabelhafte Episoden. In Dramen oder Epen eingebaut,

entwerfen sie Bilder vom idealen Künstler und Gleichnisse über die Kunstproduktion

und ihre Wirkung. Künstlerische und theoretische Aussagen werden

nicht getrennt, sondern als kreative Strategie ineinander verwoben: Die Kunst
enthält ihre eigene Poetologie und Ästhetik.

Aufgrund der Implizitheit der Kunstreflexion existiert kein Korpus mit
reinen Theorietexten. Dies wird von vergleichenden abendländischen Theoretikern
zuweilen als Defizit gewertet, ist aber keines, weil Theorie und Praxis ganz

einfach nicht getrennt werden. Kunsttheorie und Poetologie werden meist

mündlich weitergegeben, etwa an Kunstschulen und in Theaterausbildungen; sie

sind als orale Textsorte durchaus geläufig, während eine schriftliche Fixierung
ausbleibt. 30 Als Folge der Einbindung der Theorie in die Praxis sind die

poetologischen Kenntnisse des Publikums beachtlich; seine Rolle besteht nicht
in der einer reinen Rezeption, sondern impliziert zugleich die eigene
Selbstreflexion als Kunstrezipienten, wie Chetana ausführt:

Der grösste Teil unserer “Literatur” ist improvisiert und wird nie aufgezeichnet. Diese

Literatur wird im Hier-und-Jetzt aufgenommen und beurteilt. Sie kann sogar die Form einer

kollektiven Schöpfung annehmen, etwa als Austausch von Rede und Gegenrede in einer

Gruppe von Ausführenden, oder als Beteiligung des Publikums an der Aufgabe des

Schauspielers – Zeichen wahrhaft geselliger Kunstausübung. Diese Tradition ist in unserer Gesellschaft

noch lebendig. Sie vererbt sich nicht in der Form geschriebener Texte, ja sie erkennt

die Hegemonie des Textes nicht an. Sie vermittelt ihren Reichtum durch die ästhetische

29 CHETANA, 2003 und 2004a.

30 Für diesen Hinweis danke ich Roland Altenburger.

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34



THAINESS UND DAS THAILÄNDISCHE KINO DER GEGENWART 31

Erfahrung und den menschlichen Kontakt, so dass jede Generation bemüht ist, das Ererbte

zu erhalten und um eigene Schöpfungen zu bereichern, Auf diese Weise gehen Bewahren

und Erneuern Hand in Hand. Diese Literatur bedauert ihre Flüchtigkeit nicht. Was gesagt ist,

ist gesagt, die einzelne Realisation der Form, der Wortlaut der Aufführung muss nicht
festgehalten werden, denn diese Tradition vertraut auf die Beständigkeit der schöpferischen

Kräfte des Menschen, deren Entfaltung nicht einem besonderen Augenblick der Geschichte

oder einer bestimmten Generation vorbehalten bleibt.31

Traditionelle intellektuelle Praktiken unterscheiden sich also grundsätzlich von
abendländischen, was es notwendig macht, dass sich thailändische und westliche
Theorien ihrer Differenzen bewusst werden, um einen transkulturellen
Austausch beginnen zu können. Um sich über Länder- und Kulturgrenzen hinweg
austauschen zu können, müsste die implizite lokale Theorie aber erst mittelbar
gemacht werden. Einen wichtigen Schritt in diese Richtung sieht Chetana in
einer Art Archäologie lokaler Kunsttheorie: Implizite Aussagen müssten erst

theoretisiert werden, um komparatistisch arbeiten zu können und einen Dialog
mit westlichen Theorierichtungen zu beginnen.32

In seinem Artikel “New Ways of Seeing Southeast Asian Cinema”
beschreibt Benjamin McKay, wie das regionale Kino oft entweder als Reaktion auf
oder als Nachahmung von anderen, dominanteren filmischen Traditionen
verstanden wird – vor allem Hollywood ist hier gemeint, aber auch die
Filmindustrien und -kulturen in Indien, Hongkong und Japan. Diese Diskurse sind, so

McKay, von der Third-Cinema-Theorie geprägt, die noch aus den 70er Jahren

stammt. Neue Diskursansätze sind um so nötiger, als sich die Welt und das Kino
seit dieser Zeit stark verändert haben.33 Hegemonische intellektuelle Praktiken
werden zunehmend in Frage gestellt und adäquatere, lokale Zugänge zur Theorie
und zur Analyse entstehen. Dementsprechend schlägt McKay einen neuen
diskursiven Umgang mit südostasiatischem Film vor, der von einem kontextuellen
Zugang statt von einem rein textbezogenen Ansatz ausgeht. Um der Tatsache

Rechnung zu tragen, dass kulturelle Produktion nicht in einem Vakuum
stattfindet, und um den Blick auf den Forschungsgegenstand zu verfeinern, sollen
Produktionsbedingungen und -modi, ideologische Hintergründe und die
Geschichte der entsprechenden Filmindustrien und -kulturen mitberücksichtigt werden.

Ein weiterer wichtiger Aspekt ist die Regionalität: Wie beziehen sich die
verschiedenen nationalen Kinematografien der Region aufeinander? Um der

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

31 CHETANA, 2003: 271.

32 CHETANA, 2003: 271.

33 MCKAY, 2005: 3.



32 NATALIE BÖHLER

Bildung von regionalen und lokalen Netzwerken und dem regen Austausch von
Akademikern und Nicht-Akademikern gerecht zu werden, sollte der Filmdiskurs
ausserdem Filmschaffende und -journalisten mit einbeziehen. Auf diese Weise
könnte sich der lokale und regionale Filmdiskurs von innen heraus etablieren

und entwickeln.

5. Zum Schluss

Die Frage nach dem Umgang mit westlicher Theorie bedeutet immer auch eine
kulturelle Selbstverortung und eine bildungs-) politische Stellungnahme, denn

das Thema tangiert weiterreichende Fragen, so etwa diejenige nach der Hegemonie

westlicher Kulturen und Bildungssysteme, oder die Ungleichheit ökonomisch

schwächerer Gebiete im Prozess der Transnationalisierung und Globalisierung

der Filmindustrie.
Schliesslich stellt sich wohl die Frage, inwiefern gegenwärtig lokales und

globales Wissen im Bereich der Theorie überhaupt trennbar sind und, falls sie es

sind, wann und wo eine solche Trennung überhaupt sinnvoll ist. Doch gerade die
Transnationalisierung des Wissens und der Bildung birgt in sich die Möglichkeit,

auch nicht-westliche Perspektiven zum Zug kommen zu lassen und
Wissensnormen und Kanonisierungen zu hinterfragen. So erlauben es die verschiedenen

Positionierungen, einen wechselseitigen Dialog zu führen.

Literaturverzeichnis

Vorbemerkung: Gemäss thailändischer Konvention werden hier Autoren aus

Thailand unter ihrem Vornamen aufgeführt, alle anderen unter ihrem
Familiennamen.

BÖHLER, Natalie
2010 “Made in Thailand. Thainess, Performance and Narration in Con¬

temporary Thai Cinema”. Dissertation, Universität Zürich.
BORDWELL, David
1985 Narration in the Fiction Film. Madison: Wisconsin University Press.

BORDWELL, David, und Kristin THOMPSON

1979 Film Art. An Introduction. New York: McGraw-Hill.

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34



THAINESS UND DAS THAILÄNDISCHE KINO DER GEGENWART 33

CHATMAN, Seymour
1978 Story and Discourse. Narrative Structure in Fiction and Film. Ithaca

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34

und London: Cornell University Press.

CHEAH, Philip
2008 “Bringing it All Back Home.” In: Shaheen Merali Hg.): Re-Imagining

Asia. A Thousand Years of Separation. London: SAQI: 172–179.
CHETANA Nagavajara

2003 “Auf der Suche nach indigenen Theorien.” Weimarer Beiträge 49.2:
260–272.

2004a “Humanities in Crisis: A Thai Case Study”. In: Chetana Nagavajara.
Fervently Mediating. Criticism from a Thai Perspective. Collected
Articles 1982–2004. Bangkok: Chomanad Press: 91–106 [11995].

2004b “In Search of Indigenous Theory.” In: Chetana Nagavajara. Fervently
Mediating. Criticism from a Thai Perspective. Collected Articles
1982–2004. Bangkok: Chomanad Press: 325–343.

CHOW, Rey
2000 “On Chineseness as a Theoretical Problem.” In: Rey Chow Hg.).

Modern Chinese Literary and Cultural Studies in the Age of Theory:
Reimagining a Field. Durham und London: Duke University Press: 1–
25.

DYER, Richard
1997 White. Essays on Race and Culture. London: Routledge.
HAMILTON, Annette
1992 “Family Dramas: Film and Modernity in Thailand.” Screen 33.3: 259–

273.

1994 “Cinema and Nation. Dilemmas of Representation in Thailand”. In:
Wimal Dissanayake Hg.). Colonialism and Nationalism in Asian
Cinema. Indianapolis: Bloomington: 141–160.

JACKSON, Peter A.
2004 “The Thai Regime of Images.” Sojourn 19.2: 181–218.
JAMESON, Fredric
1981 The Political Unconscious. Narrative as a Socially Symbolic Act.

Ithaca: Cornell University Press.

KOZLOFF, Sarah

1988 Invisible Storytellers. Voice-over Narration in American Fiction Film.
Berkeley, Los Angeles und London: University of California Press.



34 NATALIE BÖHLER

MAY Adadol Ingawanij
2007 “Nang Nak: Thai Bourgeois Heritage Cinema.” Inter-Asia Cultural

Studies 8.2: 180–193.
MCKAY, Benjamin
2006 “Toward New Ways of Seeing Southeast Asian Cinema.”

<http://www.criticine.com/ feature_article.php?id=25>
letztmals aufgerufen am 11.8.2009).

ONG, Aihwa
1999 Flexible Citizenship: The Cultural Logics of Transnationality. Dur¬

ham und London: Duke University Press.

REYNOLDS, Craig
2002 “Thai Identity in the Age of Globalization.” In: Reynolds, Craig Hg.).

National Identity and its Defenders. Thailand Today. Chiang Mai:
Silkworm Books: 308–338.

THONGCHAI Winichakul
1994 Siam Mapped. A History of the Geobody of the Nation. Chiangmai:

Silkworm Books.

UNICEF
2009 “UNICEF: Info by Country: Thailand: Statistics.”

<http://www.unicef.org/infobycountry/Thailand_statistics.html>
letztmals aufgerufen am 21.4.2009).

AS/EA LXV•1•2011, S. 17–34


	Thainess, filmischer Nationalismus und die Theoriebildung zum thailändischen Kino der Gegenwart

