Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Artikel: Thainess, filmischer Nationalismus und die Theoriebildung zum
thailandischen Kino der Gegenwart

Autor: Bohler, Natalie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-154524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-154524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THAINESS, FILMISCHER NATIONALISMUS UND
DIE THEORIEBILDUNG ZUM
THAILANDISCHEN KINO DER GEGENWART

Natalie Bohler, Universitit Ziirich

Abstract

Thainess, the manifestation and expression of Thai national identity, is a focal issue in Thai
culture. It also appears in Thai cinema, in story contents as well as in film form and style. When
doing research about the form of contemporary Thai cinema, one comes across a wide range of
different theoretical positions, including pure description, embracing of Poststructuralist and Neo-
Marxist theory, and criticism of these very positions. Based on the assumption that the choice of
theory also means self-positioning, I discuss a point of departure for regional film studies, inquir-
ing into questions of local theorization and alternatives to predominant Western schools of criti-
cism and theory. As a controversial topic emerges the question whether, and how, to integrate
Western theory in the study of Southeast Asian cinema, since it touches on issues such as the
hegemonization of culture and of the education system, and the inequality of economically weaker
nations in the transnationalization and globalization of the film industry.

1. “Re-imagining Thainess™: Nationalismus und filmische Narration

Khwam pen Thai oder Thainess, der Ausdruck thaildndischer Identitiit, ist eines
der zentralen Themen im zeitgendssischen thailindischen Film. In verschieden-
artigen Formen taucht es in allen mdoglichen Genres auf, im Mainstream wie
auch im unabhédngigen Filmschaffen. Seinen offensichtlichsten Ausdruck tfindet
es in den sogenannten “heritage films™: aufwindigen Hochglanzproduktionen,
die oft in einer mythisierten, verkldrten Vergangenheit spielen und dabei eine
imaginierte nationale Identitdt konstruieren.!

Die filmisch ausgedriickte Thainess ist Teil einer nationalistischen Welle,
die Thailand Ende der 1990er Jahre erfasste, moglicherweise als Versuch einer
Wiederherstellung der kollektiven Identitdt und als Antwort auf zahlreiche Fak-
toren der Verunsicherung: die Ankunft der westlichen Moderne in Thailand, der

1 May, 2007.

AS/EA LXVe12011, 8. 17-34



18 NATALIE BOHLER

Aufstieg einer kaufkriftigen Mittelschicht, und die tiefgreifenden Verdnde-
rungen, die der Kapitalismus und das moderne Konsumverhalten der tradi-
tionellen Lebensweise entgegenstellen und die Konflikte und Ambivalenzen mit
sich bringen.

Das Konzept der Thainess wurde umso wichtiger fiir die Filmindustrie, als
die Globalisierung des Filmmarkts rapide wuchs. Das sogenannte World Cinema
gewann im Westen im Laufe der 1990er Jahre stark an Beliebtheit. “Trans-
nationalismus” und “multiple Moderne™ wurden zu zentralen Schlagwértern des
gegenwirtigen Diskurses iiber die Globalisierung der Kultur; ihr Einfluss auf
den thailidndischen Film ist zweifellos stark. Wie Aihwa Ong ausfiihrt, konsti-
tuiert der Transnationalismus viele Erneuerungen in Bereichen der kulturellen
Normativitit.? Als das thailindische Kino seit Ende der 90er Jahre vermehrt
seinen Weg an internationale Festivals fand, ertffneten sich ihm neue
Zuschauerkreise, neue Karrieremoglichkeiten und neue finanzielle Quellen. Die
nationale Produktion verdnderte sich durch die Ausrichtung am fremden
Publikumsblick: Die Genres wurden dem japanischen, dem Hongkong- und dem
Hollywood-Kino dhnlicher; auch Alternativproduktionen erfuhren eine Anglei-
chung an den Geschmack eines internationalen Festivalpublikums. Die Inhalte
verinderten sich und présentierten vermehrt exotisierte Aspekte des Landes, die
man als fiir ein fremdes Publikum attraktiv einschitzte.

Es wurde zur neuen Ambition, ins Ausland zu reisen und dort Konsu-
menten zu finden; andererseits fiihrten der intensivierte Kontakt mit fremden
Einfliissen und die Nachfrage aus dem Ausland zu einem Bediirfnis, sich der
eigenen Identitit immer wieder zu vergewissern. Fiir thaildndische Filme wurde
¢s zunehmend wichtiger, “Thai” zu sein — obwohl der Konsens dariiber, was dies
nun eigentlich bedeutet und beinhaltet, unklar blieb.

Die Auseinandersetzung mit dem Transnationalismus ist in Thailand
keineswegs neu. Sie ist seit geraumer Zeit prisent und eng verschrinkt mit dem
Diskurs iiber das Nationale und den Konzepten von Thainess als offiziellem
Ausdruck des Nationalen.?

Die Spannungen zwischen lokaler und abendlidndischer Kultur reichen zu-
riick bis ins 19. Jahrhundert, die Ara Konig Ramas des IV. (Konig Mongkut,
1851-1868). Diese Zeitepoche wird im Allgemeinen als diejenige der Entste-
hung der thaildndischen Moderne betrachtet. Angesichts der westlichen Expan-
sion nahm der regierende Koénig Rama IV technische Errungenschaften aus dem

2 ONG, 1999: 452,
3 THONGCHAIL 1994; 3ff und 19.

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



THAINESS UND DAS THAILANDISCHE KINO DER GEGENWART 19

Westen auf und leitete somit die Modernisierung Siams (der damalige Name
Thailands) ein. Ausserdem fithrte er wihrend seiner Herrschattszeit zahlreiche
soziale, kulturelle, 6konomische und religiose Reformen durch, darunter die An-
passung gewisser Elemente der Alltagskultur an den Westen, wie etwa Klei-
dung, Musik und soziale Umgangsformen. Sein Sohn, Konig Rama V (Konig
Chulalongkorn, 1869-1910), fiihrte diese Reformpolitik fort.* Seit dem 19. Jahr-
hundert bildete die Anpassung an den Westen einen wesentlichen Teil der
Aussenpolitik des Konigreiches: Partielle Assimilation wurde zur Strategie, mit
Hilfe derer der Staat seine Freiheit wahren und die drohende Kolonisierung
abwenden sollte. Um die staatlich auferlegten Reformen auszubalancieren,
wurde die Wahrung der traditionellen Kultur und des Lebensstils betont.® So
bildete sich ein bis heute stark prisent gebliebener Kulturdiskurs heraus, der die
lokale Tradition den westlichen Einfliissen dichotomisch gegeniiberstellt.¢

Das Verhiltnis von lokalen und ausldndischen kulturellen Elementen ist
seit dem 19. Jahrhundert ein kontroverses Thema, ebenso wie die Besorgnis des
Staats und seiner Einwohner um die Bewahrung der Thainess und ihrer
Traditionen. Diese Garanten der nationalen ldentitit unterlagen der staatlichen
Kontrolle. Im Unterschied zu anderen Lindern Siidostasiens war Thailand nie
eine Kolonie; der Einfluss fremder Werte kann also nicht einer Kolonialmacht
zugeschrieben werden. Dies bringt Thailand beziiglich des Postkolonialismus in
eine besondere Situation: Die Balance zwischen einheimischen und auslidndi-
schen FEinflissen muss zwischen verschiedenen Positionen im Land selbst
ausgetragen werden.” Elemente der Modernisierung und die Ausrichtung am
Westen wurden weniger von aussen aufgezwungen, als vielmehr vom Staat sel-
ber aufgenommen und auf dem Weg der offiziellen Staatsideologie propagiert,
wobei die Massenmedien eine wichtige Rolle spielten.

Weil Thailand im Lauf seiner Geschichte schon seit Jahrhunderten und
heute zunehmend mit dem Import fremder Kulturen konfrontiert wird, erweist
sich, was als Thai gilt, bei niherem Hinsehen oft als Ergebnis von transnatio-
nalen Beeinflussungen. So zeigen sich in vielen Filmen, die als “sehr Thai”
vermarktet oder aufgefasst werden, Elemente aus westlichen Filmrichtungen.
Suriyothai (Chatri Chalerm Yukol, 2001), ein Biopic einer historischen Konigin,
die im Krieg gegen Burma ihr Leben fiir dasjenige ihres Mannes und fiir das

THONGCHAL 1994: 162,
CHETANA, 2004a: 56fT.
REYNOLDS, 2002: 312.
HaMmILTON, 1994: 145-147.

~ N

AS/EA LXVe12011, 8. 1734



20 NATALIE BOHLER

Vaterland liess, wurde beispielsweise als der thaildndische Film schlechthin pro-
pagiert und vermarktet mit der Tagline “der Film der thaildndischen Nation”
(papayon haeng prathet thai). Die Asthetik, die Kamerafithrung und der Sound-
track folgen aber deutlich Vorbildern aus Hollywood, ebenso die Filmmusik zu
Beginn des Films, die von einem westlichen Streichorchester eingespielt wird.

Die Betonung der Thainess ist auch in der filmischen Form und Narration
ersichtlich. Betrachtet man die Charakteristika des Mainstreams, zeigen sich
wiederkehrende Muster: das Wiedererzdhlen von Geschichten, rigide Genre-
formeln, ein stereotypes Figurendesign und ein ebenso stereotyper Schauspiel-
stil, ein betonter narrativer (Gestus sowie nicht-realistische Performance-
Einlagen.®

Geschichten werden auffillig oft wiedererzihlt: Einerseits werden eine be-
triichtliche Menge Legenden, Mythen und Volkssagen verfilmt, ebenso Bio-
grafien und historische Stoffe. Diese Inhalte haben gemeinsam, dass sie im
kollektiven Bewusstsein bereits prisent und allgemein bekannt sind. Der Akt des
Erzihlens besteht also weniger im Prisentieren von Neuem als vielmehr im
Wiederaufbereiten von Altbekanntem. Nicht nur wird populires Geschichten-
material gern wiederverwendet, auch Remakes — filmische Wiedererzdhlungen —
sind ausserordentlich beliebt, ebenso wie Multi-Adaptionen: Literatur wird
verfilmt, daraufhin zum Musical oder Biihnenstiick umgeschrieben, erneut
verfilmt, oder auch umgekehrt; und so weiter. Die Inhalte werden meist
unverindert Gbernommen, wihrend die Form und das Medium wechseln.

Die Popularitit des Wiedererzidhlens wurzelt teilweise in der Oralitit, die
Thailand nach wie vor stark priigt, obwohl das Land heutzutage eine Alphabe-
tisierungsrate von 94% aufweist.” In von Oralitit geprigten Kulturen werden
Geschichten auswendig gelernt, erinnert und wiedererzihlt, traditionellen
Mustern folgend. Innovation besteht nicht im Ersinnen neuer Geschichten,
sondern in der Art des Geschichtenerzihlers, das Bekannte zu interpretieren und
dem Publikum situativ zugénglich und geniessbar zu machen.

Die Betonung des narrativen Gestus zeigt sich zuweilen in Form einer stark
prisenten Erzdhlerfigur. Oft ist sie auffillig: etwa exzentrisch, allwissend, verbal
sehr prisent; oder sie kommentiert das Geschehen laufend und pointiert und
unterbricht mit personlichen Bemerkungen zeitweise sogar den Fluss der Narra-
tion. So entsteht in der Erzihlung eine Metaebene, indem die Erzéhler sich ihrer

8 Die folgenden Ausfiihrungen zu formalen und narrativen Konventionen basieren auf:
BOHLER, 2010.
9 UNICEEF 2009.

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



THAINESS UND DAS THAILANDISCHE KINO DER GEGENWART 21

Rolle bewusst sind und diese zuweilen direkt thematisieren. Dieser prignante
Erzéhlgestus ist ebenfalls ein Riickverweis auf orale Erzdhltraditionen, die viel
stirker als schriftliche Literatur auf eine zentrale Erzdhlinstanz angewiesen sind,
die im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit steht und die Verantwortung tibernimmt
fiir die gesamte Ubermittlung und Gestaltung der Erziihlung. Das Prinzip der
Gemeinschaft ist grundlegend fiir oral geprigtes Erzihlen, und die Erzihlperson
bildet das organisierende Zentrum dieser Gemeinschaft.

Genres und Figuren sind stark formelhaft. Viele gegenwirtige Mainstream-
Genres folgen den Schemata des klassischen vernakulidren Genrekinos, das sich
in den S50er Jahren herausbildete und in den 60ern seine Bliitezeit erlebte.
Klassische Genres weisen eine Episodenstruktur auf, wobei die einzelnen Epi-
soden sich durch verschiedene Stimmungen auszeichnen, die vom Ubergang
einer Episode zur nédchsten wechseln und dadurch dem Film als ganzem ein
breites Spektrum von Stimmungen verleihen.

Das Design der Figuren geht zuriick auf das Figurenrepertoire und die
Schemata des klassischen thaildndischen Theaters und des traditionellen Volks-
theaters, das immer dieselben, stark stereotypen Figuren verwendet. So finden
sich in jedem Stiick unter anderem ein gutaussehender Held, eine wunderschone
Heldin, ein Bosewicht, eine eifersiichtige Rivalin der Heldin und eine Art
Clown. Sie bilden das Grundinventar und haben nicht nur je immergleiche, fest-
geschriebene Eigenschaften, sondern auch ihre Schicksale im Lauf des Stiicks
sind absehbar.

Ebenso formelhaft wie die Figurengestaltung ist der jeweilige Schauspiel-
stil, mit dem die Figuren verkorpert werden. Jede Figur hat ihren typischen Stil
der Mimik, der Gestik und der Bewegung. Die Heldin etwa bewegt sich grazids,
ihre Art zu sprechen ist kultiviert und elegant; ihre Rivalin hingegen hat ein eher
ausladendes, schrilles, manchmal sogar leicht ordindres Auftreten. Diese Stereo-
typisierung wird durch den Einsatz der Kostiime unterstrichen, die ebenfalls
traditionellen Schemata folgen.

Performance-Einlagen sind eine Art magische Momente im Film, in denen
eine oder mehrere Figuren kurze Schauszenen — etwa Tanz, Gesang, Kickboxen,
Slapstick oder dhnliches — darbieten, freilich aber in Situationen, in denen man
dies in Realitdt kaum tun wiirde. Diese Einlagen widerspiegeln die Wichtigkeit
der Performativitit in den lokalen Kiinsten. Ausserdem speisen sie sich aus der
Mehrstringigkeit des klassischen Dramas, das Narration, Schauspiel, Tanz, Ge-
sang und Musik zu einem Gesamtkunstwerk kombiniert. Gut denkbar ist auch,
dass die Performance-Einlagen auf den Hindi-Mainstreamfilm verweisen, der in
den 1960ern in Thailand stark rezipiert wurde.

AS/EA LXVe12011, 8. 1734



22 NATALIE BOHLER

Im Allgemeinen ist im zeitgendssischen Kino eine Tendenz zum Arti-
fiziellen und zu einem bewussten, iiberhihten Non-Realismus sichtbar, bei dem
die Selbstverweise, die Performativitit und die Ebene der Metafiktion stark
betont werden. Die Hintergriinde davon liegen teilweise in der Dramen- und
Literaturtradition. Seit seinen Anfiingen in Thailand um 1900 wurde das
Medium Film vor der Matrix dlterer Erzihltraditionen interpretiert, vor allem vor
derjenigen der Schaukiinste.!

Das zeitgendssische Mainstream-Kino verwendet die Thainess als Trope.
Es verweist auf vormoderne Konzepte des Erzihlens und verweigert den Realis-
mus der Moderne zugunsten einer Reprisentationsweise, die der traditionellen
vernakuléren, stark performativen Kultur entstammt. Der Riickgrift auf’ vormo-
derne Formen als Ausdruck einer imaginierten Identitdt kann verstanden werden
als Versuch, mit den Erscheinungsweisen und Implikationen der Moderne
fertigzuwerden, vor allem aber mit den Verdnderungen, Spannungen und
Ambivalenzen, die sie mit sich bringt; gleichzeitig ist er ein vergniigtes Neu-
interpretieren alter Traditionen, die sie mit neuen Elementen anreichern.!' Das
betonte performative Element des Mainstream-Films stellt ein grundlegendes
Prinzip der thaildindischen Kultur dar und wohnt auch der Thainess inne: Als
Narrativ, als staatliche Konstruktion der nationalen Identitdit, wird Thainess
laufend performativ rekonstruiert.!?

Indem der Mainstream-Stil die Thainess entlang den Konzepten der
traditionellen Erzdhlkultur re-imaginiert, stimmt er iberein mit der Ideologie der
offiziellen Selbstreprisentation des Staats und ist konform mit seiner Version
des Konstrukts Thainess. Die filmische Form ist sehr konservativ, da sie
konventionelle gesellschaftliche Strukturen spiegelt. Sie geht einher mit der
Wahrung und der Reproduktion gesellschaftlicher Ordnungen. Wie Fredric
Jameson austiihrt, sind kiinstlerische Entscheidungen nicht rein #sthetisch zu
verstehen, sondern immer auch im Licht der historischen Praktiken und Normen,
die ihre Entstehung begleiten. Dieser historische Kontext bildet das “politische
Unbewusste™ (political unconscious), das die kiinstlerischen Artefakte formt und
zuweilen auch einschrinkt. So gesehen, sind Kunstprodukte symbolische Narra-
tive, welche die bewussten und unbewussten Ideologien einer Kultur aufzeigen,
freilegen und manchmal unterwandern.!? In diesem Sinne verweist das Formale

10 HamiLTON, 1992,

11 BOHLER, 2010: 1814f.

12 Jackson, 2004: 205.

13 JAMESON, 1981: xi und 18ff.

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



THAINESS UND DAS THAILANDISCHE KINO DER GEGENWART 23

nicht nur auf Ideologie, sondern es ist selber Ideologie, denn Asthetik hat immer
auch eine politische Ebene. Die Form des filmischen Mainstreams reprisentiert
also nicht bloss Thainess, sie reproduziert sie auch laufend.

Hier bleibt kurz zu bemerken, dass das unabhingige Filmschaffen sich
ebenfalls mit dem Thema der Thainess auseinandersetzt, es aber auf alternative
Weisen behandelt, die im Allgemeinen viel stirker auf die Asthetik und Narra-
tion des Modernismus rekurrieren. Aus Platzgriinden wird hier nicht ndher dar-
auf eingegangen.

2. Wie theoretisieren? Methodische Uberlegungen

Da zur Narration im thaildndischen Kino nur spérliche abendlédndische Literatur
vorliegt, verwendete ich bei der Erforschung der obenerwihnten Charakteristika
mehrere theoretische Perspektiven parallel.'* Um einen Uberblick iiber das Film-
geschehen zu erhalten, waren Bestandesaufnahmen lokaler Autorinnen und
Autoren hilfreich. Diese Texte behandeln grosstenteils deskriptiv die Lage der
nationalen Produktion, der Filmkultur und des aktuellen Geschehens. Die lokale
Filmgeschichtsschreibung verfihrt ebenso hiufig deskriptiv und war eine Quel-
le, um die historischen Hintergriinde des zeitgendssischen Films zu verstehen.

Um die narrativen Charakteristika herauszuarbeiten, erwies sich die neofor-
malistische Filmanalyse, besonders Texte der US-amerikanischen Filmwissen-
schaftler David Bordwell und Kristin Thompson, als geeignete Methode, aus-
gewidhlte Ausschnitte genauer zu untersuchen. Ferner waren einzelne filmwis-
senschaftliche Texte aufschlussreich, die spezifische mediale Phidnomene
behandeln, so etwa Sarah Kozlotfs Studie zur Voice-over-Stimme oder Seymour
Chatmans und David Bordwells Texte zur filmischen Narration.!3

Der Problemkreis der Thainess ist von lokalen und auslidndischen Wissen-
schaftlern gleichermassen beschrieben worden, zumeist auf diskursanalytische
Weise. Hier habe ich mich um eine Balance zwischen lokalen und nicht-lokalen
Texten bemiiht, da mir eine Kombination unterschiedlicher Perspektiven sinn-

14 Diese Untersuchung fithrte ich durch im Rahmen meiner Dissertation “Made in Thailand.
Thainess, Performance and Narration in Contemporary Thai Cinema” (BOHLER, 2010), in
welcher die meisten der in diesem Artikel vorgestellten Thesen ndher behandelt werden. Die
Buchpublikation ist in Vorbereitung.

15 Siche KozLorr, 1988; CHaTMAN, 1978; BORDWELL/THOMPSON, 1979; und BORDWELL,
1985.

AS/EA LXVe12011, 8. 1734



24 NATALIE BOHLER

voll schien. Nicht-thailindische Texte berufen sich bei der Behandlung der
nationalen Identitiit oft auf die Diskurse der Nation und Reprisentation, der
Globalisierung, der Moderne und Postmoderne und gehen dabei vom Gedanken-
gut der Postcolonial Studies und des Neo-Marxismus aus. Zuweilen werden
diese westlichen Konzepte und Begrifflichkeiten vom thaildndischen Filmdis-
kurs tibernommen, etwa von Akademikern, die ihre intellektuelle Sozialisierung
im Ausland erfuhren. Um eine einseitige Theoretisierung zu vermeiden und
verstirkt eine einheimische Perspektive einzubringen, zog ich zusétzlich miindli-
che Forschung hinzu: Gespriche mit Filmschaffenden, -dozenten, und -journali-
sten erginzten Liicken im Filmdiskurs, insbesondere zu Aspekten der Asthetik
und Narration.

Die Frage nach der adiquaten theoretischen Einbettung erwies sich bald
einmal als Kernfrage des Forschungsprojekts. Es wurde ein wichtiges Anliegen,
nicht allein abendlidndische Theorie zu verwenden, sondern sich auch und vor
allem an lokalen Perspektiven auszurichten und den lokalen Diskurs als zentral
zu begreifen. Eine interdisziplinire theoretische Mehrstringigkeit schien der
bestmogliche Weg, der komplexen Frage, wieso Film in Thailand so erzéhlt, wie
er es tut, auf die Spur zu kommen.

Die Ubertragung von abendlindischer Theorie auf den lokalen Diskurs
wird da problematisch, wo es ihre Kontexte unveridndert iibernimmt, ohne die
Andersartigkeit der kulturellen und historischen Hintergriinde und Kontexte zu
beriicksichtigen. So kommt es teilweise zur (Selbst-) Theoretisierung via einen
Aussenblick, der dem Inhalt kaum vollends gerecht werden kann, griindet doch
die westliche Filmtheorie auf abendlédndischer Asthetik und Filmgeschichte. Auf
der theoretischen Ebene ist die Suche nach Thainess also um einiges weniger
greifbar als auf der Ebene der Filme. Wie Philip Cheah schreibt, gibt es eine
bemerkenswerte Tendenz zu selbstproklamierter westlicher Expertise zum asia-
tischen Film. Dabei tendieren westliche Autoren dazu, andere westliche Autoren
zu zitieren, wodurch die kulturelle Hegemonie aufrechterhalten und endlos
weitergefithrt wird.'® Es ist also wichtig, dass der westliche Diskurs zum asiati-
schen Kino sich auch an lokalen Diskursen orientiert, statt sich ausschliesslich
auf einen westlichen Theoriekorpus zu berufen.

Klassische Bereiche der westlichen Filmtheorie sind etwa die Narratologie,
die nach der Funktionsweise des filmischen Erzdhlens fragt, die Genretheorie,
die die Gruppierbarkeit von Narrationen untersucht, die Emotions- und Zuschau-
ertheorie, die die Tatigkeit des Publikums wihrend des Filmerlebnisses betrach-

16  CHEaH, 2008: 176.

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



THAINESS UND DAS THAILANDISCHE KINO DER GEGENWART 25

tet, oder die Asthetik. Dass diese Grundfragen sich iibertragen liessen auf nicht-
westliche Kinematografien, liegt auf der Hand; unerldsslich wiire dabei eine an-
gemessene Transformation der Theorien, um sie lokalen Kontexten anzupassen.
Sie treten in der gegenwiirtigen lokalen Theorie kaum auf, was keinesfalls als
Liicke oder Mangel begriffen werden sollte, sondern vielmehr darauf hinweist,
dass der lokale Diskurs tiber Film anders stattfindet, einen anderen Korpus
aufweist und andere Themen behandelt als der abendlidndische. Es wire also zu
fragen, wie er sich formiert hat und woher er sein Material gewinnt.

3. Thainess und das Problem der ethnischen Markierung

Geschieht, wie oben beschrieben, die Selbsttheoretisierung eines Kulturkreises
via einen Aussenblick, hat dies moglicherweise eine unbewusste Selbstexoti-
sierung auf intellektueller Ebene zur Folge. Der Kern der Problematik liegt im
Umgang mit der eigenen Ethnizitdt und mit derjenigen des abendlindischen
Theoriekorpus.

In einem Text zum Umgang mit “Chineseness” in der Chinaforschung be-
schreibt die Kulturwissenschaftlerin Rey Chow die Verwendung von Chinese-
ness als ethnischem Marker, der zwar den Eingang von nicht-westlichen
Forschungsgegenstinden und Forschern in den westlich geprigten wissen-
schaftlichen Diskurs bedeutet, zugleich aber oft auch die Vereinfachung und
Stereotypisierung der Forschungsobjekte und somit eine Fortschreibung und
Festigung der westlichen kulturellen Hegemonie:

[...] in the academic study of China, the word Chinese is frequently used to modify general
theoretical issues such as modernity, modernism, feminism, poetic tradition, novels, gay and
leshian issues, film theory, cultural studies and so forth. [...] This collective habit of
supplementing every major world trend with the notion of “Chinese” is the result of an
overdetermined series of historical factors, the most crucial of which is the lingering,
pervasive hegemony of Western culture.!”

Praktiken, Theorien und Trends, die eigentlich international sind, werden mit
dem Attribut “chinesisch” spezifiziert und (vielleicht vermeintlich) modifiziert.

Diese Verwendung eines ethnischen Labels birgt die Gefahr der Vereinfachung
und Stereotypisierung, ausserdem fiihrt sie zu einer Stigmatisierung und Ghetto-

17  Cnow, 2000: 2.

AS/EA LXVe12011, 8. 1734



26 NATALIE BOHLER

isierung nicht-westlicher Ethnien. Eine weitere Problematik besteht in der
Fixierung der Ethnizitit als essentialistisch und in ihrer Konstruktion als das
orientalisierte Andere, als bindre Opposition zum Westen.!® Dadurch erfihrt das
ethnisch Markierte von Beginn an eine Unterwerfung unter westliche Perspek-
tiven und Kategorien.

Wie der Filmwissenschaftler Richard Dyer ausfiihrt, behandelt der west-
liche Diskurs die weisse Hautfarbe immer als unmarkiert, im Gegensatz zu
anderen Ethnien, die eigens erwihnt und mit expliziten Attributen (chinesisch,
indisch, thai usw.) markiert werden. Die Existenz von Whifeness wird selten
explizit thematisiert; stattdessen scheint eine Art stillschweigende Ubereinkunft
zu herrschen, dass die weisse Rasse die kulturelle und biologische Norm dar-
stelle und diese fortlaufend reproduziere, was die Normierung weiterfithrt und
verfestigt:

As long as race is something only applied to non-white peoples, as long as white people are
not racially seen and named, they/we function as a human norm. Other people are raced, we
are just people.'?

Wihrend es beim von Weissen gebildeten Diskurs um allgemeine intellektuelle,
theoretische Inhalte zu gehen scheint, wird von nicht-weissen Forschenden oft
erwartet, dass sie ihre intellektuellen Inhalte geopolitisch spezifizieren und ihre
Inhalte national, ethnisch oder kulturell fixieren und verorten. Genau diese
Verortung aber begrenzt die allgemeine Aussagekraft ihrer wissenschaftlichen
Untersuchung: “Once such a location is named, [...] the work associated with it
is usually considered too narrow or specialized to warrant general interest.”?® Es
ist daher nicht nur wichtig zu untersuchen, wie Ethnizitit theoretisiert wird, son-
dern auch von wem: Was bedeutet eine weisse Forschungsperspektive? Welche
Differenzen charakterisieren die Whiteness im Kontrast zu andern Ethnien?
Riickt die Whiteness in den Blickpunkt, wird sie hinterfragbar.?! Bleibt der
weisse Diskurs als Norm gesetzt, wird die Beschiftigung mit nicht-westlichen
Kulturen, die urspriinglich als Gegenbewegung zur westlichen Hegemonie
gedacht war, zu einem potentiell verschobenen Rassismusproblem: Die Entkolo-

18  Als Beispiel nennt Chow hier einen westlichen Rezeptionstopos der chinesischen Literatur,
die im Gegensatz zur westlichen, als mimetisch aufgefassten Literatur als nicht-mimetisch
konstruiert wird. CHOwW, 2000: 5.

19  DvEer, 1997: 1.

20  CHow, 2000: 3.

21 Cuow, 2000: 7; DYER, 1997 4.

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



THAINESS UND DAS THAILANDISCHE KINO DER GEGENWART 27

nialisierung fithrt zu einem “differentialist racism”, der auf der vermeintlichen
Uniiberwindbarkeit kultureller Ditferenz basiert.??

Wird diese ethnische Ghettoisierung von betroffenen Lindern selbst {iber-
nommen, so gerit der Westen auch in lokalen Diskursen zum ommiprisenten Be-
zugspunkt, und die diskursiven Eurozentrismen verhérten sich. Bezeichnet sich
beispielsweise Thailand selbst laufend als “thai” im Sinne einer Abgrenzung
vom Westen oder eines Mangels gegeniiber demselben, schreibt sich die ethni-
sche Markierung und Marginalisierung in der eigenen Theorie und im lokalen
Diskurs fort. Dies ist zwar nicht flichendeckend der Fall, aber in einzelnen
theoretischen Texten durchaus zu beobachten. Die Folge dieser Generierung
eines Selbstbilds via ein Fremdbild ist eine gewisse intellektuelle Selbstent-
fremdung. Ausserdem wird so die Marginalisierung durch den eurozentrischen
Diskurs in der eigenen Theoretisierung reproduziert.

Sprechen nicht-weisse Ethnien itiber sich selbst als das Andere, als orien-
talisiert und exotisiert, nehmen sie sich selbst die Chance, zur Relativierung der
gingigen weissen Norm beizutragen:

As in the case of representations by all minorities in the West, a kind of paternalistic, if not
downright racist, attitude persists as a method of categorizing minority discourse: minorities
are allowed the right to speak only on the implicit expectation that they will speak in the
documentary mode, reflecting the group from which they come.??

Chow schligt vor, die Whiteness zu thematisieren und zugleich die Ethnizitit zu
differenzieren, sie nicht als heterogen zu betrachten, sondern als offenen Signi-
fikanten, der es zulésst, dass die Vorstellung von Ethnizitéit aufgesplittert werden
kann in all ihre Erscheinungsweisen, unter Beriicksichtigung verschiedener
ethnischer Untergruppierungen und Minderheiten, ebenso wie ihrer Sprachen,*
deren Gesamtheit die imagined community der Ethnizitit erst ausmachen. So
wiirde man der Ethnizitét als theoretischer Problematik eher gerecht.

22 Etienne Balibar, zit. in CHOW, 2000: 5.
23 CHow, 2000: 16.
24 CHow, 2000: 18.

AS/EA LXVe12011, 8. 1734



28 NATALIE BOHLER

4. Lokale Theoriebildung

Neben Positionen, die mit der Ubernahme abendlindischer Theorie arbeiten, exi-
stiert auch ein vitaler lokaler Diskurs zum Film. Hierbei handelt es sich weniger
um einheimische Theoriebildung, als vielmehr um einen Diskurs, der sich durch
Praxisndhe und Pragmatik auszeichnet. Er ist nicht rein akademisch, sondern
wird in den 6ffentlichen Diskurs eingebunden. Uber Film wird etwa in Talk-
shows, an 6ffentlichen Diskussionen und an Festivals nachgedacht und gespro-
chen. Der Austausch zwischen Akademikern und Filmemachern ist rege, anders
als in einigen europiischen Lindern. Der breite Horizont des Filmdiskurses stellt
also eine grosse Chance dar fiir die thaildndische Filmwissenschaft ebenso wie
fiir die Filmszene und -industrie, da sich viele verschiedenartige Positionen mit-
einander austauschen konnen. Dies ist umso wertvoller, als es oft um hoch-
aktuelle, teilweise politische Themen geht, wie etwa um die Zensur oder eben
das Verstindnis von Thainess.

Allgemein ist in Thailand die akademische Tradition der Geisteswissen-
schaften nicht sehr rigide; es geht weniger um reine Theorie als vielmehr um die
Involvierung der Akademiker und Akademikerinnen in den 6ffentlichen Diskurs,
der teilweise auch in den Medien stattfindet. Dies verleiht den Intellektuellen
den Status Offentlicher Personen und bedeutet fiir die Geisteswissenschaften in
Thailand eine Chance. Die Kommunikation mit der breiten Offentlichkeit eroff-
net die Moglichkeit, in sehr direkter Form zur gesellschaftlichen Reflexion
beizutragen.

Der thaildndische Komparatist Chetana Nagavajara beschreibt die Lage der
Geisteswissenschaften in Thailand als krisenhaft.? Das moderne universitire
Bildungssystem sei stark an europiischen und US-amerikanischen Universitéts-
systemen ausgerichtet und habe die Bindung zum traditionellen Gelehrtentum
weitgehend verloren. Die lokalen Bildungsinstitutionen hitten westliche Theo-
riekorpusse iibernommen und die indigene Wissenserschliessung vernachlissigt,
was eine intellektuelle Dezentrierung zur Folge habe und zu einer Entfremdung
von den eigenen kulturellen, spirituellen und philosophischen Wurzeln fiihre.
Bemerkenswert daran sei, dass es sich um eine freiwillig eingegangene Aus-
richtung handele:

As “orientalism” has in recent years been branded as an instrument of western imperialism,
so Thailand has more than willingly welcomed occidentalism as its guiding light in the

25  CHETANA, 2004a.

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



THAINESS UND DAS THAILANDISCHE KINO DER GEGENWART 29

development of its higher education. The charge of imperialism cannot, in this case, very
well be levelled against the West, for we are dealing here with a voluntary, self-imposed
cultural and intellectual imperialism. 6

Besonders prekire Auswirkungen hat dies auf die wissenschaftliche Selbst-
reflexion. Wissen iiber Thailand und die Region wird teilweise durch einen
kolonialistisch gepriagten westlichen Blick vermittelt, wodurch Tendenzen zu
einer wissenschaftlichen Selbstorientalisierung entstehen.

Diese ist bereits in der Geschichte des neueren thaildndischen Bildungs-
systems angelegt. Der Aufstieg der Geisteswissenschaften in Europa zur
Jahrhundertwende war eng an die Wiederentdeckung und -aufwertung der
Antike gekniipft. Kurz darauf fand in Thailand unter Kénig Vajiravudh (Rama
V1., 1910-1925), der selbst in England studiert hatte, eine Bildungsreform statt,
die sich an westlichen Bildungssystemen und -institutionen ausrichtete. Im Aus-
tausch mit dem Westen suchten thailindische Gelehrte nach dem lokalen Pen-
dant einer Verankerung in einer grossen kulturellen Tradition des Altertums.?’
Es lag nahe, sich am Indien der Brahmanenzeit zu orientieren, zumal diese
Epoche auch die Wurzel des Buddhismus darstellt. Diese “indische Renais-
sance” fand bei einer breiteren Gelehrtenschicht aber kaum ein Echo, da die
stark ritualisierten brahmanischen Traditionen als Gegensatz zur rationalen,
aufgeklirten Moderne und deren Bildungswesen aufgefasst wurden. Dazu kam,
dass der Buddhismus mittlerweile stark als lokale Religion wahrgenommen
wurde; die Anbindung an Indien lag deswegen weniger nahe als gedacht.

Stattdessen orientierte sich die wissenschaftliche Selbstbetrachtung am
Westen, wo die Indologie ein aufstrebendes Fach war. Zu Beginn des zwanzig-
sten Jahrhunderts studierten thailindische Studenten und Gelehrte an européi-
schen und nordamerikanischen Universititen Pali und Sanskrit; literarische und
philosophische Texte wurden nicht aus diesen, sondern aus westlichen Sprachen,
vor allem aus der englischen, ins Thaildndische iibersetzt, also iiber einen gros-
sen sprachlichen Umweg.

Ein Grund fiir die Ausrichtung an westlichen Bildungssystemen kénnte in
der Pragmatik liegen, einen bereits vorgegebenen institutionellen Rahmen sowie
die Systematisierung von Wissen, Theorien und Methoden zu {ibernehmen.?® Ein
weiterer Grund liegt wohl im hohen Prestige, das mit einer westlichen Ausbil-

26 CHETANA, 2004a: 93.
27  CHETANA, 2004a: 96ff.
28 CHETANA, 2004a.

AS/EA LXVe12011, 8. 1734



30 NATALIE BOHLER

dung verbunden ist, und in der internationalen Wettbewerbsfihigkeit, die diese
verspricht.

Als Alternative schligt Chetana vor, indigene #sthetische Theorien in den
laufenden Diskurs wiedereinzufiihren.?® Insbesondere betont er die implizite
Theoriebildung der traditionellen Kunstgattungen, die einen Gegenpol darstellt
zur Explizitheit klassischer westlicher Kulturtheorie. Im Gegensatz zu abend-
lindischen expliziten Kunsttheorieansitzen ist die Poetik bei der klassischen
thaildndischen Kunst gewissermassen dem Kunstwerk immanent. Beispielsweise
erlaubt die Struktur des Kunstwerks dem Kiinstler, sein Kénnen zu demonstrie-
ren, indem er fiir jedes Element des multilinearen Kunstwerks den angemesse-
nen Ausdruck findet und ein harmonisches Ganzes zu kreieren weiss. Dies
bedingt eine bewusste Performativitit der Kunstschaffenden: Die Performanz
der Kunstproduktion wird transparent gemacht. Eine weitere Art von impliziter
Theoretisierung sind parabelhafte Episoden. In Dramen oder Epen eingebaut,
entwerfen sie Bilder vom idealen Kiinstler und Gleichnisse iiber die Kunstpro-
duktion und ihre Wirkung. Kiinstlerische und theoretische Aussagen werden
nicht getrennt, sondern als kreative Strategie ineinander verwoben: Die Kunst
enthilt ihre eigene Poetologie und Asthetik.

Aufgrund der Implizitheit der Kunstreflexion existiert kein Korpus mit rei-
nen Theorietexten. Dies wird von vergleichenden abendldndischen Theoretikern
zuweilen als Defizit gewertet, ist aber keines, weil Theorie und Praxis ganz
ginfach nicht getrennt werden. Kunsttheorie und Poetologie werden meist
miindlich weitergegeben, etwa an Kunstschulen und in Theaterausbildungen; sie
sind als orale Textsorte durchaus geldutig, wihrend eine schriftliche Fixierung
ausbleibt. 3® Als Folge der Einbindung der Theorie in die Praxis sind die
poetologischen Kenntnisse des Publikums beachtlich; seine Rolle besteht nicht
in der einer reinen Rezeption, sondern impliziert zugleich die eigene Selbst-
reflexion als Kunstrezipienten, wie Chetana ausfiihrt:

Der grosste Teil unserer “Literatur” ist improvisiert und wird nie aufgezeichnet. Diese
Literatur wird im Hier-und-Jetzt aufgenommen und beurteilt. Sie kann sogar die Form einer
kollektiven Schopfung annehmen, etwa als Austausch von Rede und Gegenrede in einer
Gruppe von Ausfithrenden, oder als Beteiligung des Publikums an der Aufgabe des Schau-
spielers — Zeichen wahrhaft geselliger Kunstausiibung. Diese Tradition ist in unserer Gesell-
schaft noch lebendig. Sie vererbt sich nicht in der Form geschriebener Texte, ja sie erkennt
die Hegemonie des Textes nicht an. Sie vermittelt ihren Reichtum durch die dsthetische

29  CHETaNa, 2003 und 2004a.
30  Fiir diesen Hinweis danke ich Roland Altenburger.

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



THAINESS UND DAS THAILANDISCHE KINO DER GEGENWART 31

Erfahrung und den menschlichen Kontakt, so dass jede Generation bemiiht ist, das Ererbte
zu erhalten und um eigene Schopfungen zu bereichern, Auf diese Weise gehen Bewahren
und Erneuern Hand in Hand. Diese Literatur bedauert ihre Fliichtigkeit nicht. Was gesagt ist,
ist gesagt, die einzelne Realisation der Form, der Wortlaut der Auffithrung muss nicht
festgehalten werden, denn diese Tradition vertraut auf die Bestindigkeit der schapferischen
Krifte des Menschen, deren Entfaltung nicht einem besonderen Augenblick der Geschichte
oder einer bestimmten Generation vorbehalten bleibt.?!

Traditionelle intellektuelle Praktiken unterscheiden sich also grundsétzlich von
abendlidndischen, was es notwendig macht, dass sich thailindische und westliche
Theorien ihrer Differenzen bewusst werden, um einen transkulturellen Aus-
tausch beginnen zu koénnen. Um sich tiber Lénder- und Kulturgrenzen hinweg
austauschen zu konnen, miisste die implizite lokale Theorie aber erst mittelbar
gemacht werden. Einen wichtigen Schritt in diese Richtung sieht Chetana in
einer Art Archéologie lokaler Kunsttheorie: ITmplizite Aussagen miissten erst
theoretisiert werden, um komparatistisch arbeiten zu konnen und einen Dialog
mit westlichen Theorierichtungen zu beginnen.*

In seinem Artikel “New Ways of Seeing Southeast Asian Cinema” be-
schreibt Benjamin McKay, wie das regionale Kino oft entweder als Reaktion auf
oder als Nachahmung von anderen, dominanteren filmischen Traditionen ver-
standen wird — vor allem Hollywood ist hier gemeint, aber auch die Film-
industrien und -kulturen in Indien, Hongkong und Japan. Diese Diskurse sind, so
McKay, von der Third-Cinema-Theorie geprigt, die noch aus den 70er Jahren
stammt. Neue Diskursansitze sind um so nétiger, als sich die Welt und das Kino
seit dieser Zeit stark verdndert haben.** Hegemonische intellektuelle Praktiken
werden zunehmend in Frage gestellt und addquatere, lokale Zuginge zur Theorie
und zur Analyse entstehen. Dementsprechend schldgt McKay einen neuen dis-
kursiven Umgang mit siidostasiatischem Film vor, der von einem kontextuellen
Zugang statt von einem rein textbezogenen Ansatz ausgeht. Um der Tatsache
Rechnung zu tragen, dass kulturelle Produktion nicht in einem Vakuum statt-
findet, und um den Blick auf den Forschungsgegenstand zu verfeinern, sollen
Produktionsbedingungen und -modi, ideologische Hintergrinde und die Ge-
schichte der entsprechenden Filmindustrien und -kulturen mitberiicksichtigt wer-
den. Ein weiterer wichtiger Aspekt ist die Regionalitit: Wie beziehen sich die
verschiedenen nationalen Kinematografien der Region aufeinander? Um der

31  CHETANA, 2003: 271.
32 CHETANA, 2003: 271.
33 McKay, 2005: 3,

AS/EA LXVe12011, 8. 1734



32 NATALIE BOHLER

Bildung von regionalen und lokalen Netzwerken und dem regen Austausch von
Akademikern und Nicht-Akademikern gerecht zu werden, sollte der Filmdiskurs
ausserdem Filmschaffende und -journalisten mit einbeziehen. Auf diese Weise
konnte sich der lokale und regionale Filmdiskurs von innen heraus etablieren
und entwickeln.

5. Zum Schluss

Die Frage nach dem Umgang mit westlicher Theorie bedeutet immer auch eine
kulturelle Selbstverortung und eine (bildungs-) politische Stellungnahme, denn
das Thema tangiert weiterreichende Fragen, so etwa diejenige nach der Hegemo-
nie westlicher Kulturen und Bildungssysteme, oder die Ungleichheit &kono-
misch schwiicherer Gebiete im Prozess der Transnationalisierung und Globali-
sierung der Filmindustrie.

Schliesslich stellt sich wohl die Frage, inwiefern gegenwirtig lokales und
globales Wissen im Bereich der Theorie {iberhaupt trennbar sind und, falls sie es
sind, wann und wo eine solche Trennung tiberhaupt sinnvoll ist. Doch gerade die
Transnationalisierung des Wissens und der Bildung birgt in sich die Moglich-
keit, auch nicht-westliche Perspektiven zum Zug kommen zu lassen und Wis-
sensnormen und Kanonisierungen zu hinterfragen. So erlauben es die verschie-
denen Positionierungen, einen wechselseitigen Dialog zu fiihren.

Literaturverzeichnis

Vorbemerkung: Geméss thaildndischer Konvention werden hier Autoren aus
Thailand unter ihrem Vornamen aufgefiihrt, alle anderen unter ihrem Fami-
liennamen.

BOHLER, Natalie

2010 “Made in Thailand. Thainess, Performance and Narration in Con-
temporary Thai Cinema”. Dissertation, Universitét Ziirich.

BORDWELL, David

1985 Narration in the Fiction Film. Madison: Wisconsin University Press.

BORDWELL, David, und Kristin THOMPSON

1979 Film Art. An Introduction. New Y ork: McGraw-Hill.

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



THAINESS UND DAS THAILANDISCHE KINO DER GEGENWART 33

CHATMAN, Seymour

1978 Story and Discourse. Narrative Structure in Fiction and Film. Tthaca
und London: Cornell University Press.

CHEAH, Philip

2008 “Bringing it All Back Home.” In: Shaheen Merali (Hg.): Re-Imagining
Asia. A Thousand Years of Separation. London: SAQI: 172-179.

CHETANA Nagavajara

2003 “Auf der Suche nach indigenen Theorien.” Weimarer Beitrdge 49.2:
260-272.

2004a  “Humanities in Crisis: A Thai Case Study”. In: Chetana Nagavajara.
Fervently Mediating. Criticism from a Thai Perspective. Collected
Articles 1982—-2004. Bangkok: Chomanad Press: 91-106 ['1995].

2004b  “In Search of Indigenous Theory.” In: Chetana Nagavajara. Fervently
Mediating. Criticism from a Thai Perspective. Collected Articles
1982-2004. Bangkok: Chomanad Press: 325-343.

CHOW, Rey

2000 “On Chineseness as a Theoretical Problem.” In: Rey Chow (Hg.).
Modern Chinese Literary and Cultural Studies in the Age of Theory:
Reimagining a Field. Durham und London: Duke University Press: 1—
25.

DYER, Richard

1997 White. Essays on Race and Culture. London: Routledge.

HAMILTON, Annette

1992 “Family Dramas: Film and Modernity in Thailand.” Screen 33.3: 259
275

1994 “Cinema and Nation. Dilemmas of Representation in Thailand”. In:
Wimal Dissanayake (Hg.). Colonialism and Nationalism in Asian
Cinema. Indianapolis: Bloomington: 141-160.

JACKSON, Peter A.

2004 “The Thai Regime of Images.” Sojourn 19.2: 181-218.

JAMESON, Fredric

1981 The Political Unconscious. Narrative as a Socially Symbolic Act.
Ithaca: Cornell University Press.

KOZLOFF, Sarah

1988 Invisible Storytellers. Voice-over Narration in American Fiction Film.
Berkeley, Los Angeles und London: University of California Press.

AS/EA LXVe12011, 8. 1734



34 NATALIE BOHLER

MAY Adadol Ingawanij

2007 “Nang Nak: Thai Bourgeois Heritage Cinema.” Inter-Asia Cultural
Studies 8.2: 180-193.

MCKAY, Benjamin

2006 “Toward New Ways of Seeing Southeast Asian Cinema.”
<http://www .criticine.com/feature _article.php?id=25>
(letztmals aufgerufen am 11.8.2009).

ONG, Aihwa

1999 Flexible Citizenship: The Cultural Logics of Transnationality. Dur-
ham und London: Duke University Press.

REYNOLDS, Craig

2002 “Thai Identity in the Age of Globalization.” In: Reynolds, Craig (Hg.).
National Identity and its Defenders. Thailand Today. Chiang Mai:
Silkworm Books: 308-338.

THONGCHAI Winichakul

1994 Siam Mapped. A History of the Geobody of the Nation. Chiangmai:
Silkworm Books.

UNICEF

2009 “UNICEF: Info by Country: Thailand: Statistics.”
<http://www.unicef.org/infobycountry/Thailand statistics.html>
(letztmals aufgerufen am 21.4.2009).

ASEA LXVe12011, 8. 17-34



	Thainess, filmischer Nationalismus und die Theoriebildung zum thailändischen Kino der Gegenwart

