
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 1

Nachruf: Benedikt Reinert (1930-2010)

Autor: Rudolph, Ulrich

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BENEDIKT REINERT 1930–2010)

Ulrich Rudolph, Universität Zürich

Am 17. November 2010 ist Benedikt Reinert, der langjährige Leiter des Orientalischen

Seminars der Universität Zürich, verstorben. Er begann 1969, in Zürich
zu unterrichten, und vertrat dort bis zu seiner Emeritierung im Jahr 1997 das

Fach Islamwissenschaft. Die Grundlagen für dieses Wirken wurden jedoch an
der Universität Basel gelegt, wo er zunächst Musik, später Islamwissenschaft
studierte und neben anderen wichtigen Lehrern in Fritz Meier einen vielfach
anregenden, wenn nicht prägenden akademischen Mentor fand.

Mit ihm verbanden Benedikt Reinert vor allem zwei Interessen: die
Beschäftigung mit dem Sufismus, also mit jener religiösen Tradition, die häufig mit
einer gewissen Verkürzung als islamische Mystik bezeichnet wird, und die
profunde, philologisch geschulte Auseinandersetzung mit orientalischen Sprachen

und Literaturen. Im zweiten Punkt ging der Schüler sogar über den Lehrer hin-

AS/EA LXV•1•2011, S. 9–12



10 ULRICH RUDOLPH

aus, denn er befasste sich nicht nur mit den grossen islamischen Kultursprachen,
dem Arabischen, dem Persischen und dem Türkischen. Reinert vertiefte sich

auch in das Chinesische und ins Sanskrit. Das zeigt seinen weiten Begriff von
Kultur und seinen weitgespannten Blick auf die islamische Welt, die er nie auf
den Mittelmeerraum reduziert sehen wollte, sondern in ihren vielfältigen
Kontaktzonen nach Südasien und nach Zentralasien hinein betrachtete.

In der Basler Studien- und Lehrzeit entstanden zwei wichtige Monographien.

Zunächst die Dissertation, die 1968 unter dem Titel “Die Lehre vom
tawakkul in der klassischen Sufik” publiziert wurde. Sie untersucht ein zentrales

Moment in der Gedanken- und Lebenswelt grosser sufischer Autoren: den

tawakkul, eine Haltung, die man als Vertrauen auf Gott, Sich Verlassen auf Gott
oder unbedingte Hinwendung zu Gott bezeichnen kann und die von Reinert als

das praktisch-ethische Pendant zum islamischen Glauben an den Einen Gott,
dem tau.id, gedeutet wird.

Die zweite Monographie, zugleich seine Habilitationsschrift, erschien

1972. Sie trägt den Titel “.aqani als Dichter” und, wichtiger noch, den

Untertitel “Poetische Logik und Phantasie”. In diesem Werk versuchte Reinert
nämlich, die sprachlichen Ausdrucksformen der Poesie .aqani’s wie überhaupt
persischer Dichtung auf die ihnen zugrundeliegenden intelligiblen Strukturen
zurückzuführen. Dabei bediente er sich mathematischer und formallogischer
Symbole, um den Umfang und die Funktion einzelner poetischer Begriffe und
Bilder zu erfassen und die Relationen, die zwischen ihnen bestehen, wenn möglich,

in ihrer Gesetzmässigkeit zu erklären.
Das Verfahren war revolutionär, aber es war auch riskant und fand manche

Kritiker. Reinert selbst hat sich später von einigen Teilen seines Buches distanziert,

was einen weiteren Zug seiner Arbeit andeutet: die Bescheidenheit und die
ausdrückliche Bereitschaft zur Selbstkritik. Gleichwohl lassen die Monographien

über .aqani und über den tawakkul bereits die entscheidenden Koordinaten
seines Verständnisses von Wissen und von Wissenschaft erkennen. Denn sie

zeigen, dass er nicht mit den gängigen Theorien und Methoden seiner Zeit arbeitete,

sondern einen eigenen Zugang zu den Quellen suchte. Seine Gesprächspartner

waren nicht die Akademiker der 60er und 70er Jahre, sondern die arabischen

und persischen Autoren, die er studierte. Was er anstrebte, war also kein
zeitbezogener intellektueller Diskurs, sondern waren Bildung und Gelehrsamkeit.

Diese Gelehrsamkeit beschränkte sich indessen nicht darauf, die Quellentexte

philologisch korrekt zu übersetzen. Im Gegenteil: Reinert versuchte stets,

ihnen in ihrer historischen Tiefe und Mehrdimensionalität gerecht zu werden. So

AS/EA LXV•1•2011, S. 9–12



BENEDIKT REINERT 1930–2010) 11

hob er Gesichtspunkte ans Licht, die andere übersahen. Neben die Rationalität
trat die Ästhetik, neben die sprachliche Verfasstheit eines Textes dessen logische

Struktur und Musikalität. Musik wiederum wurde von ihm nicht als romantische
Expressivität, sondern – wie die Poesie – als Ausdruck von Ordnung und von
Proportionalität verstanden. Das Buch über .aqani belegt es: Es enthält
Abschnitte über “Begriffsharmonie”, “Elementen- und Zahlenharmonien” und

“Bildharmonie” und lässt damit ein Wissensverständnis aufscheinen, das zutiefst
klassisch geprägt war und im besonderen an die Weltsicht der Pythagoreer
gemahnt.

So gerüstet, kam Reinert – über eine Zwischenstation in Beirut – Ende der

60er Jahre nach Zürich. 1969 wurde er Assistenzprofessor, 1975 ausserordentlicher

Professor, 1982 schliesslich zum ordentlichen Professor ernannt. In dieser

Zeit setzte er sich intensiv in der akademischen Lehre ein, aber er fand auch

Gleichgesinnte unter den Kollegen innerhalb der Philosophischen Fakultät. Einer
von ihnen war Walter Burkert, der bedeutende Gräzist, ein anderer Peter Frei,
Professor für Alte Geschichte. Mit beiden traf er sich regelmässig im Byzantinischen

Kolloquium, das keine Lehrveranstaltung im heutigen Sinne, sondern ein
Austausch unter Gelehrten war. Jenseits der eigenen Fakultät entstanden vor
allem Beziehungen zur Theologie, genauer gesagt: zur Religionsgeschichte. Dort
sollte der jüngere und viel zu früh verstorbene Fritz Stolz für ihn zu einem wichtigen

Gesprächspartner werden.
Ausserhalb von Zürich pflegte Reinert ebenfalls ausgewählte Kontakte mit

einigen Kollegen und Freunden. Drei Namen sind hier besonders hervorzuheben:

Josef van Ess, mit dem er seit dem gemeinsamen Aufenthalt in Beirut
verbunden blieb; Richard Gramlich, der Freund aus Basler Tagen, mit dem er

das Interesse am Sufismus teilte, und Wolfhart Heinrichs, wiederum ein

“Bairuti”, mit dem ihn die Forschungen zur Literatur und zur Literaturtheorie
verbanden. Darüber hinaus hielt sich Reinert zurück. Vortragsreisen oder
internationale Kongresse waren nicht seine Sache. Allerdings nutzte er, wenn er doch
einmal auf Reisen ging, diese Gelegenheit auf seine eigene Art. So geschah es

beim Deutschen Orientalistentag 1983 in Tübingen, bei dem ich ihn, selbst noch
Student, zum ersten Mal hörte. Dort fiel er schon deswegen auf, weil er nicht,
wie andere, Projekte ankündigte oder einen vorläufigen Werkstattbericht präsentierte.

Stattdessen war sein Vortrag eine vollendete sprachliche Miniatur, in der

er seine langjährigen Überlegungen zu “Gunaid und .allag’s Iblis” zusammenfasste.

Von dieser Art waren alle Beiträge, die Reinert – oft erst nach langem
Zögern – veröffentlichte. Sie konnten durchaus einen pragmatischen Anlass

AS/EA LXV•1•2011, S. 9–12



12 ULRICH RUDOLPH

haben, wie der Artikel “Der islamische Begriff des ‘heiligen Krieges’”, den er

1986 auf Bitten von Fritz Stolz publiziert hat. In der Regel galten sie aber seinen

zentralen Forschungsinteressen, die sie jeweils auf eindrückliche Weise
ausleuchten. Das belegen vielleicht am schönsten zwei Arbeiten aus dem Jahr 1990:
Der Artikel über “Die arabische Musiktheorie zwischen autochthoner Tradition
und griechischem Erbe”, der in Zürich erschien, und die Beiträge “Die persische

Qa.ide”, “Der Vierzeiler” und “Der Concetto-Stil in den islamischen Literaturen”

in: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft. Band 5: Orientalisches
Mittelalter), die schon deswegen aus dem sonstigen Rahmen des Bandes fielen,
weil in ihnen arabische, persische und türkische Texte mit gleicher Kompetenz
behandelt werden.

Nach seiner Emeritierung im Jahre 1997 arbeitete Reinert an den Themen,

die ihn wissenschaftlich beschäftigten, weiter. In gewisser Weise hatte er jetzt
sogar dafür mehr Freiraum, denn die Leitung des Seminars war ihm stets mehr
Last als Aufgabe gewesen, wie er freimütig bekannte. Die fragile Gesundheit

liess nicht immer eine kontinuierliche Arbeit zu, aber es gelang ihm dennoch,

weitere Publikationen vorzulegen. Zu ihnen zählt etwa der Aufsatz “Hazaj.
Genese eines neupersischen Metrums”, der 2008 in der Festschrift für Wolfhart
Heinrichs erschienen ist. Noch markanter dürfte indes ein Beitrag von 2007 sein

mit dem Titel “.umaini im Spiegel seiner Gedichte”. Er demonstrierte nämlich
noch einmal den eigenständigen Zugriff, den Reinert bei seinen wissenschaftlichen

Arbeiten pflegte. In diesem Beitrag geht es nicht um .umaini’s
Khomeini’s) Politik oder um seine Herrschaftstheorie, die in den letzten Jahren von
zahlreichen Autoren dargestellt wurden. Vielmehr wird versucht, die Spiritualität

und die poetische Kraft, die hinter diesem Herrschaftsanspruch standen,
auszuleuchten, was schon vom Ansatz her solitär ist.

Seitdem die Publikationen zu .umaini und zum hazag abgeschlossen

waren, widmete sich Reinert nur noch einem Thema: Er wollte eine Arbeit über

.alib-i Amuli, einen indo-iranischen Dichter um 1600, schreiben. Jeder Kollege,
der ihn in den letzten Jahren besucht hat, wusste es, denn er wurde mit all der

Liebenswürdigkeit, die dem Gastgeber zu Gebote stand, von ihm aufgefordert,
gemeinsam einige Verse von .alib-i Amuli zu lesen. Diese Lektüre ist nun

verstummt. Die Arbeit wird nicht mehr vollendet werden. Und so werden die

Beiträge von Benedikt Reinert, die immer originell, gelehrt und wohlkomponiert
waren, der Islamwissenschaft künftig fehlen.

AS/EA LXV•1•2011, S. 9–12


	Benedikt Reinert (1930-2010)

