Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 65 (2011)

Heft: 1

Nachruf: Benedikt Reinert (1930-2010)
Autor: Rudolph, Ulrich

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BENEDIKT REINERT (1930-2010)

Ulrich Rudolph, Universitit Ziirich

Am 17. November 2010 ist Benedikt Reinert, der langjdhrige Leiter des Orienta-
lischen Seminars der Universitit Ziirich, verstorben. Er begann 1969, in Ziirich
zu unterrichten, und vertrat dort bis zu seiner Emeritierung im Jahr 1997 das
Fach Islamwissenschaft. Die Grundlagen fiir dieses Wirken wurden jedoch an
der Universitit Basel gelegt, wo er zunichst Musik, spiter Islamwissenschaft
studierte und neben anderen wichtigen Lehrern in Fritz Meier einen vielfach
anregenden, wenn nicht prigenden akademischen Mentor fand.

Mit ihm verbanden Benedikt Reinert vor allem zwei Interessen: die Be-
schiftigung mit dem Sufismus, also mit jener religiosen Tradition, die hdufig mit
einer gewissen Verkiirzung als islamische Mystik bezeichnet wird, und die pro-
funde, philologisch geschulte Auseinandersetzung mit orientalischen Sprachen
und Literaturen. Im zweiten Punkt ging der Schiiler sogar iiber den Lehrer hin-

AS/EA LXVe1+2011, S. 9-12



10 ULRICH RUDOLPH

aus, denn er befasste sich nicht nur mit den grossen islamischen Kultursprachen,
dem Arabischen, dem Persischen und dem Tiirkischen. Reinert vertiefte sich
auch in das Chinesische und ins Sanskrit. Das zeigt seinen weiten Begriff von
Kultur und seinen weitgespannten Blick auf die islamische Welt, die er nie auf
den Mittelmeerraum reduziert schen wollte, sondern in ihren vielfiltigen Kon-
taktzonen nach Siidasien und nach Zentralasien hinein betrachtete.

In der Basler Studien- und Lehrzeit entstanden zwei wichtige Monogra-
phien. Zundchst die Dissertation, die 1968 unter dem Titel “Die Lehre vom
tawakkul in der klassischen Sufik” publiziert wurde. Sie untersucht ein zentrales
Moment in der Gedanken- und Lebenswelt grosser sufischer Autoren: den
tawakkul, eine Haltung, die man als Vertrauen auf Gott, Sich Verlassen auf Gott
oder unbedingte Hinwendung zu Gott bezeichnen kann und die von Reinert als
das praktisch-ethische Pendant zum islamischen Glauben an den Einen Gott,
dem tauhid, gedeutet wird.

Die zweite Monographie, zugleich seine Habilitationsschrift, erschien
1972. Sie trigt den Titel “Hagani als Dichter” und, wichtiger noch, den
Untertitel “Poetische Logik und Phantasie”. In diesem Werk versuchte Reinert
nidmlich, die sprachlichen Ausdrucksformen der Poesie Hagani’s wie iiberhaupt
persischer Dichtung auf die ihnen zugrundeliegenden intelligiblen Strukturen
zuriickzufithren. Dabei bediente er sich mathematischer und formallogischer
Symbole, um den Umfang und die Funktion einzelner poetischer Begriffe und
Bilder zu erfassen und die Relationen, die zwischen ihnen bestehen, wenn mog-
lich, in ihrer Gesetzmissigkeit zu erkldren.

Das Verfahren war revolutionir, aber es war auch riskant und fand manche
Kritiker. Reinert selbst hat sich spéter von einigen Teilen seines Buches distan-
ziert, was einen weiteren Zug seiner Arbeit andeutet: die Bescheidenheit und die
ausdriickliche Bereitschaft zur Selbstkritik. Gleichwohl lassen die Monographi-
en tiber Hagant und iiber den fawakkul bereits die entscheidenden Koordinaten
seines Verstindnisses von Wissen und von Wissenschaft erkennen. Denn sie
zeigen, dass er nicht mit den gingigen Theorien und Methoden seiner Zeit arbei-
tete, sondern einen eigenen Zugang zu den Quellen suchte. Seine Gesprichs-
partner waren nicht die Akademiker der 60er und 70er Jahre, sondern die arabi-
schen und persischen Autoren, die er studierte. Was er anstrebte, war also kein
zeitbezogener intellektueller Diskurs, sondern waren Bildung und Gelehrsam-
keit.

Diese Gelehrsamkeit beschrinkte sich indessen nicht darauf, die Quellen-
texte philologisch korrekt zu iibersetzen. Im Gegenteil: Reinert versuchte stets,
ihnen in ihrer historischen Tiefe und Mehrdimensionalitit gerecht zu werden. So

ASEA LXVe12011, 8. 9-12



BENEDIKT REINERT (1930-2010) 11

hob er Gesichtspunkte ans Licht, die andere tibersahen. Neben die Rationalitit
trat die Asthetik, neben die sprachliche Verfasstheit eines Textes dessen logische
Struktur und Musikalitdt. Musik wiederum wurde von ihm nicht als romantische
Expressivitit, sondern — wie die Poesie — als Ausdruck von Ordnung und von
Proportionalitiit verstanden. Das Buch iiber Jagant belegt es: Es enthilt Ab-
schnitte Gber “Begriffsharmonie”, “Elementen- und Zahlenharmonien™ und
“Bildharmonie™ und lidsst damit ein Wissensverstindnis aufscheinen, das zutiefst
klassisch geprigt war und im besonderen an die Weltsicht der Pythagoreer
gemahnt.

So geriistet, kam Reinert — iiber eine Zwischenstation in Beirut — Ende der
60er Jahre nach Zirich. 1969 wurde er Assistenzprofessor, 1975 ausserordent-
licher Professor, 1982 schliesslich zum ordentlichen Professor ernannt. In dieser
Zeit setzte er sich intensiv in der akademischen Lehre ein, aber er fand auch
Gleichgesinnte unter den Kollegen innerhalb der Philosophischen Fakultit. Einer
von ihnen war Walter Burkert, der bedeutende Grizist, ein anderer Peter Frei,
Professor fiir Alte Geschichte. Mit beiden traf er sich regelmissig im Byzantini-
schen Kolloquium, das keine Lehrveranstaltung im heutigen Sinne, sondern ein
Austausch unter Gelehrten war. Jenseits der eigenen Fakultdt entstanden vor
allem Beziehungen zur Theologie, genauer gesagt: zur Religionsgeschichte. Dort
sollte der jiingere und viel zu frith verstorbene Fritz Stolz fiir ihn zu einem wich-
tigen Gesprichspartner werden.

Ausserhalb von Ziirich pflegte Reinert ebenfalls ausgewihlte Kontakte mit
einigen Kollegen und Freunden. Drei Namen sind hier besonders hervorzu-
heben: Josef van Ess, mit dem er seit dem gemeinsamen Aufenthalt in Beirut
verbunden blieb; Richard Gramlich, der Freund aus Basler Tagen, mit dem er
das Interesse am Sufismus teilte, und Wolthart Heinrichs, wiederum ein
“Bair@itt”, mit dem ihn die Forschungen zur Literatur und zur Literaturtheorie
verbanden. Dariiber hinaus hielt sich Reinert zuriick. Vortragsreisen oder inter-
nationale Kongresse waren nicht seine Sache. Allerdings nutzte er, wenn er doch
einmal auf Reisen ging, diese Gelegenheit auf seine eigene Art. So geschah es
beim Deutschen Orientalistentag 1983 in Tiibingen, bei dem ich ihn, selbst noch
Student, zum ersten Mal horte. Dort fiel er schon deswegen auf, weil er nicht,
wie andere, Projekte ankiindigte oder einen vorldufigen Werkstattbericht présen-
tierte. Stattdessen war sein Vortrag eine vollendete sprachliche Miniatur, in der
er seine langjihrigen Uberlegungen zu “Gunaid und Hallag’s TblTs” zusammen-
fasste.

Von dieser Art waren alle Beitrige, die Reinert — oft erst nach langem
Zogern — verdffentlichte. Sie konnten durchaus einen pragmatischen Anlass

AS/EA LXVe1+2011, S. 9-12



12 ULRICH RUDOLPH

haben, wie der Artikel “Der islamische Begriff des ‘heiligen Krieges™, den er
1986 auf Bitten von Fritz Stolz publiziert hat. In der Regel galten sie aber seinen
zentralen Forschungsinteressen, die sie jeweils auf eindriickliche Weise aus-
leuchten. Das belegen vielleicht am schonsten zwei Arbeiten aus dem Jahr 1990:
Der Artikel iiber “Die arabische Musiktheorie zwischen autochthoner Tradition
und griechischem Erbe”, der in Ziirich erschien, und die Beitrdge “Die persische
Qaside”, “Der Vierzeiler” und “Der Concetto-Stil in den islamischen Litera-
turen” (in: Newes Handbuch dev Literaturwissenschaft. Band 5: Orientalisches
Mittelalter), die schon deswegen aus dem sonstigen Rahmen des Bandes fielen,
weil in ithnen arabische, persische und tiirkische Texte mit gleicher Kompetenz
behandelt werden.

Nach seiner Emeritierung im Jahre 1997 arbeitete Reinert an den Themen,
die ihn wissenschaftlich beschiftigten, weiter. In gewisser Weise hatte er jetzt
sogar dafiir mehr Freiraum, denn die Leitung des Seminars war ihm stets mehr
Last als Aufgabe gewesen, wie er freimiitig bekannte. Die fragile Gesundheit
liess nicht immer eine kontinuierliche Arbeit zu, aber es gelang ihm dennoch,
weitere Publikationen vorzulegen. Zu ihnen zdhlt etwa der Aufsatz “Hazaj.
Genese eines neupersischen Metrums”, der 2008 in der Festschrift fiir Wolthart
Heinrichs erschienen ist. Noch markanter diirfte indes ein Beitrag von 2007 sein
mit dem Titel “Humaini im Spiegel seiner Gedichte”. Er demonstrierte nimlich
noch einmal den eigenstindigen Zugriff, den Reinert bei seinen wissenschaft-
lichen Arbeiten pflegte. In diesem Beitrag geht es nicht um Humaint’s (Kho-
meini’s) Politik oder um seine Herrschaftstheorie, die in den letzten Jahren von
zahlreichen Autoren dargestellt wurden. Vielmehr wird versucht, die Spirituali-
tit und die poetische Kraft, die hinter diesem Herrschaftsanspruch standen, auvs-
zuleuchten, was schon vom Ansatz her solitér ist.

Seitdem die Publikationen zu Humainl und zum hazag abgeschlossen
waren, widmete sich Reinert nur noch einem Thema: Er wollte eine Arbeit tiber
Talib-i Amuli, einen indo-iranischen Dichter um 1600, schreiben. Jeder Kollege,
der ihn in den letzten Jahren besucht hat, wusste es, denn er wurde mit all der
Liebenswiirdigkeit, die dem Gastgeber zu Gebote stand, von ihm aufgefordert,
gemeinsam einige Verse von Talib-i Amuli zu lesen. Diese Lektiire ist nun
verstummt. Die Arbeit wird nicht mehr vollendet werden. Und so werden die
Beitrige von Benedikt Reinert, die immer originell, gelehrt und wohlkomponiert
waren, der Islamwissenschaft kiinttig fehlen.

ASEA LXVe12011, 8. 9-12



	Benedikt Reinert (1930-2010)

