
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 65 (2011)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BABADŽANOV, Baxtiyar M.: Kokandskoe chanstvo: vlast‘, politika, religija.
Tokio / Taškent: Nihu Program Islamic Area Studies, Center at the University of
Tokyo TIAS), 2010. 744 S., ISBN 978-9943-330-50-4.

Die Geschichte des Chanats von Kokand ist reichhaltig: Dies unterstreicht schon

der Umfang des neuen Buches von Baxtiyar M. Babadžanov. Auf 744 Seiten
entfaltet er die Herrschaft, die Politik und die Religion des Chanats, wobei diese

drei Untergruppierungen bei weitem nicht alles sind, was der Historiker über
Kokand zu erzählen weiss. Babadžanov geht von der umfangreichen
Historiographie über das Chanat aus, wobei ihm zu danken ist, dass er auf 30 Seiten

die wichtigsten und teilweise unbekannte Werke über Kokand und Zentralasien
einzuführen versteht S. 58–87). Selbstverständlich kommen ihm dabei seine

umfassenden Sprachkenntnisse sehr gelegen. Ebenso entgegenkommend für die
zukünftige Forschung ist das Literaturverzeichnis S. 701–732). Den “überfliegenden”

Lesern wird das Namensverzeichnis schliesslich zudem eine grosse

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849

Hilfe sein S. 733–742).
Lassen wir diese historiographischen und Nutzerhinweise ausser Acht,

entfaltet sich zwischen Einführung und Literaturverzeichnis eine faszinierende
Detailfülle. Zunächst fragt sich Babadžanov, “wo” Kokand lag, was es ausmachte

und woran es scheiterte. In seinem zweiten, weit umfangreicheren Buchteil
unterzieht der Autor dann in kleinen Quellenstudien das Chanat sehr
detailreichen Analysen. Ihm geht es nun um die Formen der Herrschaftslegitimation,
um die Machtausübung im Hinblick auf die religiöse Ausrichtung Kokands, um
die Wechsel an der Spitze und die Auswirkungen auf Krieg und Politik, um die
Scharia und die Moral sowie um Relikte und Rituale. Beide Teile können für
sich stehen, sind aber im Grunde gemeinsam zu lesen. Nur so werden alle von
Babadžanov in seinem Buch angeführten Geschichten und Quellen über Kokand
in einen Zusammenhang gebracht und lassen beide Teile miteinander
verschmelzen. Lohnenswert sind hier auch seine kurzen Schlussfolgerungen zu

jedem Kapitel, wodurch sich die Detailfülle des zweiten Buchteils in die Übersicht

des ersten leicht einfügen lässt.

Babadžanovs Kokand ist ein blühendes und reiches Chanat im 19.
Jahrhundert – die Vorgeschichte wird angesichts des Aufrisses, der sich nun im 19.

Jahrhundert entfaltet, jedoch zurückgedrängt. Im 17. Jahrhundert hatte sich in



826 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Kokand eine neue Herrschaft etabliert, die bekstva, aus der sich das Chanat
entwickelte – zahlreich sind die Überlieferungen, die die innere Konsolidierung
aber auch das aussenpolitisch-kriegerische Geschick der beks und Chane aus

einheimischer Sicht dokumentieren S. 97–137). Zu Beginn des 19. Jahrhunderts

waren Politik und Kultur im Fergana-Tal mehr noch im Umbruch als während
der blutigen) Kampagnen zuvor. Entlang des Syrdarja lebten so viele
Völkerschaften – Nomaden und Sesshafte –, dass die ethnische Geschichte Kokands
zugleich immer auch eine politische S. 95) und eng mit der Geschichte der
umliegenden Chanate und Reiche verbunden war zusammenfassend: S. 684).

Mit `Umar-chan, dem Poeten und Verteidiger der Scharia, konsolidierte sich die
Herrschaft, wenn auch sein Bild weniger strahlend erscheint, als die
Geschichtsschreibung bislang nur zu gern glauben machen wollte S. 145, 162; S.

592–603; im Vergleich hierzu die “Sünde” gegenüber den Frauen seines Sohnes

Madali-Chan: S. 580–592).
Als Kokand zwischen die Interessen Russlands und Chinas aber auch

Englands geriet, fielen für die Diplomaten von Madali-chan nun auch die
Optionen des Handelns schwieriger aus. Babadžanov nennt die Möglichkeiten
und Probleme, vor denen der Chan und seine Berater standen S. 169f.; ihre –
religiöse – Sicht auf die Aussenwelt: S. 616–623) – letztlich aber waren sie zu
schlecht informiert und handelten unwissend zwischen den Grossmächten S.

235). Hinzu kamen die Auseinandersetzungen mit den Bucharern, mit Kašgar,
und ungelöste Fragen über die Stellung der Eliten aufgrund von Intrigen und
Thronstreitigkeiten S. 183f., 196–199; “Chan spielen”: S. 220f., 227; Fragen
der Behandlung unterschiedlicher Stämme im Chanat, bes. S. 210–214, 218f.).
Am Vorabend der russischen Eroberung Zentralasiens waren diese Aspekte trotz
aussenpolitischer Erfolge Madalis gegen Buchara wichtige und ungeklärte
Probleme, und die Kriege gegen den Widersacher Buchara waren keineswegs zu
Ende. Sie dominierten die Jahre bis zur Auflösung des Chanats 1876 durch die
russische Kolonialverwaltung, die ab 1865 in Zentralasien zu herrschen begann.
So lassen sich letztlich territoriale, ökonomische und politische Krisen analysieren,

die zusammengenommen die Schwäche Kokands Anfang der 1870er Jahre

unter Beweis stellen S. 200).

Die politische Krise Kokands lag vor allem in der stetigen Opposition
gegenüber der Herrschaft der Chane vgl. S. 421–423). Babadžanov spricht
sogar von Formen eines Bürgerkriegs S. 245): Die unterschiedlichen
Koalitionsbildungen im Chanat waren stets blutig zur Spezifik der Quellenüberlieferung

in diesem Bereich: S. 249). Die Geschichte Kokands musste aber nicht
in der Eroberung durch die russischen Truppen enden S. 303; zur Bedeutung

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 827

der Stadt: S. 385f.; zur aussenpolitischen Expansion: S. 396–406). Wiederum
spielt der Autor hierbei die Quellen geschickt gegeneinander aus, als sich
Kokand mitten in der Herrschaftskrise nun in Agonie zwischen russischen und
bucharischen Interventionsarmeen befand.

Zu viel ist wahrlich bereits mit unterschiedlichster Zielsetzung über die
russische “Einverleibung” Zentralasiens geschrieben worden S. 256, Anm. 1).
Babadžanov legt in erfrischender Weise den Fokus auf die religiösen
Auseinandersetzungen während der Eroberung durch die Soldaten des Zaren: so etwa
zur Einnahme Taškents durch General Cernaev, S. 265–268, 276f., 517–531; zur
religiösen “Aristokratie” an der Macht und innerhalb der Gesellschaft, S. 464–
486; zur Bedeutung des Aufstands im Islam, S. 506–517; zur Auseinandersetzung

zwischen dar al-harb und dar al-islam, S. 531–539; zur Bewertung
durch Kokander Theologen und Historiker, S. 539–557.

Schliesslich konfrontiert Babadžanov die Leser mit Legenden und legt
diese unterschiedlich dicht durch Quellen gestützt aus S. 314–316, 325–338).
Es geht ihm immer wieder um die legitime Herrschermacht, um die legendäre

Herkunft der Dynastie der Ming / Minglar, die sich auf Babur, Timur und
Cingiz-Chan – in dieser Abfolge! – berief S. 307; zur Einordnung: S. 388–394;
zur genealogischen Legitimation: S. 676). Dabei waren einige Herrscher, so

`Umar-Chan, selbst bei der Suche nach der “richtigen” Abstammung involviert
S. 351). Derselbe Herrscher strebte danach, eine islamische Legitimation für

seine Dynastie zu konstruieren S. 353; 362–375). Babadžanov nimmt seine

Leser anschliessend an der Hand und erklärt die Formen der religiösen Erbauung
im Chanat, die in dieser Zeit daran geäusserte Kritik S. 427–451) sowie die
Islamisierung der Region S. 492–501). Nicht unberücksichtigt lässt er den weit
verbreiteten Aberglauben und die im 19. Jahrhundert vorherrschenden Kulte
oder Wallfahrten, über die auch russische Beobachter wie E.K. Mejendorf oder

V. Nalivkin berichteten S. 633–640).
Baxtiyar Babadžanov ist nicht nur ein umfangreiches Buch gelungen; ihm

ist es zu verdanken, dass er die Geschichte Kokands nicht einfach nur detailreich
nacherzählt hat, sondern diese stets in den Kontext der religiösen oder
machtpolitischen Beziehungen des 19. Jahrhunderts stellt. Mit einer Fülle an Literatur
und Quellen hat er im Grunde zwei Bücher in einem geschrieben. Durch die
vertiefte Analyse einzelner Themen im zweiten Buchteil gewinnt sein Werk viel an

erzählerischer Kraft. Jedoch liessen sich hierbei wohl Redundanzen zum ersten

Teil nicht vermeiden. Babadžanovs wegweisendes Buch Kokandskoe chanstvo

stellt eine hervorragende Basis für alle dar, die die Auseinandersetzung mit der

russischen Zentralasienpolitik und ihre indigene Wahrnehmung im 19. Jahr-

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



828 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

hundert im Allgemeinen und Kokand und seine Mächtigen im Besonderen
interessiert.

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849

Jörn Happel

GANESAN, T.: Two Saiva Teachers of the Sixteenth Century. Nigamajñana I and
his Disciple Nigamajñana II. Pondichéry: Institut Français de Pondichéry, 2009,

XVIII +274 p. (‘IFP – Publications Hors-Série’ 9), ISBN 978-81-8470-169-2.

Ce volume présente l’oeuvre de deux maîtres tamouls du Saivasiddhanta, la
forme dualiste du Sivaïsme tantrique, en donnant l’analyse détaillée de textes en
tamoul ou en sanskrit qui la constituent. On ne dispose guère d’éléments
biographiques sur le premier Nigamajñana, non plus que sur son neveu et

disciple du même nom. On sait seulement qu’ils avaient tous les deux vécu à

Chidambaram, localité du sud de l’Inde particulièrement sainte pour les sivaïtes,
dans la deuxième moitié du 16e siècle, à l’époque du dernier des rois de
Vijayanagar, Sadasiva. Leur oeuvre est ici présentée comme témoignant de la
vitalité que, selon T. Ganesan, aurait connue le Saivasiddhanta depuis le 13e

siècle en pays tamoul, vitalité qu’il avait alors cessé d’avoir au Cachemire où il
s’était développé brillamment entre le 6e et le 12e siècles. La contribution du sud
de l’Inde dans le domaine sivaïte ne se compare toutefois en aucune manière à

celle, tout à fait remarquable, du Cachemire même si quelques auteurs ‘
cachemiriens’ étaient en fait du Sud).

Le système religieux sivaïte qui s’exprime dans l’oeuvre des deux
Nigamajñana est ce qu’on est convenu d’appeler le Saivasiddhanta classique, que

l’on a considéré comme étant la forme même, normative, de cette tradition
jusqu’à ce que, récemment, on ait découvert un manuscrit de la Ni.sva¬
satattvasa.hita, oeuvre datant sans doute du 6e siècle, qui montre que les textes
anciens du Siddhanta ne différaient guère, dans leurs notions et leurs pratiques
rituelles, des tantras de Bhairava. Ce n’est, semble-t-il, que vers le 12e siècle que

s’en est établie la forme tantrique ‘tempérée’, moins en rupture avec l’enseignement

védique que représente notamment l’oeuvre des deux Nigamajñana.
Comme on le sait, les rites des tantras du sivaïsme non dualiste ont disparu de

l’Inde alors que ceux du Siddhanta forment toujours la base de la vie rituelle des

temples sivaïtes, en Inde du sud notamment – ce qui donne un certain intérêt
supplémentaire aux textes analysés dans ce volume.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 829

De Nigamajñana I sont analysés quinze oeuvres, en tamoul: des ouvrages
de rituel ou de doctrine et la traduction d’un ancien texte sivaïte sanskrit, le
Sivadharamottara. Ces textes, souvent assez courts, concernent essentiellement
le rituel. L’un d’eux, Caivacamayane i, (“Préceptes de la religion sivaïte”),
aurait le mérite d’être le premier texte en tamoul du Saivasiddhanta décrivant les
rites quotidiens obligatoires nitya) de l’initié sivaïte. Il est analysé en détail. S’y
ajoutent trois petits textes doctrinaux, puis le Civatarumôttaram, l’oeuvre principale

de l’auteur, qui n’est pas une simple traduction tamoule du

Sivadharmottara, mais une adaptation introduisant parfois des éléments nouveaux.
Sont enfin analysés deux sthalapura.a adaptés du sanskrit.

L’oeuvre de Nigamajñana II est plus importante : T. Ganesan lui consacre

près de 200 pages contre 46 à celle de Nigamajñana I. Sont d’abord présentées

ses deux principales oeuvres. La première pp. 49–127) est l’Atmarthapujapaddhati

(“Manuel du culte pour soi”: en fait celui du culte privé personnel),
thème déjà traité par Nigamajñana I. Mais on a ici un exposé beaucoup plus
minutieux du nityakarman, l’ensemble des actions rituelles que doit, avec le
culte de Siva, obligatoirement accomplir chaque jour en commençant par la
défécation matinale) l’acarya, le maître spirituel sivaïte. Les instructions ainsi
présentées sont celles données dans divers agamas M gendra, Kira.a, Maku.a,
etc.), ou dans des manuels comme la Somasambhupaddhati, qui sont ainsi cités
ouvrages, notons-le, parfois anciens et qui ne seraient généralement pas

originaires du Sud de l’Inde). L’autre ouvrage important est le Dik.adarsa,
présentation de l’initiation pp. 128–189) qui décrit, sur la base des agamas, les

rites complexes de l’initiation, la dik.a, sivaïte en en présentant des formes
diverses, certaines, il me semble, peu communes. Tout cela est loin d’être sans

intérêt. D’autres oeuvres, plus brèves, comprennent une Asaucadipika sur les

règles relatives aux différentes sortes d’impureté ; une brève compilation sur la
façon de creuser et d’installer rituellement un puits ou un bassin, sur

l’installation de li.gas, etc.; ou encore, des règles relatives à la rénovation des

temples et des images de culte ainsi qu’à leur installation et à leur entretien. Le
lecteur trouve donc dans ce volume une sorte de catalogue descriptif
comportant des notes nombreuses et utiles) d’un ensemble considérable d’actes et de
pratiques ou de comportements rituels selon les textes du Saivasiddhanta, relevé
d’autant plus utilisable qu’on y peut accéder facilement grâce à un index des

termes les plus importants. Cela donne son intérêt à ce travail.

André Padoux

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



830 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

LUMBAN TOBING, Anne: Schriftkunst in Rot und Weiß: Künstlersiegel der Ming-und

Ch’ing-Zeit, unter besonderer Berücksichtigung der Siegel des Chao
Chihch’ien 1829–1884). Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2010. Studien zur ostasiatischen

Schriftkunst, Band 6). 213 Seiten, 258 Abbildungen. ISBN 978-3-515-
08376-8.

Die roten Abdrücke von Stempeln gehören zu den augenfälligen Besonderheiten
chinesischer Malereien und Schriftkunstwerke. Für den Laien setzen sie Akzente
in der farbigen oder monochromen Bilderwelt. Dem Kundigen erzählen die mit
Personen- oder Studionamen, mit poetischen oder biographischen Inhalten
versehenen Siegel von Künstlern und Sammlern darüber hinaus über die Datierung

des Werkes, dessen Tradierung und Authentizität. In der Kunst der Literaten

sind sie integraler Bestandteil der “dreifachen Meisterschaft” von Dichtung,
Schriftkunst und Malerei. Obwohl es seit der Zeit der Westlichen Zhou-Dynastie
1046–771) in Bronze gegossene oder in Jade geritzte Siegel für den offiziellen

und privaten Gebrauch gab, stellten sie vor allem ein Mittel der Beglaubigung
dar. Während der Tang-Zeit 618–907) erfuhren die Siegel mit dem Sammlersiegel

eine Erweiterung der Funktionen. In der Song-Zeit 960–1279) begannen

Maler, besonders malende Literaten, ihre Werke vereinzelt mit Namenssiegel zu
versehen. Die Siegel wurden aber erst während der Yuan-Zeit 1206–1368) für
ihren künstlerischen Wert entdeckt und allmählich aus der Sphäre des

Gebrauchsgegenstandes gehoben. Hier wäre Zhao Mengfu 1254–1322) zu nennen,

auf den der Stil der eleganten, in Relief geschnittenen “roten, runden Inschriften”

zurückgeht. Oder Wang Mian 1287–1359), der als erster seine Siegel selber

schnitt und dafür einen weichen Stein der Umgebung zur Hand nahm.
Vorerst funktional an Bild- und Schriftrollen gebunden, besass das künstlerische
Siegel trotz seines kleinen Formats von Beginn an seine Eigenständigkeit, woraus

eine Kunstgattung mit eigener Ästhetik entstand, welche in zahlreichen
Abhandlungen und Siegelkatalogen formuliert wurde. Es ist dies das künstlerische

Siegelschneiden, zhuanke, das seit alters her der Schriftkunst zugerechnet

wird. In der Yuan-Zeit verfasste Wu Qiuyan 1272–1311) das erste Traktat zur
Siegelschneidekunst, wo er ihre Grundlagen festlegt. Die Wiederentdeckung und
bewusste Verwendung des Mediums Stein während der Ming-Zeit 1368–1644)
stellt ein wichtiges Moment in der Entwicklung des zhuanke zur autonomen
Kunstform dar. Im Gegensatz zu Jade und Elfenbein konnten die Legenden

leicht mit einem speziellen Messer mit flacher Klinge in dieses vergleichsweise
weiche Material geschnitten werden, und bald begann man, die Ausdruckskraft

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 831

des “eisernen Pinsels” auszuloten. Die oft mit kunstvollen Schnitzereien
verzierten, kostspieligen Steine wurden selbst zu beständigen Sammelobjekten.

Die vorliegende Untersuchung der 350-jährigen Entwicklung des zhuanke

von Mitte der Ming-Zeit bis zum Ende der Qing-Zeit 1644–1912) ist in zwei
Teile gegliedert. Der erste Teil beschreibt in einem Längsschnitt die ästhetische

und technische Entwicklung der Siegelkunst vor Zhao Zhiqian 1829–1884).
Teil II analysiert umfassend Zhao Zhiqians siegelschneiderisches Werk und
dessen Einfluss auf spätere Generationen.

Breit angelegt in vier Kapiteln führt Teil I in die Anfänge und Grundlagen
des zhuanke ein und zeichnet, eingewoben in die Darstellung repräsentativer
Siegelmeister und Siegelschulen der Ming- und Qing-Zeit, die verschiedenen

Traditionslinien nach. Viele Termini, die heute in chinesischen Publikationen
zur Siegelkunde selbstverständlich verwendet werden, gehen auf ältere Traktate
zurück. Die ästhetischen Grundlagen des künstlerischen Siegelschneidens wurden

jedoch nie einheitlich in einem kohärenten System formuliert. Darum
entschloss sich Lumban Tobing, eine von ihr als “induktiv” bezeichnete Methode
zu verwenden: Sie stellt der Untersuchung keinen speziellen Abschnitt über
Ästhetik voran, sondern erklärt stattdessen die Kernbegriffe im thematischen
Zusammenhang der stilistischen Analyse und fügt am Ende der Arbeit ein Glossar

wichtiger Begriffe wie ein kleines Nachschlagewerk zur Siegelschneidekunst

hinzu. Der Vorteil dieser Methode ist, dass der Bedeutungsgehalt der Begriffe
durch den Kontext erläutert wird. Selbst mit der Praxis des Siegelschneidens

vertraut, übernimmt sie eine chinesische Betrachtungsweise, was sie befähigt,
die Beurteilungskriterien, Termini und technischen Verfahren, die in der
abendländischen Kunst keine Entsprechung haben, von innen heraus zu erklären und
adäquat ins Deutsche zu übertragen. In ihren detaillierten, stilistischen Analysen
setzt sie jedoch fast die Kenntnis der Siegelschrift voraus. Auch wird im
fortlaufenden Text ein einmal eingeführter Term oft nur noch in der Umschrift, und
dies in der umständlichen Wade-Giles-Umschrift, verwendet. Die Begriffe sind
zwar im Glossar, jedoch nicht vollständig im Index aufgeführt, was ein Wiederfinden

und Nachlesen im Kontext erschwert.

Kapitel 1 setzt sich mit dem Werk der fünf grossen Siegelschneider der

Ming-Zeit auseinander. Ausgehend von den zwei Pionieren der neuen Kunstform,

Wen Peng 1498–1573) und He Zhen ca. 1530–1604), die ihre Siegel
nicht nur entwarfen, sondern auch begannen, sie eigenhändig in Stein zu
schneiden, arbeitet Lumban Tobing desweiteren die Verdienste drei anderer, in
modernen Untersuchungen oft vernachlässigten Repräsentanten heraus: Su Xuan
1553–ca. 1626), Zhu Jian ca. 1570–?) und Wang Guan 1575–?). Wen Peng,

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



832 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ältester Sohn von Wen Zhengming, gilt als der Begründer des zhuanke. Seine
Siegel stehen für Eleganz und Geschmeidigkeit. Der geometrische Duktus seiner

Reliefsiegel und die bewusste Randbeschädigung, die dem Siegel den Anschein
einer “Aura von Metall und Stein”, jinshiqi, gibt, wurden später in der Zhejiang-
Schule wieder aufgegriffen. He Zhen, Schüler Wen Pengs, war professioneller
Siegelschneider. Sein Schaffen ist, im Gegensatz zu den Arbeiten seines Lehrers,
bereits durch breitgefächerte Vorbilder und eine kraftvolle Messerführung
gekennzeichnet. Seine gute epigraphische Kenntnis äussert sich in grösserer
Formenvielfalt und Wandlungsfähigkeit. Mit Su Xuan, der den kraftvollen Stil des

He Zhen zur Blüte gebracht hatte, gewann das Messer als Stilmittel Relevanz.
Sein bewusster Einsatz aufgerauhter oder gezackter Linienkonturen wurde später

von der Zhejiang-Schule favorisiert und weiterentwickelt, wie auch Zhu Jians

Messerführung, welche sich durch eine gewisse Brüchigkeit der einzelnen

Linien auszeichnet. Zhu Jian tat sich jedoch vor allem durch seinen wegweisenden

kunsttheoretischen Beitrag hervor. Er wies als erster auf die zentrale
Verbindung zwischen Messer und Pinsel hin und betonte den Anspruch auf
epigraphische Korrektheit. Wang Guan untermauerte diesen Anspruch in der

Adaption kleiner Siegel der Zhanguo-Zeit und setzte schliesslich neue Massstäbe

in bezug auf die handwerklichen Qualität seiner von beherrschtem Gleichmass
bestimmten Siegel. Die Siegelschneidekunst der Ming-Zeit gruppierte sich um
diese frühen Meister. Stilistisch zeigten sich die zwei Hauptströmungen des

lebhaft-dynamischen und des harmonisch-geordneten Siegelschneidens, was

schon Zhou Lianggong 1612–1672) erkannte. Er setzte mit seiner Einteilung in
Siegel, deren Grundcharakter er als “wild und ungestüm” oder “sorgfältig und
genau” definierte, bleibende Massstäbe. Die Ming-Meister prägten die Siegelkunst

tiefgreifend und ihr Einfluss wirkte über ihre Zeit hinaus, wobei der
temperamentvolle Duktus He Zhens mehr Anklang und Nachahmung fand. Lumban
Tobing arbeitet hier klar die Fundamente heraus, die in den Anfängen des

Siegelschneidens gelegt wurden, eine Kunstform, die mit ihrer Rückwendung zum
Altertum die Wurzeln ihrer Entstehung nie aus den Augen verlor.

In den drei folgenden Kapitel erörtert Lumban Tobing eingehend, in welcher

Weise die Siegelschulen der Qing-Zeit innovativ das Erbe der Ming-Zeit
weiterentwickelten und nicht nur das Studium alter Siegel, sondern die
Epigraphik überhaupt ins Zentrum setzten. Den Schwerpunkt legt sie auf die zwei
Schulen, die auf unterschiedliche Weise eine Balance zwischen Tradition und
Erneuerung anstrebten: die Zhejiang-Schule und die Schule des Deng Shiru.

Die Zhejiang-Schule oder Zhepai, die aufgrund ihrer breiten Wirkung und
infolge der Bedeutung der von ihr ausgehenden, stilbildenden Neuerungen als

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 833

die grösste Siegelschule bezeichnet werden kann, wird in der vorliegenden
Untersuchung anhand ihrer wichtigsten Vertreter, der “Acht Meister von
Xiling”, vorgestellt. Obwohl die Schule immer wieder neue Impulse aufnahm
und sich jeder Meister durch einen eigenständigen Ausdruck auszeichnete,

besitzt sie als Ganzes eindeutige Merkmale, die Lumban Tobing mit der Formel
des “dominanten Messers” auf einen Nenner bringt. Auch wenn Siegelschneider
sich in der Praxis nur selten auf bestimmte Schnitttechniken und
Messerhaltungen beschränkten, entwickelte sich der qiedao-Schnitt zum
hervorstechenden Merkmal der Zhepai. Bei der qiedao-Technik setzt sich eine Linie
aus vielen kurzen Teilstücken zusammen. Entscheidende Bedeutung kommt
dabei dem Ansatz des Messers zu, das nicht Stoss auf Stoss, sondern immer ein
Stück weit zurück ansetzt. Das durch diese Technik geschaffene typische Muster
rauher Linienränder unterstützt die “Aura des Alten”, da es stimmig die
geriffelte Struktur der Linien von gegossenen Bronzesiegeln oder alten
Steininschriften nachempfindet. Die Rückwendung zur Schrift der Han-Zeit ist ein
weiterer zentraler Charakterzug dieser Schule, die sich in der Übernahme von
Elementen der “Kanzleischrift”, lishu, im Vorzug für einfache Schreibungen und
Abwechslungsreichtum der Zeichenvarianten sowie in der Orientierung an der

“kleinen Siegelschrift”, xiaozhuan, äussert. Schliesslich erschlossen die Meister
von Xiling die Seiten der Siegelsteine neu, indem sie nicht nur Namen und
Daten, sondern auch längere Kommentare einschnitten. Dass die Zhepai sich
nicht im wichtigen Stilmittel des Messers und in der puren Nachahmung der

alten Antiken erschöpfte und dass die Suche nach Neuem und das Bewusstsein

für die enge Verbindung und Wechselwirkung zwischen Epigraphik und
Siegelschneidekunst ihren Siegeln ein Moment der Spannung, Abwandlung und
Veränderung verlieh, legt Lumban Tobing ausführlich in der Besprechung der

einzelnen Meister und ihrer Werke dar, wobei sie den Fokus immer auf jene

Aspekte legt, die später auf Zhao Zhiqian einen Einfluss ausüben sollten. So
betont sie beispielsweise das Verdienst von Huang Yi: Als epigraphisch
interessierter Sammler erweiterte er das Spektrum von Anregungen ausserhalb

des Bereichs der Siegel und entwickelte eine neue Herangehensweise an den

Entwurf, nämlich konkrete Vorlagen für seine ästhetisch-freie Umsetzung
heranzuziehen. Darin ebnete er späteren Bestrebungen in dieser Richtung den

Weg. Weiter hebt sie die entscheidenden Impulse hervor, die von Qian Song
1818–1860) ausgingen, den Zhao Zhiqian noch persönlich kannte. Indem Qian

Song statt der geometrischen Schrift von Han-Siegeln auch Elemente der
xiaozhuan in Intagliosiegel aufnahm und einem weichen, kalligraphischen
Duktus Bedeutung verlieh, führte er nämlich die ästhetische Entwicklung der

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



834 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Schule des Deng Shiru fort. Im zhuanke ist die Sicherheit in der Messerführung
eine notwendige Voraussetzung, aber ohne den aus der Kalligraphie übertragenen

ästhetischen Anspruch bleibt jedes Siegel ein handwerkliches Erzeugnis
ohne künstlerischen Gehalt. Insofern ist mit dem zentralen Begriff der “Idee des

Pinsels” nicht nur eine mit dem Pinsel verwandte Linienführung, sondern der
massgebliche Einfluss der Schriftkunst überhaupt gemeint. Es ist gerade dieser

Ansatz gewesen, den Zhao Zhiqian aufgriff und zu höchster Blüte brachte.
Deng Shiru 1743–1805), Begründer der gleichnamigen Schule, Dengpai,

setzte als herausragender Schriftkünstler der Qing-Zeit neue Masstäbe für die
Wechselbeziehung zwischen Schriftkunst und Siegelschneiden. Lumban Tobing
arbeitet auch hier anhand von Analysen ausgewählter Siegellegenden die Merkmale

heraus, die später prägend auf Zhao Zhiqian einwirkten. Die mit
kraftvollem Duktus geschriebene zhuanshu des Deng Shiru ist in Stil, Charakter und
typologischen Eigenheiten der “Stelenschule”, Beixue, verpflichtet. Diese
Bewegung, die epigraphisches Originalmaterial aus Epochen vor der Tang-Zeit
erschloss, war eng verknüpft mit der “Wissenschaft über Metall und Stein”,
jinshixue, die Mitte der Qing-Zeit in den Ären Qianlong 1736–1795) und
Jiaqing 1796–1820) ihren Höhepunkt erreichte. Der allgemeine Aufschwung der
Archäologie schuf für das Siegelscheiden Voraussetzungen, die seine Entfaltung
in idealer Weise begünstigten. Deng Shirus Aufwertung kalligraphischer
Gestaltungsprinzipien beeinflusste die weitere Entwicklung des zhuanke tiefgreifend.
Eine wesentliche Neuerung von Deng Shiru bestand darin, die in der Schriftkunst

sichtbaren Modulationen des Pinselstrichs und die runde Linienführung
der in der Qin-Zeit geschaffenen xiaozhuan auch in Intagliosiegeln zu
übernehmen. Auch in der Komposition zeigte er mit der Polarisierung dichter und
leerer Flächen und der Gestaltung von festgefügten, netzartigen Flächen grosse

Meisterschaft. Deng Shiru hatte keine unmittelbaren Schüler; zu seinen
Nachfolgern zählen in erster Linie Wu Xizai 1799–1870), aber auch Xu Sangeng

1826–1890) und eben Zhao Zhiqian. Sein bekanntester Schüler Wu Xizai kam

durch seinen Lehrer Bao Shichen 1775–1855), der einer der bedeutendsten

Vertreter der Stelenschule-Bewegung war, mit Deng Shirus Werk in Berührung.
Er verlegte die epigraphische Dimension des Siegelschneidens an den Rand
seines Schaffens und konzentrierte sich im Gegensatz zu Deng Shiru ganz auf
den “Schreibprozess”, d.h. auf die gestalterischen Freiräume, welche die
Modulationen des Pinsels bieten, so dass er ihn darin schliesslich übertraf. So war es

Wu Xizai, der den Pinselduktus im Siegel zur Perfektion brachte. Vor allem
seine Intagliosiegel widerspiegeln die Weichheit und Wandlungsfähigkeit seiner

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 835

elegant-dekorativen zhuanshu. Er verstand es, die Feinheiten der Pinselführung
vollständig in seine Siegel zu übertragen.

Nachdem Lumban Tobing umfassend den Traditionsrahmen absteckte, in
dem Zhao Zhiqian sein Wirken als Siegelschneider begann, geht sie im folgenden

Hauptteil der zentralen Frage nach, auf welche Art und Weise Zhao Zhiqian
die langsam gewachsene, stilistische und typologische Bandbreite des
Siegelschneidens absorbierte und in einen homogenen Individualstil verwandelte.
Nach einer Zusammenfassung von Zhao Zhiqians biographischen Daten,
konzentriert auf seine Entwicklung als Siegelkünstler, sowie einer Übersicht über

die Materiallage und Fragen der Datierung, erörtert Lumban Tobing in
chronologischer Reihenfolge die Einflüsse, welche auf Zhao Zhiqian wirkten. In
Zhejiang aufgewachsen, stand Zhao Zhiqian zunächst unter der Einwirkung der

Zhepai; vor allem rückte der einfache und dabei kraftvolle Duktus von Huang Yi
und die Messerführung des Qian Song ins Zentrum seiner Gestaltung. Er
bewegte sich technisch und formal im Rahmen dieser Schule. So prägten anfangs

die Kenntnis Han-zeitlicher Siegel wesentlich seine Arbeiten. Zeitgleich mit der
Rezeption von Han-Siegeln setzte auch die Auseinandersetzung mit Deng Shiru
ein. Zhao Zhiqian griff gleichermassen die Eigenschaften beider Strömungen
auf. Er begann, die betont kontrastreiche Flächengliederung und die angerauhten

Linienränder der Zhejiang-Schule mit dem kalligraphischen Duktus der Dengpai
auch innerhalb einer Siegellegende zu synthetisieren. Keinem Traditionsstrang
mehr verpflichtet, fährt er fort, ihm zugängliches Material breitgefächert in seine

Legenden aufzunehmen. Statt wie Deng Shiru oder Wu Xizai die eigene

Kalligraphie im Material Stein umzusetzen, benutzte Zhao Zhiqian immer mehr

Vorlagen ausserhalb der Welt des Siegels und experimentierte mit dem
Schriftmaterial von alten Inschriften. Für dieses Erschliessen von neuen “Quellen”
ausserhalb des Bereichs der Siegel prägte Ye Ming 1866–1948), Mitbegründer
der Xiling-Siegelgesellschaft in Hangzhou, dafür die Wendung “Siegel ausserhalb

von Siegeln suchen”, yin wai qiu yin – im Gegensatz zur “Suche von
Siegeln innerhalb von Siegeln”, yin nei qiu yin, d.h. die Auseinandersetzung mit
den alten Siegeln und den Traditionen des Künstlersiegels. Lumban Tobing
verfolgt diese Suche Zhao Zhiqians anhand der in Seiteninschriften erwähnten
Hinweise. Indem sie Siegellegenden mit den in ihnen adaptierten Vorlagen, wie
diverse Inschriften auf Han-zeitlichen Stelen und Spiegeln, auf Münzen und
buddhistischen Weiheinschriften, gegenüberstellt, arbeitet sie Zhao Zhiqians
unterschiedliche, keinem Schema folgende Modi der Adaption heraus. Der
Prozess dieser Umsetzung, das “Wiedergeben der Idee” genannt, das das Studium
des Bedeutungsgehaltes eines Schriftkunstwerkes und dessen Nachempfindung

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



836 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

in der Siegellegende impliziert, spielt im zhuanke eine wichtige, positiv besetzte

Rolle. “Siegel ausserhalb von Siegeln zu suchen” ist im Laufe der Zeit zu einer
Formel geronnen, mit deren Hilfe Zhao Zhiqians reifes Werk eindringlich
charakterisiert wird. Dieses “Zitieren” findet auch in den Seiteninschriften statt.

Zhao Zhiqian, aus der Tradition der Zhepai kommend, schenkte dieser “vierten
Dimension” des Siegelsteins neue Aufmerksamkeit. Er bereicherte diesen Teil,
den er aufwendig gestaltete, um diverse Sujets und Relief-Inschriften, vorzugsweise

in der Regelschrift der Nördlichen Wei-Zeit, für die er auch als
Schriftkünstler eine Vorliebe hatte. Der von ihm abgesteckte Rahmen wurde in bezug
auf Seiteninschriften kaum übertroffen.

Ein weiteres Kapitel widmet sich dem Vergleich zwischen Zhao Zhiqian
und den zwei anderen zeitgenössischen Siegelschneidern, die wie er den
Versuch unternommen hatten, in der Nachfolge Deng Shirus dessen künstlerische
Ideen umzusetzen: Wu Xizai und Xu Sangeng. Obwohl sie sich nie persönlich
begegnet sind, ist die künstlerische Auseinandersetzung zwischen Zhao Zhiqians
und Wu Xizai belegt: Sie schnitten einander Siegel und verfassten gegenseitig

Vorworte für ihre Siegelkataloge. Wu Xizais Rede und Zhao Zhiqians ausführliche

Entgegnung, wo er sein Urteilsvermögen unter Beweis stellte, zeigen, dass

die gegenseitige Bewunderung der beiden Meister nicht ohne Vorbehalte war.
Durch die Gegenüberstellung ihrer schriftlichen Äusserungen und ihrer künstlerischen

Resultate veranschaulicht Lumban Tobing die völlig verschiedenen
Wege, die sie beschritten, um gleichermassen die kalligraphische Dimension im
Siegel weiterzuentwickeln. Ferner fasst sie Zhao Zhiqians kritische Ausführungen,

einen wichtigen Beitrag zur Ästhetik der Siegelkunst, und die Interpretation
derselben durch Wang Beiyue gekonnt zusammen. Der Kernpunkt dieser
Ausführungen sind die schwer zu fassenden Antonyme qiao und zhuo, deren
wörtliche Übersetzung “geschickt” und “unbeholfen” unzureichend ihren
Bedeutungsgehalt beschreiben. Die Zhepai betont die Qualität qiao, insofern sie

allergrössten Wert auf die Messerführung legt. Bei Deng Shiru wurzelt die
Breite der ästhetischen Modelle nicht in der Technik, sondern der Komposition
des Siegels, was die Qualität zhuo u.a. bedingt. Die beiden Begriffe sind nicht
gegensätzliche Pole, sondern die Umschreibung des in einer Legende
vorherrschenden Verhältnisses zwischen inhaltlicher Substanz und formgebender
Gestaltung, wobei Zhao Zhiqian in seiner Vorrede ersterer eindeutig den Vorrang
einräumt. Der abstrakte Bedeutungsgehalt des Begriffs zhuo umfasst den

eigentlichen Inhalt oder die “geistige Substanz” eines Siegels und impliziert die
Verbindung zur Schriftkunst. Ein schlichter, natürlicher Ausdruck ohne
Überzeichnung des handwerklichen Könnens oder des Gestaltungswillens des Siegel-

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 837

schneiders ist eine andere Eigenschaft, die ein Siegel mit dem Charakter von
zhuo auszeichnet. Die Autorin bringt vor, dass Zhao Zhiqian auf der Höhe seines

Schaffens den Begriff zhuo als Synonym für die Erweiterung des Schrift- und
Vorlagenrepertoires im künstlerischen Siegelschneiden verstand und zweifellos
darin selbst sein wichtigstes, künstlerisches Verdienst sah.

In Kapitel 6 charakterisiert und definiert Lumban Tobing den persönlichen

Stil Zhao Zhiqians. Ihr gelingt es überzeugend, nach der Einteilung in Vorbilder
innerhalb und ausserhalb des zhuanke, das Werk Zhao Zhiqians neu in vier
kontinuierlich ineinander übergehende Schaffensperioden einzuteilen und die
verschiedenen Entwicklungslinien nachzuzeichnen: eine kurze Anfangsphase,
ausschliesslich der Zhepai verpflichtet; eine Periode, die sich mit Siegeln
unterschiedlicher Provenienz auseinandersetzt; schliesslich der Zenit seines Schaffens,

die epigraphische Phase mit der Ausbildung verschiedener Adaptionsmodi
und raffinierter Kompositionsschemata; als letztes ein Abschnitt, in dem er sich
der von ihm gesetzten “Modi” bediente, ohne mehr Neues voranzutreiben. Die
ästhetische Gestaltung und der schrifttypologische Inhalt tragen gleichermassen

früh Zhao Zhiqians eigene Handschrift. Sein Verhältnis zur epigraphischen

Vorlage und die daraus resultierenden, wechselnden Formen von Ähnlichkeit
sind zentrale Merkmale seines Individualstils, der im Spannungsbogen zwischen
Ästhetik und Epigraphik steht. Trotzdem entwickelte er sich auch in Siegeln mit
Referenz auf bekannte Traditionslinien formal-ästhetisch weiter. Seine produktivste

Phase, quantitativ wie künstlerisch gesehen, reicht von 1862 bis 1864 –
jene Zeit, in der er in Beijing weilte und Kontakte zu gleichgesinnten Freunden

und Mäzenen unterhielt. Durch ihre Untersuchung der wechselnden Methoden
der Adaption und der stilistischen Besonderheiten formuliert Lumban Tobing
hier ihre Kernaussage: Der Individualstil des Siegelschneiders Zhao Zhiqians ist
nicht das Resultat einer linearen Entwicklung. Stilistische Wandlungsprozesse

reichen in alle Perioden hinein, weshalb er sich nicht innerhalb einer wie auch

immer strukturierten Chronologie, sondern ausschliesslich anhand der
Transformationen, durch die er seine Vorbilder im Siegel festhielt, bestimmen lässt. In
seinen besten Siegeln erreicht Zhao Zhiqian die vollkommene Balance zwischen
epigraphischem Gehalt und ästhetischer Ausführung; je differenzierter Zhao
Zhiqian sein Wissen über alte Inschriften einzusetzen wusste, umso stärker sind

Epigraphik und Ästhetik verzahnt. Die überzeugende Umsetzung seiner
Vorlagen ist unabdingbar an die souveräne Beherrschung der technischen und
kompositorischen Gestaltungsmittel geknüpft. Dennoch, so argumentiert Lumban
Tobing, spielen ästhetische Belange in Zhao Zhiqians Schaffen nicht die
Hauptrolle. Sie fungieren als Handwerkszeug. In Zhao Zhiqians Siegeln ist das

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



838 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Alte auch gleichzeitig das Neue. Er verband die Kenntnis alter Siegel mit dem
Streben nach neuen Formen zu einem abwechslungsreichen Stil. Mit dem

Grundgedanken, “das Alte zum Vorbild nehmen, ohne starr daran festzuhalten”,
fagu er bu nigu, steht er bestens in der Tradition He Zhens, der Tradition und
Erneuerung gleichermassen perfekt ausbalanciert hatte.

In Kapitel 7 erläutert Lumban Tobing Zhao Zhiqians Einfluss auf spätere

Generationen. Zhao Zhiqian hatte keine direkten Schüler von Bedeutung. Von
allen nachfolgenden Siegelschneidern ist Wu Changshuo 1844–1927) sicherlich
der bedeutendste Meister, der durch das OEuvre Zhao Zhiqians entscheidend

mitgeprägt wurde. Er kam der Adaption alter Inschriften, wie Zhao Zhiqian sie
verstand, am nächsten und führte den von Zhao Zhiqian praktizierten
epigraphischen Ansatz auch inhaltlich weiter. Weitere bedeutende Siegelschneider, für
dessen Wirken Zhao Zhiqian wichtig war, ist Qi Baishi 1863–1957), Huang
Mufu 1849–1908), Yi Da’an 1874–1941), Zhao Shigang 1874–1945) und
Wang Fu’an 1880–1960).

Ein weiteres Kapitel untersucht kurz das Problem von Nachschnitten und
Fälschungen. Bevor Lumban Tobing in einem kurzen Schlusswort den ganzen

Inhalt des Buches komprimiert wiedergibt, reisst sie in einem letzten Kapitel das

Thema der literarischen Siegellegenden an. Xianzhang, wörtlich übersetzt

“Siegel der Musse”, sind im weitesten Sinne all diejenigen Siegel, die weder
Amtsbezeichnungen noch Namen enthalten. Ab der Ming-Zeit, mit der Entwicklung

des Siegels zur eigenständigen Kunstgattung, erlebten literarische Siegel

einen Aufschwung. Lumban Tobing bringt vor, dass die stetig wachsende
Beliebtheit der literarischen Siegel im merkwürdigen Kontrast zu der Auffassung
steht, dass der Inhalt einer Siegellegende mit ihrem künstlerischen Niveau in
keinem Zusammenhang stünde, also ein überzeugendes Siegel keine berühmte
Sentenz und keine geistreiche Anspielung enthalten müsse.

Ohne gross auf geschichtliche Hintergründe oder verwandte Kunstformen
einzugehen, vermochte es Lumban Tobing, alle Aspekte des künstlerischen
Siegelschneidens auszuleuchten und so dem abendländischen Leser Neuland zu
erschliessen. Die anspruchsvolle Lektüre von Schriftkunst in Rot und Weiß
fordert jedoch in starkem Masse dessen “Mitarbeit”, da die 258 Abbildungen,
meistens Siegellegenden, nicht in den Text integriert, sondern dem Haupttext
hinten angefügt sind. Abschliessend kann gesagt werden, dass diese Publikation
sich nicht nur hervorragend in die Reihe der Studien zur Siegelkunde im
deutschen Sprachraum einreiht, ein Gebiet, das im angelsächsischen Bereich
vernachlässigt wurde, sondern auch dazu beiträgt, dass das Erbe von Prof.

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 839

Dietrich Seckel fortgeführt wird. Die Reihe Studien zur ostasiatischen Schriftkunst

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849

wird jetzt von Uta Lauer herausgegeben.

Lis Jung Lu

MARRA, Michael F.: Seasons and Landscapes in Japanese Poetry. An Introduction

to Haiku and Waka. Lewiston, Queenston und Lampeter: Edwin Mellen
Press 2008. 295 S. ISBN-13: 978-0-7734-4907-7, ISBN-10: 0-7734-4907-8.

Der Titel des vorliegenden Buches mag insofern zu Missverständnissen führen,
als es keine literaturgeschichtliche Einführung in das Thema ist. Es handelt sich
um eine Sammlung von Waka und Haiku, in welcher der an der University of
California Los Angeles UCLA) japanische Literatur lehrende Michael F. Marra
auf 295 Seiten fünfhundert Gedichte “vom achten bis zum zwanzigsten Jahrhundert”

S. 3) zusammentrug. Vorangestellt ist ein Vorwort S. i–iv) seines Mentors

J. Thomas Rimer sowie eine Einführung S. 1–24) durch den Autor. Im
Folgenden geht der Rezensent anhand des Vorwortes, das zusammen mit Marras
Danksagung ein enges Lehrer-Schüler-Verhältnis preisgibt, den in der Sammlung

präsentierten Gedichten nach und kommt abschliessend auf die Einführung
zurück.

Auch Rimer fühlt sich zunächst durch den Titel fehlgeleitet, allerdings in
anderer Hinsicht. Seine Befürchtung ist, dass er aufgrund seiner Schlichtheit zu
Fehleinschätzungen führen könne. Denn Marras Anthologie sei die am “besten
ausgearbeitete und innovativste Sammlung von Übersetzungen, die jemals in
Englisch publiziert wurde”. Sie sei ein Werk innovativer Gelehrsamkeit und ein
Zeugnis des herausragenden persönlichen Geschmackes des Verfassers. Diesen
Tönen des höchsten Lobes bereitet Rimer dann eine Grundlage, indem er der
Sammlung “vier vielfältige Funktionen” zuweist. An erster Stelle führt er den

Charakter als Einführung für denjenigen Leser an, der lernen möchte, japanische
Gedichte zu verstehen, zu analysieren oder zu übersetzen. Dass auch Marras
Intentionen didaktischer Art sind, betont der Autor neben dem Wort Introduction
im Titel in seiner Einleitung wiederholt S. 2–4).

Dem Titel zufolge geht es Marra um Jahreszeiten und Landschaften, als

Ordnungskriterium für die Sammlung dienen allerdings lediglich die Jahreszeiten.

Die Landschaften landscapes) tauchen weder als Ordnungsraster auf,
noch werden sie näher abgehandelt. Marras Einführung selbst endet mit der
Aufforderung, die “Grammatik der Jahreszeiten in der alten Dichtung Japans”
Hervorhebung R.F.W.) zu studieren. Um Landschaften scheint es somit eher



840 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

weniger zu gehen, obwohl ihre “Grammatik” gewiss ebenfalls zur “Hoffnung”
beitrüge, “zu einem besseren Verständnis interpretations) japanischer Lieder
songs) zu kommen” S. 24).1 Also auch in dieser Hinsicht ist der Titel leicht

irreführend.
Die Sammlung gliedert sich in fünf Abschnitte: die Mondmonate sowie die

vier Jahreszeiten. Die Mondmonate sind in zwölf Monate unterteilt, die einzelnen

Jahreszeiten jeweils durch einige ausgesuchte Jahreszeitenwörter kigo)
repräsentiert. Auf dieser Ebene wiederum folgt die Darstellung einer
chronologischen Ordnung, die meist bei der Mitte bis Ende des achten Jahrhunderts

fertiggestellten Gedichtsammlung Man’yoshu beginnt. Abgesehen von den

zwölf Mondmonaten, die aufgrund der Tatsache, jeweils mit nur einem Gedicht
vertreten zu sein, die Frage nach dem Sinn eines separaten Abschnittes
aufwerfen, finden sich zu den einzelnen Jahreszeitenwörtern meist zwischen fünf
bis acht, in einigen Fällen bis zu elf und für die offenbar ganz wichtige Kirschblüte

sogar fünfzehn Gedichte hana, S. 66–73). Dabei verdeutlicht die
Zusammenstellung von Waka und Haiku unter einem bestimmten kigo, wie tief die
auch im Westen so populäre Haiku-Dichtung tatsächlich in der dem
deutschsprachigen Leser weniger bakannten Waka-Dichtung verankert ist bzw. wie
beide Genres zusammen Foren für die Jahreszeiten als eines der zentralen
Momente japanischer Selbstbeschreibungen bilden.

Es sind vor allem zwei Aspekte, die Rimers Lob untermauern. Da ist zum
einen die ungewöhnliche Darstellung der Texte. Neben den Originalnotationen,
was im Fall des Man’yoshu die Verschriftung mit exklusiv chinesischen Zeichen
bedeutet, gibt es die Transliteration in lateinischer Schrift sowie freilich die
englischen Übersetzungen. Die Präsentation der Originalschriftzeichen der ältesten

Gedichtsammlung ist besonders hervorzuheben, da diese auch in japanischen

Anthologien längst nicht mehr selbstverständlich, und auch in Fachartikeln

lediglich die Transliteration unter Hinzunahme von hiragana-Lautzeichen
üblich sind.2

Der zweite Aspekt betrifft die Auswahl der einzelnen Gedichte, die Rimer
als eine “ernsthafte Einführung in das Werk japanischer Poeten jeglicher Perio-

1 Die “‘Grammatik’ japanischer Dichtung” bezieht Marra auf eine “Reihe von Assoziationen

zwischen Jahreszeitenwörtern” S. 2), also exklusiv auf inhaltliche Fragen.

2 Die Notationen der Waka-Sammlungen der Heian-Zeit und auch des frühen Mittelalters sind

allerdings insofern nicht original, als diese – abgesehen von dem Problem der senkrecht

arrangierten Handschriftlichkeit – ausschliesslich in hiragana-Lautzeichen erfolgten. Zur
Förderung der Verständlichkeit erfolgt jedoch in modernen Editionen die Notation einiger
Wörter wie etwa eigenständiger Nomen mit chinesischen Schriftzeichen.

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 841

den bis hin zu Masaoka Shiki 1867–1902)” versteht. Denn Marra beschränkt
sich nicht auf den Hochkanon japanischer Dichtung, der beispielsweise im Falle
der ersten offiziellen Anthologie Kokin Wakashu anhand verschiedener
Übersetzungen ins Englische mittlerweile gut nachvollziehbar ist. Die Auswahl
berücksichtigt dagegen Gedichte aus späteren offiziellen Sammlungen wie Fuga
Wakashu aus der ersten Hälfte des vierzehnten Jahrhunderts oder Privatsammlungen

aus der Hand von Sanjonishi Sanetaka 1455–1537) oder Motoori Norinaga

1730–1801).
Im Fussnotenapparat untergebracht sind Informationen zu inhaltlichen

Aspekten wie beispielsweise Angaben zu den Quellen, den Dichtern,
Hintergrundinformationen, kurze Interpretationen oder Überlegungen zu den Intentionen

der Dichter, Angaben zur Etymologie und einige – wenige – Erläuterungen

zu poetologischen Begriffen wie der sogenannten mitate-Metapher S. 37, Fussnote

40). Ausgestattet ist das Buch weiterhin mit drei Verzeichnissen, welche die
japanischen Personennamen und Werktitel inklusive ihrer japanischen
Notationen, die Gedichtanfänge sowie schliesslich einen Index der Namen und
Fachbegriffe beinhalten.

Rimer zufolge wird dem “Leser ermöglicht, die verschiedenen Wege in den

Griff zu bekommen, auf denen die zeitgenössischen und nachfolgenden Leser
der Gedichte die komplexen und ausgefeilten Ebenen der Bedeutung ableiten
konnten von etwas, das oberflächlich betrachtet unkompliziert und eher als

lyrische Äusserungen über die Natur und Jahreszeiten wirkt”. Trotz Marras
Fussnotenapparat ist dem jedoch nur bedingt beizupflichten. Denn vermutlich
aus der Not heraus, bei Erläuterungen zu fünfhundert Gedichten auf einer relativ
begrenzten Seitenzahl Abstriche machen zu müssen, geht Marra nicht auf Fragen
der Text- bzw. Ausdrucksebene ein. Diese betreffen beispielsweise grammatische

Besonderheiten wie Abweichungen von der Alltagssprache, syntaktische
Ordnungen etwa bei der Zusammengehörigkeit von Versen, poetologische

Kniffe wie die Metrik oder die Materialität der klanglichen Ebene. Es handelt
sich also um all das, was das sprachliche Kunstwerk ausmacht und wo sich –
schliesslich geht es um Lyrik – Inhalt und Ausdruck anzunähern versuchen.
Ohne eine profunde Kenntnis der inhaltlichen Momente lassen sich die von
Rimer angesprochenen Ebenen der Bedeutungen tatsächlich nicht in den Griff
bekommen. Aber gerade die als Zielgruppe angesprochenen Lernwilligen müsste
es eigentlich interessieren, worin sich die Waka-Gedichte aus so vielen Jahrhunderten

unterscheiden. Ausserdem – wenn man weiss, was die einzelnen Wörter
bedeuten, heisst das nicht, dass man das Gedicht verstanden hat.

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



842 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Durch das chronologische Arrangement der Gedichte entstehen historische
Längsschnitte, die – gewissermassen häppchenweise – eine Literaturgeschichte
implizieren. Das Anordnen der thematischen Sequenzen nach Jahreszeiten läuft
dieser Literaturgeschichte jedoch insofern entgegen, als die Jahreszeitenwörter

offenbar Unwandelbarkeit und Ahistorizität belegen. Von Bedeutung für eine
kontextualisierende Literaturgeschichte sind aber nicht nur die Konvergenzpunkte,

die das Abhandeln einer gemeinsamen Geschichte rechtfertigen, sondern

auch und gerade die Unterschiede historischer Semantiken und die Differenzen
auf der Textebene. Das ist im Fall der japanischen Dichtung um so relevanter, da
neben ihrem Inhalt – eben die stereotypen Jahreszeiten – die rigiden Formen von
Waka und Haiku ebenfalls in Richtung Unwandelbarkeit und Ahistorizität
weisen. Tatsächlich jedoch ist das nur in der Grobsicht der Fall. Denn trotz
unerschütterlicher Form und nahezu obligatorischen Inhalts- und Wortschatzvorgaben

gibt es Differenzen, Entwicklungen und Verfremdungen, die bei
literaturgeschichtlichen Schnitten unbedingt zu berücksichtigen sind. Ohne Wandel,
Verfremdung und Differenz hätten wir es nicht mit Literatur zu tun, jedenfalls
nicht im Sinne des Wortes “Literatur”, wie wir es verstehen.

Auch in der Diktion japanischer Poetologien ist dieses Problem spätestens

seit Basho registriert und als =C#q>| fueki ryuko, das “Unwandelbare und
das Neue, Modische”, beschrieben. Marras Gewichtung auf das Unwandelbare
betrifft allerdings nur die Gesamtstruktur der Anthologie. Für das eine oder

andere Detail nämlich finden sich schon vereinzelte Hinweise. Diese gelten etwa
gelungenen Verfremdungen, z.B. in Bashos berühmten Frosch-Haiku, wo nun
das Tier selbst schweigt und nur das alte Wasser einen Laut macht. Diese
Hinweise beschränken sich jedoch wie erwähnt auf die Inhaltsebene S. 84).

Neben dem eigentlichen Wortschatz, der in der japanischen, vor allem
vormodernen Dichtung strengen, nur mühsam zu durchbrechenden Vorgaben
unterlag, bei einem Gelingen jedoch – wie im Falle Bashos – grossen Ruhm
erlangen konnte, sind die Zeichen für Verfremdung und literarische Evolution
somit auf der Textebene zu suchen. Dazu gehören beispielsweise die Fragen,

welche Verse eine semantisch-syntaktische Einheit bilden, ob ein sieben-fünf-oder

fünf-sieben-Rhythmus vorliegt oder ob das Gedicht in einer offenen Verbform,

mit einem Nomen oder gar nicht endet. Besonders in vielen englischen
Übersetzungen älteren Datums bleiben derartige Merkmale absolut unberücksichtigt.

Wo kein Verb im Japanischen steht, kommt ein solches in die
Übersetzung, der erste Vers findet sich am Ende wieder, und der letzte, der oftmals

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 843

die Hauptaussage bildet, wandert an den Anfang.3 Bei Marra fallen derartige
Probleme allerdings weitaus weniger ins Gewicht4, wie das etwa in Helen C.
McCullough Übersetzung von Konishi Jin’ichis viel beachtetem Artikel zur
Entwicklung des Stils im Kokin Wakashu ist, der nebenbei bemerkt “Stil” auch

ganz auf inhaltliche Fragen reduziert.5

Die Feinheiten historischer Differenzen auf Inhalts- und Textebene in die
Übersetzung einer Gegenwartssprache zu bringen, ist vermutlich ein Ding der

Unmöglichkeit. Ein weiteres Übersetzungsproblem ist der heuristische Zwang
zur Reduktion von Polysemie. Der Übersetzer muss aus möglichen Bedeutungen

eine Wahl treffen, und eine Kunst liegt freilich darin, in der Zielsprache wieder
Bedeutungsvielfalt erzeugen zu können. Marra nimmt diese Hürde oftmals sehr
geschickt.6 Manchmal fällt die Wahl allerdings eindeutig zugunsten der
Konnotationen aus, wenn auch Marra in vielen dieser Fällen das Problem erläutert.7

Als ein zusätzliches Hindernis für die lyrische Form in der Zielsprache erweist
sich die Tatsache, dass die Übersetzungen aufgrund syntaktischer Ordnung
sowie akkurater Punkt- und Kommasetzung kurze Prosatexte, aber eigentlich
keine Lyrik mehr sind. Daran ändert das Arrangement in fünf Zeilen nur bedingt

3 Das ist selbst bei der Übersetzung von Ultrakurz-Haiku der Fall, wie z.B. John Stevens

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849

wiederholt bei zweizeiligen Haiku belegt STEVENS, 1980).

4 Eine Überwindung dieser Probleme gelingt auch Marra nicht; vgl. beispielsweise das erste

Gedicht zu den Azaleen tsutsuji, S. 85), wo der letzte Vers in der Übersetzung an den
Anfang gerückt ist, oder das erste Gedicht zur “Quelle” izumi, S. 158), wo dasselbe
Problem auftaucht und zudem auch kofu (“Sehnsucht haben, jemanden vermissen”)
fälschlicherweise mit “to love” übersetzt ist. Meist handelt es sich jedoch nur um Verdrehungen

innerhalb des Ober- respektive Unterstollens.

5 KONISHI / MCCULLOUGH, 1978. Jürgen Stalph nivelliert in seinem Plädoyer für eine formför¬

dernde Waka-Übersetzung zu rhythmisch-flotten Vierzeilern sämtliche Binnendifferenzen
STALPH, 2008). Ist diese Form als lyrisches Pendant auch zu erwägen, eignet sie sich nicht

für eine literaturgeschichtliche Darstellung.
6 Vgl. etwa das erste Gedicht zur Glyzinie fuji, S. 91) wo Marra den Begriff fuji-nami

wörtl.: “Glyzinienwellen”) mit “wisteria flower […] like waves” übersetzt.

7 Z.B. das Haiku Sohohime no / Shitoshito furu ya / Haru no ame übersetzt Marra wie folgt:

“How gracefully Princess Saho / Sways, silently pissing -- / Rains of spring” S. 59). Das

lautmalerische Wort shitoshito bezieht sich zunächst auf das ruhige, gelassen-graziöse

Handeln bzw. Schreiten, und in einer zweiten Bedeutung auf den leise und ununterbrochen

fallenden Regen; es bedient in diesem Haiku also sowohl die Prinzessin, als auch den

Regen. Das Wort shito bedeutet tatsächlich “Urin”, dürfte sich als Konnotation jedoch eher

auf den Regen, und weniger auf die Prinzessin beziehen. Weder das Kojien noch das Nihon
Kokugo Daijiten führen diese “Konnotation”, was freilich den Leser nicht davon abhält,
Marras Interpretation zuzustimmen.



844 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

etwas. Eine Orientierung an der originalen Versreihenfolge, Mut zu gramma-tisch-

syntaktisch “unkorrekten” Konstellationen sowie der Verzicht auf stringente

Komma- und Punktsetzung würden vermutlich weiterhelfen.
Abschliessend soll noch ein Blick auf die Einleitung geworfen werden, wo

es Marra besonders um das Problem geht, dass in Waka-Gedichten oftmals weitere

und ganz andere Texte eingeschrieben sind – ob das im Haiku ebenfalls der

Fall ist, bleibt offen. Angefangen beim ersten Gedicht mit einunddreissig Moren,
das die frühen, aus dem achten Jahrhundert stammenden Geschichtschroniken
Kojiki und Nihon Shoki der kami-Gottheit Susanoo no Mikoto zuschreiben, deckt
Marra zwei “Funktionen lyrischer Dichtung” auf, nämlich eine “politische”
sowie eine “rein ästhetische” S. 9). Die politische Lesung könne dabei sogar so

versteckt sein, dass Marra sie “geheimen Kode” S. 12) nennt. Marra zeichnet

solche verschlüsselten Botschaften an einigen Beispielen nach, lässt den Leser
bei der Entschlüsselung der Gedichte im Hauptteil des Buches allerdings
weitestgehend auf sich selbst gestellt. Denn seine Erläuterungen betreffen lediglich
die “normalen”, unkodierten Inhalte. Ausserdem setzt Marra zwar – gewissermassen

als Interpretationsanreiz – die Jahreszeiten als versteckte Botschaft in
den Raum, der Leser erfährt jedoch nichts über ihre Herkunft und Entwicklung.
Im Rahmen dieser Besprechung bringt das zwei Probleme mit sich. Zunächst
einmal verstärkt sich dadurch der oben angesprochene Eindruck der
Unwandelbarkeit. Es ist, als ob es die Jahreszeiten schon immer gegeben hätte, denn

offensichtlich lässt sich bereits das Man’yoshu problemlos nach diesem

Ordnungsraster unterbringen. Das ist jedoch nicht der Fall, denn die japanischen
Literaturwissenschaften bestätigen, dass es in den alten Teilen der Sammlung
mit Gedichten, die aus der späteren Hälfte des siebten und dem Anfang des

achten Jahrhunderts stammen, noch keine ausdifferenzierten vier Jahreszeiten

gab. Der Literaturwissenschaftler Seko Katashi beispielsweise beschreibt das als
fehlendes Gefühl für die Jahreszeiten.8 Auch finden sich in der Dichtung des

achten Jahrhunderts viele Wörter für Pflanzen, Tiere oder Klimaphänomene, die
ab der Heian-Periode für eine bestimmte Jahreszeit stehen kigo), noch unter
anderen oder verschiedenen Jahreszeiten. Das zweite, damit verbundene
Problem ist, dass Marra durch seine ahistorische Ausrichtung genau in jene Kerbe
haut, die bei stereotypen Selbstbeschreibungen immer wieder aufgefrischt wird,
dass nämlich die japanische Affinität zu den vier Jahreszeiten der Natur, und

insbesondere der besonderen Naturliebe geschuldet ist. Um es hier nochmals

8 SEKO, 1978. Seko zeichnet die Entwicklung der Jahreszeiten in den ersten Abschnitten sei¬

ner Studie nach.

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 845

ganz deutlich zu sagen: Die vier Jahreszeiten als eines der zentralen Konzepte
im japanischen kulturellen Gedächtnis verdanken sich nicht der Natur, sondern

der Kultur. Es lässt sich anhand der Texte aus dem späten siebten und frühen
achten Jahrhundert konkret nachweisen, dass die vier Jahreszeiten erst mit der

Schrift und der chinesischen Literatur auftauchen. Landschaft als Träger kollektiver

Gedächtnisse dagegen gibt es ohne Zweifel wesentlich länger.

Die vorgebrachten Einwände erfolgten unter einem sehr eingeengten
Blickwinkel und stellen daher die von Marra vollbrachte Gesamtleistung in keiner
Weise in Frage. Es ist das Verdienst des Autors, tiefe Einblicke in die vernetzten
Strukturen eines wesentlichen Themas japanischer Selbst- und Fremdbeschreibungen

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849

zu gewähren. Marra erklärt sein Ziel wie folgt:

My purpose in the present book is to make readers familiar with the stylizations of the
seasons, the constraints within which poets worked, and the subtlety of their use of conventions

in the creation of little poetic masterpieces S. 3–4).

Bezüglich der Jahreszeiten, das lässt sich als Fazit festhalten, ist ihm das ohne
Zweifel gelungen.

Literaturverzeichnis

KONISHI, Jin’ichi / Helen C. MCCULLOUGH

1978 “The Genesis of the Kokinshu Style.” Helen MCCULLOUGH Übers.).
Harvard Journal of Asiatic Studies 38.1: 61–170.

SEKO, Katashi &\ .ê
1978 Man’yo fubutsuron 7:yNØ(™A Tokyo: Kyoiku Shuppan Senta.

STEVENS, John
1980 Mountain Tasting. Zen Haiku by Taneda Santoka. New York / Tokyo:

Weatherhill.
STALPH, Jürgen

2008 “Einige Kleinigkeiten aus dem Kokinwakashu”. In: Judit ÁROKAY /
Verena BLECHINGER-TALCOTT / Hilaria GÖSSMANN Hg.): Irmela
Hijiya-Kirschnereit zu Ehren. Festschrift zum 60. Geburtstag. / Essays

in Honour of Irmela Hijiya-Kirschnereit on the Occasion of her 60th
Birthday. München: Iudicium, S. 589–597.

Robert F. Wittkamp



846 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

SCHWIEGER, Peter: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 13. Die
mTshur-phu-Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo, nach dem

Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin – Preussischer Kulturbesitz,

Hs or 778, Bände 40–52.) Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2009. XXVII,
447 Seiten. VOHD XI, 13). ISBN 978-3-515-07347-9.

Das hier besprochene Werk bildet den vierten Teilband des dem Rin chen gter
mdzod gewidmeten Kataloges im Verzeichnis der Orientalischen Handschriften
in Deutschland VOHD).1 Mit ihm und dem fünften, von Karl-Heinz Everding
vorgelegten Band,2 liegt die Beschreibung der Einzeltexte des Rin chen gter
mdzod nun vollständig vor. Das Rin chen gter mdzod chen mo, “Grosser Hort der
kostbaren Schätze”, ist eine Sammlung von gTer ma-Texten und weiteren Werken,

die die in den gTer ma beschriebenen Rituale und Visualisierungsvorschriften

erläutern. Die Sammlung wurde auf der Basis einer Textsammlung des `Jam

dbyangs mkhyen brtse dbang po 1820–1892) von dem osttibetischen Gelehrten

`Jam mgon Kong sprul blo gros mtha’ yas 1813–1899),3 einem der Hauptexponenten

der Ris med-Bewegung, zusammengestellt und in insgesamt 60 Bänden

in dPal spungs in Osttibet gedruckt. In den Jahren 1909–1912 wurde eine zweite
Ausgabe unter der Patronage des 15. Karma pa mKha’ khyab rdo rje 1871–
1922) in mTshur phu in insgesamt 63 Bänden gedruckt. Es ist diese zweite
Blockdruckausgabe, die in den insgesamt fünf Bänden des VOHD nun der

Forschung zugänglich gemacht worden ist. Der hier vorgelegte vierte Teilband
enthält die Beschreibung der Texte der Bände thi bis yi Bd. 40–54), die die
Ritualvorschriften zur Ausführung verschiedener Verrichtungen yan lag las kyi
cho ga) enthalten.4 Wie Peter Schwieger in seiner knappen Einleitung ausführt,
wurden allerdings die Texte, die die Vorschriften für die Verrichtungen von
Verfügungsgewalt dbang gi las) und die, in Schwiegers etwas sperriger
Übersetzung, “harten” Verrichtungen drag po mngon spyod kyi las) aus den Bänden

zi bis yi, Bd. 52–54) nicht in diesem Band beschrieben, sondern in dem von
Karl-Heinz Everding verfassten Folgeband, der schon 2008 erschien. So konnte
die Katalogisierung des Rin chen gter mdzod schneller abgeschlossen werden.
Der vierte Teilband enthält ausser einer Vielzahl von ergänzenden Ritualvor-

1 SCHWIEGER, 1990; SCHWIEGER, 1995; SCHWIEGER, 1999.

2 EVERDING, 2008.
3 Zu ihm s. SMITH, 2001: 235–272.

4 In ihrer ausführlichen Besprechung der beiden Teilbände XI, 11 und XI, 12 hat Ulrike
Rösler die Gliederungsprinzipien des Rin chen gter mdzod dargelegt, s. RÖSLER, 2008: 236–

237.

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 847

schriften die Vorschriften für die Verrichtungen des Schutzes srung ba’i las),
der Besänftigung zhi ba’i las) und des Gedeihens rgyas pa’i las).

Die den tibetischen Handschriften und Blockdrucken gewidmeten Bände
des VOHD weisen alle ab dem Band XI, 5 eine Besonderheit auf: Der Bonner
Tibetologe Dieter Schuh hatte mit diesem Band, abweichend von der üblichen
Katalogisierungsmethode, eine äusserst detaillierte Beschreibung der einzelnen
Texte, die neben den Übersetzungen der Einzeltitel auch die Übersetzungen der

einzelnen Kolophone einschliesst, eingeführt. Über die sorgfältige inhaltliche
Beschreibung der einzelnen Texte hinaus sind den Katalogen zudem ausführliche

Einleitungen beigegeben, die nicht nur Bemerkungen zu den Autoren,
Texten und Textgattungen enthalten, sondern auch eine historische Kontextualisierung

der beschriebenen Texte in vorbildlicher Weise leisten. Die so

angelegten Kataloge bieten daher viel mehr als man gewöhnlich von einem
Katalogband erwartet. Sie geben einen tiefen Einblick in verschiedene Aspekte
der tibetischen historischen Wirklichkeiten und sind eine Fundgrube nicht nur
für Philologen, sondern auch für Religionshistoriker oder Sozialanthropologen.
Der vorliegende Band ist daher ausserordentlich wichtig für alle, die an der

Erschliessung der alltagsreligiösen Kultur tibetischer Gesellschaften nicht nur in
historischer, sondern auch in sozialanthropologischer Perspektive interessiert
sind. Er korrigiert das Bild des Buddhismus als einer nicht auf das Diesseits
bezogenen Elitenreligion gründlich. Die beschriebenen Ritualtexte belegen
eindrücklich “den hohen Stellenwert, der im tibetischen Buddhismus die
Bereitstellung von Dienstleistungen für die allgemeine Bevölkerung beigemessen

wird” S. XXVII). Sie geben einen Einblick in die Fülle ritueller Verrichtungen,
die von den verschiedenen chos pa für die Laienbevölkerung vollzogen werden.
So findet man Ritualvorschriften für Verrichtungen zum Schutz vor Krankheiten,

Viehseuchen, Dämonen, Naturunbilden wie Hagel oder Frost, vor Räubern
und Dieben, zur Beruhigung von Krankheiten, Hindernissen, Dämonen, übler
Nachrede, Verwünschungen usw., sowie zur Lebensverlängerung, Verdienstvermehrung,

für Reichtum, Nachkommenschaft und anderes mehr.

Im vorliegenden Band wird man allerdings eine Einführung in die
beschriebenen Ritualpraktiken und Vorstellungen vergeblich suchen; hierzu sei der
Leser an den vorherigen Teilband XI,12 verwiesen, der eine hervorragende
Darstellung des Kults der Schutzgottheiten und der ihnen gewidmeten rituellen
Verrichtungen enthält. Die dort auf der Basis der Texte des Rin chen gter mdzod

erarbeitete Darstellung ergänzt, modifiziert und vertieft das bekannte Werk von
René de Nebesky-Wojkowitz 1975) und ist unerlässlich für alle, die sich mit
dem tibetischen Kult der Schutzgottheiten befassen, ein Kult, der durch die

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



848 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Kontroverse um die Schutzgottheit rDo rje shugs ldan inzwischen auch einer
weiteren Öffentlichkeit als wichtiger Aspekt des tibetischen Buddhismus
bekannt sein dürfte.

Auch Teil 13 zeichnet sich wie die vorherigen, von Peter Schwieger
verfassten Bände durch seine präzisen Textbeschreibungen aus. Schwiegers
Übersetzungen der Titel und Kolophone sind sehr wörtlich, so dass sein Verständnis
des tibetischen Originals immer gut nachvollziehbar ist. Dies ist einerseits eine

wertvolle Hilfe zur Erschliessung der einzelnen ritualtechnischen Spezialtermini,
andererseits erschliesst sich dadurch der Sinn der Übersetzungen oft nicht sofort,
ein Umstand, auf den schon Ulrike Rösler in ihrer Besprechung der vorherigen
Teilbände XI,11 und XI,12 hingewiesen hat.5 Erfreulicherweise bieten die
Überschriften zu den einzelnen Texten hier eine inhaltliche Hilfe, da sie die
Spezialtermini oft in einer den Sinn erschliessenden inhaltlichen Übersetzung
wiedergeben, so z.B. in Nr. 1935, wo tib. sgrub pa in der Überschrift als “
Evokationsritual” wiedergegeben wird, in der Titelübersetzung als “Meditative
Verwirklichung”. Nur wenige Übersetzungen kann die Rezensentin nicht
nachvollziehen. Welche Erwägungen mögen z.B. dazu geführt haben, tib. bla als

“Zweitseele” Nr. 2089–2093) wiederzugeben?6

Mit der nun vollständig beschriebenen Textsammlung Rin chen gter mdzod

ist der Tibetologie und Nachbardisziplinen wie der Mongolistik,
Religionswissenschaft oder Sozialanthropologie ein schier unerschöpflicher Fundus zur
religiösen Alltagskultur tibetischer Gesellschaften erschlossen worden. Es fehlt
nur noch der Indexband, der die praktische Benutzung der einzelnen Teilbände
wesentlich erleichtern wird.

Literaturverzeichnis

EVERDING, Karl-Heinz
2008 Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 14. Die mTshur-phu-

Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo nach dem

Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin – Preussischer

Kulturbesitz, Hs or 778, Bände 52–63). Stuttgart: Franz Steiner.
NEBESKY-WOJKOWITZ, René de

1975 Oracles and Demons of Tibet. The Cult and Iconography of the Tibet¬

an Protective Deities. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt.

5 RÖSLER, 2008: 239.

6 Zum Konzept von bla s. SAMUEL, 1993: 186–187, ebendort auch weitere Literatur.

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 849

RÖSLER, Ulrike Rez.)
2008 “Peter Schwieger: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 11.

Die mTshur-phu-Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chenmo

nach dem Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu

Berlin – Preussischer Kulturbesitz, Hs or 778, Bände 14–34). Stuttgart:

AS/EA LXV•3•2011, S. 825–849

Franz Steiner, 1995.”

“Ders.: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 12. Die
mTshur-phu-Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo
nach dem Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin –
Preussischer Kulturbesitz, Hs or 778, Bände 34–40). Stuttgart: Franz
Steiner, 1999.” ZDMG 158: 235–240.

SAMUEL, Geoffrey
1993 Civilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societies. Kathmandu: Man¬

dala Book Point.
SCHWIEGER, Peter

1990 Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 10. Die mTshur-phu-
Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo nach dem

Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin – Preussischer

Kulturbesitz, Hs or 778, Bände 1–14). Stuttgart: Franz Steiner.
1995 Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 11. Die mTshur-phu-

Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo nach dem

Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin – Preussischer

Kulturbesitz, Hs or 778, Bände 14–34). Stuttgart: Franz Steiner.
1999 Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 12. Die mTshur-phu-

Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo nach dem

Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin – Preussischer

Kulturbesitz, Hs or 778, Bände 34–40). Stuttgart: Franz Steiner.
SMITH, Gene

2001 Among Tibetan Texts. History and Literature of the Himalayan Pla¬

teau. Edited by Kurtis R. SCHAEFFER with a foreword by Jeffrey
HOPKINS. Boston: Wisdom Publications.

Karénina Kollmar-Paulenz




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

