Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 65 (2011)
Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BABADZANOV, Baxtivar M.: Kokandskoe chanstvo: viast', politika, religija.
Tokio / Taskent: Nihu Program Islamic Area Studies, Center at the University of
Tokyo (TIAS), 2010. 744 S., ISBN 978-9943-330-50-4.

Die Geschichte des Chanats von Kokand ist reichhaltig: Dies unterstreicht schon
der Umfang des neuen Buches von Baxtiyar M. Babadzanov. Auf 744 Seiten
entfaltet er die Herrschaft, die Politik und die Religion des Chanats, wobei diese
drei Untergruppierungen bei weitem nicht alles sind, was der Historiker tiber
Kokand zu erzdhlen weiss. Babadzanov geht von der umtfangreichen Histo-
riographie tiber das Chanat aus, wobei thm zu danken 1st, dass er auf 30 Seiten
die wichtigsten und teilweise unbekannte Werke tiber Kokand und Zentralasien
einzufithren versteht (S. 58-87). Selbstverstindlich kommen ithm dabei seine
umfassenden Sprachkenntnisse sehr gelegen. Ebenso entgegenkommend fiir die
zukiinftige Forschung ist das Literaturverzeichnis (S. 701-732). Den “lbertlie-
genden” Lesern wird das Namensverzeichnis schliesslich zudem eine grosse
Hilfe sein (S. 733-742).

Lassen wir diese historiographischen und Nutzerhinweise ausser Acht, ent-
faltet sich zwischen FEinfiihrung und Literaturverzeichnis eine faszinierende
Detailfiille. Zunachst fragt sich Babadzanov, “wo” Kokand lag, was es ausmach-
te und woran es scheiterte. In seinem zweiten, weit umfangreicheren Buchteil
unterzieht der Autor dann in kleinen Quellenstudien das Chanat sehr detail-
reichen Analysen. IThm geht es nun um die Formen der Herrschaftslegitimation,
um die Machtausiibung im Hinblick auf die religise Ausrichtung Kokands, um
die Wechsel an der Spitze und die Auswirkungen auf Krieg und Politik, um die
Scharia und die Moral sowie um Relikte und Rituale. Beide Teile kénnen fur
sich stehen, sind aber im Grunde gemeinsam zu lesen. Nur so werden alle von
BabadZanov in seinem Buch angefithrten Geschichten und Quellen tiber Kokand
in einen Zusammenhang gebracht und lassen beide Teile miteinander ver-
schmelzen. Lohnenswert sind hier auch seine kurzen Schlussfolgerungen zu
jedem Kapitel, wodurch sich die Detailfiille des zweiten Buchteils in die Uber-
sicht des ersten leicht einfligen lasst.

Babadzanovs Kokand 1st ein blihendes und reiches Chanat im 19. Jahr-
hundert — die Vorgeschichte wird angesichts des Aufrisses, der sich nun im 19.
Jahrhundert entfaltet, jedoch zurtickgedrangt. Im 17. Jahrhundert hatte sich in

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



826 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Kokand eine neue Herrschaft etabliert, die bekstva, aus der sich das Chanat
entwickelte — zahlreich sind die Uberlieferungen, die die innere Konsolidierung
aber auch das aussenpolitisch-kriegerische Geschick der beks und Chane aus
einheimischer Sicht dokumentieren (S. 97-137). Zu Beginn des 19. Jahrhunderts
waren Politik und Kultur im Fergana-Tal mehr noch im Umbruch als wihrend
der (blutigen) Kampagnen zuvor. Entlang des Syrdarja lebten so viele Volker-
schaften — Nomaden und Sesshafte —, dass die ethnische Geschichte Kokands
zugleich immer auch eine politische (S. 95) und eng mit der Geschichte der
umliegenden Chanate und Reiche verbunden war (zusammentassend: S. 684).
Mit "Umar-chan, dem Poeten und Verteidiger der Scharia, konsolidierte sich die
Herrschaft, wenn auch sein Bild weniger strahlend erscheint, als die Ge-
schichtsschreibung bislang nur zu gern glauben machen wollte (S. 145, 162; S.
592-603; im Vergleich hierzu die “Stnde” gegeniiber den Frauen seines Sohnes
Madali-Chan: S. 580-592).

Als Kokand zwischen die Interessen Russlands und Chinas aber auch
Englands geriet, fielen fir die Diplomaten von Madali-chan nun auch die
Optionen des Handelns schwieriger aus. Babadzanov nennt die Moglichkeiten
und Probleme. vor denen der Chan und seine Berater standen (S. 169f.; ihre —
religiose — Sicht auf die Aussenwelt: S. 616-623) — letztlich aber waren sie zu
schlecht informiert und handelten unwissend zwischen den Grossmichten (S.
235). Hinzu kamen die Auseinandersetzungen mit den Bucharern, mit Kasgar,
und ungeloste Fragen tiber die Stellung der Eliten aufgrund von Intrigen und
Thronstreitigkeiten (S. 183f., 196-199; “Chan spielen™: S. 220f., 227; Fragen
der Behandlung unterschiedlicher Stamme im Chanat, bes. S. 210-214, 218f.).
Am Vorabend der russischen Eroberung Zentralasiens waren diese Aspekte trotz
aussenpolitischer Erfolge Madalis gegen Buchara wichtige und ungeklérte
Probleme, und die Kriege gegen den Widersacher Buchara waren keineswegs zu
Ende. Sie dominierten die Jahre bis zur Auflésung des Chanats 1876 durch die
russische Kolonialverwaltung, die ab 1865 in Zentralasien zu herrschen begann.
So lassen sich letztlich territoriale, 6konomische und politische Krisen analysie-
ren, die zusammengenommen die Schwiche Kokands Anfang der 1870er Jahre
unter Beweis stellen (S. 200).

Die politische Krise Kokands lag vor allem in der stetigen Opposition
gegentiber der Herrschaft der Chane (vgl. S. 421-423). Babadzanov spricht
sogar von Formen eines Birgerkriegs (S. 245). Die unterschiedlichen Koali-
tionsbildungen im Chanat waren stets blutig (zur Spezifik der Quellentiber-
lieterung in diesem Bereich: S. 249). Die Geschichte Kokands musste aber nicht
in der Eroberung durch die russischen Truppen enden (S. 303; zur Bedeutung

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 827

der Stadt: S. 385f.; zur aussenpolitischen Expansion: S. 396-406). Wiederum
spielt der Autor hierbei die Quellen geschickt gegeneinander aus, als sich
Kokand mitten in der Herrschaftskrise nun in Agonie zwischen russischen und
bucharischen Interventionsarmeen befand.

Zu viel ist wahrlich bereits mit unterschiedlichster Zielsetzung tiber die
russische “Einverleibung” Zentralasiens geschrieben worden (S. 256, Anm. 1).
Babadzanov legt 1n erfrischender Weise den Fokus auf die religiosen Ausein-
andersetzungen wihrend der Eroberung durch die Soldaten des Zaren: so etwa
zur Einnahme Tagkents durch General Cernaev, S. 265268, 276f., 517531, zur
religitsen “Aristokratie” an der Macht und innerhalb der Gesellschaft, S. 464—
486; zur Bedeutung des Aufstands im Islam, S. 506-517; zur Auseinander-
setzung zwischen dar al-harb und dar al-islam, S. 531-539; zur Bewertung
durch Kokander Theologen und Historiker, S. 539-557.

Schliesslich konfrontiert Babadzanov die Leser mit Legenden und legt
diese unterschiedlich dicht durch Quellen gestiitzt aus (S. 314-316, 325-338).
Es geht ihm immer wieder um die legitime Herrschermacht, um die legendére
Herkuntt der Dynastie der Ming / Minglar, die sich auf Babur, Timur und
Cingiz-Chan — in dieser Abfolge! — berief (S. 307; zur Einordnung: S. 388 -394;
zur genealogischen Legitimation: S. 676). Daber waren eimige Herrscher, so
"Umar-Chan, selbst bei der Suche nach der “richtigen”™ Abstammung involviert
(S. 351). Derselbe Herrscher strebte danach, eine islamische Legitimation fur
seine Dynastie zu Kkonstruieren (S. 353; 362-375). BabadZanov nimmt seine
Leser anschliessend an der Hand und erklirt die Formen der religiésen Erbauung
im Chanat, die in dieser Zeit daran gedusserte Kritik (S. 427-451) sowie die
Islamisierung der Region (S. 492-501). Nicht unberticksichtigt ldsst er den weit
verbreiteten Aberglauben und die 1im 19. Jahrhundert vorherrschenden Kulte
oder Wallfahrten, tiber die auch russische Beobachter wie E.K. Mejendort oder
V. Nalivkin berichteten (S. 633-640).

Baxtiyar Babadzanov ist nicht nur ein umfangreiches Buch gelungen; ithm
1st es zu verdanken, dass er die Geschichte Kokands nicht einfach nur detailreich
nacherzdhlt hat, sondern diese stets in den Kontext der religiésen oder macht-
politischen Bezichungen des 19. Jahrhunderts stellt. Mit einer Fiille an Literatur
und Quellen hat er im Grunde zwei Biicher in einem geschrieben. Durch die ver-
tiefte Analyse einzelner Themen im zweiten Buchteil gewinnt sein Werk viel an
erzdhlerischer Kraft. Jedoch liessen sich hierbei wohl Redundanzen zum ersten
Teil nicht vermeiden. BabadZanovs wegweisendes Buch Kokandskoe chanstvo
stellt eine hervorragende Basis fiir alle dar, die die Auseinandersetzung mit der
russischen Zentralasienpolitik und ihre indigene Wahrnehmung im 19. Jahr-

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



828 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

hundert im Allgemeinen und Kokand und seine Michtigen im Besonderen
interessiert.

Jorn Happel

GANESAN, T.: Two Saiva Teachers of the Sixteenth Century. Nigamajfiana I and
his Disciple Nigamajiiana 1. Pondichéry: Institut Francais de Pondichéry, 2009,
XVII +274 p. (‘IFP — Publications Hors-Série” 9), ISBN 978-81-8470-169-2.

Ce volume présente Iocuvre de deux maitres tamouls du Saivasiddhanta, la
forme dualiste du Sivaisme tantrique, en donnant I’analyse détaillée de textes en
tamoul ou en sanskrit qui la constituent. On ne dispose guere d’éléments
biographiques sur le premier Nigamajfiana, non plus que sur son neveu et
disciple du méme nom. On sait seulement qu’ils avaient tous les deux vécu a
Chidambaram, localité du sud de 1’Inde particulierement sainte pour les Sivaites,
dans la deuxiéeme moitié du 16° siecle, a I’époque du dernier des rois de
Vijayanagar, Sadasiva. Leur ceuvre est ici présentée comme témoignant de la
vitalité que, selon T. Ganesan, aurait connue le Saivasiddhanta depuis le 13°
siecle en pays tamoul, vitalité qu’il avait alors cessé d’avoir au Cachemire ou il
s’était développé brillamment entre le 6° et le 12° si¢cles. La contribution du sud
de I'Inde dans le domaine $ivaite ne se compare toutefois en aucune maniere a
celle, tout a fait remarquable, du Cachemire (méme si quelques auteurs ‘cache-
miriens’ étaient en fait du Sud).

Le systéme religieux $ivaite qu s’exprime dans I’ceuvre des deux Niga-
majfiana est ce qu'on est convenu d’appeler le Saivasiddhanta classique, que
I’on a considéré comme étant la forme méme, normative, de cette tradition
jusqu’a ce que, récemment, on ait découvert un manuscrit de la Nihsva-
satattvasamhita, ceuvre datant sans doute du 6° siécle, qui montre que les textes
anciens du Siddhanta ne diftéraient guere, dans leurs notions et leurs pratiques
rituelles, des tantras de Bhairava. Ce n’est, semble-t-il, que vers le 12° siécle que
s’en est établie la forme tantrique ‘tempérée’, moins en rupture avec 1’enseigne-
ment védique que représente notamment 1’ceuvre des deux Nigamajfiana.
Comme on le sait, les rites des tantras du sivaisme non dualiste ont disparu de
I’Inde alors que ceux du Siddhanta forment toujours la base de la vie rituelle des
temples sivaites, en Inde du sud notamment — ce qui donne un certain intérét
supplémentaire aux textes analysés dans ce volume.

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 829

De Nigamajfiana I sont analysés quinze oeuvres, en tamoul: des ouvrages
de nituel ou de doctrine et la traduction d’un ancien texte Sivaite sanskrit, le
Sivadharamottara. Ces textes, souvent assez courts, concernent essentiellement
le rituel. L'un d’eux, Caivacamayaneri, (“Préceptes de la religion Sivaite™),
aurait le mérite d’étre le premier texte en tamoul du Saivasiddhanta décrivant les
rites quotidiens obligatoires (nitya) de I’initi€ Sivaite. Il est analysé en détail. S’y
ajoutent trois petits textes doctrinaux, puis le Civatarumaéttaram, I’ euvre princi-
pale de l'auteur, qui n’est pas une simple traduction tamoule du Siva-
dharmottara, mais une adaptation introduisant parfois des éléments nouveaux.
Sont enfin analysés deux sthalapurana adaptés du sanskrit.

I>ceuvre de Nigamajfiana Il est plus importante : T. Ganesan lui consacre
pres de 200 pages contre 46 a celle de Nigamajiiana I. Sont d’abord présentées
ses deux principales ceuvres. La premiére (pp. 49-127) est I'Ammarthapiija-
paddhati (“Manuel du culte pour soi™: en fait celui du culte privé personnel),
théme déja traité par Nigamajfiana [. Mais on a ici un exposé beaucoup plus
minutieux du wityvakarman, 1’ensemble des actions rituelles que doit, avec le
culte de Siva, obligatoirement accomplir chaque jour (en commengant par la
défécation matinale) I’acarya, le maitre spirituel Sivaite. Les instructions ainsi
présentées sont celles données dans divers agamas (Mrgendra, Kirana, Makuta,
etc.), ou dans des manuels comme la Somasambhupaddhati, qui sont ainsi cités
(ouvrages, notons-le, parfois anciens et qui ne seraient généralement pas
originaires du Sud de I’Inde). I.’autre ouvrage important est le Diksadarsa,
présentation de I'initiation (pp. 128—189) qui déerit, sur la base des agamas, les
rites complexes de I'imitiation, la diksa, Sivaite en en présentant des formes
diverses, certaines, il me semble, peu communes. Tout cela est loin d’étre sans
intérét. D’autres ceuvres, plus bréves, comprennent une Asaucadipika sur les
regles relatives aux différentes sortes d’ impureté ; une breve compilation sur la
facon de creuser et d’installer rnituellement un puits ou un bassin, sur
I"installation de lingas, etc.; ou encore, des régles relatives a la rénovation des
temples et des images de culte ainsi qu’a leur installation et a leur entretien. Le
lecteur trouve donc dans ce volume une sorte de catalogue descriptif (com-
portant des notes nombreuses et utiles) d’un ensemble considérable d’actes et de
pratiques ou de comportements rituels selon les textes du Saivasiddhanta, relevé
d’autant plus utilisable qu’on y peut accéder facilement griace a un index des
termes les plus importants. Cela donne son intérét a ce travail.

André Padoux

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



830 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

LUMBAN TOBING, Anne: Schriftkunst in Rot und Weifs: Kiinstlersiegel der Ming-
und Ch’ing-Zeit, unter besonderer Beriicksichtigung der Siegel des Chao Chih-
ch’ien (1829-1884). Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2010. (Studien zur ostasia-
tischen Schriftkunst, Band 6). 213 Seiten, 258 Abbildungen. ISBN 978-3-515-
08376-8.

Die roten Abdriicke von Stempeln gehoren zu den augenfilligen Besonderheiten
chinesischer Malereien und Schriftkunstwerke. Fuir den Laien setzen sie Akzente
in der farbigen oder monochromen Bilderwelt. Dem Kundigen erzihlen die mit
Personen- oder Studionamen, mit poetischen oder biographischen Inhalten
versehenen Siegel von Kiinstlern und Sammlern dartiber hinaus tiber die Datie-
rung des Werkes, dessen Tradierung und Authentizitit. In der Kunst der Litera-
ten sind sie integraler Bestandteil der “dreifachen Meisterschaft” von Dichtung,
Schriftkunst und Malerei. Obwohl es seit der Zeit der Westlichen Zhou-Dynastie
(1046-771) in Bronze gegossene oder in Jade geritzte Siegel fiir den offiziellen
und privaten Gebrauch gab, stellten sie vor allem ein Mittel der Beglaubigung
dar. Wahrend der Tang-Zeit (618-907) erfuhren die Siegel mit dem Sammler-
siegel eine Erweiterung der Funktionen. In der Song-Zeit (960-1279) begannen
Maler, besonders malende Literaten, ithre Werke vereinzelt mit Namenssiegel zu
versehen. Die Siegel wurden aber erst wihrend der Yuan-Zeit (1206-1368) fiir
thren kinstlerischen Wert entdeckt und allméhlich aus der Sphire des Ge-
brauchsgegenstandes gehoben. Hier wire Zhao Mengtu (1254-1322) zu nennen,
auf den der Stil der eleganten, in Relief geschnittenen “roten, runden Inschrit-
ten” zuriickgeht. Oder Wang Mian (1287-1359), der als erster seine Siegel sel-
ber schnitt und dafiir einen weichen Stein der Umgebung zur Hand nahm.
Vorerst funktional an Bild- und Schriftrollen gebunden, besass das kiinstlerische
Siegel trotz seines kleinen Formats von Beginn an seine Eigenstindigkeit, wor-
aus eine Kunstgattung mit eigener Asthetik entstand, welche in zahlreichen
Abhandlungen und Siegelkatalogen formuliert wurde. Es ist dies das kiinstleri-
sche Siegelschneiden, zhuanke, das seit alters her der Schriftkunst zugerechnet
wird. In der Yuan-Zeit verfasste Wu Qiuyan (1272-1311) das erste Traktat zur
Siegelschneidekunst, wo er ihre Grundlagen festlegt. Die Wiederentdeckung und
bewusste Verwendung des Mediums Stein wihrend der Ming-Zeit (1368-1644)
stellt ein wichtiges Moment in der Entwicklung des zhuanke zur autonomen
Kunstform dar. Im Gegensatz zu Jade und Elfenbein konnten die Legenden
leicht mit einem speziellen Messer mit tlacher Klinge in dieses vergleichsweise
weiche Material geschnitten werden, und bald begann man, die Ausdruckskraft

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 331

des “‘etsernen Pinsels™ auszuloten. Die oft mit kunstvollen Schnitzereien ver-
zierten, kostspieligen Steine wurden selbst zu bestindigen Sammelobjekten.

Die vorliegende Untersuchung der 350-jdhrigen Entwicklung des zhuanke
von Mitte der Ming-Zeit bis zum Ende der Qing-Zeit (1644-1912) 1st in zwel
Teile gegliedert. Der erste Teil beschreibt in einem Langsschnitt die dsthetische
und technische Entwicklung der Siegelkunst vor Zhao Zhigian (1829-1884).
Teil II analysiert umfassend Zhao Zhiqians siegelschneiderisches Werk und
dessen Hinfluss auf spitere Generationen.

Breit angelegt in vier Kapiteln fiihrt Teil I in die Anfinge und Grundlagen
des zhuanke ein und zeichnet, eingewoben in die Darstellung reprasentativer
Siegelmeister und Siegelschulen der Ming- und Qing-Zeit, die verschiedenen
Traditionslinien nach. Viele Termuini, die heute in chinesischen Publikationen
zur Siegelkunde selbstverstindlich verwendet werden, gehen auf dltere Traktate
zurtick. Die asthetischen Grundlagen des kiinstlerischen Siegelschneidens wur-
den jedoch nie einheitlich in einem kohédrenten System formuliert. Darum ent-
schloss sich Lumban Tobing, eine von ihr als “induktiv”® bezeichnete Methode
zu verwenden: Sie stellt der Untersuchung keinen speziellen Abschnitt tiber
Asthetik voran, sondern erklirt stattdessen die Kernbegriffe im thematischen
Zusammenhang der stilistischen Analyse und figt am Ende der Arbeit ein Glos-
sar wichtiger Begriffe wie ein kleines Nachschlagewerk zur Siegelschneidekunst
hinzu. Der Vorteil dieser Methode ist, dass der Bedeutungsgehalt der Begriftfe
durch den Kontext erldutert wird. Selbst mit der Praxis des Siegelschneidens
vertraut, ibernimmt sie eine chinesische Betrachtungsweise, was sie befahigt,
die Beurteilungskriterien, Termini und technischen Verfahren, die in der abend-
landischen Kunst keine Entsprechung haben, von innen heraus zu erkldren und
addquat ins Deutsche zu Uibertragen. In thren detaillierten, stilistischen Analysen
setzt sie jedoch fast die Kenntnis der Siegelschrift voraus. Auch wird im fort-
laufenden Text ein einmal eingetthrter Term oft nur noch in der Umschrift, und
dies in der umstindlichen Wade-Giles-Umschrift, verwendet. Die Begriffe sind
zwar im Glossar, jedoch nicht vollstindig im Index aufgefiihrt, was ein Wieder-
finden und Nachlesen im Kontext erschwert.

Kapitel 1 setzt sich mit dem Werk der funf grossen Siegelschneider der
Ming-Zeit auseinander. Ausgehend von den zwei Pionieren der neuen Kunst-
form, Wen Peng (1498-1573) und He Zhen (ca. 1530-1604), die ihre Siegel
nicht nur entwarfen, sondern auch begannen, sie eigenhidndig in Stein zu
schneiden, arbeitet Lumban Tobing desweiteren die Verdienste drei anderer, in
modernen Untersuchungen oft vernachlissigten Repriasentanten heraus: Su Xuan
(1553—ca. 1626), Zhu Jian (ca. 1570-?) und Wang Guan (1575-?). Wen Peng,

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



832 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

dltester Sohn von Wen Zhengming, gilt als der Begriinder des zhuanke. Seine
Siegel stehen fur Eleganz und Geschmeidigkeit. Der geometrische Duktus seiner
Reliefsiegel und die bewusste Randbeschadigung, die dem Siegel den Anschein
einer “Aura von Metall und Stein”, jinshigi, gibt, wurden spiter in der Zhejiang-
Schule wieder aufgegriffen. He Zhen, Schiiller Wen Pengs, war professioneller
Siegelschneider. Sein Schaften ist, im Gegensatz zu den Arbeiten seines Lehrers,
bereits durch breitgeficherte Vorbilder und eine kraftvolle Messerfiihrung
gekennzeichnet. Seine gute epigraphische Kenntnis dussert sich in grésserer For-
menvielfalt und Wandlungstiahigkeit. Mit Su Xuan, der den kraftvollen Stil des
He Zhen zur Blite gebracht hatte, gewann das Messer als Stilmittel Relevanz.
Sein bewusster Einsatz aufgerauhter oder gezackter Linienkonturen wurde spiter
von der Zhejiang-Schule favorisiert und weiterentwickelt, wie auch Zhu Jians
Messerfithrung, welche sich durch eine gewisse Briichigkeit der einzelnen
Linien auszeichnet. Zhu Jian tat sich jedoch vor allem durch seinen wegweisen-
den kunsttheoretischen Beitrag hervor. Er wies als erster auf die zentrale Ver-
bindung zwischen Messer und Pinsel hin und betonte den Anspruch auf epi-
graphische Korrektheit. Wang Guan untermauerte diesen Anspruch in der
Adaption kleiner Siegel der Zhanguo-Zeit und setzte schliesslich neue Massstéibe
in bezug auf die handwerklichen Qualitit seiner von beherrschtem Gleichmass
bestimmten Siegel. Die Siegelschneidekunst der Ming-Zeit gruppierte sich um
diese frihen Meister. Stilistisch zeigten sich die zwei Hauptstromungen des
lebhaft-dynamischen und des harmonisch-geordneten Siegelschneidens, was
schon Zhou Lianggong (1612-1672) erkannte. Er setzte mit seiner Einteilung in
Siegel, deren Grundcharakter er als “wild und ungestim™ oder “sorgfiltig und
genau” definierte, bleibende Massstéibe. Die Ming-Meister priagten die Siegel-
kunst tiefgreifend und ihr Einfluss wirkte tiber ithre Zeit hinaus, wobei der tem-
peramentvolle Duktus He Zhens mehr Anklang und Nachahmung fand. LLumban
Tobing arbeitet hier klar die Fundamente heraus, die in den Anfangen des Sie-
gelschneidens gelegt wurden, eine Kunstform, die mit ihrer Riickwendung zum
Altertum die Wurzeln ihrer Entstehung nie aus den Augen verlor.

In den drei folgenden Kapitel ertrtert Lumban Tobing eingehend, in wel-
cher Weise die Siegelschulen der Qing-Zeit innovativ das Erbe der Ming-Zeit
weiterentwickelten und nicht nur das Studium alter Siegel, sondern die Epi-
graphik tiberhaupt ins Zentrum setzten. Den Schwerpunkt legt sie auf die zwei
Schulen, die auf unterschiedliche Weise eine Balance zwischen Tradition und
Erneuerung anstrebten: die Zhejiang-Schule und die Schule des Deng Shiru.

Die Zhejiang-Schule oder Zhepai, die aufgrund ihrer breiten Wirkung und
infolge der Bedeutung der von thr ausgehenden, stilbildenden Neuerungen als

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 833

die grosste Siegelschule bezeichnet werden kann, wird in der vorliegenden
Untersuchung anhand ihrer wichtigsten Vertreter, der “Acht Meister von
Xiling”, vorgestellt. Obwohl die Schule immer wieder neue Impulse aufnahm
und sich jeder Meister durch einen eigenstindigen Ausdruck auszeichnete,
besitzt sie als Ganzes eindeutige Merkmale, die LLumban Tobing mit der Formel
des “dominanten Messers™ auf einen Nenner bringt. Auch wenn Siegelschneider
sich 1n der Praxis nur selten auf bestimmte Schnitttechniken und Messer-
haltungen beschrinkten, entwickelte sich der giedao-Schnitt zum hervor-
stechenden Merkmal der Zhepai. Bei der giedao-Technik setzt sich eine Linie
aus vielen kurzen Teilsticken zusammen. Entscheidende Bedeutung kommt
dabel dem Ansatz des Messers zu, das nicht Stoss auf Stoss, sondern immer ein
Stiick weit zuriick ansetzt. Das durch diese Technik geschattene typische Muster
rauher Limenrinder unterstiitzt die “Aura des Alten”, da es sttmmig die
geriffelte Struktur der Linien von gegossenen Bronzesiegeln oder alten Stein-
inschriften nachempfindet. Die Riickwendung zur Schrift der Han-Zeit ist ein
weiterer zentraler Charakterzug dieser Schule, die sich in der Ubernahme von
Elementen der “Kanzleischrift”, lishu, im Vorzug fiir einfache Schreibungen und
Abwechslungsreichtum der Zeichenvarianten sowie in der Orientierung an der
“kleinen Siegelschrift”, xiaozhuan, dussert. Schliesslich erschlossen die Meister
von Xiling die Seiten der Siegelsteine neu, indem sie nicht nur Namen und
Daten, sondern auch lingere Kommentare einschnitten. Dass die Zhepai sich
nicht im wichtigen Stilmittel des Messers und in der puren Nachahmung der
alten Antiken erschopfie und dass die Suche nach Neuem und das Bewusstsein
fur die enge Verbindung und Wechselwirkung zwischen Epigraphik und Siegel-
schneidekunst ihren Siegeln ein Moment der Spannung, Abwandlung und
Veranderung verlieh, legt Lumban Tobing ausfiihrlich in der Besprechung der
einzelnen Meister und ihrer Werke dar, wobei sie den Fokus immer auf jene
Aspekte legt, die spater aut Zhao Zhigian einen Einfluss ausiiben sollten. So
betont sie beispielsweise das Verdienst von Huang Yi: Als epigraphisch
interessierter Sammler erweiterte er das Spektrum von Anregungen ausserhalb
des Bereichs der Siegel und entwickelte eine neue Herangehensweise an den
Entwurf, nidmlich konkrete Vorlagen fir seine #dsthetisch-freie Umsetzung
heranzuziehen. Darin ebnete er spateren Bestrebungen in dieser Richtung den
Weg. Weiter hebt sie die entscheidenden Impulse hervor, die von Qian Song
(1818-1860) ausgingen, den Zhao Zhiqgian noch persénlich kannte. Indem Qian
Song statt der geometrischen Schrift von Han-Siegeln auch Elemente der
xiaozhuan in Intagliosiegel aufnahm und einem weichen, kalligraphischen
Duktus Bedeutung verlieh, fiithrte er ndmlich die asthetische Entwicklung der

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



834 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Schule des Deng Shiru fort. Im zhuanke ist die Sicherheit in der Messerfithrung
eine notwendige Voraussetzung, aber ohne den aus der Kalligraphie tibertra-
genen adsthetischen Anspruch bleibt jedes Siegel ein handwerkliches Erzeugnis
ohne kiinstlerischen Gehalt. Insofern 1st mit dem zentralen Begriff der “Idee des
Pinsels™ nicht nur eine mit dem Pinsel verwandte Linienfithrung, sondern der
massgebliche Eintluss der Schriftkunst iberhaupt gemeint. Es ist gerade dieser
Ansatz gewesen, den Zhao Zhiqian aufgriff und zu héchster Blite brachte.

Deng Shiru (1743-1805), Begriinder der gleichnamigen Schule, Dengpai,
setzte als herausragender Schriftkiinstler der Qing-Zeit neue Masstibe fiir die
Wechselbeziehung zwischen Schriftkunst und Siegelschneiden. Lumban Tobing
arbeitet auch hier anhand von Analysen ausgewéhlter Siegellegenden die Merk-
male heraus, die spiter prigend auf Zhao Zhiqian einwirkten. Die mit kraft-
vollem Duktus geschriebene zhuanshu des Deng Shiru ist in Stil, Charakter und
typologischen Eigenheiten der “Stelenschule”, Beixue, verpflichtet. Diese
Bewegung, die epigraphisches Originalmaterial aus Epochen vor der Tang-Zeit
erschloss, war eng verkniipft mit der “Wissenschaft tiber Metall und Stein™,
Jjinshixue, die Mitte der Qing-Zeit in den Aren Qianlong (1736-1795) und Jia-
ging (1796-1820) ihren Hohepunkt erreichte. Der allgemeine Autschwung der
Archaologie schuf fiir das Siegelscheiden Voraussetzungen, die seine Entfaltung
in idealer Weise begiinstigten. Deng Shirus Aufwertung kalligraphischer Gestal-
tungsprinzipien beeinflusste die weitere Entwicklung des zhuanke tiefgreifend.
Eine wesentliche Neuerung von Deng Shiru bestand darin, die in der Schrift-
kunst sichtbaren Modulationen des Pinselstrichs und die runde Linienfithrung
der in der Qin-Zeit geschaffenen xiaozhuan auch in Intagliosiegeln zu tber-
nehmen. Auch in der Komposition zeigte er mit der Polarisierung dichter und
leerer Flachen und der Gestaltung von festgefiigten, netzartigen Fliachen grosse
Meisterschaft. Deng Shiru hatte keine unmittelbaren Schiiler, zu seinen Nach-
tolgern zdhlen in erster Linie Wu Xizai (1799-1870), aber auch Xu Sangeng
(1826—-1890) und eben Zhao Zhiqian. Sein bekanntester Schiller Wu Xizai kam
durch seinen Lehrer Bao Shichen (1775-1855), der einer der bedeutendsten
Vertreter der Stelenschule-Bewegung war, mit Deng Shirus Werk in Bertihrung.
Er verlegte die epigraphische Dimension des Siegelschneidens an den Rand
seines Schatfens und konzentrierte sich im Gegensatz zu Deng Shiru ganz auf
den “Schreibprozess™, d.h. auf die gestalterischen Freirdiume, welche die Modu-
lationen des Pinsels bieten, so dass er thn darin schliesslich tibertraf. So war ¢s
Wu Xizai, der den Pinselduktus im Siegel zur Perfektion brachte. Vor allem
seine Intagliosiegel widerspiegeln die Weichheit und Wandlungstiahigkeit seiner

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 835

elegant-dekorativen zhuanshu. Er verstand es, die Feinheiten der Pinselfiihrung
vollstandig in seine Siegel zu tibertragen.

Nachdem Lumban Tobing umtfassend den Traditionsrahmen absteckte, in
dem Zhao Zhiqgian sein Wirken als Siegelschneider begann, geht sie im folgen-
den Hauptteil der zentralen Frage nach, aut welche Art und Weise Zhao Zhiqgian
die langsam gewachsene, stilistische und typologische Bandbreite des Siegel-
schneidens absorbierte und in einen homogenen Individualstil verwandelte.
Nach einer Zusammenfassung von Zhao Zhigians biographischen Daten, kon-
zentriert auf seine Entwicklung als Siegelkiinstler, sowie einer Ubersicht iiber
die Materiallage und Fragen der Datierung, erértert Lumban Tobing in chrono-
logischer Reihenfolge die Einfliisse, welche auf Zhao Zhigian wirkten. In Zhe-
jiang aufgewachsen, stand Zhao Zhigian zunichst unter der Einwirkung der
Zhepai, vor allem riickte der einfache und dabei kraftvolle Duktus von Huang Y1
und die Messertuihrung des Qian Song ins Zentrum seiner Gestaltung. Er be-
wegte sich technisch und formal im Rahmen dieser Schule. So priagten anfangs
die Kenntnis Han-zeitlicher Siegel wesentlich seine Arbeiten. Zeitgleich mit der
Rezeption von Han-Siegeln setzte auch die Auseinandersetzung mit Deng Shiru
ein. Zhao Zhiqian gritf gleichermassen die Eigenschaften beider Stromungen
auf. Er begann, die betont kontrastreiche Flachengliederung und die angerauhten
Linienrdnder der Zhejiang-Schule mit dem kalligraphischen Duktus der Dengpai
auch innerhalb einer Siegellegende zu synthetisieren. Keinem Traditionsstrang
mehr verptlichtet, fahrt er fort, thm zugédngliches Material breitgefichert in seine
Legenden aufzunehmen. Statt wie Deng Shiru oder Wu Xizai die eigene
Kalligraphie 1m Material Stein umzusetzen, benutzte Zhao Zhigian immer mehr
Vorlagen ausserhalb der Welt des Siegels und experimentierte mit dem Schrift-
material von alten Inschriften. Fir dieses Erschliessen von neuen “Quellen”
ausserhalb des Bereichs der Siegel prigte Ye Ming (1866—-1948), Mitbegriinder
der Xiling-Siegelgesellschaft in Hangzhou, dafiir die Wendung “Siegel ausser-
halb von Siegeln suchen”, yin wai giu yin — 1m Gegensatz zur “Suche von Sie-
geln innerhalb von Siegeln™, yin nei giu yin, d.h. die Auseinandersetzung mit
den alten Siegeln und den Traditionen des Kiinstlersiegels. L.umban Tobing
verfolgt diese Suche Zhao Zhiqians anhand der in Seiteninschriften erwéhnten
Hinweise. Indem sie Siegellegenden mit den in thnen adaptierten Vorlagen, wie
diverse Inschriften auf Han-zeitlichen Stelen und Spiegeln, auf Miinzen und
buddhistischen Weiheinschriften, gegentiberstellt, arbeitet sie Zhao Zhiqians
unterschiedliche, keinem Schema folgende Modi der Adaption heraus. Der Pro-
zess dieser Umsetzung, das “Wiedergeben der Idee™ genannt, das das Studium
des Bedeutungsgehaltes eines Schriftkunstwerkes und dessen Nachempfindung

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



836 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

in der Siegellegende impliziert, spielt im zhuanke eine wichtige, positiv besetzte
Rolle. ““Siegel ausserhalb von Siegeln zu suchen™ ist im Laufe der Zeit zu einer
Formel geronnen, mit deren Hilfe Zhao Zhiqians reifes Werk eindringlich cha-
rakterisiert wird. Dieses “Zitieren” findet auch in den Seiteninschrifien statt.
Zhao Zhigian, aus der Tradition der Zhepai kommend, schenkte dieser “vierten
Dimension” des Siegelsteins neue Aufmerksamkeit. Er bereicherte diesen Teil,
den er aufwendig gestaltete, um diverse Sujets und Relief-Inschriften, vorzugs-
weise in der Regelschrift der Nordlichen Wei-Zeit, fur die er auch als Schrift-
kiinstler eine Vorliebe hatte. Der von ithm abgesteckte Rahmen wurde in bezug
auf Seiteninschriften kaum uibertroffen.

Ein weiteres Kapitel widmet sich dem Vergleich zwischen Zhao Zhigian
und den zwei anderen zeitgendssischen Siegelschneidern, die wie er den Ver-
such unternommen hatten, in der Nachfolge Deng Shirus dessen kiinstlerische
Ideen umzusetzen: Wu Xizai und Xu Sangeng. Obwohl sie sich nie persoénlich
begegnet sind, ist die kiinstlerische Auseinandersetzung zwischen Zhao Zhigians
und Wu Xizai belegt: Sie schnitten einander Siegel und verfassten gegenseitig
Vorworte fiir ihre Siegelkataloge. Wu Xizais Rede und Zhao Zhiqians austiihr-
liche Entgegnung, wo er sein Urteilsvermdgen unter Beweis stellte, zeigen, dass
die gegenseitige Bewunderung der beiden Meister nicht ohne Vorbehalte war.
Durch die Gegeniiberstellung ihrer schriftlichen Ausserungen und ihrer kiinstle-
rischen Resultate veranschaulicht Lumban Tobing die vollig verschiedenen
Wege, die sie beschritten, um gleichermassen die kalligraphische Dimension im
Siegel weiterzuentwickeln. Ferner fasst sie Zhao Zhigians kritische Ausfithrun-
gen, einen wichtigen Beitrag zur Asthetik der Siegelkunst, und die Interpretation
derselben durch Wang Beiyue gekonnt zusammen. Der Kernpunkt dieser Aus-
fuhrungen sind die schwer zu fassenden Antonyme giao und zhwo, deren
wortliche Ubersetzung “geschickt™ und “unbeholfen” unzureichend ihren Bedeu-
tungsgehalt beschreiben. Die Zhepai betont die Qualitit giao, insofern sie
allergrossten Wert auf die Messerfithrung legt. Ber Deng Shiru wurzelt die
Breite der #sthetischen Modelle nicht in der Technik, sondern der Komposition
des Siegels, was die Qualitit ziuo u.a. bedingt. Die beiden Begriffe sind nicht
gegensitzliche Pole, sondern die Umschreibung des in einer Legende vorherr-
schenden Verhiltnisses zwischen inhaltlicher Substanz und formgebender Ge-
staltung, wobei Zhao Zhiqgian in seiner Vorrede ersterer eindeutig den Vorrang
eintaumt. Der abstrakte Bedeutungsgehalt des Begriffs zhuo umfasst den
eigentlichen Inhalt oder die “geistige Substanz™ eines Siegels und impliziert die
Verbindung zur Schriftkunst. Ein schlichter, natiirlicher Ausdruck ohne Uber-
zeichnung des handwerklichen Konnens oder des Gestaltungswillens des Siegel-

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 837

schneiders 1st eine andere Eigenschaft, die ein Siegel mit dem Charakter von
zhuo auszeichnet. Die Autorin bringt vor, dass Zhao Zhiqian auf der H6he seines
Schaffens den Begrift zAiuo als Synonym fiir die Erweiterung des Schrift- und
Vorlagenrepertoires 1m kiinstlerischen Siegelschneiden verstand und zweifellos
darin selbst sein wichtigstes, kiinstlerisches Verdienst sah.

In Kapitel 6 charakterisiert und definiert Lumban Tobing den persénlichen
Stil Zhao Zhiqians. Thr gelingt es tiberzeugend, nach der Finteilung in Vorbilder
innerhalb und ausserhalb des zhuanke, das Werk Zhao Zhigians neu in vier
kontinuierlich ineinander tibergehende Schaffensperioden einzuteilen und die
verschiedenen Entwicklungslinien nachzuzeichnen: eine kurze Anfangsphase,
ausschliesslich der Zhepai verptlichtet; eine Periode, die sich mit Siegeln unter-
schiedlicher Provenienz auseinandersetzt; schliesslich der Zemit seines Schaf-
fens, die epigraphische Phase mit der Ausbildung verschiedener Adaptionsmodi
und raffinierter Kompositionsschemata; als letztes ein Abschnitt, in dem er sich
der von thm gesetzten “Modi™ bediente, ohne mehr Neues voranzutreiben. Die
asthetische Gestaltung und der schrifttypologische Inhalt tragen gleichermassen
frith Zhao Zhigians eigene Handschrift. Sein Verhilinis zur epigraphischen
Vorlage und die daraus resultierenden, wechselnden Formen von Ahnlichkeit
sind zentrale Merkmale seines Individualstils, der im Spannungsbogen zwischen
Asthetik und Epigraphik steht. Trotzdem entwickelte er sich auch in Siegeln mit
Referenz auf bekannte Traditionslinien formal-dsthetisch weiter. Seine produk-
tivste Phase, quantitativ wie kiinstlerisch gesehen, reicht von 1862 bis 1864 —
jene Zeit, in der er in Beijing weilte und Kontakte zu gleichgesinnten Freunden
und Mizenen unterhielt. Durch ihre Untersuchung der wechselnden Methoden
der Adaption und der stilistischen Besonderheiten formuliert Lumban Tobing
hier thre Kernaussage: Der Individualstil des Siegelschneiders Zhao Zhigians 1st
nicht das Resultat einer linearen Entwicklung. Stilistische Wandlungsprozesse
reichen in alle Perioden hinein, weshalb er sich nicht innerhalb einer wie auch
immer strukturierten Chronologie, sondern ausschliesslich anhand der Transfor-
mationen, durch die er seine Vorbilder im Siegel festhielt, bestimmen lasst. In
seinen besten Siegeln erreicht Zhao Zhiqgian die vollkommene Balance zwischen
epigraphischem Gehalt und &sthetischer Ausfiihrung; je differenzierter Zhao
Zhigian sein Wissen tber alte Inschriften einzusetzen wusste, umso stérker sind
Epigraphik und Asthetik verzahnt. Die tiberzeugende Umsetzung seiner Vor-
lagen 1st unabdingbar an die souverine Beherrschung der technischen und kom-
positorischen Gestaltungsmittel gekntiptt. Dennoch, so argumentiert [.umban
Tobing, spielen &sthetische Belange in Zhao Zhiqians Schaffen nicht die
Hauptrolle. Sie fungieren als Handwerkszeug. In Zhao Zhigians Siegeln 1st das

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



838 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Alte auch gleichzeitig das Neue. Er verband die Kenntnis alter Siegel mit dem
Streben nach neuen Formen zu einem abwechslungsreichen Stil. Mit dem
Grundgedanken, “das Alte zum Vorbild nehmen, ohne starr daran festzuhalten™,
Sfagu er bu nigu, steht er bestens in der Tradition He Zhens, der Tradition und
Erneuerung gleichermassen perfekt ausbalanciert hatte.

In Kapitel 7 erlautert Lumban Tobing Zhao Zhiqians Finfluss auf spétere
Generationen. Zhao Zhiqian hatte keine direkten Schiiler von Bedeutung. Von
allen nachfolgenden Siegelschneidern ist Wu Changshuo (1844-1927) sicherlich
der bedeutendste Meister, der durch das (Euvre Zhao Zhigians entscheidend
mitgepragt wurde. Er kam der Adaption alter Inschriften, wie Zhao Zhiqian sie
verstand, am néchsten und fithrte den von Zhao Zhiqian praktizierten epigra-
phischen Ansatz auch inhaltlich weiter. Weitere bedeutende Siegelschneider, fur
dessen Wirken Zhao Zhigian wichtig war, 1st Qi Baishi (1863-1957), Huang
Mufu (1849-1908), Yi Da’an (1874-1941), Zhao Shigang (1874-1945) und
Wang Fu’an (1880--1960).

Ein weiteres Kapitel untersucht kurz das Problem von Nachschnitten und
Félschungen. Bevor LLumban Tobing in einem kurzen Schlusswort den ganzen
Inhalt des Buches komprimiert wiedergibt, reisst sie in einem letzten Kapitel das
Thema der literarischen Siegellegenden an. Xianzhang, wortlich ubersetzt
“Siegel der Musse™, sind im weitesten Sinne all diejenigen Siegel, die weder
Amtsbezeichnungen noch Namen enthalten. Ab der Ming-Zeit, mit der Entwick-
lung des Siegels zur eigenstindigen Kunstgattung, erlebten literarische Siegel
einen Aufschwung. Lumban Tobing bringt vor, dass die stetig wachsende Be-
liebtheit der literarischen Siegel im merkwiirdigen Kontrast zu der Auffassung
steht, dass der Inhalt einer Siegellegende mit ithrem kiinstlerischen Niveau in
keinem Zusammenhang stiinde, also ein iiberzeugendes Siegel keine beriihmte
Sentenz und keine geistreiche Anspielung enthalten miisse.

Ohne gross auf geschichtliche Hintergriinde oder verwandte Kunstformen
einzugehen, vermochte es Lumban Tobing, alle Aspekte des kiinstlerischen
Siegelschneidens auszuleuchten und so dem abendldndischen Leser Neuland zu
erschliessen. Die anspruchsvolle Lektiire von Schriftkunst in Rot und Weif
fordert jedoch in starkem Masse dessen “Mitarbeit”, da die 258 Abbildungen,
meistens Siegellegenden, nicht in den Text integriert, sondern dem Haupttext
hinten angefiigt sind. Abschliessend kann gesagt werden, dass diese Publikation
sich nicht nur hervorragend in die Rethe der Studien zur Siegelkunde im
deutschen Sprachraum einreiht, ein Gebiet, das im angelséchsischen Bereich
vernachlédssigt wurde, sondern auch dazu beitragt, dass das Erbe von Prof.

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 339

Duetrich Seckel fortgefiithit wird. Die Rethe Studien zur ostasiatischen Schrift-
kunst wird jetzt von Uta Lauer herausgegeben.

Lis Jung Lu

MARRA, Michael V.. Seasons and Landscapes in Japanese Poetry. An Introduc-

tion to Haiku and Waka. Lewiston, Queenston und Lampeter: Edwin Mellen
Press 2008. 295 8. ISBN-13: 978-0-7734-4907-7, ISBN-10: 0-7734-4907-8.

Der Titel des vorliegenden Buches mag insofern zu Missverstdndnissen fithren,
als es keine literaturgeschichtliche Eintiihrung in das Thema ist. Es handelt sich
um eine Sammlung von Waka und Haiku, in welcher der an der University of
California Los Angeles (UCLA) japanische Literatur lehrende Michael F. Marra
auf 295 Seiten funthundert Gedichte “vom achten bis zum zwanzigsten Jahrhun-
dert” (8. 3) zusammentrug. Vorangestellt ist ein Vorwort (S. i—1v) seines Men-
tors J. Thomas Rimer sowie eine Einfithrung (S. 1-24) durch den Autor. Im
Folgenden geht der Rezensent anhand des Vorwortes, das zusammen mit Marras
Danksagung ein enges Lehrer-Schiiler-Verhiltnis preisgibt, den in der Samm-
lung priasentierten Gedichten nach und kommt abschliessend auf die Einfihrung
zurtick.

Auch Rimer fuhlt sich zundchst durch den Titel fehlgeleitet, allerdings in
anderer Hinsicht. Seine Beflrchtung ist, dass er autgrund seiner Schlichtheit zu
Fehleinschitzungen fihren kénne. Denn Marras Anthologie sei die am “besten
ausgearbeitete und innovativste Sammlung von Ubersetzungen, die jemals in
Englisch publiziert wurde™. Sie sei ein Werk innovativer Gelehrsamkeit und ein
Zeugnis des herausragenden personlichen Geschmackes des Verfassers. Diesen
Tonen des hochsten Lobes bereitet Rimer dann eine Grundlage, indem er der
Sammlung “vier vieltdltige Funktionen™ zuweist. An erster Stelle fiihrt er den
Charakter als Einfuhrung fiir denjenigen Leser an, der lernen mochte, japanische
Gedichte zu verstehen, zu analysieren oder zu tibersetzen. Dass auch Marras
Intentionen didaktischer Art sind, betont der Autor neben dem Wort Introduction
im Titel in seiner Einleitung wiederholt (S. 2—4).

Dem Titel zufolge geht es Marra um Jahreszeiten und 1.andschatien, als
Ordnungskriterium fir die Sammlung dienen allerdings lediglich die Jahres-
zeiten. Die Landschaften (landscapes) tauchen weder als Ordnungsraster auf,
noch werden sie ndher abgehandelt. Marras Einfithrung selbst endet mit der
Auftorderung, die “Grammatik der Jahreszeiten in der alten Dichtung Japans™
(Hervorhebung R.F.W.) zu studieren. Um Landschaften scheint es somit eher

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



840 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

weniger zu gehen, obwohl thre “Grammatik™ gewiss ebenfalls zur “Hoffnung™
beitriige, “zu einem besseren Verstindnis (inferpretations) japanischer Lieder
(songs) zu kommen™ (S. 24).1 Also auch in dieser Hinsicht ist der Titel leicht
irrefiihrend.

Die Sammlung gliedert sich in fiinf Abschnitte: die Mondmonate sowie die
vier Jahreszeiten. Die Mondmonate sind in zwoltf Monate unterteilt, die einzel-
nen Jahreszeiten jeweils durch einige ausgesuchte Jahreszeitenworter (kigo)
repriasentiert. Auf dieser Ebene wiederum folgt die Darstellung einer chrono-
logischen Ordnung, die meist bei der Mitte bis Ende des achten Jahrhunderts
fertiggestellten Gedichtsammlung AMaw’yoshii beginnt. Abgesehen von den
zwolt Mondmonaten, die aufgrund der Tatsache, jeweils mit nur einem Gedicht
vertreten zu sein, die Frage nach dem Sinn eines separaten Abschnittes auf-
werfen, finden sich zu den einzelnen Jahreszeitenwortern meist zwischen fiinf
bis acht, in einigen Féllen bis zu elf und tur die oftenbar ganz wichtige Kirsch-
bliite sogar finfzehn Gedichte (iana, S. 66-73). Dabei verdeutlicht die Zusam-
menstellung von Waka und Haiku unter einem bestimmten kigo, wie tief die
auch im Westen so populdare Haiku-Dichtung tatséchlich in der dem deutsch-
sprachigen Leser weniger bakannten Waka-Dichtung verankert ist bzw. wie
beide Genres zusammen Foren fiir die Jahreszeiten als eines der zentralen
Momente japanischer Selbstbeschreibungen bilden.

Es sind vor allem zwei Aspekie, die Rimers Lob untermauern. Da ist zum
einen die ungewdhnliche Darstellung der Texte. Neben den Originalnotationen,
was im Fall des AMar’yoshi die Verschriftung mit exklusiv chinesischen Zeichen
bedeutet, gibt es die Transliteration in lateinischer Schrift sowie freilich die
englischen Ubersetzungen. Die Prisentation der Originalschrifizeichen der ilte-
sten Gedichtsammlung i1st besonders hervorzuheben, da diese auch in japani-
schen Anthologien ldngst nicht mehr selbstverstéindlich, und auch in Facharti-
keln lediglich die Transliteration unter Hinzunahme von hiragana-1.autzeichen
tiblich sind.?

Der zweite Aspekt betrifft die Auswahl der einzelnen Gedichte, die Rimer
als eine “ernsthafte Einfithrung in das Werk japanischer Poeten jeglicher Perio-

1 Die “*Grammatik’ japanischer Dichtung” bezieht Marra auf eine “Rethe von Assoziationen
zwischen Jahreszeitenwirtern” (8. 2), also exklusiv auf inhaltliche Fragen.

2 e Notationen der Waka-Sammlungen der Heian-Zeit und auch des frithen Mittelalters sind
allerdings insofern nicht original, als diese — abgeschen von dem Problem der senkrecht
arrangierten Handschriftlichkeit — ausschliesslich in Airagana-Lautzeichen erfolgten. Zur
Férderung der Verstindlichkeit erfolgt jedoch in modemnen Editionen die Notation einiger

Worter wie etwa eigenstindiger Nomen mit chinesischen Schriftzeichen.

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 341

den bis hin zu Masaoka Shiki (1867-1902)” versteht. Denn Marra beschrankt
sich nicht aut den Hochkanon japanischer Dichtung, der beispielsweise im Falle
der ersten offiziellen Anthologie Kokin Wakashii anhand verschiedener Uber-
setzungen ins Englische mittlerweile gut nachvollziehbar ist. Die Auswahl
berticksichtigt dagegen Gedichte aus spéiteren offiziellen Sammlungen wie /iiga
Wakashii aus der ersten Hilfte des vierzehnten Jahrhunderts oder Privatsamm-
lungen aus der Hand von Sanjonishi Sanetaka (1455-1537) oder Motoori Nori-
naga (1730-1801).

Im Fussnotenapparat untergebracht sind Informationen zu inhaltlichen
Aspekten wie beispielsweise Angaben zu den Quellen, den Dichtern, Hinter-
grundinformationen, kurze Interpretationen oder Uberlegungen zu den Intentio-
nen der Dichter, Angaben zur Ftymologie und einige — wenige — Erlduterungen
zu poetologischen Begriffen wie der sogenannten mitate-Metapher (S. 37, Fuss-
note 40). Ausgestattet ist das Buch weiterhin mit drei Verzeichnissen, welche die
japanischen Personennamen und Werktitel inklusive ihrer japanischen
Notationen, die Gedichtanfinge sowie schliesslich einen Index der Namen und
Fachbegriffe beinhalten.

Rimer zufolge wird dem “L.eser ermdglicht, die verschiedenen Wege in den
Griff zu bekommen, auf denen die zeitgendssischen und nachfolgenden Leser
der Gedichte die komplexen und ausgefeilten Ebenen der Bedeutung ableiten
konnten von etwas, das oberflichlich betrachiet unkompliziert und eher als
lyrische Ausserungen iiber die Natur und Jahreszeiten wirkt”. Trotz Marras
Fussnotenapparat 1st dem jedoch nur bedingt beizupflichten. Denn vermutlich
aus der Not heraus, bei Erlduterungen zu funthundert Gedichten auf einer relativ
begrenzten Seitenzahl Abstriche machen zu miissen, geht Marra nicht auf Fragen
der Text- bzw. Ausdrucksebene ein. Diese betreffen beispielsweise gramma-
tische Besonderheiten wie Abweichungen von der Alltagssprache, syntaktische
Ordnungen etwa bei der Zusammengehorigkeit von Versen, poetologische
Kniffe wie die Metrik oder die Matenalitiat der klanglichen Ebene. Es handelt
sich also um all das, was das sprachliche Kunstwerk ausmacht und wo sich —
schliesslich geht es um Lyrik — Inhalt und Ausdruck anzunihern versuchen.
Ohne eine profunde Kenntnis der inhaltlichen Momente lassen sich die von
Rimer angesprochenen Ebenen der Bedeutungen tatséchlich nicht in den Grift
bekommen. Aber gerade die als Zielgruppe angesprochenen Lernwilligen miisste
es eigentlich interessieren, worin sich die Waka-Gedichte aus so vielen Jahrhun-
derten unterscheiden. Ausserdem — wenn man weiss, was die einzelnen Worter
bedeuten, heisst das nicht, dass man das Gedicht verstanden hat.

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



842 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Durch das chronologische Arrangement der Gedichte entstehen historische
Liangsschnitte, die — gewissermassen hippchenweise — eine Literaturgeschichte
implizieren. Das Anordnen der thematischen Sequenzen nach Jahreszeiten lauft
dieser Literaturgeschichte jedoch insofern entgegen, als die Jahreszeitenworter
offenbar Unwandelbarkeit und Ahistorizitit belegen. Von Bedeutung fur eine
kontextualisierende Literaturgeschichte sind aber nicht nur die Konvergenz-
punkte, die das Abhandeln einer gemeinsamen Geschichte rechtfertigen, sondern
auch und gerade die Unterschiede historischer Semantiken und die Differenzen
auf der Textebene. Das ist im Fall der japanischen Dichtung um so relevanter, da
neben ithrem Inhalt — eben die stereotypen Jahreszeiten — die rigiden Formen von
Waka und Haiku ebenfalls in Richtung Unwandelbarkeit und Ahistorizitét
weisen. Tatsichlich jedoch ist das nur in der Grobsicht der Fall. Denn trotz uner-
schiitterlicher Form und nahezu obligatorischen Inhalts- und Wortschatzvor-
gaben gibt es Differenzen, Entwicklungen und Verfremdungen, die bei litera-
turgeschichtlichen Schnitten unbedingt zu beriicksichtigen sind. Ohne Wandel,
Verfremdung und Differenz hitten wir es nicht mit Literatur zu tun, jedenfalls
nicht im Sinne des Wortes “Literatur”, wie wir es verstehen.

Auch in der Diktion japanischer Poetologien ist dieses Problem spitestens
seit Basho registriert und als NS AT fueki ryitko, das “Unwandelbare und
das Neue, Modische™, beschrieben. Marras Gewichtung aut das Unwandelbare
betrifft allerdings nur die Gesamistruktur der Anthologie. Fir das eine oder
andere Detail nimlich tinden sich schon vereinzelte Hinweise. Diese gelten etwa
gelungenen Verfremdungen, z.B. in Bashds berithmten Frosch-Haiku, wo nun
das Tier selbst schweigt und nur das alte Wasser einen Laut macht. Diese Hin-
weise beschrinken sich jedoch wie erwiihnt aut die Inhaltsebene (S. 84).

Neben dem eigentlichen Wortschatz, der in der japanischen, vor allem
vormodernen Dichtung strengen, nur mithsam zu durchbrechenden Vorgaben
unterlag, bei einem Gelingen jedoch — wie im Falle Bashos — grossen Ruhm
erlangen konnte, sind die Zeichen fir Verfremdung und literarische Evolution
somit auf der Textebene zu suchen. Dazu gehéren beispielsweise die Fragen,
welche Verse eine semantisch-syntaktische Einheit bilden, ob ein sieben-flinf-
oder fiinf-sieben-Rhythmus vorliegt oder ob das Gedicht in einer offenen Verb-
form, mit einem Nomen oder gar nicht endet. Besonders in vielen englischen
Ubersetzungen #lteren Datums bleiben derartice Merkmale absolut unberiick-
sichtigt. Wo kein Verb im Japanischen steht, kommt ein solches in die Uber-
setzung, der erste Vers findet sich am Ende wieder, und der letzte, der oftmals

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 343

die Hauptaussage bildet, wandert an den Anfang.® Bei Marra fallen derartige
Probleme allerdings weitaus weniger ins Gewicht?, wie das etwa in Helen C.
McCullough Ubersetzung von Konishi Jin’ichis viel beachtetem Artikel zur
Entwicklung des Stils 1im Kokin Wakashii 1st, der nebenber bemerkt “Stil” auch
ganz auf inhaltliche Fragen reduziert.3

Die Feinheiten historischer Differenzen auf Inhalts- und Textebene in die
Ubersetzung einer Gegenwartssprache zu bringen, ist vermutlich ein Ding der
Unmoglichkeit. Ein weiteres Ubersetzungsproblem ist der heuristische Zwang
zur Reduktion von Polysemie. Der Ubersetzer muss aus méglichen Bedeutungen
eine Wahl treffen, und eine Kunst liegt freilich darin, in der Zielsprache wieder
Bedeutungsvielfalt erzeugen zu kénnen. Marra nimmt diese Hiirde oftmals sehr
geschickt® Manchmal fillt die Wahl allerdings eindeutig zugunsten der Kon-
notationen aus, wenn auch Marra in vielen dieser Fillen das Problem erlidutert.”
Als ein zusétzliches Hindernis fur die lyrische Form in der Zielsprache erweist
sich die Tatsache, dass die Ubersetzungen aufgrund syntaktischer Ordnung
sowie akkurater Punkt- und Kommasetzung kurze Prosatexte, aber eigentlich
keine Lyrik mehr sind. Daran dndert das Arrangement in fiinf Zeilen nur bedingt

3 Das ist selbst bei der Ubersetzung von Ultrakurz-Haiku der Fall, wie z.B. John Stevens
wiederholt bei zweizeiligen Haiku belegt (STEVENS, 1980).

4 Eine Uberwindung dieser Probleme gelingt auch Marra nicht; vgl. beispielsweise das erste
Gedicht zu den Azaleen (fsutsuji, S. 83), wo der letzte Vers in der Ubersetzung an den
Anfang geriickt ist, oder das erste Gedicht zur “Quelle” (izumi, S. 138), wo dasselbe Pro-
blem auftaucht und zudem auch kofi (“Sehnsucht haben, jemanden vermissen™) filsch-
licherweise mit “to love™ iibersetzt ist. Meist handelt es sich jedoch mur um Verdrehungen
innerhalb des Ober- respektive Unterstollens.

5 KowisHT/ McCuLLouGH, 1978. Jirgen Stalph nivelliert in seinem Plidoyer fiir eine formfor-
dernde Waka-Ubersetzung zn rhythmisch-flotten Vierzeilern samtliche Binnendifferenzen
(STALPH, 2008). Ist diese Form als lyrisches Pendant auch zu erwéigen, eignet sie sich nicht
fiir eine literaturgeschichtliche Darstellung.

6 Vel etwa das erste Gedicht zur Glyzimie (fui, 8. 91) wo Marra den Begriff fuji-nami
(wortl.: “Glyzinienwellen™) mit “wisteria flower [...] like waves” iibersetzt.

7 7.B. das Haiku Sohohime no / Shitoshito furu ya / Haru rno ame iibersetzt Marra wie folgt:
“How gracefully Princess Saho / Sways, silently pissing -- / Rains of spring” (8. 39). Das
lautmalerische Wort shitoshito bezieht sich zunichst auf das ruhige, gelassen-grazidse
Handeln bzw. Schreiten, und in einer zweiten Bedeutung auf den leise und ununterbrochen
fallenden Regen; es bedient in diesem Haiku also sowohl die Prinzessin, als auch den
Regen. Das Wort shito bedeutet tatséichlich “Urin”, diirfte sich als Konnotation jedoch cher
auf den Regen, und weniger auf die Prinzessin bezichen. Weder das K&jien noch das Nihion
Kokugo Daijiten fithren diese “Konnotation”, was freilich den Leser nicht davon abhilt,

Marras Interpretation zuzustimmen.

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



844 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

etwas. Eine Orientierung an der originalen Versrethenfolge, Mut zu gramma-
tisch-syntaktisch “‘unkorrekten Konstellationen sowie der Verzicht auf strin-
gente Komma- und Punktsetzung wiirden vermutlich weiterhelfen.
Abschliessend soll noch ein Blick auf die Einleitung geworfen werden, wo
es Marra besonders um das Problem geht, dass in Waka-Gedichten oftmals wei-
tere und ganz andere Texte eingeschrieben sind — ob das im Haiku ebenfalls der
Fall ist, bleibt offen. Angefangen beim ersten Gedicht mit einunddreissig Moren,
das die frithen, aus dem achten Jahrhundert stammenden Geschichtschroniken
Kojiki und Nihon Shoki der kami-Gottheit Susanoo no Mikoto zuschreiben, deckt
Marra zwel “Funktionen lyrischer Dichtung™ auf, namlich eine “politische™ so-
wie eine “‘rein ésthetische™ (S. 9). Die politische Lesung kénne dabei sogar so
versteckt sein, dass Marra sie “geheimen Kode” (S. 12) nennt. Marra zeichnet
solche verschliisselten Botschaften an einigen Beispielen nach, ldsst den Leser
bei der Entschlisselung der Gedichte im Hauptteil des Buches allerdings wei-
testgehend auf sich selbst gestellt. Denn seine Erldauterungen betreffen lediglich
die “normalen”, unkodierten Inhalte. Ausserdem setzt Marra zwar — gewisser-
massen als Interpretationsanreiz — die Jahreszeiten als versteckte Botschaft in
den Raum, der Leser erfahrt jedoch nichts tiber ihre Herkuntt und Entwicklung.
Im Rahmen dieser Besprechung bringt das zwer Probleme mit sich. Zunéchst
einmal verstdrkt sich dadurch der oben angesprochene Eindruck der Unwan-
delbarkeit. Es ist, als ob es die Jahreszeiten schon immer gegeben hitte, denn
offensichtlich lasst sich bereits das Man’yoshii problemlos nach diesem
Ordnungsraster unterbringen. Das ist jedoch nicht der Fall, denn die japanischen
Literaturwissenschaften bestitigen, dass es in den alten Teilen der Sammlung
mit Gedichten, die aus der spéteren Hilfte des siebten und dem Anfang des
achten Jahrhunderts stammen, noch keine ausdifferenzierten vier Jahreszeiten
gab. Der Literaturwissenschaftler Seko Katashi beispielsweise beschreibt das als
fehlendes Gefiihl fiir die Jahreszeiten.® Auch finden sich in der Dichtung des
achten Jahrhunderts viele Worter fiir Pflanzen, Tiere oder Klimaphinomene, die
ab der Heian-Periode fiir eine bestimmte Jahreszeit stehen (kigo), noch unter
anderen oder verschiedenen Jahreszeiten. Das zweite, damit verbundene Pro-
blem 1st, dass Marra durch seine ahistorische Ausrichtung genau in jene Kerbe
haut, die bei stereotypen Selbstbeschreibungen immer wieder aufgefrischt wird,
dass ndmlich die japanische Affinitit zu den vier Jahreszeiten der Natur, und
insbesondere der besonderen Naturliebe geschuldet 1st. Um es hier nochmals

8 SEKO, 1978, Seko zeichnet die Entwicklung der Jahreszeiten in den ersten Abschnitten sei-
ner Studie nach.

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 345

ganz deutlich zu sagen: Die vier Jahreszeiten als eines der zentralen Konzepte
im japanischen kulturellen Gedéchtnis verdanken sich nicht der Natur, sondern
der Kultur. Es ldsst sich anhand der Texte aus dem spiten siebten und frithen
achten Jahrhundert konkret nachweisen, dass die vier Jahreszeiten erst mit der
Schrift und der chinesischen Literatur auftauchen. Landschaft als Tréger kollek-
tiver Gedichtnisse dagegen gibt es ohne Zweitel wesentlich langer.

Die vorgebrachten Einwinde erfolgten unter einem sehr eingeengten Blick-
winkel und stellen daher die von Marra vollbrachte Gesamtleistung in keiner
Weise in Frage. Es ist das Verdienst des Autors, tiefe Einblicke in die vernetzten
Strukturen eines wesentlichen Themas japanischer Selbst- und Fremdbeschrei-
bungen zu gewihren. Marra erklart sein Ziel wie folgt:

My purpose in the present book is to make readers familiar with the stylizations of the
seasons, the constraints within which poets worked, and the subtlety of their use of conven-

tions in the creation of little poetic masterpieces (S. 3-4).

Beziiglich der Jahreszeiten, das ldsst sich als Fazit festhalten, ist thm das ohne
Zweifel gelungen.

Literaturverzeichnis

KoNIsHI, Jin’ichi / Helen C. McCULLOUGH

1978 “The Genesis of the Kokinshil Style.” Helen MCCULLOUGH (Ubers.).
Harvard Journal of Asiatic Studies 38.1: 61-170.

SEKO, Katashi ¥ 7

1978  Man’vé fitbutsuron 1B W5, Tokyd: Kyoiku Shuppan Senta.

STEVENS, John

1980 Mountain Tasting. Zen Haiku by Taneda Santoka. New York / Tokyo:
Weatherhill.

STALPH, Jirgen

2008 “Finige Kleinigkeiten aus dem Kokinwakashit”. In: Judit AROKAY /
Verena BLECHINGER-TALCOTT / Hilaria GOSSMANN (Hg.): Irmela
Hijiya-Kirschnereit zu Ehren. Festschrift zum 60. Geburtstag. / Essays
in Honour of Irmela Hijiva-Kirschnereit on the Occasion of her 60th
Birthday. Munchen: Tudicium, S. 589-597.

Robert F. Wittkamp

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



846 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

SCHWIEGER, Peter: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 13. (Die
mTshur-phu-Ausgabe der Sammilung Rin-chen gter-mdzod chen-mo, nach dem
Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin — Preussischer Kultur-
besitz, Hs or 778, Binde 40-52.) Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2009. XXVII,
447 Seiten. (VOHD XI, 13). ISBN 978-3-515-07347-9.

Das hier besprochene Werk bildet den vierten Teilband des dem Rin chen gter
mdzod gewidmeten Kataloges im Verzeichnis der Orientalischen Handschriften
in Deutschland (VOHD).! Mit ihm und dem fiinften, von Karl-Heinz Everding
vorgelegten Band.? liegt die Beschreibung der Einzeltexte des Rin chen gter
mdzod nun vollstandig vor. Das Rin chen gter mdzod chen mo, “Grosser Hort der
kostbaren Schitze™, ist eine Sammlung von g7er ma-Texten und weiteren Wer-
ken, die die in den g7er ma beschriebenen Rituale und Visualisierungsvorschrif-
ten erldutern. Die Sammlung wurde auf der Basis einer Textsammlung des "Jam
dbyangs mkhyen brtse dbang po (1820-1892) von dem osttibetischen Gelehrten
"Jam mgon Kong sprul blo gros mtha’ vas (1813-1899).3 ¢inem der Hauptexpo-
nenten der Ris med-Bewegung, zusammengestellt und in insgesamt 60 Bénden
in dPal spungs in Osttibet gedruckt. In den Jahren 1909-1912 wurde eine zweite
Ausgabe unter der Patronage des 15. Karma pa mKha’ khyab rdo rje (1871-
1922) in mTshur phu in insgesamt 63 Bénden gedruckt. Es ist diese zweite
Blockdruckausgabe, die in den insgesamt funf Binden des VOHD nun der
Forschung zugénglich gemacht worden ist. Der hier vorgelegte vierte Teilband
enthalt die Beschreibung der Texte der Bande #hi bis yi (Bd. 40-54), die die
Ritualvorschriften zur Ausfithrung verschiedener Verrichtungen (yarn lag las kyi
cho ga) enthalten.* Wie Peter Schwieger in seiner knappen Einleitung ausfiihrt,
wurden allerdings die Texte, die die Vorschriften fiir die Verrichtungen von Ver-
fiigungsgewalt (dbang gi las) und die, in Schwiegers etwas sperriger Uber-
setzung, “harten” Verrichtungen (drag po mngon spyod kyi las) (aus den Banden
zi bis yi, Bd. 52-54) nicht in diesem Band beschrieben, sondern in dem von
Karl-Heinz Everding verfassten Folgeband, der schon 2008 erschien. So konnte
die Katalogisierung des Rin chen gter mdzod schneller abgeschlossen werden.
Der vierte Teilband enthalt ausser einer Vielzahl von ergénzenden Ritualvor-

SCHWIEGER, 1990, SCHWIEGER, 1995, SCHWIEGER, 1999,

EVERDING, 2008,

Zu ithm s. SMITH, 2001: 235-272.

In ihrer ausfithrlichen Besprechung der beiden Teilbinde XI, 11 und XI, 12 hat Ulnke
Rasler die Gliederungsprinzipien des Rin chen gter mdzod dargelegt, s. ROSLER, 2008: 236
237.

B o O

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 347

schriften die Vorschriften fur die Verrichtungen des Schutzes (srung ba'i las),
der Besanftigung (zhi ba’i las) und des Gedeihens (rgyas pa’i las).

Die den tibetischen Handschriften und Blockdrucken gewidmeten Bénde
des VOHD weisen alle ab dem Band XI, 5 cine Besonderheit auf: Der Bonner
Tibetologe Dieter Schuh hatte mit diesem Band, abweichend von der tiblichen
Katalogisierungsmethode, eine dusserst detaillierte Beschreibung der einzelnen
Texte, die neben den Ubersetzungen der Einzeltitel auch die Ubersetzungen der
einzelnen Kolophone einschliesst, eingefiihrt. Uber die sorgfiltige inhaltliche
Beschreibung der einzelnen Texte hinaus sind den Katalogen zudem ausfiihr-
liche Einleitungen beigegeben, die nicht nur Bemerkungen zu den Autoren,
Texten und Textgattungen enthalten, sondern auch eine historische Kontextua-
lisierung der beschriebenen Texte in vorbildlicher Weise leisten. Die so
angelegten Kataloge bieten daher viel mehr als man gewdhnlich von einem
Katalogband erwartet. Sie geben einen tiefen Einblick in verschiedene Aspekte
der tibetischen historischen Wirklichkeiten und sind eine Fundgrube nicht nur
fur Philologen, sondern auch fiir Religionshistoriker oder Sozialanthropologen.
Der vorliegende Band ist daher ausserordentlich wichtig fur alle, die an der
Erschliessung der alltagsreligiosen Kultur tibetischer Gesellschaften nicht nur in
historischer, sondern auch in sozialanthropologischer Perspektive interessiert
sind. Er korrigiert das Bild des Buddhismus als einer nicht auf das Diesseits
bezogenen Elitenreligion grindlich. Die beschriebenen Ritualtexie belegen ein-
driicklich “den hohen Stellenwert, der im tibetischen Buddhismus die Bereit-
stellung von Dienstleistungen fiir die allgemeine Bevolkerung beigemessen
wird” (S. XXVII). Sie geben einen Einblick in die Fille ritueller Verrichtungen,
die von den verschiedenen chos pa fur die Laienbevélkerung vollzogen werden.
So findet man Ritualvorschriften fir Verrichtungen zum Schutz vor Krankhei-
ten, Viehseuchen, Ddmonen, Naturunbilden wie Hagel oder Irost, vor Raubern
und Dieben, zur Beruhigung von Krankheiten, Hindernissen, Ddmonen, tbler
Nachrede, Verwiinschungen usw., sowie zur Lebensverlangerung, Verdienstver-
mehrung, fiir Reichtum, Nachkommenschatt und anderes mehr.

Im vorliegenden Band wird man allerdings eine Einfiihrung in die be-
schriebenen Ritualpraktiken und Vorstellungen vergeblich suchen; hierzu se1 der
Leser an den vorherigen Teilband X1,12 verwiesen, der eine hervorragende Dar-
stellung des Kults der Schutzgottheiten und der thnen gewidmeten rituellen
Verrichtungen enthalt. Die dort auf der Basis der Texte des Rirn chen gter mdzod
erarbeitete Darstellung ergidnzt, modifiziert und vertieft das bekannte Werk von
René de Nebesky-Wojkowitz (1975) und ist unerlédsslich fiir alle, die sich mit
dem tibetischen Kult der Schutzgottheiten befassen, ein Kult, der durch die

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849



348 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Kontroverse um die Schutzgottheit rDo rje shugs ldan inzwischen auch einer
weiteren Offentlichkeit als wichtiger Aspekt des tibetischen Buddhismus be-
kannt sein diirfte.

Auch Teil 13 zeichnet sich wie die vorherigen, von Peter Schwieger ver-
fassten Binde durch seine prizisen Textbeschreibungen aus. Schwiegers Uber-
setzungen der Titel und Kolophone sind sehr wortlich, so dass sein Verstindnis
des tibetischen Originals immer gut nachvollziehbar ist. Dies ist einerseits eine
wertvolle Hilfe zur Erschliessung der einzelnen ritualtechnischen Spezialtermini,
andererseits erschliesst sich dadurch der Sinn der Ubersetzungen oft nicht sofort,
ein Umstand, auf den schon Ulrike Résler in threr Besprechung der vorherigen
Teilbdnde XI.11 und XI 12 hingewiesen hat.® Erfreulicherweise bieten die
Uberschriften zu den einzelnen Texten hier eine inhaltliche Hilfe, da sie die Spe-
zialtermini oft in einer den Sinn erschliessenden inhaltlichen Ubersetzung
wiedergeben, so z.B. in Nr. 1935, wo tib. sgrub pa in der Uberschrift als “Evo-
kationsritual” wiedergegeben wird, in der Titeltibersetzung als “Meditative
Verwirklichung”. Nur wenige Ubersetzungen kann die Rezensentin nicht nach-
vollziehen. Welche Erwdgungen mogen z.B. dazu gefithrt haben, tib. Ala als
“Zweitseele” (Nr. 2089-2093) wiederzugeben?®

Mit der nun vollstindig beschriebenen Textsammlung Rin chen gter mdzod
ist der Tibetologie und Nachbardisziplinen wie der Mongolistik, Religions-
wissenschaft oder Sozialanthropologie ein schier unerschopflicher Fundus zur
religiosen Alltagskultur tibetischer Gesellschaften erschlossen worden. Es fehlt
nur noch der Indexband, der die praktische Benutzung der einzelnen Teilbande
wesentlich erleichtern wird.

Literaturverzeichnis

EVERDING, Karl-Heinz

2008 Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 14. (Die mTshur-phu-
Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo nach dem
Iixemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin — Preussi-
scher Kulturbesitz, s or 778, Binde 52—63). Stuttgart: Franz Steiner.

NEBESKY-WOIKOWITZ, René de

1975 Oracles and Demons of Tibet. The Cult and Iconography of the Tibet-
an Protective Deities. Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt.

5 ROSLER, 2008 239,
6 Zum Konzept von bla s. SAMUEL, 1993 186187, ebendort auch weitere Literatur.

AS/EA LXV32011, 8. 825-849



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 349

ROSLER, Ulrike (Rez.)

2008

“Peter Schwieger: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 11.
(Die mTshur-phu-Ausgabe der Sammiung Rin-chen gter-mdzod chen-
mo nach dem Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu
Berlin — Preussischer Kulturbesitz, Hs or 778, Bdnde 14-34). Stutt-
gart: Franz Steiner, 1995.”

“Ders.. Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 12. (Die
mTshur-phu-Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo
nach dem Ikxemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin —
Preussischer Kulturbesitz, Hs or 778, Binde 34—40). Stuttgart: Franz
Steiner, 1999.” ZDM(G 158: 235-240.

SAMUEL, Geoffrey

1993

Civilized Shamans. Buddhism in Tibetan Societies. Kathmandu: Man-
dala Book Point.

SCHWIEGER, Peter

1990

1995

1999

Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 10. (Die mTshur-phu-
Ausgabe der Sammiung Rin-chen gter-mdzod chen-mo nach dem
Iixemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin — Preussi-
scher Kulturbesitz, s or 778, Binde 1-14). Stuttgart: Franz Steiner.

Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 11. (Die mTshur-phu-
Ausgabe der Sammlung Rin-chen gter-mdzod chen-mo nach dem
Iixemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin — Preussi-
scher Kulturbesitz, s or 778, Binde 14-34). Stuttgart: Franz Steiner.
Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 12. (Die mTshur-phu-
Ausgabe der Sammiung Rin-chen gter-mdzod chen-mo nach dem
Exemplar der Orientabteilung, Staatsbibliothek zu Berlin — Preussi-
scher Kulturbesitz, Hs or 778, Bdnde 34—40). Stuttgart: Franz Steiner.

SMITH, Gene

2001

Among Tibetan Texts. History and Literature of the Himalayan Pla-
teau. Hdited by Kurtis R. SCHAEFFER with a foreword by Jeffrey
HoPKINS. Boston: Wisdom Publications.

Karénina Kollmar-Paulenz

AS/EA LXV+32011, 8. 825-849






	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

