
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 4

Artikel: Ein Fall für die Bühne : Guo Shixings Drama Die Vogelliebhaber
zwischen Traditionsanschluss und Globalisierung

Autor: Riemenschnitter, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN FALL FÜR DIE BÜHNE:
GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER

ZWISCHEN TRADITIONSANSCHLUSS
UND GLOBALISIERUNG

Andrea Riemenschnitter, Universität Zürich

Abstract

The Western heritage of an Asian cultural modernity is no longer reflected as a dominant trend by
contemporary sinophone avantgarde playwrights. Rather, it has become a borrowed tradition to be

reconciled, or renegotiated, with local theatrical forms and styles. In his play Niaoren Bird Men,

1992), Beijing-based dramatist Guo Shixing stages the uncanny re-enactment of colonialism’s
missionary zeal in the guise of an Asian-American psychoanalyst’s project of scientific human

engineering in post-Dengist China. Unlike the Christian missionaries’ peer group, it does not take

the urban bird lovers and amateur singers of Beijing Opera long to see through the self-deceptive

manoeuvring of their would-be master. In a wildly comical counter-performance, they enact the

court trial scene from a well-known traditional play, thus efficiently holding their ground against

several self-appointed, alien saviours of the local soul.

Performanz im Licht avantgardistischer Theorien
des zeitgenössischen Theaters

Die westlichen Theorien sind auf ihrem eigenen Nährboden entstanden und haben sich über

die Jahrhunderte hin entwickelt. Lu Xun trat dafür ein, dass man sich bei ihnen bedienen

sollte. Das ist nicht falsch. Aber der von ihm propagierte Rezeptionismus treibt die Dinge zu
weit. Schliesslich stellt sich die Frage: Lässt sich wirklich alles übernehmen? Ich bin der

Auffassung, dass wir den Weg der modernen westlichen Literatur nicht noch einmal zu
gehen brauchen. Wir übernehmen so viel, wie wir übernehmen wollen. […] Als Schriftsteller

bemühe ich mich darum, mich zwischen Ost und West anzusiedeln. Als Individuum
unternehme ich alles, um am Rande der Gesellschaft zu leben. Das scheint mir in einer Zeit,

in welcher der Körper mit dem Geist Schindluder treibt – um einen Satz von Liu Xiaofeng1

1 Liu Xiaofeng ¹?ƒ geb. 1956) ist Direktor des Instituts für vergleichende Religions¬

wissenschaften der Sun-Yat-Sen-Universität in Guangzhou. Er ist einer der einflussreichsten

Kultur- und Religionswissenschaftler und hat massgeblich zur Rezeption westlicher Ideen-

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



792 ANDREA RIEMENSCHNITTER

zu übernehmen – eine relativ gute Wahl zu sein. Ob es dabei bleiben kann, ist allerdings

schwer zu sagen.2

Kein zeitgenössischer Dramatiker hat sich theoretisch zum modernen chinesischen

Theater so stetig und engagiert zu Wort gemeldet wie Gao Xingjian Q>|

• – und das, obwohl er sich gemäss eigener Maxime keinen Theorien bzw.
Ismen verpflichten will. Die Kollegen aus Taiwan, Ma Sen Pœ und Lai Shengchuan

C† haben zwar ebenfalls interessante Beiträge zu einer modernen
Dramenästhetik vorgelegt, 3 und Hongkongs Theatermacher Danny Yung Þ%

. entwirft in Zusammenarbeit mit führenden Darstellern des chinesischen

Sprechtheaters und der lokalen Musiktheaterformen experimentelles Theater auf
Weltniveau, aber Gao Xingjian ist derzeit wohl der einzige, der seine Dramen
selbst als theoretische Manifeste konzipiert und dabei gleichzeitig behauptet,
keine Theorien zu brauchen. Insbesondere über sein Drama Duibai ),­ Monolog,

1984) sagt Gao, dass es “ein kleines Manifest über meine Ansichten zum
Theater” sei.4 Der Einakter, bei dem ein einziger Schauspieler auf einer leeren

Bühne steht und seinen Text rezitiert, während er ein Seil aus der Tasche zieht,
hat in verschiedenen Ländern die Aufmerksamkeit von Bühnenkünstlern auf sich
gezogen. Er wurde bisher aber dennoch nie gespielt. Andere Stücke Gaos wurden

für nationale Aufführungen jeweils den lokalen kulturellen Kontexten
angepasst; Modifikationen fanden vor allem im Bereich der Inszenierung statt,

während Gao die Dialoge in der Regel nicht ändern lassen will. Es konnte
beispielsweise geschehen, dass aus einem arbeitslosen männlichen Jugendlichen
ein Punk Girl wurde, oder aus dem chinesischen Leiter einer Verkaufsgenossenschaft

eine deutsche Beamtin Wiener Aufführung der Busstation, 1991).
Im Stück Yeyou shen L$h/Ž Der Schlafwandler, 1993) gibt Gao selbst in

den Regieanweisungen entsprechende Anregungen, wie man die Rollen in
verschiedenen, kulturell differenten Transkriptionen mit den passenden Kostümen
ausstatten könnte. Man könnte hier einwenden, dass ein solches Transkriptionsverfahren

sogar noch dort Rollenklischees produzieren muss, wo beide
Theatertraditionen auf die Repräsentation von Individuen oder wenigstens individualisierten

Typen zielen. Das scheint aber nur so: Tatsächlich geht es Gao vielmehr

________________________________

geschichte und zur Entfaltung einer christlichen Theologie im zeitgenössischen sinologischen

Kontext beigetragen.

2 GAO, 2001: 3–14; für die deutsche Übersetzung siehe GAO, 2000.
3 Vgl. MA, 2000; LAI, 2006.
4 GAO, 2000: 42.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 793

um diejenigen existentiellen Krisen zumeist moderner Menschen, in welchen

nicht mehr auf kulturelle Regieanweisungen zu deren Bewältigung zurückgegriffen

werden kann. In solchen Konfigurationen werden Kostüme und Masken
austauschbar. Bei alledem besteht Gao aber dennoch darauf, dass er mit seinen

Dramen vorrangig Anschluss an archaische) östliche Theaterformen sucht und

erst in zweiter Linie transnationale Übersetzbarkeit anstrebt. Wir können von
seinem ersten Drama, welches nicht mehr eindeutig dem importierten Sprechtheater

zuzuschlagen war und mit traditionellen, chinesischen Elementen
experimentierte Yeren Gþê; Ur-Mensch, 1985),5 bis heute eine kontinuierliche
Verschiebung zugunsten des asiatischen Musik- und Maskentheaters feststellen.
Seine 2002 in Taiwan aufwendig realisierte Bühnenproduktion der experimentellen

Zen-Oper Ba yue xue ›8M Snow in August, 2004) war der vorläufige
Kulminationspunkt seines zunehmend buddhistisch inspirierten Theaters.

Was sich bei Gaos post-)dramatischem Schaffen ebenfalls sehr gut
beobachten lässt, ist der Versuch einer Einbettung der Bühnenkünste in einen
allgemeinen, trans- und interkulturellen Diskurs über zeitgenössische Kunst und ihre
zunehmend global orientierten Märkte. Im eingangs zitierten ersten Kapitel seiner

dramentheoretischen Essaysammlung Meiyou zhuyi "Ñ9ky Bloss keine

Theorien!) warnt er gleichzeitig eindringlich davor, sich von Lehren und Weisheiten

jedweder Provenienz vereinnahmen zu lassen. Darin sieht er das grösste

Problem der ersten Verwestlichungsphase der modernen chinesischen Literatur
in den frühen Dekaden des 20. Jahrhunderts, als sogar ein unbequemer
Querdenker wie Lu Xun R±Eõ zu stark auf westliche Vorbilder setzte oder zumindest
so verstanden wurde), anstatt eigenes und fremdes Material gleichberechtigt auf
seine Möglichkeiten, sein kritisches Potential hin zu prüfen und frei miteinander
zu kombinieren. Der im Zitat hervorgehobene Hinweis auf den eigenen
Nährboden westlicher Theorien thematisiert dabei ein wesentliches Problem interkultureller

Verständigung: Wo historische Kontexte und Erfahrungen ausgeblendet

werden, verkommt Kunst bald einmal zum leeren Ornament oder, schlimmer
noch, zum Instrument von Herrschaft. Folglich versucht Gao dem zu entgehen,

indem er sich bewusst an den Rändern zweier Gesellschaften positioniert und

gegen den Brechtschen Verfremdungseffekt eine Position nicht involvierten
Beobachtens und doppelten Aussenseitertums aufbietet. Man kann die Ausweg-

5 Dies betrifft noch nicht seine frühen, im Ausland überaus erfolgreichen Stücke Chezhan E–

1 Die Busstation), Juedui xinhao 5) Das Notsignal) etc., die in der Beijinger Ausgabe

von 1985 enthalten waren. Für bibliographische Angaben siehe RENNÉ /
RIEMENSCHNITTER,

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

2008: A/1.



794 ANDREA RIEMENSCHNITTER

losigkeit, in welche die meisten seiner Figuren sich hineinmanövrieren, nur um
sich schliesslich in einem Akt der verzweifelten Selbstaufgabe sogar noch über

den Tod hinwegzusetzen, als Experiment mit der Veränderung diskursiver
Machtverhältnisse im performativen Vollzug betrachten. Wiederum gegen

Brecht verfolgt Gaos Performanz-Konzept deshalb keine Trennung zwischen
Schauspieler, Rolle, Bühne und Publikum, sondern deren transformationsästhetische

Implosion im gemeinsamen Durchleben einer Krisensituation.6

Immer auf der Suche nach den Paradoxien, Absurditäten, Irrationalismen,
Provokationen und Verführungen der postmodernen menschlichen Existenz,

nimmt der anarchische, subversive Blick der Kunst insbesondere den
selbstgenügsamen Narzissmus unserer Denkgewohnheiten, sozialen Praxis und
Diskursformationen ins Visier. Deren Dekonstruktion kann bei Gao aus den oben

genannten Gründen auch nicht auf der Basis analytischer bzw. logozentrischer
Sprachverwendung erfolgen, sondern muss vielmehr wesentlich intuitionistisch
inszeniert werden, wie er in seinen dramentheoretischen Schriften betont. Er
setzt deshalb, wie viele seiner im globalen Kunstbetrieb engagierten
Künstlerkollegen, weniger auf den sprachlichen, sondern bevorzugt auf den gestischen

Vollzug. So haben wir zwar das Privileg, chinesisches Theater zunehmend auch

auf globalen Bühnen zu sehen, jedoch bleiben die kulturellen Grundlagen oft
unverändert unzugänglich bzw. wirken sogar noch hermetischer. Das bedeutet

für Zuschauer ein Umdenken: Man wird sich auf das Gestische, Atmosphärische
konzentrieren, wo immer man den Text der Performance nicht verstehen kann.

All dies trägt dazu bei, unser auf diskursive Operationen getrimmtes ästhetisches

Verstehen umzupolen in Richtung auf intuitive Prozesse – mit positiven, aber

auch negativen Effekten.7 Denn es impliziert die Gefahr, zu einer alten Figur der

Moderne, nämlich der bereits dem Kolonialismus eingeschriebenen Sehnsucht

nach dem “spirituellen Osten” und deren Appropriation östlicher ästhetischer

Erscheinungen im Zeichen eines kaum selbstreflexiven Universalismus
zurückzukehren, welche Martin Lehnert als Figur der Verkennung identifiziert.8 Die
kolonialistische Produktion von Östlich-Exotischem mag heute kulturrelativisti-

6 Eine aufschlussreiche Grundlegung chinesischer transformationsästhetischer Prinzipien im

traditionellen Berg-Wasser-Bild Landschaftsbild) versucht OBERT, 2007.

7 Dies ist keinesfalls als normatives Statement zu verstehen. Es soll hier nicht einer Suspen¬

sion semiotisch-kritischer Analysen das Wort geredet werden, sondern vielmehr geht es um

nicht immer angestrebte) Realitätseffekte ästhetischer Performanzen, die sich schon lange

nicht mehr auf Befunde der Expertenrezeption eingrenzen lassen – wenn dies überhaupt je

der Fall gewesen sein sollte.

8 LEHNERT, 2008: 194.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 795

scher Vereinnahmung oder konsumkapitalistischer Verflachung durch Basteleien

verschiedenster lokaler Repertoires gewichen sein; emanzipatorisch sind
aber auch diese beiden Erscheinungsformen nicht zu nennen. Um historisches

Material in seiner spezifisch lokalen Wirkung und Widerständigkeit erfahren zu

können, muss es in der transformations-)ästhetischen Aktualisierung als
bekannt vorausgesetzt werden. Dafür wird nicht immer das Nötige getan.9

Vielleicht ist dies auch ein Grund dafür, warum nicht nur Gao Xingjian sich
gegenwärtig so sehr für buddhistische Denkfiguren interessiert, die ihre Inspiration

wesentlich nicht aus der Geschichte beziehen – jedenfalls nicht aus dem

historischen Schulbuchwissen unserer “imagined communities”.10 Es geht
jedoch im zeitgenössischen Theater nicht immer, vielleicht nicht einmal
hauptsächlich, um Metaphysisches und die grossen existentiellen Themen wie Identität,

Liebe, Orientierungsverlust, Tod oder Entfremdung; vielmehr kommen auch

scheinbar banale Alltagsthemen sowie Fragen an die Geschichte, Politik, zur
gesellschaftlichen Solidarität oder Kriminalität in neuen Perspektiven auf die
Bühne. Das Neue der Perspektive setzt, um Verständnis und kritische Reflexion
zu erleichtern, häufig auf eine Struktur der variierenden Wiederholung: So
erscheinen beispielsweise häufig Shakespeares Dramen in asiatischen Filmen und

experimentellen Theaterstücken verarbeitet. Im Fall des Films Ye yan Lä The
Banquet, 2006; Regie Feng Xiaogang ß?J wurden Macbeth und Hamlet zu
einer Handlung verwoben und mit tangzeitlichem Emplotment, transhistorischer
Kostümierung und zeitgenössischer Problematik realisiert. Diese Konfiguration
ist ein typisches Beispiel für das neuerliche Durcharbeiten teilweise bekannter

Krisensituationen in fremdkultureller Einbettung, also in gewissem Sinne das

Gegenteil von dem, worauf Gao Xingjian mit seinem Theater zielt. Das kulturelle

Crossover wurde in Feng Xiaogangs Film auch auf einer Metaebene, also

unter Einbezug von Genres bzw. Medien Theater, Film), Rollen Gender) und

Stoffen, inszeniert. Es geht in diesem Film um ein politisches Machtspiel, das

vordergründig aufgrund gleitender Grenzen, tatsächlich aber als Folge einer
immer deutlicher zutage tretenden Beliebigkeit der Loyalitäten und Commitments11,

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

in Sinnlosigkeit und Zerstörung mündet.12

9 Zu Luigi Nonos 1967 aufgeführtem Versuch, dieses Schema zu durchbrechen, siehe LEH¬

NERT, 2008: 201–204.

10 ANDERSON, 1991.

11 TURK, 2003.

12 Ein relativ frühes Vorbild für den Film Ye yan könnte bereits Akira Kurosawas Film Kumo-nosu-

jo Das Schloss im Spinnwebenwald, 1957) gewesen sein.



796 ANDREA RIEMENSCHNITTER

Der in Beijing sehr erfolgreiche Dramatiker Guo Shixing E÷ >|13 wird im
Westen erst neuerdings zur Kenntnis genommen, was vor allem auf sein 2004 in
Beijing uraufgeführtes Stück Cesuo Åp WC) zurückzuführen ist.14 In diesem

Sprechtheaterstück wird ein öffentliches Abort zum Treffpunkt von mehreren

Jahrzehnten Stadt- und Nationalgeschichte, Alltagskultur und Wirtschaftspolitik,
Notdurft und Globalisierungsexzessen. Es sollte ursprünglich ein TV-Drama
werden, das er 1998 als kritische Stellungnahme zur modernen Wegwerfkultur
entwarf. Seine Perspektive auf das im Stück vertieft reflektierte Problem einer
fortschreitenden Entmenschlichung durch die Zivilisation geht auf einen dem
Daoismus entlehnten Kulturtopos zurück. Guo geht es mit seinem Stück aber

spezifischer um die Folgen globalisierender Entgrenzungsphänomene: “Die
moderne Zivilisation überflutet die Welt mit Menschen und ihren Abfällen –

organischen, geistigen, physikalischen, chemischen, genetischen, medialen. Das

grösste Problem der Menschen ist der Mensch selbst.” 15 Von der asketischen,

transformationsästhetischen Transkulturalisierung in Gaos Theater über eine offen

märkteorientierte, aber deswegen nicht weniger wichtige Polykulturalisierung

in Feng Xiaogangs und anderen Historienfilmen neueren Datums reicht das

Spektrum gegenwärtiger dramenästhetischer Positionsnahmen chinesischer
Kulturschaffender bis zum lokalkulturell inszenierten, aber dabei verfahrensmässig

transjunktionslogisch, d.h. jenseits einer aristotelischen Zweiwertigkeitslogik16
argumentierenden Partikularismus Guo Shixings. Ein lokal sehr erfolgreiches
Stück dieses Beijinger Dramatikers aus den 1990er Jahren soll im folgenden das

Potential bühnenperformativer Enactments der politischen Globalisierung
ausloten. Es handelt sich um das am Beijinger Volkskunst-Theater Renmin yishu
juyuan ê"A8ª_—L’ unter Regie von Lin Zhaohua Çv~ vermutlich im

13 Guo Shixing wurde 1952 als Sohn eines Bankangestellten in Beijing geboren. Seine Familie
blickt auf eine illustre Ahnenreihe von passionierten Schachspielern bis in die Ming-Zeit
zurück. Er selbst interessierte sich aber gemäss eigener Aussage mehr für das Schwimmen

und Lesen. Guo arbeitete mehrere Jahre als Theaterjournalist, bevor er seine ersten Dramen

schrieb. GUO, 1999: 353 ff.; vgl. auch CHEN, 2003b: 53.
14 Zu WC vgl. GU, 2004a; GUO, 2005; ZHANG, 2006, dort auch eine Übersicht der bisher

veröffentlichten bzw. aufgeführten Stücke. Allgemein zu den Dramen Guo Shixings siehe:

CHEN Jide, 2002; CHEN Lijun, 2003a, 2003b; CHEN Zewei, 2004; GAO, 2005; GU, 2004 b),

GU/ZHANG, 2004; GUO, 1999, 2005, 2007; HU, 2003; LI, 2006; MIN, 2008; ZHANG, 1999,

2001, 2006; ZHANG Qi, 2003.
15 GUO, 2005: 5.

16 GÜNTHER, 1991.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 797

Jahr 1993 uraufgeführte Stück Niaoren TOê Die Vogelliebhaber).17 Am darin
verhandelten “Fall” eines mit partikularistischer Mimikry abgewiesenen,
konsumkapitalistisch motivierten, jedoch wissenschaftlich legitimierten, postmodernen

Rekolonialisierungsversuchs soll der ästhetische Möglichkeitsraum für das

Aushandeln globaler Reflexionsmuster näher beleuchtet werden, welchen der

Dramatiker für sein Spiel nutzt. Die besondere kulturgeschichtliche Bedeutung
von Fällen in den Diskursfeldern von u.a. Rechtsprechung, Medizin,
Gelehrsamkeit und Zen-Buddhismus kann an dieser Stelle nur mit einem Verweis
auf neuere Publikationen zu diesem Thema umrissen werden, in deren Zentrum
die Beobachtung steht, dass das Denken in und mit Fällen eine Strategie von
Modernisten in einer intellektuellen Tradition war, die der Autorität der Antike
übergrosses Gewicht zusprach:

With cases they negotiated the gap between classic and circumstances, code and crime,
medical canon and therapeutic strategy. A record of a particular situation might provide a useful

analogy with a later situation, equally particular. The intellectual link between one case

and another led to a strategy of intervention in a particular crisis. Cases, then, were directed

toward local, situated knowledge in a context where appeals to canonical authority were felt
to be inadequate and the possibility of rival viewpoints was always implicitly present.18

Eine sino-amerikanische Forschergruppe, die sich in den vergangenen Jahren

intensiv mit diesem Fall-Denken (“Thinking with cases”) auseinandergesetzt hat,
stellt als dessen vielleicht bedeutendsten Vorteil heraus, dass darin eine spezifische

Kombination von Expertenwissen und -handeln wirksam wird. So müssten

Akteure in Fall-Narrativen nicht nur Situationen evaluieren, sondern auch
intervenieren, nicht nur Indizien interpretieren, sondern mittels ihrer Macht, Ereignisse

zu formen, auch Fakten herstellen. Fall-Narrative stützten sich deshalb in
aller Regel nicht nur auf Indizien, sondern auch auf Urteile, die über technische

Expertise hinausgingen und persönliche Einsichten beinhalteten. Damit aber

werden universelle Geltungsansprüche aufgrund von partikularen Erfahrungen
und der Wirkung von letztlich nie sicher vorhersagbaren Ergebnissen hinterfragt.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

19

17 CONCEISON, 1998, nennt als Aufführungsjahr 1991; ZHANG, 1999, gibt 1993 an; die letzte
Textfassung wird von GU/ZHANG 2004: 50) auf 1992 datiert.

18 FURTH, 2007: 19.
19 FURTH, 2007: 19–20.



798 ANDREA RIEMENSCHNITTER

Renaissance der Peking-Oper:
Warum der Westen den Osten doch) nicht therapieren kann

Die Gerichtsbarkeit war in der chinesischen Kaiserzeit Gegenstand zahlloser

kultureller Repräsentationen und die besondere Eignung dieser Thematik für
pädagogische Anliegen, die gleichzeitig hohen Unterhaltungswert haben, ist
auch uns heutigen Lesern und TV-Zuschauern nicht fremd.20 Ein zentrales

Problemfeld wurde in der Integrität der ausführenden Beamten verortet: Die
literarische Figur des die soziale Ordnung wiederherstellenden, unbestechlichen
Richters dominiert traditionelle Narrative ebenso wie heutige Berichte über
Bestechungsskandale, bei denen meist junge Frauen mit allzu grossem Sex-Appeal
entweder selbst zu Schaden kommen oder aber solchen anrichten. Das Genre der

Kriminalfall-Erzählungen erlebte nicht ohne Grund eine besondere Blüte
während der späten Ming-Zeit, in der es im Staatsapparat um die Integrität der

hohen Funktionäre bekanntlich nicht zum Besten stand.21 Die Wiederherstellung
verletzter sozialer Ordnung durch Rechtsprechung als Frage der staatlichen wie
personalen Integrität, und umgekehrt auch staatliche wie personale Integrität als

Voraussetzung von noch zu leistender sozialer Integration, ist aber auch – weit
über China hinaus – in kulturellen Diskursen der 1990er Jahre zum Leitthema
geworden. Insbesondere im Feld theatralischer Performativität erfährt dieses

Problem seit dieser Zeit die erhöhte Aufmerksamkeit von Kulturschaffenden.22

Ausgangspunkt meiner Überlegungen ist eine Wende in der Haltung
ästhetischer Texte der 1990er Jahre gegenüber der Dominanz westlicher Definitionen
und Lösungsvorschläge im globalkulturellen Diskurs. Während die 1980er Jahre

in China noch weitgehend von der Vorstellung getragen waren, dass es der Westen

und nur der Westen sei, der universelle Konzepte und Werte wie Moderne,
Demokratie oder Menschenrechte vorbildlich verkörpere, sehen Kulturschaffende

der 1990er Jahre eher einen Konflikt zwischen lokalen und globalen Werten

und richten den kritischen Blick vermehrt auf die Appropriationsmanöver
dieser Diskursmonopolisten, ob sie nun vom eigenen Staat, nicht-staatlichen
chinesischen oder globalen Akteuren ausgehen. Damit stand auch ein neuerlicher

Paradigmenwechsel im Verhältnis zwischen der Repräsentation, dem Ort

20 WALTNER, 1990: 281.

21 Vgl. HANAN, 1980; ST. ANDRÉ, 2002; WALTNER, 1990; u.a.

22 Den Diskurs der modernen) historischen Literatur prägt das Diktum von einer “Theatrali¬

sierung der Geschichte” lishi de xijuhua ¶ ,´?—F obwohl das natürlich kein neues

Phänomen ist. Vgl. XIAO, 2008; u.a.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 799

der Wahrheit und dem Status des darauf bezogenen Subjekts, insbesondere in
der Konfiguration von Machthabern und Subjekten der Macht, auf dem
ästhetischen Programm: Vom Widerstand der 1980er Jahre, dessen Trope das Drama
vorwiegend als Tragödie oder Komödie, mitunter auch schon als absurdes

Theater) war, verschieben sich die ästhetischen Strategien seit den 1990er Jahren

auf eine Ebene der deiktischen Zerdehnung intra-, inter- und transkultureller
Performanzen, welche die Reisen transnationaler Bilder-, Kapital- und
Migrantenflüsse begleiten.23 Globale Tauschphänomene, so lässt sich der diese
Zusammenhänge begründende Befund zusammenfassen, durchkreuzen und verbinden
gleichzeitig Kulturen verschiedener Orte und Zeiten, ohne jedoch notwendig
einen Aushandlungsprozess der unterschiedlichen Wertsysteme zu unterstützen.

Hier setzen ästhetische Repräsentationen an, bei denen nicht mehr Widerstand
und der Ruf nach Wiedergutmachung, sondern vielmehr expressive Intensität
und gleichzeitig ein reflexives Verweilen bzw. die Forderung nach einem
Aushalten von Spannungen – mit anderen Worten die Möglichkeit der prüfenden
Re-Inszenierung von bestimmten Schlüssel-Szenarien – in ihrer Funktion als
Instanzen des Verhandelns in und zwischen Kulturen im Vordergrund stehen.

Welche Instanz wäre aber heute in China – neben den traditionell in einem
gegenweltlichen, fiktiven Lebens- und Ordnungsraum, dem jianghu " $† ,24

Selbstjustiz übenden, populärkulturellen Schwerthelden, die zur Zeit ebenfalls
wieder deutlich Konjunktur verzeichnen – besser geeignet für die Überprüfung
des Verhältnisses zwischen moderner Politik, die sich auf Recht und Gesetz als
universelles Herrschaftsinstrument gründet, und kontingenten, auf partikulare
Werte abhebenden, lokalen Vorstellungen von Gerechtigkeit, als ein traditionelles

Gerichtsverfahren?
Ein solches findet in Guo Shixings Drama Die Vogelliebhaber statt,

allerdings in einer doppelten Simulation: als eine im modernen Sprechtheater simulierte

Pekingopern-Szene aus dem 19. Jahrhundert, die eine klassische
Gerichtsverhandlung aus dem 11. Jahrhundert nachbildet. Guos Drama ist eigentlich das

Mittelstück einer Trilogie über pensionierte Amateure. In allen drei Stücken

wird eher am Rande das Problem einer wachsenden Gruppe von nicht mehr in
den Erwerbsalltag integrierten Menschen betrachtet. Im Zentrum der ästhetischen

Interventionen25 Guos stehen drängende Fragen nach dem Verhältnis zwi-

23 NOBLE, 2003: 22.

24 BRONFEN / RIEMENSCHNITTER, 2005.
25 “Die reale Welt ist nicht vollkommen, der Dramatiker imaginiert für sie eine Substitutions¬

welt, um mittels dieses Ersatzes gegen die Realität zu revoltieren. Eine Intervention [ganyu

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



800 ANDREA RIEMENSCHNITTER

schen den Generationen, zwischen Mensch und Natur und zwischen Diesseits
und Jenseits, so dass jeweils eine gesamtgesellschaftliche Konfiguration mit
signifikanten Extensionen in die neuere Geschichte Chinas ausgeleuchtet wird.
Guos in den Ruhestand geschickte Angler, Vogelfreunde und Schachspieler – so

auch die Titel der Stücke – finden sich nicht nur ihrer eigenen sozialen Umgebung

entfremdet. Viel wichtiger erscheint, dass ihre Auseinandersetzung und

zunehmende Identifikation mit traditionellen Werten und kulturellen Codes die

vielfältigen Irritationen widerspiegelt, welche vom Eindringen externer Akteure
in das lokale gesellschaftliche System verursacht wurden. Neben der
aussergewöhnlichen ästhetischen wie sprachlichen Ausdruckskraft des Autodidakten und

langjährigen Feuilletonisten Guo Shixing beeindrucken insbesondere die Aktualität

seiner Themen, wie auch deren beachtliche kulturtheoretische Reichweite.
Das Stück Die Vogelliebhaber handelt vom Versuch eines in den USA

ausgebildeten chinesischen Psychoanalytikers, eine Gruppe von Beijinger
Vogelfreunden und Opernliebhabern in einem von ihm neu gegründeten Therapiezentrum

psychologisch zu behandeln.26 Die Liebhaberei der müssigen Männer
erscheint diesem westlichen Seelen-Experten symptomatisch für die chinesische

Gesellschaft zu sein, die sich seiner Ansicht nach in Fragen der Ästhetik und

Pädagogik verrannt hat, anstatt ihre eigentlichen Probleme therapeutisch
beziehungsweise politisch anzupacken. Von einer erfolgreichen Therapie der
Vogelfreunde verspricht er sich nicht nur einen Nutzen für die chinesische Nation,
sondern vor allem einen bedeutsamen Aufstieg auf seiner persönlichen Karriereleiter.

Das Experiment kann nur deshalb überhaupt durchgeführt werden, weil
der Wissenschaftler Paul Ding in scheinbar gedankenlos kolonialistischer Manier

jedenfalls aber unter Zuhilfenahme staatlicher Stellen, selbstverständlich
gegen angemessene Vergütung) sein Zentrum im öffentlichen Park an genau der

Stelle aufbaut, wo die Gruppe bislang täglich zusammentraf, um ihre Vögel
gemeinsam im Gesang zu trainieren. Da der Raum ihrer Vogelwelt nunmehr
vom schönen neuen Therapiezentrum geschluckt worden ist und sie deshalb

keinen Treffpunkt mehr haben, nehmen die Vogelfreunde nach einigem Zögern
das Angebot des Psychoanalytikers an, mitsamt ihren Vögeln dorthin zu ziehen

________________________________

¢N´] in die Realität, das ist Llosas Romankonzept; es ist auch mein Theaterkonzept.” GUO,

2007: 10.
26 Niaoren wörtl.: “Die Vogel-Leute” bzw. “Die Vogelliebhaber”) erschien gemäss CHEN

2003a: 54) erstmals in Xin Juzuo à—Œ New Drama Script) 1993.3: 3–21; für die englische

Übersetzung siehe CHEUNG / LAI, 1997: 295–350 (“Birdmen”).

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 801

und als Gegenleistung Ding für seine Analyse-Sitzungen zur Verfügung zu

stehen.

San Ye 9(g der Altmeister der Vogelfreunde, ist gleichzeitig ehemaliger

Pekingopern-Darsteller und hält auch jetzt noch ein Pöstchen in einem
heruntergekommenen städtischen Operntheater inne, von dem er sagt, es sei lohnender,
Vorstellungen ausfallen zu lassen, als zu spielen. Ein erst kürzlich dazu gestossenes

Mitglied der Gruppe ist ein Tianjiner Vogelfreund mittleren Alters mit
dem Übernamen “Dickerchen”, Pangzi 7€ Er ist ausserdem eher leidenschaftlicher

als begabter Amateurdarsteller der Pekingoper. Dickerchen bewundert die
professionelle Schauspieler-Identität San Yes und möchte gerne von jenem in
der Kunst der Pekingoper unterwiesen werden. Während sich San Ye, Dickerchen

und einige weitere Vogel- und Opernfreunde im Therapiezentrum häuslich
einrichten, versucht Ding, auch noch den Ornithologen Dr. Chen für das Zentrum

– und damit als neues Objekt seiner eigenen Analysetätigkeit – zu gewinnen.

Bei Chen will er ebenfalls einen psychischen Defekt entdeckt haben, was

sich an dessen Gewohnheit zeige, stets im Verborgenen zu spähen. Chens

Krankheit heisse Voyeurismus. Gutes Essen und komfortable Ausstattung der
Zimmer überzeugen den Wissenschaftler noch nicht ganz, jedoch verlockt ihn
das Angebot, vor Ort pornographische Romane aus der Kaiserzeit in der
unzensurierten Fassung lesen zu dürfen. “Intellektuelle werden von euch ja viel besser

behandelt als vom Staat!”27 freut sich Chen und nimmt das Angebot an. Der von
Ding fleissig beobachtete Chen überwacht seinerseits die Vogelfreunde bei der

Mission, das letzte lebende Exemplar der aussterbenden Fasanenart Crossoptilon
mantchuricum Ohrenfasan) abzufangen, welches kürzlich nach Norden
geschmuggelt wurde und von dem er annimmt, dass es demnächst auf den
Beijinger Vogelmarkt gelangen wird. Die Gruppe der symbolischen und tatsächlichen

Vogelliebhaber wird noch erweitert durch die Nebenfiguren eines

Manager-Konvertiten, der sich aus Unkenntnis einen importierten Kanarienvogel

anschafft, welcher sogleich von den entsetzten Vogelfreunden mundtot
gemacht wird, sowie des amerikanischen Funktionärs eines Vogelschützer-
Verbandes, genannt Charlie. Ausserdem tritt später der Fasanenschmuggler auf,
dessen Verlobte von Paul Ding als Assistentin angeheuert wurde. Charlie ist
hinter Chen her, der seinerseits hinter dem Ohrenfasan her ist. Es ergibt sich

demnach die folgende geschichtete Konstellation: Ding beobachtet die
Vogelfreunde, welche von Chen beobachtet werden, welcher von Charlie beobachtet

wird. Gegen Ende des Stückes wird sich herausstellen, dass San Ye seinerseits

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

27 GUO, 1999: 107.



802 ANDREA RIEMENSCHNITTER

Ding beobachtet hat. Jeder beobachtet jeden – eine wohlbekannte Kontrollfigur
aus hyperpolitisierten maoistischen Zeiten. Die Figur einer Endlosbewegung
wiederholt sich in den Imitationsbezügen des Stücks, so dass Noble in diesem

Kontext von einer Möbius-Schlaufe spricht. Es handle sich bei einer von San Ye
für die Unterweisung seines neu erworbenen Gesangsschülers Huang Mao Tô"
(“Gelbhaar”, wie der Kanarienvogel!) gewählten Arie um …

[…] a singing style in a Peking Opera aria [that] imitates birds chirping, the chained bird
imitates the shackled Peking Opera, Fatty imitates San Ye, Huang Mao imitates Fatty, San

Ye imitates Ding Baoluo. The symbol left on the stage at the very end of Birdman is an

imitation – a taxidermic specimen of the rare bird. The inner performance is an imitation of a

trial in a Peking Opera performance. The entire drama itself is an imitation of social activeties

and forces. San Ye’s enthronement, and thus the ostensible enthronement of local
culture, in the end can only be equivocal and unstable.

28

Ausgerechnet der Verlobte der Arbeitsmigrantin Xiao Xia ?MN Dings Assistentin,

taucht also mit dem vom Ornithologen gesuchten Objekt auf. Für dessen

Verkaufserlös hofft er, seine Braut endlich heimführen zu können. Der Ornithologe

will ihn sogleich verhaften lassen, nachdem er ihm den Vogel abgenommen
hat. Der Opern-Grossmeister San Ye ist hingegen von seiner Stimme begeistert

und besteht darauf, ihn in der Klinik zu behalten und zum Operndarsteller
auszubilden. “Der eine will und darf nicht, der andere muss und will doch gar nicht”,29

protestiert Dickerchen gekränkt, dessen Bitte, als San Yes Schüler aufgenommen
zu werden, vom Grossmeister mit der Begründung abgelehnt worden war, er

habe doch keinerlei Talent. Der junge Amateur-)Vogelhändler hingegen wird
gegen seinen Willen festgehalten und inmitten seiner gefiederten Leidensgenossen

in Gesang und Akrobatik trainiert, während seine Verlobte ihm Kühlung
zufächelt oder Tee einflösst – was sie gleichzeitig auch für die Vögel der “
Patienten” erledigt.

Ding diagnostiziert während einer vermeintlich erfolgreichen Analyse
hocherfreut einen Ödipus-Komplex einschliesslich Mordplänen des Tianjiner
Amateurdarstellers Dickerchen. Dr. Chen ist begeistert und wartet mit sozusagen

berufsmässiger, wissenschaftlicher Neugierde ungeduldig darauf, dass diese

Mordpläne tatsächlich ausgeführt werden. Opfer des Mordanschlags soll gemäss

Ding der Grossmeister San Ye sein, weil er als Experte und väterliche
Identifikationsfigur für diese Rolle prädestiniert sei. San Ye erscheint dies zunächst

28 NOBLE, 2003: 75–76.
29 GUO, 1999: 125.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 803

plausibel und er sucht deshalb in gewisser Beunruhigung nach einem Ausweg
aus seinem Dilemma. Da für ihn wie für den jungen Vogelhändler weder Flucht
aus der Klinik noch ein Rechtsweg als Lösung ihrer Probleme in Frage kommen,
entschliesst er sich, das Problem an der Wurzel zu packen. Er fordert kurz
entschlossen Dings amerikanische Psychotherapie-Show mit dem pompösen
Theaterdonner der chinesischen Pekingoper heraus. “Jetzt zeig’ ich dir mal, wie wir
mit unserer Pekingoper Gesprächstherapie machen können!”30 ruft der in seiner
persönlichen Integrität doppelt verletzte Grossmeister San Ye aus, nachdem ihm
Ding auch noch Impotenz und ein übersteigertes Bedürfnis nach Kompensation
bescheinigt hat. Den Einwand des Psychoanalytikers, nur wissenschaftliche
Experten dürften dieses nicht ungefährliche Verfahren der “über siebzig Jahre

alten”31 wissenschaftlichen Gesprächstherapie anwenden, wischt er verächtlich
beiseite: “Wir wollen nicht analysieren, wir halten Gericht.”32 Diese Abwehr des

modernen Seelenzauberers durch den alten Pekingopern-Darsteller beinhaltet
mehrere funktionale Aspekte: Es ist ebenso eine Herausforderung des
Überlegenheitsanspruchs westlicher Kulturtechniken wie ihrer Experten und Vollzugsrituale,

die eben nicht objektiv wirken, sondern genau wie ihre vormodernen
therapeutischen Pendants wesentlich vom Glauben an ihre Wirkung abhängen.

Die Strategie San Yes zur Wiederherstellung der sozialen Ordnung beruht dabei
auf einer rituellen Praxis, die sich u.a. aus daoistisch-medizinischen
Therapievorstellungen über das Szenario des Gerichthaltens in die traditionelle Theaterkunst

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

verschoben hat.33

30 GUO, 1999: 130.

31 GUO, 1999: 92.

32 GUO, 1999: 130.

33 “Indian and Chinese exorcisms share the trait of interrogation, and this common ground may

have facilitated a merging of Buddhist and Taoist ritual styles. […] Even the most highly
dramatic exorcistic performances continue to respect the all-embracing juridical framework.
Setting and prodedures are basically legalistic, whether envisioned simply as courtroom drama

or in more hallucinatory guise, as scenes from the tribunals of hell. On either case,

conditions and actions are virtually identical; close cross-questioning is de rigueur, and judicial
torture, too, is standard practice – sometimes directly on the body of the unfortunate person

whom the demon has invaded. The demon’s tale is told, his guilt is determined, and sentence

meted out. […] It has been suggested that Chinese drama owes much of its impetus, and

even part of its structure, to what has been called the ‘shamanic substrate’ of Chinese

religion. […] In studying the possession-rituals of Buddhism and Taoism, the historian of
Chinese theatre is certain to discover startling new evidence of the intimate links between

exorcism and entertainment.” STRICKMANN, 2002: 280–281.



804 ANDREA RIEMENSCHNITTER

Ein ebenso gewitzter wie unbestechlicher Richter namens Bao Zheng 5
auch Bao Gong 5œ oder Bao Longtu 5UÉ. genannt, dessen historisches

Vorbild im 11. Jahrhundert wirkte und dessen Gerichtsurteile Gegenstand vieler
klassischer Erzählungen und Regionalopern sind, ist die vom Grossmeister

gewählte, imposante Masken-Rolle, in welcher er die entscheidende Schlacht
zwischen den Wahrheits- bzw. Geltungsansprüchen einer importierten und einer
lokalen, quasi genealogisch überlieferten Kunst der Entlarvung zu führen
beabsichtigt.34 Der Angeklagte Paul Ding lässt sich halb amüsiert, halb gönnerhaft

auf das Spiel ein, muss allerdings zunächst vom Gerichtsdiener Dickerchen
umständlich in die angemessenen Verhaltensweisen eingewiesen werden. Wenn
er vor den Richter tritt, soll er sich niederwerfen. Aufgefordert, sein Haupt zu

erheben, muss er zuerst antworten, dass er dies nicht wage. Danach erst darf er

auf die Fragen des Richters wahrhaftig antworten. Das Bühnenverhör arbeitet

effizient mit Indizienbeweisen, Zeugen und Folterandrohungen. Auf diese Weise

bringt es zu Dings grösster Verwunderung einige seiner bestgehüteten Geheimnisse

ans Licht. Als kultureller Text und als Ritual erweist sich damit das
Bühnenverhör in seiner Funktion der psychoanalytischen Diskursordnung ebenbürtig
und bringt überdies den wissenschaftlichen Experten Paul Ding Ding Baoluo 1

5‡ in ein peinliches Konkurrenzverhältnis zum mutmasslich wenig literaten
Opern-Grossmeister San Ye:

San Ye: … Hast du gerade gesagt, dass der Vogelliebhaber Dickerchen Mordpläne hegt?

[…]
Paul Ding: Das war tatsächlich der Fall.
San Ye: Hast du Beweise?

Paul Ding: Das geht aus der Analyse hervor.
San Ye: Wen will der töten?

Paul Ding: Die Autorität der Peking-Oper.
San Ye: Was nennst du Autorität?
Paul Ding: Den grossen Experten.
San Ye: Was nennst du den grossen Experten?

Paul Ding: Das ist einer, der über immer weniger immer mehr weiss, bis er über alle nicht
lückenlos beweisbaren Dinge gar nichts mehr weiss.

San Ye: Wenn das so ist, kann man den Ornithologen wohl als Experten bezeichnen?

Paul Ding: Das kann man.

34 Während sich San Ye hinter der Bühne für die Rolle des Richters Bao schminkt, singt er:

Bao Longtu dazuo zai Kaifeng fu 5UÉ.ƒ€X01Ì (“Richter Bao Longtu meditiert in
Kaifeng”), GUO, 1999: 130. Zu buddhistischen Konnotationen der Vogelliebhaber, welche

hier im Begriff des Meditierens, noch deutlicher aber in der überlappenden Semantik des

Rechtsfalls bzw. Zen-Problems beide chin. gongan œx aufscheinen vgl. LI, 2006: 93–94.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 805

San Ye: Ein Psychoanalytiker gilt als Experte?

Paul Ding: Selbstverständlich.

San Ye: Wie hoch ist der Rang dieser beiden Experten im Vergleich zum Peking-
Opernexperten?

Paul Ding: Höher als der Peking-Opernexperte.

San Ye: Wenn sie also ranghöher sind als der Peking-Opernexperte, warum steh’ dann
ausgerechnet ich alter Sack ganz oben auf seiner Tötungsliste und soll auch noch als einziger

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

massakriert werden?

Paul Ding: Das… das…35

Als für die Zuschauer höchst vergnügliches dramatisches Enactment erweckt die
Szene die vom Aussterben bedrohte Theaterform der Pekingoper zu neuem
Leben.36 Die Analogie zwischen Pekingoper und Ohrenfasan ist dabei ein nicht
unwichtiges Detail. Denn während der traditionellen Pekingoper ein neuer
Lebensraum innerhalb des modernen Sprechtheaters erschlossen wurde, tötet der

Ornithologe das letzte lebende Exemplar der Spezies und stopft es aus, damit es

der Nation nicht durch illegalen Export verlorengehe.

Auf diese Weise triumphiert die altehrwürdige Institution des lokalen Theaters

in Simulation der traditionellen Technik des Verhörs) zweifach: Es erlebt
eine Renaissance als Form und siegt als maieutisches Verfahren über die wiederum

zweifach skandalöse – nämlich sowohl auf höchst unschickliche Angelegenheiten

fixierte, als auch geschichtslose – “Plauderkunst” Sigmund Freuds.37 San

Ye kann mit seiner Kunst der Wahrheitsfindung den Angeklagten Ding überdies

derjenigen Symptome überführen, welche jener an seinen vermeintlichen Patienten

diagnostiziert hatte. Diese Krankheit der chinesischen Nation ist jedoch

weniger Fiktion als eine Selbsttäuschung des Westens über diskursive
Regulierungsmechanismen der Machtverhältnisse zwischen den Kulturen. San Yes
pseudojuristisches Verfahren unterbricht als ästhetische Performanz diese Mission

von zweifelhaftem therapeutischem Nutzen ebenfalls auf der diskursiven
Ebene. Es sorgt aber dafür, dass der westliche amerikanische) Anspruch auf
Universalität als höchst parteiische Aussenseiter-Position und Störung der lokalen

Ordnung identifiziert werden kann. Der moralische Sieg des Richters spiegelt

das destabilisierende Moment der fremden Orthodoxie in diese selbst zu-

35 GUO, 1999: 136–137.

36 Ein Ruck geht in diesem Augenblick durch die Reihen des Publikums; man kann die Freude

über den gelungenen Registerwechsel vom westlichen Sprech- zum chinesischen Musiktheater

noch in der filmischen Aufzeichnung der Aufführung spüren.

37 San Ye: “Erst seit siebzig Jahren wisst ihr dort in Amerika, wie man sich mit Gesprächen

finstere Gedanken vertreibt?! Wie rückständig.” GUO, 1999: 92.



806 ANDREA RIEMENSCHNITTER

rück: Zur anfänglichen Verunsicherung der als Patienten diskriminierten
Vogelliebhaber gesellt sich die Irritation sowohl des als Scharlatan entlarvten
Seelenbespitzelers, als auch des vermeintlich im Auftrag seiner Wissenschaft Vögel
tötenden Ornithologen. Paul Ding tritt am Ende, der Übertragung seiner eigenen

sexuellen Obsessionen auf die Patienten überführt, von der Bühne ab. Der
Ornithologe wird verurteilt, weil er den letzten Ohrenfasan der Nation “geschützt”
hat, indem er diesen umbrachte und ausstopfte. Der amerikanische
Vogelschützer, der ihm für diese grosse Heldentat eine internationale Auszeichnung
verliehen hat, wird im Jargon der späten Kaiserzeit als fremder Barbar zurück
nach Hause zu seinem eigenen Stamm geschickt mit der Drohung, selber zu

einem ausgestopften seltenen Exemplar gemacht zu werden, sollte er sich noch

einmal mit einer Medaillenverleihungszeremonie in die Angelegenheiten des

chinesischen Imperiums einmischen wollen.38 Seine chinesische Dolmetscherin
hat ihn mittlerweile geheiratet, aber nicht für immer, wie sie den besorgten

Vogelfreunden auf deren Warnung hin versichert. Am Ende steht auf der Ebene

der ideologischen Commitments beiderseits kein Triumph, sondern vielmehr
Ratlosigkeit: Welche Moral hat Gültigkeit und welches Recht garantiert die
Aufrechterhaltung sozialer Ordnung, wenn beim Zusammentreffen unterschiedlicher
Kulturen systembedingte Konflikte entstehen?

Paul Ding und der Ornithologe legen als Bühnencharaktere beredtes Zeugnis

davon ab, dass der lokale kulturelle Text an sich bereits hybrid geworden ist.
Die fremde Orthodoxie hat ja auch in China als Teil der wissenschaftlichen
Globalkultur längst festen Fuss im Lokalen gefasst. Im Wettstreit der Systeme

erringt deshalb die chinesische kulturelle Tradition nur insofern einen vorläufigen)

imaginären Sieg über die westlich-moderne Wissenschaft, als sie im
Widerspruch zu deren Anmassung eines universellen Geltungsanspruchs das Recht

für sich beansprucht, ihre Angelegenheiten selbst zu regeln. Ob sie diesen
Anspruch aber auch einlösen kann, ist eine andere Frage. So bringt die
Gerichtsverhandlung in ihrer Gegenüberstellung der “enteigneten” lokalen Parknutzer

mit den neuen globalen Akteuren lediglich verborgene Aspekte ihrer Doppelmoral

ans Licht. Sie macht insbesondere die Unterstützung der Interessen mächtiger
Akteure durch eine moderne Theorie bzw. Therapie sichtbar, welche nicht nur in
diesem speziellen Fall einer unparteiischen Sicherung der Rechte von Subjekten

im Weg steht, die sich im Stück auf verschiedenen Ebenen als systematisch

disziplinierte bzw. verkannte und strategisch einer spezifisch modernen, hier
erkennbar politisch definierten Ausprägungsform von sozialer Anomie, dem

38 GUO, 1999: 139.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 807

Wahnsinn, zugeordnet finden.39 Es wird gezeigt, wie sich globale Interessen in
einen Mantel von Blindheit, Besserwisserei und Anständigkeit hüllen, indem sie

die erzwungene Umstellung auf ihren kulturellen Code als heilbringende Therapie

der für inferior deklarierten, tatsächlich aber unverstandenen fremden
Lokalkultur feiern. In unserem Fall wurden, wie wir gesehen haben, die
Anforderungen der Pekingopern-Kultur, welche eine langjährige Übermittlung dieser

komplexen Kunst vom Meister zum Schüler einschliessen, als überholt und

sozial deviant gebrandmarkt, wobei sich die Vertreter der modern-westlichen,
wissenschaftlichen Rhetorik anmassten, eine bessere soziale Ordnung herstellen

zu können, diesen Beweis aber bislang in China mehr als schuldig blieben.
Bei alledem wird jedoch die lokale kulturelle Konfiguration keineswegs

geschont. In der verfilmten Inszenierung der Vogelfreunde von Lin Zhaohua folgt
auf die erfolgreiche Gerichtsverhandlung noch eine Ansicht der transkulturellen
Baustelle post festum. Die Akteure sind von der Bühne verschwunden, zurück
bleiben die gefangenen Vögel. Nun kommt der erfolgreiche Manager, der sich in
der ersten Szene des Stücks sein Recht auf einen Platz im Park der Vogelfreunde
mit einem importierten Kanarienvogel erkaufen wollte, noch einmal auf die

Bühne. Er öffnet die Käfige der dressierten Singvögel, doch die kleinen
Gefangenen wollen nicht wegfliegen. Der ausgestopfte Ohrenfasan steht als trauriges

Monument der Verödung der Welt durch die modern-wissenschaftliche
Monokultur mittendrin. Doch in diesem Tableau, wir erwähnten es schon,
kommt auch die List des Dramatikers am besten zum Zuge: Die Kunst – und
dies ist im vorliegenden hybriden Musik- und Sprechtheaterstück deutlich
transkulturell, wenn nicht universell ausgebracht – schneidet als Instanz der
Weltbewältigung im Vergleich mit der Wissenschaft erheblich besser ab. Das vom
Aussterben bedrohte Musiktheater liess sich durch Guos Intervention, die nicht
weniger als eine kreative Anverwandlung der Pekingoper, eine kulturelle
Übersetzung des klassischen Theaters in die Moderne ist, retten. Ob dies nur symbo-

39 Judith Butler formuliert das Verkennungsproblem als Frage: “What is the relation between

desire and recognition, and how is it that the constitution of the subject entails a radical and

constitutive relation to alterity?” Und weiter oben: “Fanon’s treatment of Hegel can be read

as an important appropriation of Kojève’s thesis of the centrality of desire to the struggle for
recognition and the constitution of the subject and the problematic minimization of labor as

a constitutive condition of recognition).” BUTLER / SAHLIH, 2004: 48. Beispiele hierfür sind

die oben genannte Fütterung ihres Verlobten – zusammen mit den Vögeln – durch Xiao Xia,
während dieser zum Pekingopern-Gesang gezwungen wird, sowie die Medaillenverleihung
an den Vögel tötenden Ornithologen durch den Vogelschützer. Zu den politischen Dimensionen

von Operationen der Subjektkonstitution vgl. ŽIŽEK, 2001.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



808 ANDREA RIEMENSCHNITTER

lisch oder real gelang, bleibt noch abzuwarten, die Tendenz deutet vorläufig
wieder auf Letzteres. Der Fasan hingegen wurde – gleichsam als im historischen
Material sedimentierter Geist – von der Wissenschaft nach den Regeln ihrer
Kunst vorzeitig zum toten Museumsstück gemacht.

Peinlichkeiten und Paradoxien in transkulturellen Zwischenräumen

Zusammenfassend lässt sich also feststellen, dass Guo Shixings Intervention, die
auch als ästhetische Ethnographie der interkulturellen Verhandlungen zwischen
lokalen und globalen Akteuren zu lesen ist, Fragen nach der Angemessenheit der

Ansprüche der jeweiligen Akteure und nach der Rechtsordnung in deren
Durchsetzung stellt. Diese Fragen sind im postmaoistischen China der 1990er Jahre

wieder virulent geworden. Ganz nebenbei greift der Dramatiker auf ein für alle
Beteiligten äusserst peinliches Schlüsselereignis zurück. Mit San Yes Anweisungen

zur Einhaltung der Etikette vor einem chinesischen Gerichtshof wurde
das Publikum möglicherweise sogar Zeuge einer historischen Korrektur, denn in
seiner Forderung lässt sich eine Anspielung auf den im Jahr 1793 durch den

Sondergesandten des englischen Königs, George Macartney, verweigerten Kotau

vor dem mandschurischen Kaiser ausmachen. Guo erinnert folglich im simulierten

Pekingopern-Gerichtsverfahren auch daran, dass der Westen China immer
schon oder zumindest schon sehr lange) seine eigenen Vorstellungen von einer
besseren Weltordnung aufzudrängen versucht hat, mit mehrheitlich fatalen
Folgen. In den 1990er Jahren soll nun nicht mehr die chinesische Zivilisation,
sondern vielleicht etwas weniger ambitioniert) “nur” die Volksseele therapiert werden.

Die Vogelfreunde widersetzen sich gleichwohl virtuos mit dem schwarzen

Humor postsemikolonialer Mimikry.40 Eine ebenso didaktische wie unterhalt-

40 Ich danke Martin Lehnert für seine kritische Lektüre und zahlreichen Anregungen, an dieser

Stelle besonders für den wertvollen Hinweis auf die produktive Dimension dieses Begriffs,
welche sich in seiner Herkunft aus der Biologie manifestiert. Die gleichsam unbewusste

Technik der Anpassung an die Umwelt in der Tier- und Pflanzenwelt wirft beunruhigende

Fragen hinsichtlich der Gelenktheit vermeintlich bewusst inszenierter menschlicher Maskierungen

auf. Einen zentralen Aspekt des Problems, nämlich perfekte, aber unbewusste

Mimikry in mangelhafte ästhetische Mimesis umschlagen zu sehen – dabei also unweigerlich
die Anmut primärer Performanzen einzubüssen, hat schon Heinrich von Kleist in seinem

Essay “Über das Marionettentheater” 1810) erkannt. Es wäre selbstverständlich lohnend,

die Mimikry-Begriffe von Bhabha und Butler hier einzubringen. Da die theoretische Feinst-

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 809

same Lektion des Richters schliesst dabei mit dem sexuellen Leitthema)
unmittelbar an eigene juristische Praktiken an, wie sie in den erwähnten
mingzeitlichen Kriminalfall-Erzählungen gespiegelt sind. Bereits dort wurde das

Didaktisch-Erzieherische – eine narrativ repräsentierte Störung, Verkehrung und
abschliessende Wiederherstellung der lokalen sozialen Ordnung – mit dem
Sinnlichen des kaum auf das Verbrechen, sondern wesentlich auf das Aufreizende
der Situation abzielenden Bildes verbunden und in theatralischer Übertragung
bzw. in komplementären Illustrationen dargestellt.41 Auch in dieser Praxis kam

selbstverständlich dem Tabu- und Reizthema sexueller Übertretung eine führende

Rolle zu. Beides, die moralische Provokation und der Wunsch, über den

Rechtsweg Stabilität schaffen zu können, scheint im Global Empire nicht
weniger imaginär als im chinesischen Ming-Staat besetzt zu sein.

Das prekäre Verfangensein moderner menschlicher Existenz in einem
Zwischenraum verschiedener kultureller Deutungs-, Geltungs- und Handlungsansprüche,

wie es Lu Xun schon am Anfang des 20. Jahrhunderts in den Yecao
Gþ9y Wilde Gräser) und mehreren Prosatexten zum Ausdruck brachte,42 und
wie es der Streit zwischen Vogel- bzw. Opernfreunden und Wissenschaftlern in
Guos Drama demonstriert, erscheint als globale Befindlichkeit, ist aber in den

nicht-westlichen Kulturen des späten 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts
besonders deutlich ausgeprägt. Eine Möglichkeit, die zur Zeit immer noch
vorherrschende Arroganz des Modernen gegenüber dem partikularen, fremdkulturellen)

Traditionellen zu entlarven, ist Guos pfiffige Idee, einer klassischen,

lokalen Maske die grössere Kompetenz im interkulturellen und transhistorischen
Urteilen zuzuschreiben. Der Scharfblick des fiktiven Richters aus der
Vergangenheit durchdringt und ordnet hier scheinbar mühelos neun Jahrhunderte

mit all ihren tiefgreifenden politischen wie geistesgeschichtlichen Umwälzungen.

Wohl häufiger drückt sich der Orientierungsverlust globalisierter
Subjekte in sehr viel weniger zuversichtlichen Szenarien aus. Bezeichnend auch,
dass jener viel weniger in Texten ausgedrückt, sondern insbesondere performativ
ausagiert erscheint. Man kommt zur Zeit schlechterdings nicht umhin, der
ungemütlichen Zwischenzone westlich-chinesischer, traditionell-moderner,
kulturellwissenschaftlicher usw. Konfliktformationen43 in den transkulturell verfahren-

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

________________________________

arbeit aber nicht im Vordergrund meines hier realisierten Analyseprojekts steht, soll dieser

Aspekt an anderer Stelle noch einmal gründlicher behandelt werden.

41 Vgl. ST.ANDRÉ, 2002: 62 und 69.

42 Siehe hierzu u.a. WU, 2007.
43 Vgl. CHEN Jide, 2002; CHEN Lijun, 2003b; HU, 2003.



810 ANDREA RIEMENSCHNITTER

den ästhetischen Enactments – ob literarisch, dramatisch oder in den bildenden
Künsten – besondere Aufmerksamkeit zu widmen. Solche Zwischenraum-
Analysen müssen ihre eigenen theoretischen Vorgaben flexibel mit den verschiedenen

Ebenen der jeweils kontextualisierten soziohistorischen Erfahrungen, poli-tisch-

philosophischen Diskurse und ästhetischen Verfahren zu verbinden wissen,
um das Vorgeführte angemessen deuten zu können.44 Dies ist eine anspruchsvolle

Aufgabe, die nicht nur wenigen Spezialisten vorbehalten bleiben darf,
wenn Kunst nicht nur transkulturell zirkulieren, sondern auch ihr Erkenntnis-
Potential entfalten soll.

Ausblick: Spielräume einer kommenden Transformationsästhetik?

Seit 2006 kursiert im Internet ein Gemälde des in Toronto lebenden Malers Liu
Yi H$Ò Lui Liu, geb. 1957) mit dem Titel Beijing 2008. Freunde der
ursprünglich für den westlichen Kunstmarkt konzipierten sogenannten Politpop-
Kunst haben daraufhin in ihren Blogs ein Feuerwerk der Deutungsangebote für
dieses Werk gezündet.45 Naheliegend ist der Bezug zu den olympischen Spielen,
wobei das abgebildete Spiel noch?) keine olympische Disziplin ist. Jedoch geht
es im Majiang-Spiel der vier spärlich bekleideten Mädchen offenbar ähnlich
international und – hinsichtlich der Regeln, Motivationen, Einsätze und
Spielstrategien – überdeterminiert wie im Hochleistungssport zu. Was uns an dieser

Stelle interessiert, sind aber weniger die mehr oder weniger konkreten semiotischen

Codes des Bildes, als dessen Kulturen, Epochen und Stile durchkreuzendes

Repräsentationsverfahren sowie die erkennbare Freude der überwiegend
jungen Blog-Teilnehmer an der facettenreichen Auslegung eines zeitgenössischen

Kunstwerks. Man mag den durch die Globalisierung der Kunstproduktion
eingetretenen Verlust einer eindeutigen Sinn stiftenden wissenschaftlichen)
Auslegungstradition bedauern, die notabene jeweils nur für einen begrenzten

Bildungskanon Gültigkeit beanspruchen konnte. Wir haben aber auch – nach

Massgabe unserer Anerkennung eines in den ästhetischen Repräsentationen

gespiegelten realen Sinn- oder Orientierungsverlusts und im Widerstand gegen

den westlich-modernen Logozentrismus – die Möglichkeit, die Chancen derart
radikal transvalenter Repräsentationen wahrzunehmen und uns im experimen-

44 Eine weitere, von Guo Shixing selbst vorgeschlagene Lesart der Vogelliebhaber als para¬

doxe, zen-buddhistisch strukturierte Parabel verfolgt, wie bereits oben erwähnt, LI, 2006.
45 ESWN Culture Blog, 2006.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 811

tellen ästhetischen Raum an der kollektiven Suche nach alternativen Spielregeln
der globalen Verflechtung zu beteiligen – ohne Gewähr und in Zusammenarbeit

mit den Urhebern, Fans und Mäzenen einer bereits professionell transkulturellen
Kunstproduktion.46 Der gemäss Gu Haihui Bg#§— mosaischen Warnung aus

Guo Shixings jüngerem Stück Cesuo: “Vergrabt Eure Abfälle sorgfältig!”47 ist
dabei unbedingt Folge zu leisten.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

Literatur

ANDERSON, R. Benedict
1991 Imagined Communities. London: Verso.
BERGQUIST, Karin
2007 “Danny Yung – A Man of Many Talents.”

<http://www.culturebase.net/artist.php?1133>
zuletzt einges. 27. Dez. 2007.

BRONFEN, Elisabeth; RIEMENSCHNITTER, Andrea
2005 “Pop Martial – globale Körper / Sprachen.” In: Kultur Nicht Verste¬

hen. Juerg Albrecht et al. Hg.). Zürich: Edition Voldemeer, S. 303–
324.

BUTLER, Judith; SALIH, Sara

2004 The Judith Butler Reader. Malden, MA: Wiley-Blackwell.
CHEN Jide Lx ç
2002 “Yi beilun de yanguang kandai ren de shengcun kunjing – Guo Shi¬

xing lun” ÆAê,´-ly-;µê,´+Oˆ ³ – E÷ >|Aê [Das
existentielle Dilemma des Menschen als Paradoxie betrachtet: Über Guo
Shixing]. Juben —\ 5: 43–48.

CHEN Lijun LxË
2003 “Qimeng wutai de bianyuanhua zhuiqiu – ‘Xianren sanbuqu’ de wen¬

hua yiyun” :É8N ,´Eé5HFF-"r – ÉL"ê9G"Ê,´·F?;¤
[Ermittlungen über die Dezentrierungstendenzen der Bühne der Auf-

46 Zhang Lange ZHANG, 1999: 12–13) weist darauf hin, dass die Welt der Vogel-Leute, beste¬

hend aus Vogelliebhabern, Ornithologen, Vogelschützern sowie allen Akteuren, die mit diesen

Vogel-Leuten in systemrelevanten Beziehungen stehen, ein jianghu wie dasjenige der
o.g. Kampfkunst-Helden) darstellt. Dasselbe lässt sich über die Theaterwelt Guo Shixings)
und die internationale Kunstszene sagen.

47 2. Mose 16; siehe GU, 2004: 40.



812 ANDREA RIEMENSCHNITTER

klärung: Kulturelle Implikationen der Trilogie der Müssiggänger].
Xiju yishu?—8ª_ 3: 11–16.

2004 “Zhongxin yu bianyuan – Xianren sanbuqu yixiang fenxi”]ó>Eé

F – ÉL"ê9G"Ê?B‘6À [Zentrum und Peripherie: Analyse
der Bildlichkeit in der Trilogie der Müssiggänger]. Shanghai xiju :#§?—: 19–20.

CHEN Xiaomei Hg.)
2003 Reading the Right Text. An Anthology of Contemporary Chinese Dra¬

ma. Honolulu: University of Hawai’i Press.

CHEN Zewei Lx#-O
2004 “‘Xianren’ yu ‘Zunyan’” “L"ê”>“:U” [Müssiggänger und Wür¬

de]. Liaowang xinwen zhoukan -ÝKàL+ : 18 5. März): 52–53. f.
CHEUNG, Martha P. Y.; LAI, Jane C. C. Hg.)
1997 An Oxford Anthology of Contemporary Chinese Drama. Hong Kong :

Oxford University Press.

CONCEISON, Claire
1998 “The Occidental Other on the Chinese Stage: Cultural Cross-Examina¬

tion in Guo Shixing’s Bird Men.” Asian Theatre Journal 15.1
Spring): 87–101.

ESWN Culture Blog
2006 “2008 Beijing”. <http://zonaeuropa.com/culture/c20060507_1.htm>

zuletzt eingesehen am 27.12.2007.
FURTH, Charlotte; ZEITLIN, Judith; HSIUNG, Ping-chen Hg.)
2007 Thinking with Cases. Specialist Knowledge in Chinese Cultural Histo¬

ry. Honolulu: University of Hawai'i Press.

GAO Rui QK@

2005 “Danyi yu duoyuan – Guo Shixing juzuolun” …0>Js – E÷ >|
—ŒAê [Singular und Plural: Über Guo Shixings Dramen]. Zhuzhou
Shifan gaodeng zhuanke xuexiao xuebao Z#b893Q1yC0–Q–
Õ 1: 74–77.

GAO Xingjian Q>|•
2000 Nächtliche Wanderung: Reflektionen über das Theater. Übers. von

Martin Gieselmann, Andrea Janku, Andrea Riemenschnitter, Irmy
Schweiger und Susanne Weigelin-Schwiedrzik; mit einem Nachwort
von Natascha Vittinghoff. Neckargemünd: Edition Mnemosyne.

2001 Meiyou zhuyi "Ñ9ky [Bloss keine Theorien], Taipei: Lianjing.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 813

GU Haihui Bg#§J
2004a “Wenming de daijia – Guo Shixing xinzuo Cesuo de xiandaixing bei¬

lun”·>,´ ' – E÷ >|àŒÉÅpÊ,´)à WÆAê [Der Preis
der Zivilisation: Paradoxien der Modernisierung in Guo Shixings neuem

Werk WC]. Xiju wenxue ?—·–: 35–40.
2004b “Guaidan, huangdan, jizhi – Guo Shixing juzuo ziyuan fenxi” Z

B·9‚B·jª – E÷ >|—ŒCt$À6À [Anders, absurd, witzig –
Analyse der Ressourcen von Guo Shixings Dramen]. Beijing Shehui

Kexue GÜ/nJ0– 2: 141–146.

GU Haihui Bg#§J; ZHANG Jian P•
2004 “Laizi shisu rensheng de zhaohuan – shixi Guo Shixing de shisuhua

qingxiang” •8F ê+O,´ T – BÀE÷ >|,´F Fn
[Der Ruf des gewöhnlichen Lebens: Versuch einer Analyse der
Säkularisierungstendenzen in Guo Shixings Dramen]. Tianjin Shifan Daxue

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

Xuebao Y#U893W––Õ 4: 49–54.
GÜNTHER, Gotthard
1991 Idee und Grundriss einer nicht-Aristotelischen Logik. Die Idee und

ihre philosophischen Voraussetzungen. 3.Aufl. Hamburg: Meiner.
GUO Shixing E÷ >|
1999 Huaihua yi tiao jie – Guo Shixing juzuo ji B0‘>‡ – E÷ >|—Œ

Lö [Gassenhauerstrasse: Anthologie der Dramen von Guo Shixing].
Beijing: Zhongguo guoji chubanshe.

2005 “Wo de xiju guan” A,´?—?ò [Meine Ansichten übers Theater].
Sichuan Xiju ?— Sichuan Drama): 4–5.

2007 “Xiju de jingshen ji qita” ?—,´2î/Žú¦ [Der Geist des Theaters

und anderes]. Xiju wenxue ?—·– : 9–11.

HANAN, Patrick
1980 “Judge Bao’s Hundred Cases Reconstructed.” Harvard Journal of

Asiatic Studies 40.2 Dec.): 301–323.
HU Zhiyi 7 !õ
2003 “Zai xianfeng yu chuantong zhi jian – Guo Shixing juzuo de meixue

zhuiqiu” XxK;>P5{L$ – E÷ >|—Œ,´5¾–F-"r [Zwischen
Avantgarde und Tradition: Ästhetisches Streben in Guo Shixings
dramatischem Schaffen]. Wenxue pinglun·–AôAê 5: 175–178.

LAI Shengchuan C†

2006 Chuangyixue K?– [Kreativitätslehre], Beijing: Zhongxin.



814 ANDREA RIEMENSCHNITTER

LEHNERT, Martin
2008 “Inspirationen aus dem Osten? Aneignungen zwischen Identifikation

und Universalitätsanspruch.” In: Jörn Peter Hiekel Hg.), Sinnbildungen.

Spirituelle Dimensionen in der Musik heute. Mainz usw.: Schott,
S. 191–214.

LI Jing ~M‰

2006 “Beimiu shijie de guaidan duihua – cong Guo Shixing juzuo tantao

yansu wenxue ‘gongxiangxing’ de kuozhan” ÆB\F+|,´ZB)B –

þE÷ >|—ŒÒAØU6³·–‘¡ÛW’,´™… [Absurde Dialoge in
einer grotesken Welt: Von Guo Shixings Dramen ausgehende
Untersuchung über die Expansion des Kommunalen in der ernsten Literatur].

Dangdai zuojia pinglun ƒ ŒæAôAê 1: 81–98.
MA Sen Pœ

2000 Xiju: Zao meng de yishu ?—: FPÖ,´8ª_ [Theater: Die Kunst der

Traumproduktion]. Taipei: Maitian.
MIN Lulu L%MbMb

2008 “Jingqiang jingyun hua Shixing – Lun Guo Shixing juzuo zhong de

jingweir” Ü7„ÜN%B >| – AêE÷ >|—Œ],´Ü o [
Hauptstadtdialekt und Hauptstadtreime als Sprachmaterial Shixings: über

das Pekingerische in Guo Shixings Dramen]. Anhui Wenxue ¹í·– ;z8 10: 303 f.
NOBLE, Jonathan Scott

2003 “Cultural Performance in China: Beyond Resistance in the 1990s.”
Ph.diss., The Ohio State University.

OBERT, Mathias
2007 Welt als Bild. Freiburg, München: Alber.
RENNÉ, Mark; RIEMENSCHNITTER, Andrea
2008 “Gao Xingjian.” In: Kritisches Lexikon zur fremdsprachigen Gegen¬

wartsliteratur KLfG, 77. Nachlieferung 10.
ST. ANDRÉ, James

2002 “Picturing Judge Bao in Ming Shangtu Xiawen Fiction.” Chinese Lite¬

rature: Essays, Articles, Reviews CLEAR) 24 Dec.): 43–73.
STRICKMANN, Michel
2002 Chinese Magical Medicine. Bernard Faure Hg.). Stanford: Stanford

University Press.

TURK, Horst
2003 Philologische Grenzgänge. Zum Cultural Turn in der Literatur. Würz¬

burg: Königshausen & Neumann.

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815



GUO SHIXINGS DRAMA DIE VOGELLIEBHABER 815

WALTNER, Ann
1990 “From Casebook to Fiction: Kung-an in Late Imperial China.” Journal

of the American Oriental Society 110.2 Apr.–Jun.): 281–289.
WU Zhongjie ] 2007 Lu Xun de yishu shijie R±Eõ,´8ª_F+| [Lu Xuns Universum der

AS/EA LXIV•4•2010, S. 791–815

Kunst]. Shanghai: Fudan daxue.

XIAO Jinghong 6ÆúTo

2008 Gujin zhengtan – Lishi de xijuhua yu xiju de lishihua ú!“B8 – ¶
,´Ì—F>?—,´¶ F [Abklärungen über Alt und Neu: Die

Dramatisierung der Geschichte und die Historisierung des Dramas].
Chongqing: Chongqing Chubanshe.

ZHANG Lan’ge P L1

1999 “Xianren yi zu de shenmei rensheng ji jingjie – tan Niaoren, Qiren,
Yuren” L"ê0ÿ,´Ñ5¾ê+Oú³+| B8“TOê”,“ ê”,“Rê ”
[Ästhetische Existenz und ästhetischer Raum einer Gruppe von
Müssiggängern: Bemerkungen zu den Vogelliebhabern, Schachspielern
und Anglern]. Xiju lilun zongheng?—*6AêZ: 12–18.

2001 “Guo Shixing de kuanghuanti xiju yu Bahejin shixue” E÷ >|,´(ò!R

ƒ?—>$C›HB– [Guo Shixings karnevalistische Dramen und

Bakhtins Poetik]. Beijing Daxue xuebao GÜW––Õ Zhexue shehui

kexue ban "–/nJ0–(x : 122–128.
2006 “Huanxiang / zhenshi hunza de fanfeng shijie – Guo Shixing erqi ju¬

zuo de yishu siwei” «# /-OÎ$'r,´ýAíF+| – E÷ >|¼O—Œ
,´8ª_M5$ [Vermischung von Imagination und Wahrheit in einer
satirischen Welt: Ästhetische Reflexion in Guo Shixings Dramen der
zweiten Generation]. Dangdai zuojia pinglun ƒ ŒæAôAê 1: 102–
109.

ZHANG Qi P*V
2003 “Shenghuo yishi yu ziwo rentong – Guo Shixing ‘xianren’ xingxiang

de jiedu” +O#k ?>8AAÔ – )E÷ >|“L"ê”’B‘,´@B+ [
Rituale des Lebens und Identität: Decodierung von Guo Shixings Symbol

der Müssiggänger]. Beijing shehui kexue GÜ/nJ0– 4: 96–
100; 118.

ŽIŽEK, Slavoj
2001 Die Tücke des Subjekts. Frankfurt/M.: Suhrkamp.




	Ein Fall für die Bühne : Guo Shixings Drama Die Vogelliebhaber zwischen Traditionsanschluss und Globalisierung

