
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: Gottes Recht und menschliche Sinnvermutung: istislh, munsaba und
maqsid aš-šar' im rechtstheoretischen Denken azzls (st. 1111)

Autor: Oberauer, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTES RECHT UND MENSCHLICHE
SINNVERMUTUNG: isti.la., munasaba UND

maqa.id aš-šar IM RECHTSTHEORETISCHEN
DENKEN GAZZALIS ST. 1111)

Norbert Oberauer, Universität Münster

Abstract

The present study examines the concepts of isti.la., munasaba and maqa.id aš-šar in the thought

of Abu .amid al-Gazzali d. 1111 C.E.). Gazzali’s treatise on legal hermeneutics, the Kitab al-
Musta.fa, is the earliest extant source containing a systematic discussion of those concepts. In
Gazzali’s hermeneutical system, the three concepts are closely interrelated: He uses them as a

conceptual frame to discuss the role and scope of human value judgments in determining God’s
legal command. Gazzali claims that, in principle, it is legitimate for Man to draw on human

notions of good and evil in order to interpret God’s legal revelation. However, Gazzali also

establishes the epistemological limits of human value judgments. He discusses various
hermeneutical operations that involve such value judgments and carefully distinguishes between legitimate

operations and others that – in Gazzali’s opinion – are methodologically unsound as they

result in a mere projection of human value judgments onto God’s legal command.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

Einleitung

In der vorliegenden Studie sollen die Begriffe maqa.id aš-šar isti.la. und

munasaba im rechtshermeneutischen Denken des Abu .amid al-Gazzali st.

1111) untersucht werden. Gazzali ist der früheste Autor, von dem uns eine
systematische Diskussion dieser Begriffe erhalten ist.1 Zugleich stehen diese Begriffe

1 Gazzalis Diskussion dieser Begriffe findet sich in seinem Kitab al-Musta.fa min ilm al¬

u.ul. Der Begriff isti.la. wird bereits Malik b. Anas zugeschrieben. Paret weist allerdings
darauf hin, dass der Begriff sich in der frühen malikitischen Rechtsliteratur nirgendwo findet
vgl. PARET in EI2, isti.san and isti.la., IV, 257 a). Sollte der Begriff isti.la. tatsächlich im

frühen malikitischen Denken eine Rolle gespielt haben, so dürfte er dort wohl für eine Form
des ra y gestanden haben und hatte vermutlich wenig mit dem isti.la. Gazzalis und späterer

Rechtstheoretiker gemein zu dieser Einschätzung gelangt auch Masud 1989: 150). Die Be-



650 NORBERT OBERAUER

in Gazzalis Denken in einem spezifischen gegenseitigen Bezug: Sie bilden den

terminologischen Rahmen für eine systematische Reflektion darüber, ob und in
welcher Form bei der hermeneutischen Erschließung des göttlichen Rechts auf
menschliche Vorstellungen vom Sinn und Nutzen rechtlicher Bestimmungen
rekurriert werden darf.

Diese Fragestellung ist im 12. Jahrhundert keine neue. Vielmehr ist sie
eine, in deren Licht sich die Entwicklung der sunnitischen Rechtstheorie von
Beginn an vollzieht: Das Grundparadigma sunnitischen Rechtsdenkens – die Forderung,

dass Rechtsfindung immer eine Bezugnahme auf den Offenbarungstext
aufweisen muss – entwickelt sich historisch aus der methodologischen
Zurückweisung einer Rechtsfindung auf der Grundlage von Sinn- und Nutzenerwägungen

ra y bzw. isti.san). Der Siegeszug der sunnitischen Rechtstheorie im 9.
Jahrhundert markiert insofern eine Art “skeptizistischen turn” in der islamischen
Geistesgeschichte – eine Wendung hin zu einem grundsätzlichen Misstrauen
hinsichtlich der Möglichkeit, Gottes rechtlichen Willen auf der Grundlage
menschlicher Wertbegriffe zu erschließen.

Dieser sunnitische Skeptizismus wurzelt in theologischen Grundannahmen.
Islamische Theologen vollzogen eine begriffliche und konzeptionelle Trennung
zwischen zwei unterschiedlichen ethischen Wertungsperspektiven: Die eine dieser

Wertungsperspektiven wird mit dem Terminus ma.la.a erfasst, was sich als

“Wohl des Menschen” übersetzen ließe. Dieses Wohl des Menschen liegt in der

Herbeiführung dessen, was für ihn nützlich ist manfa a) und der Abwehr
dessen, was ihm schadet ma.arra).2 Die zweite Wertungsperspektive wird durch
die Begriffe .asan und qabi. erfasst, was sich als “gut” und “böse” übersetzen

lässt. Diese Begriffe stehen für die rechtlichen Setzungen Gottes: Gut und
schlecht ist jeweils das, was Gott befiehlt und verbietet.

Ontologisch betrachtet resultieren freilich beide Wertungsperspektiven aus

einer Setzung Gottes: Gott setzt nicht nur die Begriffe von gut und böse, sondern

er hat auch Mensch, Welt und Jenseits erschaffen und damit die Umstände “
gesetzt”, aus denen Nutzen und Schaden für den Menschen resultieren. Was nun
die mu tazilitischen Theologen betrifft, so gingen sie zudem davon aus, dass

Gott die beiden Wertungsperspektiven inhaltlich identisch gestaltet: Was Gott
befiehlt, das muss dem Menschen auch zum Wohle gereichen, und was dem

Wohle des Menschen dient, muss Gott auch befehlen. Denn würde Gott anders

________________________________

griffe maqa.id aš-šar und munasaba lassen sich meines Wissens erstmals bei Gazzali
nachweisen.

2 Vgl. PETERS 1976: 30f., sowie GAZZALI, Musta.fa I, 286, 4f.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 651

handeln, so wäre dies weder gerecht noch weise – und Weisheit .ikma) und

Gerechtigkeit adl) sind nach mu tazilitischer Auffassung Wesensattribute Gottes,

denen er nicht zuwiderhandeln kann.

Die sunnitische Theologie indessen positioniert sich zu diesem mu tazilitischen

Ansatz genau antithetisch: Weisheit und Gerechtigkeit – so der sunnitische

Standpunkt – sind ethische Begriffe, und weil solche Begriffe erst und

allein durch Gott gesetzt werden, ist es widersinnig, Gott selbst diesen Begriffen
unterwerfen zu wollen. Es ist nicht zwingend, dass Gott diesen Begriffen
entsprechend handelt, denn was – so die sunnitische Argumentation – sollte Gott
dazu zwingen? Daraus folgt aber zugleich, dass Gott auch die beiden ethischen
Wertungsperspektiven nicht identisch gestalten muss: Er kann im Prinzip auch

ein Handeln befehlen, dass dem Menschen zum Schaden gereicht, und dieses

Handeln wäre dann “gut” .asan).3

Geht man von diesem theologischen Standpunkt aus, dann sind die
Möglichkeiten des Menschen, Gottes rechtlichen Willen zu erschließen, in einer
fundamentalen Weise begrenzt, und genau daraus resultiert der Skeptizismus der

sunnitischen Rechtshermeneutik: Der Mensch mag bis zu einem gewissen Grade
erkennen können, welche rechtlichen Regelungen ihm zum Wohle gereichen

würden. Rechtshermeneutisch ist diese Erkenntnis aber völlig irrelevant, denn

Gottes Rechtsetzung richtet sich eben nicht zwingend nach dem Wohl des
Menschen. Um Gottes rechtliche Setzung zu erkennen, bleibt dem Menschen somit
ausschließlich die Offenbarung, in der Gott ihm seinen rechtlichen Willen
kundtut.

Gazzali ist der sunnitischen Denktradition verpflichtet, und im Lichte
dieser Tradition muss man auch seine Ausführungen zur rechtshermeneutischen

Tragweite menschlicher Wertbegriffe lesen. Im Grundsatz bleibt Gazzali dem

sunnitischen Skeptizismus treu. Dennoch relativiert er ihn, und diese
Relativierung stellt im rechtstheoretischen Diskurs seiner Zeit einen bemerkenswerten
Neuansatz dar. Gazzali vertritt, dass menschliche Vorstellungen von Sinn und
Nutzen des Rechts in bestimmten rechtshermeneutischen Operationen durchaus

zum Tragen kommen dürfen. Immer muss es sich dabei jedoch um eine
Sinnprojektion handeln, die ein Mindestmaß an Bekräftigung aus dem Offenbarungstext

erhält. Gazzali zeigt auf, wie eine solche Bekräftigung aussehen kann und

lotet zugleich aufs Genaueste aus, wo die Grenzen zu einer blanken Spekulation
über Gottes rechtlichen Willen – einem isti.san also – verlaufen.

3 Zur hier skizzierten mu tazilitischen Position und der sunnitischen Gegenposition siehe

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

ausführlich OBERAUER 2004: 160ff. und 185ff.



652 NORBERT OBERAUER

Gazzali präsentiert seinen Ansatz in keiner zusammenhängenden Form.
Vielmehr entwickelt er ihn im Rahmen seiner Diskussion verschiedener
rechtshermeneutischer Teilprobleme, die er an unterschiedlichen Stellen seines Werkes

behandelt: Einmal dem Problem der Bestimmung der illa ta lil), zum anderen

dem Problem des isti.la., das eine Art Güterabwägung im Fall kollidierender

Rechtsansprüche darstellt. Der besseren Verständlichkeit halber werde

ich im Folgenden Gazzalis Ansatz zunächst in zusammenhängender Form
skizzieren und dann im Anschluss aufzeigen, wie er ihn im Rahmen der oben
genannten Teilprobleme entwickelt.

1. Gazzalis Gesamtansatz

Wie die Rechtstheoretiker vor ihm unterscheidet auch Gazzali zwischen dem

Wohl des Menschen ma.la.a) und dem, was Gott durch seine Rechtsetzung als
gut und böse .asan/qabi.) ausweist, und ganz im Sinne des sunnitischen Credos

sind diese beiden Wertperspektiven für Gazzali nicht a priori deckungsgleich.

Gazzali vertritt aber, dass Gott dennoch gut und böse so gesetzt hat, dass

es dem Wohl des Menschen zumindest partiell entspricht. Diese Entsprechung

ist für Gazzali keine, die sich aus dem Wesen Gottes zwingend ergäbe, denn

dann wäre sie ja apriorisch und müsste zudem umfassend sein. Für Gazzali ist
diese Entsprechung vielmehr eine faktische, gewissermaßen akzidentielle: Gott
muss sie nicht herstellen – er hat es aber doch getan.

Gerade weil Gazzali diese Entsprechung aber als faktische und nicht
apriorische ausweist, muss er sie gewissermaßen “empirisch belegen”: Er muss konkret

aufzeigen, dass und inwiefern die offenbarten Rechtsregelungen dem
Menschen zum Nutzen gereichen, und dazu muss er diesen intendierten Nutzen auch

konkret benennen. In dieser konkreten Beweislast liegt ein entscheidender

Unterschied zwischen dem theologischen Ansatz Gazzalis und dem mu tazilitischer

Rechtstheoretiker: Für letztere steht aufgrund der Prämisse der Gerechtigkeit

Gottes adl) von vorneherein fest, dass Gottes Recht dem Wohl des

Menschen dient, und diese abstrakt-generelle Herleitung macht den
konkretempirischen Beweis logisch überflüssig. Tatsächlich blieben mu tazilitische
Rechtstheoretiker bei jener abstrakt-generellen Beweisführung auch stehen. Die
Frage, inwieweit der Mensch die Nützlichkeit rechtlicher Regelungen auch konkret

erkennen kann und worin dieser Nutzen konkret liegt, wird in ihren Werken

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 653

nicht weiter verfolgt.4 Anders dagegen Gazzali: Er spricht davon, dass Gott mit
seinem Recht im Hinblick auf den Menschen bestimmte Ziele verfolgt. Diese

“Ziele des Rechts” maqa.id aš-šar wie Gazzali sie nennt, liegen im Schutz
der Religion din), im Schutz der Person nafs; hier zu verstehen im Sinne des

Lebens und der körperlichen Unversehrtheit), sowie im Schutz der Zurechnungsfähigkeit

aql)5, der Nachkommenschaft nasl), und des Eigentums mal).6

Erkennen kann der Mensch diese Ziele aus der Offenbarung: Sie ergeben sich aus

der Beobachtung zahlreicher Einzelverfügungen als übergeordneter intentionaler
Sinnzusammenhang. Neben jenen fünf “Zielen des Rechts” kann der Mensch auf
diese Weise noch weitere übergeordnete Zielsetzungen erkennen. So lässt sich
etwa beobachten, dass das Recht oft darauf abzielt, außerordentliche Härten für
den Menschen zu vermeiden, oder dass es oft Situationen vorbeugt, die
Versuchungen zu gravierenden Rechtsbrüchen in sich bergen.

Nun weisen all diese übergeordneten Zielsetzungen eine augenfällige
Übereinstimmung mit menschlichen Begriffen von Sinn und Nutzen eines Rechts auf,
und Gazzali weist auf diese Übereinstimmung auch hin: Was etwa die fünf
“Ziele des Rechts” betrifft, so bezeichnet Gazzali es als undenkbar, dass ein
Gesetz, das auf das Wohl des Menschen abzielt, diese Ziele missachte.7 Diese

von Gazzali angesprochene Übereinstimmung darf jedoch nicht als eine ontologisch

zwingende missverstanden werden, denn dies liefe ja auf den mu tazilitischen

Ansatz hinaus. Die Übereinstimmung ergibt sich vielmehr aus einem
ausschließlich erkenntnistheoretischen Zusammenhang: Die Zielsetzungen, die
Gott mit seinen rechtlichen Verfügungen verfolgt, kann der Mensch ja nur
erkennen, insoweit sie mit menschlichen Begriffen von Sinn und Nutzen
übereinstimmen – wo sie das nicht tun, da hat der Mensch von diesen Zielen
überhaupt keinen Begriff. Es ist aber für Gazzali – wie wir sehen werden – keines-

4 Insofern muss der Einschätzung Johnstons widersprochen werden, eine auf allgemeine Sinn-und

Zweckaspekte rekurrierende Deutung des Rechts stelle einen spezifisch mu tazilitischen
Ansatz dar vgl. JOHNSTON 2004: 233). Vielmehr blieb der sog. ethische “Rationalismus”

der Mu tazila ein rein theologischer, der in bemerkenswert geringem Maße auf die
Rechtshermeneutik durchschlug, ganz zu schweigen davon, dass er eine eigene, spezifisch mu
tazilitische

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

Rechtshermeneutik gezeugt hätte.

5 Dass Gazzali mit aql die Zurechnungsfähigkeit meint, und nicht etwa den Schutz der “grau¬

en Zellen”, wird daran deutlich, dass er den aql als “Basis der Verpflichtung” malak
attaklif) ausweist, was hier im Sinne einer rechtlichen Schuldfähigkeit und Verantwortlichkeit
zu verstehen ist. Der Betrunkene etwa gilt im islamischen Recht als “nicht verpflichtet”
gayr mukallaf) vgl. OBERAUER 2004: 283).

6 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 287, 1f.

7 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, S. 289, 4.



654 NORBERT OBERAUER

wegs ausgeschlossen, dass Gott mit seinem Recht neben solchen Zielsetzungen,
die der Mensch begreifen kann, auch noch andere verfolgt. Deswegen bleibt
Gazzalis Ansatz im Grundsatz ein skeptizistischer. Mit einer konkreten
rechtlichen Situation konfrontiert, kann der Mensch zwar vermuten, dass Gottes

Wille in der Umsetzung einer der erkennbaren) übergeordneten Zielsetzungen
des Rechts liegt, doch bleibt dies eben zunächst eine bloße Spekulation, die für
sich genommen keine ausreichende Grundlage für ein rechtliches Urteil darstellt.

Der Mensch darf sich aber dann an den übergeordneten Zielsetzungen des

Rechts orientieren, wenn er in seiner Rechtsfindung mit der Interpretation einer
konkreten rechtlichen Verfügung befasst ist. Gewinnt der Mensch den Eindruck,
dass diese Verfügung einer der übergeordneten Zielsetzungen des Rechts gezollt
ist, dann darf er dieser Vermutung auch folgen – und darf die Verfügung
entsprechend interpretieren. Diese Interpretation bleibt dann zwar selbst eine
Vermutung, doch ist sie nach Gazzalis Auffassung mehr als blanke Spekulation. Sie

ist dies deswegen, weil Gott diese Vermutung im Menschen durch den
Offenbarungstext gewissermaßen “induziert” hat, worin für Gazzali eine Bekräftigung
der Vermutung über Gottes Willen liegt. Die Wertvorstellungen, die Gott im
Menschen geschaffen hat, werden so in Gazzalis rechtstheoretischem Denken zu
einer Art Schlüssel, der dem Menschen bereitgestellt ist, um den Offenbarungstext

zu “dechiffrieren”. Gott bedient sich dieser Wertvorstellungen somit in einer
ähnlichen Weise wie er sich im Grunde auch der Sprache bedient: Als eines

Sinnzusammenhangs, den er im Menschen erschaffen hat und auf den er Bezug
nimmt, um sich dem Menschen kundzutun. Wo der Mensch also zu erkennen

vermeint, dass eine offenbarte Rechtsverfügung einer der übergeordneten
Zielsetzungen des Rechts gezollt ist, darf er dies zugleich als Zeichen werten, dass er
dieser Vermutung auch folgen soll.

Die hermeneutische Nutzbarkeit, die Gazzali damit den übergeordneten

Zielsetzungen des Rechts zumisst, ist eine streng auf die textexegetische
Anwendung beschränkte – sie bleiben “Interpretationshilfe”. Die Vorstellung, dass

sich aus diesen Zielsetzungen auch ohne eine Bezugnahme auf eine konkrete
offenbarungstextliche Aussage Recht schöpfen lasse, weist Gazzali fast
vollständig zurück. Für Gazzali gibt es nur eine einzige Situation, in der dies dem
Menschen gestattet ist. Sie liegt dann vor, wenn offenbarungstextlich verbriefte
Rechtsansprüche miteinander kollidieren. Eine solche Kollision nämlich stellt
nicht nur ein faktisches, sondern auch ein methodologisches Dilemma dar, und
berechtigt insofern zu außerordentlichen hermeneutischen Wagnissen. Das

Dilemma entsteht dadurch, dass der Offenbarungstext zwar Rechtsansprüche

begründet, in aller Regel aber nichts über die Vor- bzw. Nachrangigkeit dieser

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 655

Rechtsansprüche aussagt. Der Mensch ist aber im Fall der Rechtskollision
gezwungen, eine Güterabwägung zu treffen, und will er dies nicht völlig willkürlich

tun, so bleibt ihm gar nichts anderes übrig, als sich an übergeordneten

Zielsetzungen des Rechts zu orientieren. Allein in diesen übergeordneten
Zielsetzungen findet der Mensch einen Bezugspunkt, an dem sich das relative
Gewicht kollidierender Rechtsansprüche überhaupt messen lässt. Will man also

nicht zu dem abwegigen) Schluss gelangen, dass Gott den Menschen in
bestimmten Situationen ohne rechtliche Führung lässt, dann muss man es als

statthaft beurteilen, dass der Mensch in der Situation der Rechtskollision Recht
aus der direkten Bezugnahme auf übergeordnete Zielsetzungen schöpft. Es ist
genau diese Vorgehensweise – die Güterabwägung im Fall der Rechtskollision
anhand einer Bezugnahme auf übergeordnete Zielsetzungen des Rechts – die
Gazzali als isti.la. bezeichnet.

In den folgenden Abschnitten werde ich aufzeigen, wie Gazzali seinen hier
skizzierten Ansatz im Rahmen seiner Diskussion der illa und des isti.la.
entwickelt.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

2. Gazzalis Diskussion der illa

2.1“Ursache” illa) und “Nutzen” ma.la.a) offenbarter Rechtsverfügungen

Das wohl wichtigste hermeneutische Instrument, das die islamischen
Rechtstheoretiker zur Deduktion rechtlicher Urteile entwickelten, ist der Analogieschluss

qiyas). Das Herzstück eines solchen Analogieschlusses ist die
sogenannte illa Pl. ilal). Nach der Vorstellung islamischer Rechtstheoretiker
enthält jede rechtliche Verfügung in der Offenbarung a.l) eine “Ursache” – so

die wörtliche Bedeutung von illa – die der rechtlichen Beurteilung .ukm)
zugrunde liegt. Kennt man diese “Ursache”, dann darf man – so die Auffassung der

Rechtstheoretiker – annehmen, dass Gott auch anderes, in dem sich diese
Ursache nachweisen lässt, mit dem entsprechenden Urteil verknüpft hat. So sahen

die Rechtstheoretiker etwa die “Ursache” für das offenbarte Verbot des Weins in
dessen berauschender Eigenschaft und schlossen so auf ein Verbot auch anderer

Alkoholika.
Wenn man nun – als Kind der Moderne – gewohnt ist, Recht als Ausdruck

einer Nutzenintention zu begreifen, dann ist man versucht, jene “Ursache” einer
rechtlichen Verfügung leichtfertig mit deren “Nutzen” gleichzusetzen. Tatsäch-



656 NORBERT OBERAUER

lich aber sind “Ursache” illa) und “Nutzen” ma.la.a) analytisch streng
voneinander zu scheiden. Was etwa das Weinverbot betrifft, so liegt sein Nutzen im
Verbot des Weins – und zwar ganz unabhängig von der “Ursache” dieses
Verbots. Die “Ursache” wiederum ist ausschließlich eine Eigenschaft .ifa) des

Weins, nämlich die zu berauschen. Ursache und Nutzen können also zwar
zusammenhängen, sind aber als Kategorien nicht identisch.8

Diese aus Sicht eines westlich-modernen Rechtsdenkens befremdliche
Unterscheidung zwischen Ursache und Nutzen ist für das rechtsmethodologische
Denken des u.ul al-fiqh von fundamentaler Bedeutung. Ihre Relevanz liegt darin,

dass der Analogieschluss qiyas) immer nur auf die Ursache abstellt und nie
auf den Nutzen. Hätte Gott offenbart, dass die Ursache für das Verbot des Weins
in dessen Qualität liegt, aus Trauben erzeugt zu sein, dann würde daraus ein Verbot

des Traubensafts resultieren. Worin der Nutzen eines solchen Verbots läge,

wäre dabei aus rechtshermeneutischer Sicht völlig irrelevant. Dieses ausschließliche

Abstellen auf die illa ist nichts anderes als der konkret-hermeneutische

Ausdruck jener eingangs geschilderten skeptizistischen Grundhaltung des
sunnitischen Rechtsdenkens: Die illa ist nichts weiter als ein Indiz, das Gott gesetzt

hat, um auf seinen rechtlichen Willen zu verweisen. Dass dieser Wille mit dem

Nutzen des Menschen korreliert, ist keineswegs zwingend.
Die kategorielle Entkopplung der illa von eventuellen Nutzaspekten des

Rechts stellte die Rechtstheoretiker vor die Frage, ob und unter welchen
Voraussetzungen es statthaft sei, sich bei der Ermittlung der illa auf Vermutungen
über einen von Gott intendierten Nutzen der fraglichen Rechtsverfügung zu
stützen. Eben diese Frage ist es, mit der sich Gazzali in seiner Diskussion der

illa systematisch auseinandersetzt.

2.2 Gazzalis munasaba-Konzept

Die menschliche Sinnvermutung im Hinblick auf eine rechtliche Verfügung fasst

Gazzali terminologisch mit dem Begriff “munasib” bzw. der nominalen Form

“munasaba”). Das heißt wörtlich “passend” und meint im vorliegenden Zusam-

8 Diese wichtige Trennung zwischen illa und ma.la.a spricht bereits Ga..a. st. 980) an, vgl.
GA..A., Fu.ul, IV, 140, 13ff. Ähnlich bereits Kar.i st. 952), der allerdings nicht von der

ma.la.a, sondern von der “Weisheit” .ikma) einer rechtlichen Verfügung spricht: Die nämlich

sei von deren illa zu trennen yufarraqu bayna illat al-.ukm wa .ikmatihi), siehe

KAR.I, Risala fil-U.ul, 118,7.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 657

menhang, dass eine hypothetisch vermutete illa zu einem hypothetisch
vermuteten Nutzen der fraglichen rechtlichen Verfügung “passt”.

Diese Sinnvermutung – und damit die Vermutung hinsichtlich der illa –

kann nun nach Gazzali in unterschiedlicher Weise durch den Offenbarungstext
selbst gestützt sein. Gazzali unterscheidet zwischen drei Modi einer solchen
offenbarungstextlichen Stützung, die erkenntnistheoretisch jeweils unterschiedlich

zuverlässig sind. Diese Modi fasst er mit den Begriffen mu a..ir, mula im,
und garib.9

a) mu a..ir

Ein mu a..ir liegt dann vor, wenn eine per Sinnvermutung angenommene illa
zudem durch eine direkte textliche Indikation oder durch einen Konsens der
Gelehrten igma bestätigt wird.

Ein Beispiel ist das bereits erwähnte Weinverbot. Denn tatsächlich begegnet

es im Koran in Form der Aussage, dass der Satan mit dem Wein und dem
Glücksspiel) Zwietracht unter den Menschen säen wolle, weshalb man davon
absehen möge. Für Gazzali liegt darin eine textliche Indikation der illa, denn es

sei der Rausch, der Zwietracht nach sich ziehe.10 Gott gibt hier also selbst im
Offenbarungstext einen Hinweis auf den Nutzen der rechtlichen Verfügung, und
dadurch wird auch die Vermutung bestätigt, dass die illa in der berauschenden

Wirkung des Weins liegt.
Als Beispiel für eine Bestätigung der illa per igma nennt Gazzali die

Regelung, dass eine minderjährige Jungfrau durch ihren Vormund ohne ihre
Einwilligung) verheiratet werden darf. Als illa sind hier prinzipiell denkbar

sowohl die Qualität “minderjährig” als auch “jungfräulich”. Die .anafiten
bestimmen als illa die Minderjährigkeit. Darauf gründet sich die .anafitische
Doktrin, dass eine volljährige Jungfrau nicht ohne ihre Einwilligung verheiratet

9 Die Diskussion der munasaba und ihrer Bedeutung bei der Bestimmung der illa findet sich

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

in GAZZALIs Musta.fa in Bd. II, 296–306.

10 GAZZALI, Musta.fa II, 289, 6 f.; 297, 1 f. und 289, 4 ff. Die Möglichkeiten direkter textlicher
Indikation sind wiederum vielfältig. Zu ihnen gehört etwa die ganz explizite Benennung

.ari.) von Gründen für eine Verfügung durch Formulierungen wie “weil …” li-agli) oder

“damit nicht …” likay-la) vgl. ibid. 288, 5 ff.). Aber auch in weniger expliziten Formulierungen

sieht Gazzali eine textliche Indikation der illa gegeben. So etwa in einer Aussage

wie: “Wer sein Glied berührt, der möge die rituelle Waschung vollziehen” man massa

.akarahu fal-yatawa..a Diese Aussage indiziere, so Gazzali, die illa “Berührung”, woraus

man auf die rituelle Unreinheit auch beim Berühren des Penis eines anderen schließen

müsse vgl. ibid. 291, 3 ff.).



658 NORBERT OBERAUER

werden darf, dagegen eine Minderjährige auch ohne ihre Einwilligung
verheiratet werden darf, selbst wenn sie keine Jungfrau mehr ist. Die Bestimmung
der Minderjährigkeit als illa korreliert in diesem Fall mit einer Sinnvermutung,
denn es ist das Alter, das den Menschen zu selbständigen Entscheidungen
befähigt, und nicht der Verlust der Jungfräulichkeit. Diese illa ist aber, so Gazzali,
zudem durch einen Konsens bestätigt.11

Tritt zu einer Sinnvermutung eine Indikation per igma oder durch direkte
textliche Hinweise hinzu, dann wird die Sinnvermutung rechtshermeneutisch an
sich irrelevant.12 Denn die direkte textliche Indikation ist, ebenso wie die durch
igma in jedem Fall vorrangig. Sie würde auch dann einschlägig, wenn sie einer
Sinnvermutung entgegenstünde oder eine solche gar nicht erfolgen würde. Dies
wirft die Frage auf, warum Gazzali das mu a..ir überhaupt als eigene Kategorie
ausweist und anspricht, anstatt es schlicht unter die unmittelbare textliche
Indikation der illa zu subsumieren die ja auch ohne Sinnvermutung erfolgen kann).
Der Grund dafür liegt darin, dass Gazzali anhand des mu a..ir etwas illustrieren
will: Dass nämlich Gott selbst in vielen seiner Rechtsverfügungen klargestellt
hat, dass er mit ihnen den Nutzen des Menschen intendiert. Gazzalis Ausführungen

zum mu a..ir zielen also nicht auf einen unmittelbaren rechtshermeneutischen

Ertrag, sondern sie müssen als eine theologische Betrachtung des Rechts
verstanden werden, die darauf abzielt, Gottes Tendenz zu einer sinnhaften
Rechtsetzung herauszustreichen. Mit Einschränkungen gilt dies insgesamt für
Gazzalis Ausführungen zur menschlichen Sinnvermutung – ein Aspekt, auf den

ich zum Ende meines Beitrages zurückkommen werde.

b) mula im

Vom mu a..ir unterscheidet Gazzali einen zweiten Modus der offenbarungstextlichen

Bestätigung einer vermuteten illa, den er mit dem Begriff mula im
bezeichnet. Auch das heißt im Grunde – wie munasib – “passend”, lässt sich
aber im vorliegenden Zusammenhang besser mit “harmonisierend” übersetzen.

11 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 293, 8f. Gazzali behandelt diesen Fall im Abschnitt über die

Bestimmung der illa per igma doch herrschte über die illa “Minderjährigkeit” eigentlich
nur innerhalb der .anafitischen Rechtsschule ein Konsens. Die Šafi iten etwa sahen die illa
in der Jungfräulichkeit und folgerten, dass eine minderjährige Nicht-Jungfrau nicht ohne

ihre Einwilligung verheiratet werden könne, wohl aber eine volljährige Jungfrau. Wohl
deswegen spricht Gazzali im angeführten Passus auch von einem “ittifaq” anstatt von einem

“igma ” Zur Differenz zwischen Šafi iten und .anafiten in dieser Frage siehe UTHMAN

1995: 45.

12 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 298, 5.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 659

Beim mula im handelt es sich um den Fall, dass man in einer vorliegenden
rechtlichen Verfügung eine bestimmte illa vermutet, weil in anderen rechtlichen
Verfügungen ähnliche ilal mit ähnlichen Urteilen verknüpft sind.13

Als Beispiel führt Gazzali die Bestimmung der illa für das Verbot der kleinen

Menge Wein an. Die berauschende Wirkung scheidet hier als illa aus, denn

die kleine Menge ist gerade durch das Fehlen dieser Wirkung charakterisiert. Als
Sinnvermutung ließe sich nun annehmen, dass mit der Verfügung verhindert
werden soll, dass sich schwache Naturen durch den ersten Schluck zum nächsten

und übernächsten verführen lassen bis dann unversehens doch der Rausch
eintritt. Aus dieser Sinnvermutung heraus lässt sich als illa die Eigenschaft des

Weins vermuten, in kleinen Mengen zu einer großen, verbotenen Menge einzuladen.

Diese illa ist nun weder durch einen Text unmittelbar indiziert, noch

durch einen igma bestätigt. Allerdings, so Gazzali, lasse sich doch beobachten,

dass das Recht an ähnliche ilal ähnliche Rechtsfolgen knüpft. So verfügt das

Recht zum Beispiel, dass die Zurückgezogenheit .alwa) eines Pärchens dann

verboten ist, wenn sie die Gefahr der Unzucht mit sich bringt.14

Ein anderes Beispiel, das Gazzali anführt, ist die Verfügung, dass die
Menstruierende, die aufgrund ihrer Unpässlichkeit nicht fasten muss und nicht
beten darf, zwar das Fasten nachholen muss, nicht aber das Gebet. Ein mutmaßlicher

Sinn der Verordnung wäre, der Menstruierenden die Härte zu ersparen,

später ein doppeltes Pensum beten zu müssen. Auch hier liegt keine unmittelbare
textliche Indikation vor und auch kein igma Aber auf die Kategorie der Härte
gins al-mašaqqa) – so Gazzali – reagiere das Recht häufig mit Erleichterung
ta.fif). Und wenn sich auch in keiner anderen Verfügung eine Erleichterung an

exakt diese Härte – nämlich die Verdopplung des Pensums – knüpfe, so knüpfe
sie sich dort doch an andere, ähnliche Härten.15

13 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 297, 6: amma l-mula im fa- ibara amma lam ya.har ta .ir
aynihi fi ayn .alika l-.ukm wa-lakin .ahara ta .ir ginsihi fi gins .alika l-.ukm. Der Begriff

mula im findet sich auch schon bei Sara.si st. vermutl. 1090), ist dort aber ganz anders

definiert: Er steht für die methodologische Übereinstimmung eines ta lil mit der Art und

Weise, wie der Prophet und die Prophetengenossen ilal bestimmten. Diese Übereinstimmung

ist für Sara.si eine Grundvoraussetzung für die Legitimität jeder Form des ta lil vgl.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

SARA.SI, U.ul II, 176ff, insb. 177, 5ff., zudem 186, 25f.).
14 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 298, 1 ff.
15 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 297, 6 ff. Gazzali führt an dieser Stelle kein weiteres Beispiel für

eine Erleichterung bei besonderen Härten an, unterlässt dies aber wohl schlicht deswegen,

weil seine Leserschaft mit Beispielen ausreichend vertraut war. Zu denken wäre etwa an das

Entfallen der Wallfahrtspflicht für denjenigen, der die Reise finanziell nicht bewältigen
kann.



660 NORBERT OBERAUER

Das mula im verfügt über eine geringere erkenntnistheoretische
Zuverlässigkeit als das mu a..ir. Das liegt daran, dass beim mula im zwar ebenfalls
eine Art offenbarungstextlicher Indikation vorliegt, die Sinnvermutung aber in
konstitutiver Weise an der Bestimmung der illa beteiligt ist. Denn der
angenommene Sinnzusammenhang findet beim mula im erst dadurch eine Bekräftigung,

dass man die vorliegende Verfügung unter Kategorien subsumiert, die
ihrerseits im Recht als Ganzen im angenommenen Zusammenhang erscheinen.

So wird im oben angeführten Beispiel der Menstruierenden die Nachholung des

Gebets – und damit die Häufung zum doppelten Pensum – unter die Kategorie

“Härten” subsumiert und das Fortfallen der Nachholpflicht unter die Kategorie

“Erleichterung”. Damit harmonisiert die Sinnvermutung zwar mit anderen
rechtlichen Verfügungen, in denen Härte und Erleichterung ebenfalls in einem
Zusammenhang stehen, aber die Subsumtion selbst – durch die der Sinnzusammenhang

ja erst entsteht – bleibt dennoch eine bloße Vermutung. Schließlich
sind ja die Nachholung des Gebets und die Entbindung davon in der vorliegenden

Verfügung selbst gar nicht explizit als “Härte” und “Erleichterung”
ausgewiesen. Sie lassen sich also prinzipiell auch unter andere Kategorien
subsumieren – und dann ergäbe sich für die Verfügung ein anderer Sinnzusammenhang.

Dass beim mula im eine Subsumtion unter Kategorien erfolgt, die an sich
nicht zwingend ist, macht Gazzali an einem Beispiel deutlich. Die rechtliche
Verfügung etwa, dass der Mörder sein Opfer nicht beerbt, lasse sich
dahingehend interpretieren, dass im Ausschluss vom Erbe eine Vergeltung gaza

liegt für die strafwürdige Handlung des Mordes. Diese Interpretation wäre
mula im, denn strafwürdige Handlungen ginayat) bedingen auch sonst im Recht
Bestrafungen uqubat). Mit dieser Interpretation vollzieht man jedoch eine
Subsumtion des Mordes unter die Kategorie “strafwürdige Handlung”, sowie eine
Subsumtion des Ausschlusses vom Erbe unter die Kategorie “Strafe”, und beide

Subsumtionen sind eben nicht zwingend. Man könnte nämlich, so Gazzali, die
Verfügung auch dahingehend interpretieren, dass mit ihr die Intention qa.d) des

Mörders vereitelt werden soll, den Erbprozess zu “beschleunigen” isti gal).
Dann läge die illa nicht mehr in der Eigenschaft des Mordes als strafwürdige
Handlung, sondern der angenommene Sinnzusammenhang wäre gewissermaßen

ein “privatrechtlicher”, und die illa läge in der Qualität des Mordes, einen
Eingriff in den natürlichen Verlauf des Erbprozesses darzustellen. Diese Interpretation,

so Gazzali, stelle ebenso eine Sinnvermutung dar wie die erstgenannte, aber

sie “harmoniere” nicht mit anderen Verfügungen des Rechts. Denn dass eine

“Beschleunigung” isti gal) eine Vereitelung der darin liegenden Intention nach

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 661

sich ziehe, lasse sich nirgendwo sonst im Recht beobachten. Dennoch könnte der

Sinn der Verordnung tatsächlich gerade in jener Vereitelung liegen, und dadurch

wird auch die erstgenannte Interpretation zu einer bloßen Vermutung.16 Beim
mula im ist also eine Sinnvermutung insofern konstitutiv an der Bestimmung der

illa beteiligt, als die Subsumtion der vorliegenden Verfügung unter Kategorien
bereits eine Sinnvermutung ist und als solche der Bekräftigung durch ein “
Harmonisieren”

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

mit anderen Verfügungen vorausgeht.

Als ein interessanter Aspekt des mula im springt nun ins Auge, dass in ihm so

etwas wie abstrakte Maximen des Rechts greifbar zu werden scheinen – Prinzipien,

die sich auf Formeln wie “Erleichterung bei Härte” oder “Unterbindung
der Versuchung” verkürzen ließen. Es wäre eine interessante Aufgabe, nachzuprüfen,

ob solche Maximen in anderen Bereichen der rechtswissenschaftlichen

Literatur auch explizit und systematisch formuliert wurden, und in welchem
Reflektions- oder Anwendungszusammenhang sie dort gegebenenfalls stehen.17

Was die Maxime einer Erleichterung beim Vorliegen von Härte betrifft, so steht

sie zudem – ohne dass Gazzali dies erwähnt – in einem auffälligen Zusammenhang

zu einigen Aussagen im Koran. Dort heißt es bekanntlich, dass Gott für den

Menschen die Erleichterung und nicht die Erschwerung wolle18, und dass Gott
niemanden über dessen Kapazitäten hinaus verpflichte.19

Was Gazzalis Ausführungen betrifft, so werden jene Maximen dort zwar
greifbar, aber nicht explizit formuliert. Wichtig ist zudem, dass diesen Maximen
in Gazzalis Denken eine nur sehr begrenzte hermeneutische Tragweite
zukommt. Sie dürfen nicht als “allgemeine Rechtsgrundsätze” missverstanden

werden, denen eine durchgängige Geltung für jeden rechtlichen Sachverhalt
zukäme. Mit diesen Maximen ist lediglich eine Tendenz des Rechts erfasst, die
sich in den offenbarten Rechtsverfügungen beobachten lässt. Nichts besagt etwa,

16 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 298, 6 ff.
17 Ein Ort, wo sich eine systematische Formulierung solcher Maximen vermuten ließe, wäre

die qawa id-Literatur, die aber bislang kaum untersucht worden ist. Der einzige mir bekannte

Beitrag zu diesem Genre ist HEINRICHS 2002. Was die Maxime betrifft, die ich hier “
Unterbindung der Versuchung” nenne, so scheint in ihr bereits das sadd a.-.ara i greifbar zu

werden, das bei späteren Rechtstheoretikern zu einem eigenen Rechtsprinzip wird. Das Prinzip

besagt, dass alles, was zu verbotenen Handlungen führt, selbst verboten ist. Zum sadd

a.-.ara i siehe KAMALI 2003: 354ff.
18 Vgl. Sure 2:185: yuridu Allahu bi-kum al-yusr wa-la yuridu bi-kum al- usr.
19 Vgl. Sure 2: 286: la yukallifu Allahu nafsan illa wus aha, sowie ähnliche Formulierungen in

den Suren 2: 233, 6: 152, 7: 42 und 23: 62.



662 NORBERT OBERAUER

dass Gott jede Härte durch Erleichterung mildert. Entsprechend behutsam wendet

Gazzali diese Maximen an: Keinesfalls lassen sich für Gazzali rechtliche
Beurteilungen ausschließlich und unmittelbar aus diesen Maximen ableiten. Sich
an ihnen zu orientieren ist allein im Rahmen der Bestimmung einer illa statthaft.

Hermeneutisch anwendbar werden diese Maximen also immer nur im
Zusammenhang mit einer konkreten offenbarungstextlichen Aussage. Diese
Bedingung fasst Gazzali begrifflich als “Bezeugung durch die konkrete Verfügung”
šahadat al-a.l al-mu ayyan). Wie gleich noch deutlich werden wird, stellt diese

“Bezeugung” eine ganz zentrale Größe in Gazzalis Theorie von der Legitimität
menschlicher Sinnvermutung im Recht dar.

c) garib

Der Begriff garib ließe sich im vorliegenden Zusammenhang mit “fremdartig”,

“vereinzelt” übersetzen. Beim garib handelt es sich um eine Sinnvermutung, die
– im Gegensatz zum mula im – nicht mit einer beobachtbaren Tendenz des

Rechts harmoniert und insofern “isoliert” steht.20 Ein garib liegt etwa in dem
oben angeführten Beispiel vom Mörder vor, wenn man den Ausschluss des

Mörders vom Erbe seines Opfers als Vereitelung der Intention interpretiert, den

Erbvorgang zu “beschleunigen”.
Das garib ist die empirisch schwächste der drei Formen des munasib.

Dennoch akzeptiert Gazzali das garib als Methode zur Erschließung der illa. Denn
zur Sinnvermutung, so Gazzalis Argument, trete beim garib doch immerhin der

Umstand hinzu, dass sich der vermutete Sinnzusammenhang überhaupt annehmen

lasse. Die Sinnvermutung ist damit gewissermaßen durch den interpretierten

Text selbst “induziert”, und darin liegt eine textliche Bestätigung, welche die
Vermutung legitimiert.21

Den Einwand, dass man beim garib völlig willkürlich zwischen drei
Möglichkeiten entscheide – nämlich a) dem vermuteten Sinn, b) einem anderen,

aber nicht erkannten Sinn, und c) der Möglichkeit einer völlig willkürlichen
Verfügung Gottes ta abbud wa-ta.akkum) – weist Gazzali zurück.22 Gazzali
führt aus, dass sich dieser Einwand schließlich gegen jeden qiyas erheben lasse.

Selbst in dem Fall, dass die illa zweifelsfrei feststeht, bestehe ja stets die
Möglichkeit, dass Gott für andere rechtliche Sachverhalte, in denen die illa ebenfalls

20 Gazzali bezeichnet das garib entsprechend auch als munasaba mugarrada, vgl. GAZZALI,

Musta.fa II, 298, 8.
21 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 299, 7 f.
22 Zu diesem Einwand siehe GAZZALI, Musta.fa II, 299, 8ff.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 663

vorliegt, ein anderes Urteil .ukm) gesetzt hat – sei es aus Willkür, oder
aufgrund eines Sinnzusammenhanges, der den vom Menschen angenommenen
verdrängt, ohne dass der dies erkennt. 23 Die Entscheidung zwischen den drei
genannten Möglichkeiten treffe der Mensch also beim qiyas immer, und wer den

qiyas an sich akzeptiere, müsse konsequenter Weise auch das garib akzeptieren.
Es handle sich aber bei jener Entscheidung auch gar nicht um reine Willkür, wie
es die Gegner behaupten. Zum einen folge man mit dieser Entscheidung dem
Beispiel der Prophetengenossen, die, wann immer es möglich war, Gottes

Rechtsverfügungen einen Sinn zugeschrieben hätten.24 Zum anderen sei ja zu

beobachten, dass Gottes Rechtsverfügungen – wenn man von rein rituellen
Geboten absieht – in der Mehrheit der Fälle mit den Sinn- und Nutzenbegriffen
des Menschen korrelieren. Davon müsse man also im Zweifel auch in jedem
Einzelfall ausgehen – selbst dann, wenn die Bekräftigung der Sinnvermutung
durch ein mula im oder mu a..ir fehlt.25 Die adäquate Haltung gegenüber Gottes
Recht ist für Gazzali also eine in-dubio-pro-Position im Hinblick auf die
Sinnhaftigkeit des Rechts, wie auch im Hinblick auf die Ergründbarkeit dieses Sinnes

durch den Menschen. Die Konsequenz dieser Haltung ist, dass der Mensch bei
der Interpretation offenbarter Rechtsverfügungen im Grunde jeder Sinnvermutung

folgen muss – selbst einer rein “intuitiven”, wie sie beim garib vorliegt.

2.3 Abgleich mit älteren Positionen im u.ul al-fiqh und Zwischenfazit

In welchem Verhältnis steht nun Gazzalis Diskussion der Sinnvermutung zum
Denken früherer Rechtstheoretiker? Festhalten lässt sich zunächst, dass die
Argumentation, mit der Gazzali die Sinnvermutung legitimiert, keinen Bruch mit
der traditionellen qiyas-Theorie darstellt, sondern an sie anknüpft. Für die

23 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 300, 6ff. sowie 302, 5ff. Die Problematik, auf die Gazzali hier

rekurriert, liegt darin, dass die rechtlichen Ursachen ilal šar iyya) nach Auffassung der

meisten Rechtstheoretiker keine “ ilal mugiba” waren, d.h. keine zwingende Kausalität
aufwiesen. Entsprechend kann sich die Wirkung einer rechtlichen “Ursache” theoretisch auf

einen einzigen Fall beschränken zu diesem Problem, das die Rechtstheoretiker unter dem

Begriff der “Spezifizierung der illa” ta..i. al- illa) diskutierten, siehe Musta.fa II, 336ff.).
Die Gegenposition vertrat unter anderen Sara.si vgl. SARA.SI, U.ul II, 108ff., 192ff. und

208ff.).
24 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 300, 9.

25 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 304, 6f.: aglab adat aš-šar fi gayr al- ibadat ittiba al-muna¬

sabat wal-ma.ali. duna t-ta.akkumat al-gamida fa-tanzil .ukmihi alayhi aglab ala a.-

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

.ann.



664 NORBERT OBERAUER

Rechtstheoretiker des 11. Jahrhunderts war es unstrittig, dass der qiyas – wie
Gazzali es ja anspricht – stets ein Element der Mutmaßung aufweise. Der qiyas
basiert ja auf der grundsätzlichen Annahme, dass Gott Analoges auch analog
behandelt, und dessen konnte man eben nach Auffassung der Rechtstheoretiker
nie sicher sein. Dass man dieser “Analogievermutung” dennoch folgen dürfe,
begründeten die Rechtstheoretiker mit demselben Argument, das nun Gazzali als

Begründung für die Legitimität auch der Sinnvermutung anführt: Dem Verweis
auf die Praxis der Prophetengenossen.26 Der Schritt, den Gazzali über die
traditionelle qiyas-Theorie hinausgeht, ist also lediglich der, dass er die Legitimation
des Vermutens nun auf die Sinnvermutung ausdehnt.

Wenn man nun bei früheren Rechtstheoretikern nach vergleichbaren
Überlegungen sucht, gelangt man zu einem merkwürdigen Befund. Ga..a. st. 981),
Abu l-Walid al-Bagi st. 1081), Abu Is.aq aš-Širazi st. 1083), Ibn Aqil st.

1119) – sie alle diskutieren, welche Methoden zur Bestimmung der illa statthaft
seien und welche nicht.27 Die Sinnvermutung aber wird nirgendwo auch nur
erwähnt. Wie ist dieses Schweigen zu interpretieren? War der Gedanke, dass

sich die illa per Sinnvermutung bestimmen lasse, so undenkbar, dass man sich
vor Gazzali noch nicht mal kritisch damit auseinandersetzte? Oder war dieser
Gedanke im Gegenteil so selbstverständlich, dass niemand daran dachte, ihn
einer systematischen Reflektion zu unterziehen?

Ein Indiz, wie diese Frage zu beantworten ist, könnte in einer Textstelle bei
Abu l-.usayn al-Ba.ri st. 1044) liegen, die dann doch sehr stark an Gazzalis
munasaba-Konzept erinnert. Abu l-.usayn zählt dort mögliche Hinweise auf die
illa auf, und zu denen gehöre minha […])

[…] dass die [in der Verfügung angenommene] illa [in anderen Verfügungen] dieselbe

Klasse und Kategorie von Urteilen bewirkt ta .ir fi qabil .alika l-.ukm wa-ginsihi).
Dadurch stellt sich die Vermutung ein yaglibu ala .-.ann), dass diese illa angemessener

awla) ist als eine [mutmaßliche] andere. Ein Beispiel ist [die Schlussfolgerung,] dass die

illa für die Selbständigkeit bei der Eheschließung28 die Volljährigkeit ist. Denn die
Volljährigkeit weist eine ursächliche Wirkung ta .ir) in der Klasse und Kategorie der Mündigkeit

auf. Sie ist also [als illa] für die Mündigkeit in der Eheschließung wahrscheinlicher als

der Verlust der Jungfräulichkeit .uyuba). Und was zu dieser Annahme führt, ist dass die

26 Vgl. GAZZALI, Musta.fa II, 300, 9ff. sowie 304, 7ff.
27 Vgl. GA..A., Fu.ul IV, 155–171; BAGI, Išara, 27; ŠIRAZI, Luma 56f. und 61–63; IBN

AQIL, Gadal, 16ff.
28 Abu l-.usayn spricht von “raf al-.agr fi n-nika.”. Die Unmündigkeit, die hier aufgehoben

wird, ist das fehlende Mitbestimmungsrecht bei der Wahl des Ehepartners. Zu diesem

Problemkomplex siehe UTHMAN 1995: 45.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 665

Beschränkung der Mündigkeit einem Ziel dient, um das wir bereits wissen gara. qad

alimnahu). Und dieses Ziel resultiert daraus, dass es dem unvollständig ausgebildeten
Verstand an Kenntnis dessen gebricht, was für den Menschen in seinen Verrichtungen von
Nutzen ist – eine Kenntnis, die ein Mindestmaß an Lebenserfahrung erfordert. Und wenn
dies die Größe ist, aus der Unmündigkeit resultiert, diese Größe aber mit der Volljährigkeit
nicht mehr gegeben ist, dann muss augenscheinlich die Volljährigkeit die illa für die
Aufhebung der Unmündigkeit sein. Nur dass eben die Heirat durch eine Besonderheit spezifiziert

ist, die ebenfalls mit Erfahrung zusammenhängt, und das ist der Verlust der Jungfräulichkeit,

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

auf den Šafi i abstellt.

Wir ziehen also folgendes Fazit: Jede rechtliche Beurteilung .ukm), die einem bestimmten

Ziel dient, muss aufgehoben sein, wenn dieses Ziel entfällt, es sei denn, es tritt ein anderes

Ziel an dessen Stelle. [Und dies gilt] besonders dann, wenn [andere] Verfügungen des

Rechts [diese Annahme] bezeugen siyyama in šahidat al-u.ul bi-.alika), wie wir das im
Hinblick auf die Unmündigkeit in Geldangelegenheiten angedeutet haben, die [ebenfalls]

mit der Volljährigkeit endet.29

Die Begriffe munasib, mula im oder garib tauchen hier nicht auf. In der Sache

aber sind die Operationen, die Abu l-.usayn zur Bestimmung der illa anführt,
mit Gazzalis mula im und dem garib identisch. Die beiden ilal, die Abu l-
.usayn anführt – die Volljährigkeit bzw. der Verlust der Jungfräulichkeit –

resultieren jeweils aus einer Vermutung über den Sinn der Rechtsverfügung. Die
illa “Volljährigkeit” resultiert dabei aus einer Sinnvermutung, die – nach

Gazzalis Diktion – ein mula im darstellt: Etliche andere Rechtsverfügungen
zielen auf den Schutz vor den Folgen mangelnder Lebenserfahrung. Deswegen

spricht Abu l-.usayn von “einem Ziel, um das wir bereits wissen”. Die illa
“Verlust der Jungfräulichkeit” sprich: “sexuelle Erfahrung”) resultiert dagegen

aus einer “isolierten” Sinnvermutung, denn der Schutz vor den Folgen sexueller
Unerfahrenheit ist in keiner anderen Rechtsverfügung als Ziel erkennbar. Nach

šafi itischer Auffassung wird nun anders als nach .anafitischer Auffassung) im
Fall der Ehe der eine Sinnzusammenhang – der Schutz vor den Folgen mangelnder

Lebenserfahrung – durch den anderen, spezielleren “verdrängt” i.e. dem

Schutz vor den Folgen sexueller Unerfahrenheit), weshalb nach šafi itischem
Recht die Unmündigkeit der Frau in Sachen Eheschließung mit dem Verlust der

Jungfräulichkeit erlischt und nicht vom Alter abhängt. Beide Sinnvermutungen

29 ABU L-.USAYN al-Ba.ri, Kitab al-Qiyas aš-šar i, abgedruckt in ders., Kitab al-Mu tamad fi
u.ul al-fiqh, II, 449, Z. 12ff. Der Editor schließt aus den Verweisen im Mu tamad auf das

Kitab al-Qiyas aš-šar i, dass letzteres vor ersterem entstanden ist [vgl. ibid., II, 441]. Eine
ähnliche wie die hier zitierte Stelle findet sich auch im Mu tamad [ II, 257, Z. 15 ff.], sie ist

aber weniger ausführlich.



666 NORBERT OBERAUER

sind aber – jeweils für sich genommen – für Abu l-.usayn methodologisch
legitim.30

Frappant ist bei alledem die Beiläufigkeit, mit der Abu l-.usayn für statthaft

erklärt, was Gazzali mit großem Aufwand entwickelt und verteidigt. Dabei
war Abu l-.usayn keiner, der umstrittene Themen gerne ausgespart hätte – sein

Werk zeichnet sich gerade durch die Leidenschaft aus, mit der er sich auf
Kontroversen einlässt. Muss man dies nicht als Indiz werten, dass das, was Gazzali
mit seiner Diskussion der Sinnvermutung erstmals systematisch entwickelt,
längst allgemein akzeptiert war?

Dies kann hier freilich nicht mehr als eine Vermutung sein, die – solange

sie nur auf dieser einen Stelle bei Abu l-.usayn fußt – auf schwachen Füßen

steht.31 Die Vermutung gewinnt indessen an Plausibilität, wenn man die
Möglichkeit in Betracht zieht, dass es Gazzali mit seiner systematischen Analyse der

Sinnvermutung vielleicht gar nicht darum ging, neue Wege der Rechtsfindung
zu etablieren. Ebenso denkbar ist eine gerade entgegengesetzte Intention: nämlich

der Sinnvermutung Schranken zu setzen, indem man ihre methodologischen
Grenzen definiert.

30 Abu l-.usayn selbst scheint der šafi itischen Auslegung der Rechtsverfügung zu folgen. Das

ist insofern etwas verwirrend, als bei der šafi itischen Auslegung ja prima facie das mula im
durch ein garib – also durch eine weniger zuverlässige Sinnvermutung – verdrängt wird,
was methodologisch nicht stimmig erscheint. Ich vermute jedoch, dass Abu l-.usayn die

illa “Jungfräulichkeit” als Gegenstand eines šafi itischen Schulkonsens betrachtet, so dass

sie tatsächlich auf einem mu a..ir basiert. In derselben Weise betrachtete ja Gazzali – wie
oben ausgeführt – die illa “Volljährigkeit” als einen .anafitischen Schulkonsens und ging
daher von einem mu a..ir aus siehe oben Fn. 11, dort auch genauer zur šafi itischen bzw.

.anafitischen Position). Aus dem zitierten Passus geht aber eindeutig hervor, dass Abu l-

.usayn prinzipiell auch das garib akzeptiert: Statthaft sei die Sinnvermutung besonders

dann, wenn sie durch weitere Rechtsverfügungen bezeugt werde. Diese Bezeugung darf also

auch fehlen – und dann liegt ein garib vor.
31 In dieselbe Richtung könnte indessen ein Passus bei Sara.si st. vermutl. 1090) weisen, der

aber schwer zu deuten ist. Dort heißt es, die illa lasse sich auch auf der Grundlage einer

“Eingebung” ta.yil) bestimmen, d.h. dadurch, dass eine bestimmte Eigenschaft wa.f) im
Herzen die Vorstellung erzeuge, die korrekte illa zu sein vgl. SARA.SI, U.ul II, 176ff.,
insb. 177, 17f.). Hier stellt sich nun die Frage, ob einer solchen “Eingebung” nicht immer
eine implizite Sinnvermutung zugrunde liegt. Sara.si äußert sich dazu aber nicht, und so

bleibt der Bezug des Passus zur Sinnvermutung ungewiss. Bemerkenswert ist indessen, dass

sich unter den Beispielen, die Sara.si für einen statthaften ta lil anführt, auch solche finden,
die der Sache nach dem mula im Gazzalis entsprechen, und zwar ohne dass Sara.si eine Not
sieht, diese Form des ta lil eigens zu begründen vgl. etwa ibid. 187, 3ff.). Wie für Abu l-
.usayn, scheint sie auch für ihn ganz selbstverständlich.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 667

Dass gerade dies Gazzalis primäres Anliegen war, dafür sprechen seine

Ausführungen zum isti.la., auf die im Folgenden eingegangen werden soll.
Gazzali setzt das isti.la. in einen engen Bezug zu seiner munasaba-Theorie, so

dass beide Konzepte zu einer schlüssigen Gesamttheorie zur hermeneutischen

Tragweite menschlicher Sinnvermutungen verschmelzen. Seine Ausführungen
zum isti.la. wiederum sind in sehr offenkundiger Weise von dem Bestreben

geprägt, der Sinnvermutung Grenzen zu setzen. Wie wir sehen werden, beurteilt
Gazzali die Anwendungsmöglichkeiten des isti.la. äußerst zurückhaltend.

3. Das Problem kollidierender Rechtsansprüche
und die Güterabwägung isti.la.)

3.1 Der theoretische Bezug zum munasaba-Konzept

Beim isti.la. handelt es sich – wie bereits dargelegt – um eine Abwägung
zwischen kollidierenden Rechtsansprüchen unter Bezugnahme auf die “Ziele des

Rechts”. Der theoretische Bezug zwischen dem isti.la. und der munasaba-
Theorie liegt nun laut Gazzali darin, dass das isti.la. eine Anwendung des

mula im darstelle – allerdings eine, bei der die Bekräftigung der Sinnvermutung
durch eine “Bezeugung durch die konkrete Verfügung” šahadat al-a.l
almu ayyan) fehle.32

Aus dieser Charakterisierung des isti.la. wird zunächst deutlich, dass

Gazzali den “Zielen des Rechts” offenbar eine mula im-Qualität zumisst. Und in
der Tat leitet er diese “Ziele des Rechts” hermeneutisch in derselben Weise her,
in der er auch jene “Maximen” herleitet, die oben im Zusammenhang mit dem

mula im angesprochen wurden (“Erleichterung bei Härte”; “Unterbindung der

Versuchung”). Wie diese Maximen sind auch die “Ziele des Rechts” nirgendwo
im Offenbarungstext explizit benannt, lassen sich aber aufgrund ihrer
Berücksichtigung in zahlreichen Einzelverfügungen als eine generelle intentionale

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

Tendenz des göttlichen Gesetzgebers erkennen.33

32 Das isti.la. verhält sich insofern – wie Gazzali aufzeigt – spiegelbildlich zum garib, bei

dem das mula im fehlt, aber die Bezeugung durch die konkrete Verfügung vorliegt. Bei der

Bestimmung einer illa per mula im liegen dagegen beide Aspekte vor, und wo sie beide

fehlen, handelt es sich um einen illegitimen) isti.san bzw. ra y vgl. GAZZALI, Musta.fa II,
305, 9 ff.).

33 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 295, 1f.



668 NORBERT OBERAUER

Bemerkenswert ist nun, dass Gazzali das Wissen um diese “Ziele des

Rechts” als eine sichere Erkenntnis ilm qa. i) ausweist. Angesichts der Indikation

mittels mula im, die ja keine explizite ist, erscheint das gewagt. Gazzali
erklärt nicht, woraus diese Erkenntnissicherheit resultiert, doch lässt sich annehmen,

dass sie sich für ihn aus der kumulativen Kraft besonders zahlreicher
Einzelhinweise in der Offenbarung ergab.34

Dass die Ziele des Rechts eine gesicherte Erkenntnis darstellen, besagt

allerdings nicht, dass sie auch ein sicheres Mittel zur rechtlichen Beurteilung
einzelner Sachverhalte sind. Wie für die oben behandelten Maximen gilt auch

für die “Ziele”, dass sie lediglich Tendenzen des Rechts in seiner Gesamtheit
darstellen. Sie mögen als Tendenzen feststehen, aber das macht sie nicht zu
zwingenden Gesetzmäßigkeiten. Ganz folgerichtig betrachtet Gazzali auch die

“Ziele” nicht als Größen, aus denen sich unmittelbar Recht ableiten ließe. Wie
bei den Maximen fordert er auch hier das Hinzutreten einer “Bezeugung durch
die konkrete Verfügung”, und das heißt im Klartext, dass er die Bezugnahme auf
die Ziele des Rechts ausschließlich zum Zweck der Bestimmung der illa einer

konkret vorliegenden Rechtsverfügung akzeptiert.35

Gazzali lässt jedoch eine Ausnahme zu, und diese Ausnahme ist das

isti.la.. Bei der Rechtskollision – so Gazzali – sei es jedenfalls nicht völlig
“abwegig” ba id), sich an den Zielen des Rechts zu orientieren ohne sich auf
eine “Bezeugung durch die konkrete Verfügung” zu stützen.36 Das liegt daran,

dass die Rechtskollision den mugtahid vor ein methodologisches Dilemma stellt.
Er muss sich ja für die Wahrung eines der kollidierenden Rechtsansprüche
entscheiden. Auf eine “Bezeugung durch die konkrete Verfügung” kann er sich bei
dieser Entscheidung aber in aller Regel nicht stützen: Die kollidierenden
Rechtsansprüche werden zwar stets durch konkrete Rechtsverfügungen begründet,

doch diese Rechtsverfügungen sagen meist nichts darüber aus, wie schwer diese

Rechtsansprüche – um einen Begriff Gazzalis heranzuziehen – auf der “Waage
des Rechts” mizan aš-šar gegenüber anderen wiegen. Um seine Entscheidung
also überhaupt in irgendeiner Weise auf den Offenbarungstext zu gründen, bleibt

34 Dass sich viele, für sich genommen unzuverlässige Hinweise gemeinsam zu einer sicheren

Erkenntnisgrundlage verdichten, ist eine Vorstellung, die die islamischen Rechtstheoretiker

insbesondere in der Hadithkritik entwickelten: Hadithe gelten dann als gesichert, wenn sie

über eine Vielzahl von Überlieferungssträngen tradiert sind. Diese durch die Vielzahl von

Indizien eintretende Gewissheit bezeichnen die Rechtstheoretiker als “tawa.ur”.
35 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 293, 3 ff.
36 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 293, 4.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 669

dem mugtahid gar nichts anderes übrig als sich an den Zielen des Rechts zu

orientieren.
Wie diese Orientierung aussehen kann, und unter welchen Bedingungen

Gazzali sie für statthaft hält, soll im folgenden Abschnitt dargestellt werden.

3.2 Die “Waage des Rechts”: Abwägung kollidierender Rechtsansprüche

Gazzali entwickelt seine Position zur Abwägung kollidierender Rechtsansprüche

durch die Diskussion paradigmatischer Beispiele.37 Für eine systematische
Darstellung ist es hilfreich, aus diesen Beispielen drei zentrale Fallkonstellationen
zu abstrahieren: Die Kollision gleichrangiger Rechtsansprüche, die Kollision
von Rechtsansprüchen unterschiedlichen Ranges, sowie schließlich die Kollision
von Rechten bzw. Pflichten mit reinen Nutzenerwägungen.

a) Kollision gleichrangiger Rechtsansprüche

Als Beispiel einer Kollision gleichrangiger Rechtsansprüche schildert Gazzali
die folgende Situation: Was tun, wenn die Ungläubigen angreifen und muslimische

Geiseln als Schutzschild missbrauchen? Darf man sich dann verteidigen
und dabei billigend in Kauf nehmen, dass die Geiseln durch die Pfeile der Muslime

getötet werden? Gazzali bejaht dies – allerdings unter einer entscheidenden

Voraussetzung: Es muss das umfassende Bedrohungsszenario vorliegen, dass die
Ungläubigen, so man den Beschuss unterlässt, die gesamte umma auslöschen,

und zwar – das ist wichtig – einschließlich der Geiseln.38

Das Beispiel macht deutlich, dass für Gazzali nie die Rechte einer Minderheit

zugunsten derer einer Mehrheit preisgegeben werden dürfen. Stünde nicht
fest, dass die Geiseln bei jeder Handlungsoption den Tod fänden, dann würde
keine noch so große Zahl zu rettender Muslime die Gefährdung der Geiseln

rechtfertigen. Gazzali begründet dies mit einem igma : Es herrsche ein Konsens
darüber, dass zwei Muslime, die unter Androhung des Todes dazu genötigt werden,

einen dritten Muslim zu töten, dies nicht tun dürfen. Damit verbiete sich
jede Entscheidung nach Mehrheiten targi. al-ka.ra).39

Dagegen akzeptiert Gazzali einen Vorrang der Gesamtheit targi. al-kull).
Wichtig ist aber, dass “Gesamtheit” für Gazzali stets die gesamte umma meint,

37 Die Darstellung des isti.la. findet sich in Musta.fa I, 284–395.

38 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 394, 2 ff.
39 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 314, 3 f.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



670 NORBERT OBERAUER

und nicht nur all jene, die von der abzuwägenden Entscheidung konkret
betroffen sind also etwa alle an der Schlacht beteiligten Muslime). Dies macht
Gazzali durch ein weiteres Beispiel deutlich: Wenn sich Muslime auf einem

Boot befinden, das nur mehr dadurch über Wasser gehalten werden kann, dass

einer über Bord geworfen wird, dann ist diese Maßnahme dennoch nicht statthaft.

40

Wichtig ist weiterhin, dass die Beispiele, anhand derer Gazzali den Vorrang
der Gesamtheit diskutiert, sich allesamt um Leben und Tod drehen. Denn was

den Tod der gesamten umma qualitativ vom Tod nur einer Mehrheit unterscheidet,

ist die völlige Auslöschung des Islam an sich. Was hier in die Waagschale

des Rechts geworfen wird, sind also nicht die akkumulierten individuellen
Rechte aller Muslime, oder zumindest ist dies nicht das Ausschlaggebende.
Ausschlaggebend ist vielmehr die Bedrohung, dass der Islam als Phänomen aus der

Welt verschwände, wodurch alle Ziele des Rechts in einer ganz fundamentalen
Weise hinfällig würden. Genau besehen handelt es sich bei dieser Abwägung
also um eine zwischen Rechtsgütern unterschiedlichen Ranges, und was die
Abwägung von Rechtsgütern gleichen Ranges betrifft, so muss man konstatieren,
dass Gazzali sie im Grunde in keiner Form zulässt. Anstelle einer solchen
Abwägung muss in Kauf genommen werden, dass – wie im Beispiel mit dem Boot
– alle Betroffenen ihrer Rechtsansprüche faktisch verlustig gehen.41

40 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 296, 2ff.
41 Allerdings diskutiert Gazzali eine Fallkonstellation, in der er letztlich doch eine Abwägung

zwischen gleichrangigen Rechtsansprüchen akzeptiert: Gazzali gesteht zu, dass man einen

Verbrecher, dem mit einer reinen Einkerkerung nicht beizukommen sei, da er sich nicht
gefangen halten lasse, und der fortlaufend Leib und Leben von Muslimen bedrohe, notfalls

töten dürfe – auch wenn das Recht diese Tötung nicht explizit anordnet bzw. erlaubt. Die

Tötung stellt hier eine Notlösung dar, um das Leben der potentiellen Opfer des Verbrechers

zu schützen. Mit dieser Notlösung wägt man freilich Leben gegen Leben ab – eine Abwägung,

die Gazzali an sich für unzulässig erklärt. Wenn er sie in diesem Fall dennoch als

statthaft bewertet, so mit der Begründung, dass immerhin das Leben Unschuldiger gegen das

eines Sünders .anib) abgewogen werde – auch wenn diese Sünde unter normalen Umständen

keine Tötung rechtfertige vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 299, 2 ff.). Auch in diesem Fall
spielt also die Zahl der Betroffenen bei der Abwägung keine Rolle. Vielmehr wird der
Gedanke greifbar, dass die Rechte von Sündern weniger wiegen als die Unschuldiger
jedenfalls dann, wenn die Kollision der Rechtsansprüche wie im vorliegenden Beispiel just

durch das sündhafte Verhalten des Sünders heraufbeschworen wird).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 671

b) Kollision von Rechtsansprüchen unterschiedlichen Ranges

Hinsichtlich der Kollision von Rechten unterschiedlichen Ranges nimmt Gazzali
eine Unterscheidung vor: Die kollidierenden Rechtsansprüche können die
unterschiedlicher Personen, oder die derselben Person sein. Letzteres liegt etwa vor,
wenn ein Herrscher durch eine spezielle Steuer auf das Eigentum von Personen

zugreift, weil sich anders die militärische Wehrhaftigkeit des Landes nicht
gewährleisten lässt. Der Herrscher – so Gazzali – dürfe dies, denn hier werde ein
geringeres Schutzgut Eigentum) für ein höheres Leib und Leben) preisgegeben.

Gazzali weist jedoch darauf hin, dass diese rechtliche Beurteilung gar kein
isti.la. erfordere, sondern sich unmittelbar durch einen qiyas herleiten lasse.

Denn die Schädigung einer Person zu deren eigenen Gunsten sehe das Recht
auch in anderen Zusammenhängen vor – etwa indem es dem Vormund eines

kranken Kindes gestattet, dessen Vermögen zur Bestreitung von Behandlungskosten

anzutasten.42

Die Kollision zwischen unterschiedlich hochrangigen Rechtsansprüchen

verschiedener Personen behandelt Gazzali nur eher beiläufig: Um den eigenen

Tod abzuwehren, dürfe man sich am Hab und Gut eines anderen vergreifen,
denn Blut wiege auf der Waage des Rechts mizan aš-šar schwerer als Besitz.43

Inwieweit neben dem Schutzgut des Lebens auch die weiteren “Ziele des

Rechts” eine Vor- bzw. Nachrangigkeit untereinander aufweisen, führt Gazzali
nicht aus.

Grundsätzlich knüpft Gazzali jede Abwägung zwischen Rechtsansprüchen

unterschiedlichen Ranges an zwei Bedingungen, die er mit den Begriffen der

“zwingenden Notwendigkeit” .arura) und der “gesicherten Effizienz” qa.
fasst: Es muss eine akute Bedrohungslage vorliegen, die die Preisgabe eines der

kollidierenden Rechtsansprüche definitiv erzwingt, und diese Preisgabe muss die
Bewahrung des anderen Rechtsanspruches mit ausreichender Sicherheit gewährleisten.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

44

c) Kollision von Rechten und Pflichten mit Nutzenerwägungen

Die Kollision von Rechten und Pflichten mit reinen Nutzenerwägungen ist für
Gazzali juristisch bedeutungslos. Er stellt klar, dass das isti.la. immer nur eine

Abwägung von Rechtsansprüchen sein darf, und dass Rechte und Pflichten nie

42 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 303, 7 ff.
43 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 312, 1 ff. und 314, 1 ff.
44 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 269, 1.



672 NORBERT OBERAUER

aufgrund bloßer Nutzenerwägungen aufgehoben oder modifiziert werden dürfen.
Das gilt auch dann, wenn diese Aufhebung oder Modifikation den Zielen des

Rechts zu entsprechen schiene. So sei es unzulässig, einem König, der im Ramadan

tagsüber sexuellen Verkehr hatte, ein zusätzliches “Straffasten”
aufzuerlegen, nur weil die in der Offenbarung verfügte Strafe – die Freilassung von
zwei Sklaven – einen König kaum beeindrucke.45

Ebenso wenig lassen sich aus bloßen Nutzenerwägungen Rechtsansprüche

herleiten. Eine Frau etwa, die aufgrund mangelnder Absprache ihrer Vormünder
mit gleich zwei Männern verheiratet wurde, ohne dass sich feststellen lässt, welche

der Ehen zuerst geschlossen wurde, darf keine der beiden Ehen vollziehen.
Die Sicherung von Nachkommenschaft – eines der Ziele des Rechts – wird
dadurch unmöglich. Für Gazzali begründet dies aber keinen Rechtsanspruch der

Frau auf eine Wiederherstellung ihrer Heiratsfähigkeit durch die Auflösung der

mutmaßlichen Ehen.46

Wie lassen sich Gazzalis Ausführungen zum isti.la. abschließend bewerten?

Im Wesentlichen stellt Gazzali einen Restriktionenkatalog auf. Der bei
weitem größte Teil seiner Abhandlung handelt davon, wann und wie das isti.la.
gerade nicht anwendbar ist, und die legitime Anwendung schrumpft im Grunde
auf eine einzige Fallkonstellation zusammen: Die akute und unumgängliche
Kollision von Rechtsansprüchen unterschiedlichen Ranges. Die Bezugnahme auf
die “Ziele des Rechts” dient dabei wiederum ausschließlich der Bestimmung
einer Vor- bzw. Nachrangigkeit, während die abzuwägenden Rechtsansprüche

selbst bereits feststehen müssen. Einzig und allein in diesem eng gesteckten

Anwendungsbereich lässt Gazzali somit eine Orientierung an den “Zielen des

Rechts” zu, die nicht durch den zusätzlichen Textbezug einer “Bezeugung durch
die konkrete Verfügung” gestützt ist.

45 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 285, 1 ff.
46 Vgl. GAZZALI, Musta.fa I, 307, 1 ff. Gazzali fügt jedoch hinzu, dass die Auflösung der Ehen

dennoch juristisch vertretbar sei, und zwar deshalb, weil Ehen Verträge darstellen und
unerfüllbare Verträge aufzulösen sind. Dies wiederum resultiere aber nicht aus einer reinen

Nutzenerwägung, sondern aus einschlägigen offenbarungstextlichen Verfügungen vgl. ibid.
309, 1ff.).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 673

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

Schluss

Wie muss man Gazzalis Ausführungen zur munasaba und zum isti.la. insgesamt

beurteilen? Fraglos stellen diese Ausführungen eine Innovation im
rechtstheoretischen Denken dar. Als erster unter den islamischen Rechtstheoretikern
spricht Gazzali menschlichen Vorstellungen von Sinn und Nutzen eines Rechts

explizit eine rechtshermeneutische Relevanz zu. Gazzalis Intention scheint aber

nicht die zu sein, die Rechtshermeneutik zu revolutionieren – dazu ist der Tenor
seiner Ausführungen viel zu sehr ein konservativer. Wenn Gazzali auch im
Grundsatz bejaht, dass menschlichen Vorstellungen von Sinn und Nutzen des

Rechts eine rechtshermeneutische Bedeutung zukommt, so stellt er doch
zugleich klar, dass diese Bedeutung eine sehr beschränkte ist.

Was treibt Gazzali zu diesem innovativen aber zugleich restriktiven
Ansatz? Um Gazzalis Motivation zu verstehen, muss man den Blick auf den
theologischen Gehalt seines Ansatzes richten. Was vordergründig als die theologische

Prämisse seiner rechtshermeneutischen Ausführungen erscheint – dass

nämlich Gott mit dem Recht eine Wohltat am Menschen vollzieht – ist
tatsächlich die zentrale Aussage dieser Ausführungen. Man muss also, mit anderen

Worten, Gazzalis Anliegen als ein in erster Linie apologetisches begreifen: Er
distanziert sich – wenn auch nicht ohne jeden Vorbehalt – von einem Gottesbild,
nach dem der Mensch auf das Wohlwollen seines Schöpfers nicht bauen kann.

Nicht dagegen scheint es Gazzalis Anliegen zu sein, sich von der traditionellen

Rechtshermeneutik zu lösen. Im Gegenteil: Er scheint gerade bestrebt,

eine solche Loslösung so weit wie möglich zu vermeiden. Islamische Rechtshermeneutik

ist aber immer vom Gottesbild her gedacht. Die rechtshermeneutische

Grundperspektive des Menschen lässt sich von den Wesensattributen Gottes –

als des Gesetzgebers – nicht entkoppeln. Daher lässt sich nicht an das Gottesbild
rühren, ohne dass dies Konsequenzen auch für die Rechtshermeneutik aufwirft.
Und so kann Gazzali eine Modifizierung der traditionellen sunnitischen
Rechtshermeneutik nicht völlig vermeiden.

Nun lag an sich im u.ul al-fiqh des 11. Jahrhunderts längst ein Ansatz vor,
der die traditionelle sunnitische Rechtshermeneutik mit einem überaus benignen

Gottesbild verknüpfte: Rechtstheoretiker wie Abu l-.usayn al-Ba.ri oder
Abdalgabbar leiteten ihre Rechtshermeneutik von der mu tazilitischen Prämisse des

gerechten Gottes her – und gelangten dennoch zu einer Rechtshermeneutik, die
mit der ihrer sunnitischen Zeitgenossen praktisch identisch war. Für Gazzali
indessen ist dieser mu tazilitische Ansatz kein gangbarer Weg. Dies mag damit zu

tun gehabt haben, dass mu tazilitischem Denken im 11. Jahrhundert ein Beige-



674 NORBERT OBERAUER

schmack von Häresie anhaftete. Wahrscheinlicher ist jedoch, dass der mu
tazilitische Ansatz Gazzali aus inhaltlichen Gründen widerstrebte: Wenn es mu
tazilitischen Rechtstheoretikern gelang, ihr überaus “unsunnitisches” Gottesbild
mit sunnitischer Rechtshermeneutik in Einklang zu bringen, so gelang dies
gerade aufgrund der Radikalität des mu tazilitischen Gottesbildes. Gerade weil
im mu tazilitischen Denken die Wohltätigkeit Gottes gegenüber dem Menschen
eine Prämisse ist und als solche a priori feststeht, lässt sich diese Wohltätigkeit
auch in einer völlig abstrakten Weise fassen und so jeder rechtshermeneutischen

Konsequenz entkleiden: Gottes Gesetz muss eine Wohltat sein – ganz gleich, ob
der Mensch die wohltätige Wirkung rechtlicher Regelungen erkennen kann oder
nicht. Worin diese Wohltat konkret liege, konnten mu tazilitische Rechtstheoretiker

somit offen lassen, und so ließ sich auch der Gedanke umschiffen, dass

konkrete Vorstellungen von Sinn und Nutzen eines Rechts eine Quelle der

Rechtsfindung sein könnten.
Gazzali will sich jedoch die Radikalität des mu tazilitischen Gottesbildes

nicht zu eigen machen. Ihm liegt an einer Relativierung des sunnitischen Gottesbildes

– nicht an dessen völliger Umkehrung. Die apriorische Annahme eines

wohltätigen Handelns Gottes weist er daher zurück. So aber kann Gazzali den

wohltätigen Gehalt des Rechts nur mehr als einen rein faktischen ausweisen, und
dies zwingt ihn förmlich dazu, die Wohltat, die im Recht liege, auch konkret zu
benennen. Es ist also gerade die Relativität seines Gottesbildes, die Gazzali dazu

nötigt, jene rechtshermeneutische Neuerung vorzunehmen, die seinen Ansatz
auszeichnet: Die konkrete Benennung übergeordneter Zielsetzungen des Rechts.

Die Benennung solcher Zielsetzungen barg aber das Potential, die traditionelle

sunnitische Rechtshermeneutik völlig zu unterspülen. Allzu nahe lag der

Gedanke, diese Zielsetzungen als eine hermeneutische Größe aufzufassen, aus

der sich unmittelbar Recht schöpfen lasse. Die enge Bindung der
Rechtsschöpfung an den Offenbarungstext – das zentrale Anliegen sunnitischer
Rechtshermeneutik – konnte so einer nur mehr weitläufigen und vagen Bezugnahme
weichen. Gazzali sah diese Möglichkeit – und scheint darin eine Gefahr gesehen

zu haben. Daraus erklärt sich, warum seine Umschreibung der hermeneutischen

Tragweite der “Ziele des Rechts” einen weitestgehend restriktiven Charakter
aufweist.

Zu klären bleibt, wie Gazzalis Ansatz ideengeschichtlich einzuordnen ist.
Zwar ist uns von keinem früheren Denker eine vergleichbare Abhandlung zu den

“Zielen des Rechts”, der munasaba oder dem isti.la. erhalten, doch ist es

unwahrscheinlich, dass Gazzali seinen Ansatz ex nihilo erschuf. Wahrscheinlicher
ist, dass er mit seinem Ansatz auf Ideen reagierte, die zu seiner Zeit bereits eine

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 675

gewisse Wirkungsmacht entfaltet hatten. Diese Ideen müssen nicht unbedingt im
rechtswissenschaftlichen Milieu herangereift sein. Gazzalis Rolle als “Brückenbauer”

zwischen Rechtsschulislam und Sufik ist hinlänglich bekannt, und es ist
durchaus möglich, dass Gazzalis Ansatz von sufischem Gedankengut inspiriert
war.47 Diese Vermutung kann aber zunächst nicht mehr sein als eine Hypothese,
die durch genaue Studien zeitgenössischer sufischer Literatur verifiziert werden
müsste.

Gazzali blieb nicht der einzige Rechtstheoretiker, der anhand der Begriffe
des isti.la., der munasaba und der “Ziele des Rechts” über die rechtshermeneutische

Tragweite menschlicher Sinnbegriffe reflektierte. Bei späteren
Rechtstheoretikern finden sich regelmäßig Ausführungen zu diesem begrifflichen und

gedanklichen Komplex, die zum Teil sehr viel umfassender sind als die
Gazzalis. Zu diesen Rechtstheoretikern gehören etwa – um nur eine Auswahl zu

nennen – Fa.r ad-Din ar-Razi st. 1209), Sayf ad-Din al-Amidi st. 1233), Šihab
ad-Din al-Qarafi st. 1285), Nagm ad-Din a.-.awfi st. 1316), Ibn Taymiyya st.

1328), Ibn Qayyim al-Gawziyya st. 1350) und Abu Is.aq aš-Ša.ibi st. 1388).48

Folgt man den vorliegenden Untersuchungen zu diesen Denkern, so scheint die
Mehrheit von ihnen die hermeneutische Tragweite der Ziele des Rechts und des

isti.la. weniger restriktiv bewertet zu haben als Gazzali.49 Dies gilt etwa – der

Darstellung Kerrs zufolge – für Ibn Taymiyya und Ibn Qayyim al-Gawziyya.50

47 Den Hinweis auf einen möglichen Einfluss sufischen Gedankenguts verdanke ich Hans-

Thomas Tillschneider, dem ich an dieser Stelle für seine wertvollen Anmerkungen zu einer

früheren Version dieses Beitrags danken möchte.

48 Weitere Rechtstheoretiker, bei denen sich Abhandlungen zum isti.la. finden, nennt PARET

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

in EI2, isti.san and isti.la., IV, 257 a.

49 Eine Ausnahme scheint Sayf ad-Din al-Amidi zu sein: Eine Bestimmung der illa auf der

Grundlage von Nutzenerwägungen, die durch keine textliche Indikation gestützt sind das

garib also, nach Gazzalis Diktion) lehnte Amidi ab. Auch den paradigmatischen Fall der

Angreifer, die Muslime als Schutzschilde missbrauchen, beurteilt Amidi restriktiver als

Gazzali: Er lehnt es ab, den “Feuerbefehl” durch einen Verweis auf die Ziele des Rechts zu
legitimieren vgl. JOHNSTON 2004: 247ff., mit Verweisen auf WEISS 1992). Paret nennt

neben Amidi auch Ibn al-.agib st. 1249) als einen “pronounced opponent of isti.la.” vgl.
PARET in EI2, isti.san and isti.la., IV, 257 b). Weitgehend analog zur Position Gazzalis

erscheint die Qarafis zu ihm siehe KERR 1966: 69ff.) sowie die Razis zu ihm siehe MASUD

1989: 156ff.).
50 Vgl. KERR 1966: 97 und 87f.: Im Gegensatz zu Gazzali betrachteten es Ibn Taymiyya und

Ibn Qayyim al-Gawziyya als statthaft, zu Dingen und Handlungen, zu deren rechtlicher
Beurteilung sich in den Offenbarungstexten keine Indizien finden, eine rechtliche Beurteilung
auf der Grundlage der ma.la.a zu treffen. Damit lösten sie sich von der Auffassung der

traditionellen Rechtshermeneutik, der zufolge solche Dinge und Handlungen als ethisch und



676 NORBERT OBERAUER

Als Denker, die die hermeneutische Tragweite des isti.la. und der “Ziele des

Rechts” als außerordentlich weitreichend beurteilten, werden gemeinhin Ša.ibi
und vor allem .awfi genannt.51 Beide scheinen wiederum das rechtstheoretische

Denken Mu.ammad Rašid Ri.as beeinflusst zu haben.52 Dem Urteil Johnstons

zufolge lässt sich bei einflussreichen Rechtstheoretikern des 20. Jahrhunderts
insgesamt ein Trend beobachten, die rechtshermeneutische Bedeutung des

isti.la. und der maqa.id aš-šar besonders zu betonen.53 Der Ansatz Gazzalis,
der hier analysiert wurde, steht also am Beginn einer langen und facettenreichen

“Genealogie” von Ansätzen, die sich bis in die Gegenwart fortsetzt, und für die
Gazzalis Ansatz keinesfalls als repräsentativ erachtet werden kann. Allerdings
finden sich in diesem Jahrhunderte langen Diskurs auch Stimmen, in denen jene

________________________________

rechtlich indifferent muba.) zu beurteilen sind iba.a a.liyya). Kerr beurteilt die Position,
die Ibn Taymiyya und Ibn Qayyim al-Gawziyya vertraten, als einen maßgeblichen Schritt

zur Legitimierung der siyasa šar iyya, d.h. der Ergänzung des offenbarten Rechts durch den

Herrscher mittels zusätzlicher Regelungen, die dem Gemeinwohl dienen vgl. ibid.: 88. Zur
maßgeblichen Rolle jener beiden Denker bei der Entwicklung des Konzepts der siyasa

šar iyya siehe VOGEL in EI2, siyasa, IX, 695 a).

51 Zu .awfi und Ša.ibi siehe JOHNSTON 2004: 252f., zu .awfi vgl. zudem KERR 1966: 97ff.;
KRÄMER 1999: 59; PARET in EI2, isti.san and isti.la., IV, 258 a, sowie KAMALI 2003:
360f.; zu Ša.ibi siehe zudem MASUD 1989.

52 Ri.a verwies jedenfalls in seinen rechtstheoretischen Abhandlungen auf Ša.ibi und .awfi
vgl. KERR 1966: 194f.; 207) und veröffentlichte 1906 .awfis Risala fi l-Ma.ali. al-mursala

in der Zeitschrift al-Manar vgl. ibid.: 207). Nach Kerrs Beurteilung bleibt es allerdings in
den Schriften Ri.as sehr unklar, welche hermeneutische Tragweite er selbst dem i.ti.la.
und den Zielen des Rechts zumaß, und inwieweit er die Auffassungen Ša.ibis bzw. .awfis
also teilte vgl. ibid.: 196f.; 207f.). Paret urteilt gar, .awfis Schriften hätten dem Anschein
nach keinen unmittelbaren Einfluss auf modernistische Reformdenker ausgeübt vgl. PARET

in EI2, isti.san and isti.la., IV, 258 a). Zu einer diametral entgegengesetzten Beurteilung
gelangt dagegen Opwis vgl. OPWIS 2005:198f.). Was Ša.ibi betrifft, so scheint auch

Mu.ammad Abduh dessen Werk sehr geschätzt zu haben: Er soll es seinen Schülern als

Lektüre empfohlen haben vgl. JOHNSTON 2007: 161).

53 Vgl. JOHNSTON 2004: 254ff. Johnston verweist hier insbesondere auf Abd ar-Razzaq

Sanhuri st. 1971) und Abd al-Wahhab .allaf st. 1956) – beides jüngere Zeitgenossen

Ri.as – sowie auf Mu.ammad Abu Zahra, einen Schüler .allafs. Eine ähnliche Einschätzung

findet sich bei JOHNSTON 2007: 162, sowie bei KRÄMER 1999: 58ff. Abdelkader nennt

als Denker, die die beiden „Prinzipien“ ma.la.a und maqa.id aš-šar “verfechten”
advocate) Mu.ammad Qu.b, Ibrahim al-Bayyumi, .ali. ad-Darwiš, .asan at-Turabi und

Yusuf al-Qara.awi vgl. ABDULKADER 2003: 169). Zu einer Bezugnahme auf die ma.la.a
im modernistischen Diskurs zum Konzept einer islamischen Wirtschaftsordnung siehe

UTVIK 2003: 55. Zur Bezugnahme auf die ma.la.a in modernen Diskussionen zur Legitimität

von Organtransplantationen siehe KRAWIETZ 1999.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 677

Sorge widerhallt, die auch aus Gazzalis Ansatz zu sprechen scheint: Paret
verweist etwa auf eine Aussage Ibn Taymiyyas, der – ungeachtet seiner
prinzipiellen Zustimmung zum isti.la. – beklagte, viele Herrscher und auch einfache

Leute würden in einer Weise auf die ma.la.a Bezug nehmen, die von einer
Unkenntnis des Rechts geprägt sei oder ihm gar zuwiderlaufe. Auf diesem Wege,
so Ibn Taymiyya, würden sich diese Personen die Rolle des göttlichen) Gesetzgebers

anmaßen.54 Auch im islamischen Rechtsdiskurs der Moderne wird die
Frage, ob und in welcher Form sich Recht aus einer Bezugnahme auf die

ma.la.a schöpfen lasse, kontrovers diskutiert.55 Bagby etwa verweist auf eine

Debatte in der ägyptischen Presse, die sich 1982 an einer Reihe umstrittener
Regelungen in Entwürfen zu einer Neuauflage des ägyptischen Personenstandsrechts

entzündete. Während diese Regelungen in einigen Beiträgen als Umsetzung

der ma.la.a verteidigt wurden, wurde diese Legitimation in anderen

Beiträgen zurückgewiesen: Eine reine Spekulation über die ma.la.a – so der

Einwand in einem dieser Beiträge – reiche nicht aus, um rechtliche Regelungen
zu begründen. Es bedürfe vielmehr eines gültigen rechtlichen Beweises dafür,
dass in einer Regelung tatsächlich eine ma.la.a liege.56

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

Literatur

1. Primärquellen

AL-BAGI, Abu l-Walid: Kitab al-Išara ila ma rifat al-u.ul wal-wigaza fi ma na
ad-dalil, in einem Band mit der Qa.ida fi U.ul al-fiqh des Ibn .azm
und den Waraqat fi U.ul al-fiqh des Guwayni, ed. Mu..afa al-Wa.ifi
und Mu..afa Nagi, Raba.: Markaz I.ya at-Tura. al-Magribi, o. J.

54 Vgl. PARET in EI2, isti.san and isti.la., IV, 256a ff. Paret verweist auf IBN TAYMIYYA,

Magmu at ar-Rasa il wal-masa il, 5 Bände, Kairo 1341–1349, Bd. 5, S. 22f.
55 Einen Überblick über verschiedene Positionen zur ma.la.a im islamischen Diskurs ab dem

späten 19. Jahrhundert gibt OPWIS 2005.

56 Vgl. BAGBY 1985: 2f. Auf welche Regelungen sich die Kontroverse konkret bezog, wird bei

Bagby nicht recht klar. Die Regelungen scheinen jedoch u. a. auf eine Beschränkung
polygamer Ehen gezielt zu haben vgl. ibid.: 2). Eine kritische Bewertung einer unqualifizierten
Bezugnahme auf die ma.la.a findet sich auch bei MUSLEHUDDIN 1973: 37f. Generell zur

Kontroverse um die ma.la.a in historischer Zeit sowie in der Moderne siehe auch KAMALI

2003: 362ff. und 365f.



678 NORBERT OBERAUER

AL-BA.RI, Abu l-.usayn: al-Mu tamad fi u.ul al-fiqh, 2 Bände, Beirut: Dar al-
Kutub al- Ilmiyya, 1983.

AL-GA..A., Abu Bakr A.mad Ibn Ali ar-Razi: al-Fu.ul fi l-u.ul, ed. von Agil
Gasim an-Našami unter dem Titel U.ul al-fiqh al-musamma bil-fu.ul
fi l-u.ul, Kuwait: Wizarat al-Awqaf, 1985.

AL-GAZZALI, Abu .amid Mu.ammad: al-Musta.fa min ilm al-u.ul, 2 Bände,

Bulaq: Al-Ma.ba a al-Amiriyya, 1322/1904, 1970.
IBN AQIL, Abu l-Wafa Ali: Kitab al-Gadal. Port Said: Maktabat a.-.aqafa ad-

Diniyya, o. J.

AL-KAR.I, Abu l-.asan: Risala fil-U.ul mit Kommentar des Abu .afs Umar
an-Nasafi), gedruckt zusammen mit Ubaydallah b. al-.usayn ad-

Dabusi: Ta sis an-na.ar, Kairo: Zakariyya Ali Yusuf, 1971.
AS-SARA.SI, Abu Bakr Mu.ammad Ibn A.mad: U.ul, ed. Abu l-Wafa al-

Afgani, Beirut: Dar al-Kutub al- Ilmiyya, 1993.
AŠ-ŠIRAZI, Abu l-Is.aq: Kitab al-Luma fi u.ul al-fiqh, Kairo: Maktaba wa-

Ma.ba a Mu..afa Ali al-Babi al-.alabi wa-Awladihi, 1377/1957.

2. Sekundärliteratur

ABDELKADER, Deina
2003 “Modernity, the Principle of Public Welfare ma.la.a) and the End

Goals of Shari a maqa.id).” In: Muslim Legal Thought, in: Islam and
Christian-Muslim Relations 14, 163–74.

BAGBY, Ihsan A.
1985 “The Issue of Masla.ah in Classical Islamic Legal Theory.” Inter¬

national Journal of Islamic and Arabic Studies 2: 1–11.
HEINRICHS, W.
2002 “Qawa id as a Genre of Legal Literature.” In: B. G. WEISS ed. 2002):

Studies in Islamic Legal Theory. Leiden [u. a.]: Brill, S. 365–83.
JOHNSTON, David
2004 “A Turn in the Epistemology and Hermeneutics of Twentieth Century

U.ul al-Fiqh.” ILS 11: 233–82.
2007 “Maqa.id al-Shari a: Epistemology and Hermeneutics of Muslim

Theologies of Human Rights.” WDI 47: 149–87.
KAMALI, Mohamad Hashim
2003 Principles of Islamic Jurisprudence. 3rd revised and enlarged edition,

Cambridge: The Islamic Texts Society.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 679

KERR, Malcolm H.
1966 Islamic Reform: The Political and Legal Theories of Mu.ammad

Abduh and Rashid Ri.a. Berkeley: University of California Press.

KRÄMER, Gudrun
1999 Gottes Staat als Republik. Reflektionen zeitgenössischer Muslime zu

Islam, Menschenrechten und Demokratie. Baden-Baden: Nomos Verl.-
Ges.

KRAWIETZ, Birgit
1999 “.arura in Modern Islamic Law: The Case of Organ Transplantation.”

In: R. GLEAVE und E. KERMELI eds.): Islamic Law: Theory and

Practice. London u.a.: Tauris, S. 185–93.
MASUD, Muhammad Khalid
1977 Islamic Legal Philosophy. A Study of Abu Is.aq al-Sha.ibis Life and

Thought. Islamabad: Islamic Research Institute.
MUSLEHUDDIN, Mohammed
1973 “Islamic Jurisprudence and the Rule of Necessity and Need.” Islamic

AS/EA LXIV•3•2010, S. 649–679

Studies 11: 37–52.

OBERAUER, Norbert
2004 Religiöse Verpflichtung im Islam. Ein ethischer Grundbegriff und

seine theologische, rechtliche und sozialgeschichtliche Dimension.
Würzburg: Ergon.

OPWIS, Felicitas
2005 “Ma.la.a in Contemporary Islamic Legal Theory.” Islamic Law and

Society 12 2005): 182–223.
PETERS, J.R.T.M.
1976 God’s Created Speech: A Study in the Speculative Theology of the

Mu tazili Qa.i l-Qu.at Abu l-.asan Abd al-Jabbar bn A.mad al-
Hama.ani. Leiden: Brill.

UTHMAN, Muhammad Rif at

1995 The Laws of Marriage in Islam, London: Dar Al Taqwa.
UTVIK, Björn Olav
2003 “The Modernizing Force of Islamism.” In: F. BURGAT und Johna ES¬

POSITO eds.): Modernizing Islam: Religion and the Public Sphere in
the Middle East and Europe. London u.a.: Hurst, S. 43–67.

WEISS, Bernhard G.
1992 The Search for God’s Law. Islamic Jurisprudence in the Writings of

Sayf al-Din al-Amidi. Salt Lake City: University of Utah Press.




	Gottes Recht und menschliche Sinnvermutung: istislāh, munāsaba und maqāsid aš-šar' im rechtstheoretischen Denken Ġazzālīs (st. 1111)

