Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: Gottes Recht und menschliche Sinnvermutung: istislh, munsaba und
magsid as-Sar' im rechtstheoretischen Denken azzls (st. 1111)

Autor: Oberauer, Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOTTES RECHT UND MENSCHLICHE
SINNVERMUTUNG: istislah, mundsaba UND
magqasid as-Sar ' IM RECHTSTHEORETISCHEN
DENKEN GAZZALIS (ST. 1111)

Norbert Oberauver, Universitit Minster

Abstract

The present study examines the concepts of istislah, munasaba and magagid as-Sar " in the thought
of Abi Hamid al-Gazzal (d. 1111 C.E.). GazzalT’s treatise on legal hermeneutics, the Kitab al-
Mustasfa, is the earliest extant source containing a systematic discussion of those concepts. In
(azzall’s hermeneutical system, the three concepts are closely interrelated: He uses them as a
conceptual frame to discuss the role and scope of human value judgments in determining God’s
legal command. Gazzali claims that, in principle, it is legitimate for Man to draw on human
notions of good and evil in order to interpret God’s legal revelation. However, Gazzili also
establishes the epistemological limits of human value judgments. He discusses various herme-
neutical operations that involve such value judgments and carefully distinguishes between legiti-
mate operations and others that — in Gazzali’s opinion — are methodologically unsound as they
result in a mere projection of human value judgments onto God’s legal command.

Einleitung

In der vorliegenden Studie sollen die Begriffe magdsid as-sar’, istislah und
mundasaba im rechtshermeneutischen Denken des Abti Hamid al-Gazzali (st.
1111) untersucht werden. Gazzali ist der fritheste Autor, von dem uns eine syste-
matische Diskussion dieser Begriffe erhalten ist.! Zugleich stehen diese Begriffe

1 Gazzalis Diskussion dieser Begriffe findet sich in seinem Kitab al-Mustasfa min ‘ilm al-
usul. Der Begriff istis/ah wird bereits Malik b. Anas zugeschrieben. Paret weist allerdings
darauf hin, dass der Begriff sich in der frithen malikitischen Rechtsliteratur nirgendwo findet
(vgl. PARET in EI%, istihsan and istisiah, IV, 257 a). Sollte der Begriff istisiah tatsichlich im
frithen malikitischen Denken eine Rolle gespielt haben, so diirfte er dort wohl fiir eine Form
des ra’y gestanden haben und hatte vermutlich wenig mit dem i#szis/ah Gazzalis und spéterer
Rechtstheoretiker gemein (zu dieser Einschitzung gelangt auch Masud 1989: 150). Die Be-

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



650 NORBERT OBERAUER

in Gazzalis Denken in einem spezifischen gegenseitigen Bezug: Sie bilden den
terminologischen Rahmen fiir eine systematische Reflektion dariiber, ob und in
welcher Form bei der hermeneutischen Erschlieung des gottlichen Rechts auf
menschliche Vorstellungen vom Sinn und Nutzen rechtlicher Bestimmungen re-
kurriert werden darf.

Diese Fragestellung ist im 12. Jahrhundert keine neue. Vielmehr ist sie
eine, in deren Licht sich die Entwicklung der sunnitischen Rechtstheorie von Be-
ginn an vollzieht: Das Grundparadigma sunnitischen Rechtsdenkens — die Forde-
rung, dass Rechtstindung immer eine Bezugnahme auf den Offenbarungstext
aufweisen muss — entwickelt sich historisch aus der methodologischen Zuriick-
weisung einer Rechtsfindung auf der Grundlage von Sinn- und Nutzenerwi-
gungen (ra'y bzw. istihsan). Der Siegeszug der sunnitischen Rechtstheorie im 9.
Jahrhundert markiert insofern eine Art “skeptizistischen fur»n” in der islamischen
Geistesgeschichte — eine Wendung hin zu einem grundsétzlichen Misstrauen
hinsichtlich der Méglichkeit, Gottes rechtlichen Willen auf der Grundlage
menschlicher Wertbegriffe zu erschlie3en.

Dieser sunnitische Skeptizismus wurzelt in theologischen Grundannahmen.
Islamische Theologen vollzogen eine begriffliche und konzeptionelle Trennung
zwischen zwei unterschiedlichen ethischen Wertungsperspektiven: Die eine die-
ser Wertungsperspektiven wird mit dem Terminus maslaha erfasst, was sich als
“Wohl des Menschen” iibersetzen liefe. Dieses Wohl des Menschen liegt in der
Herbeitiithrung dessen, was fiir ihn niitzlich ist (manfa‘a) und der Abwehr des-
sen, was ihm schadet (madarra).? Die zweite Wertungsperspektive wird durch
die Begriffe hasan und gabih erfasst, was sich als “gut” und “bdse” iibersetzen
ldsst. Diese Begriffe stehen fiir die rechtlichen Setzungen Gottes: Gut und
schlecht ist jeweils das, was Gott befiehlt und verbietet.

Ontologisch betrachtet resultieren freilich beide Wertungsperspektiven aus
einer Setzung Gottes: Gott setzt nicht nur die Begriffe von gut und bése, sondern
er hat auch Mensch, Welt und Jenseits erschaffen und damit die Umstinde “ge-
setzt”, aus denen Nutzen und Schaden fiir den Menschen resultieren. Was nun
die mu‘tazilitischen Theologen betrifft, so gingen sie zudem davon aus, dass
Gott die beiden Wertungsperspektiven inhaltlich identisch gestaltet: Was Gott
befiehlt, das muss dem Menschen auch zum Wohle gereichen, und was dem
Wohle des Menschen dient, muss Gott auch befehlen. Denn wiirde Gott anders

griffe magasid as-sar ‘und munasaba lassen sich meines Wissens erstmals bei Gazzali nach-
weisen.
2 Vel. PETERS 1976: 30f., sowie GAZZALL Mustasfa 1, 286, 4f.

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 651

handeln, so wire dies weder gerecht noch weise — und Weisheit (hikma) und
Gerechtigkeit ( ‘adl) sind nach mu‘tazilitischer Auffassung Wesensattribute Got-
tes, denen er nicht zuwiderhandeln kann.

Die sunnitische Theologie indessen positioniert sich zu diesem mutaziliti-
schen Ansatz genau antithetisch: Weisheit und Gerechtigkeit — so der sunniti-
sche Standpunkt — sind ethische Begriffe, und weil solche Begriffe erst und
allein durch Gott gesetzt werden, ist es widersinnig, Gott selbst diesen Begriffen
unterwerfen zu wollen. Es ist nicht zwingend, dass Gott diesen Begriffen ent-
sprechend handelt, denn was — so die sunnitische Argumentation — sollte Gott
dazu zwingen? Daraus folgt aber zugleich, dass Gott auch die beiden ethischen
Wertungsperspektiven nicht identisch gestalten muss: Er kann im Prinzip auch
ein Handeln befehlen, dass dem Menschen zum Schaden gereicht, und dieses
Handeln wire dann “gut” (hasan).?

Geht man von diesem theologischen Standpunkt aus, dann sind die Mog-
lichkeiten des Menschen, Gottes rechtlichen Willen zu erschlieen, in einer
fundamentalen Weise begrenzt, und genau daraus resultiert der Skeptizismus der
sunnitischen Rechtshermeneutik: Der Mensch mag bis zu einem gewissen Grade
erkennen konnen, welche rechtlichen Regelungen ihm zum Wohle gereichen
wiirden. Rechtshermeneutisch ist diese Erkenntnis aber vollig irrelevant, denn
Gottes Rechtsetzung richtet sich eben nicht zwingend nach dem Wohl des Men-
schen. Um Gottes rechtliche Setzung zu erkennen, bleibt dem Menschen somit
ausschlieBlich die Offenbarung, in der Gott ihm seinen rechtlichen Willen
kundtut.

Gazzall ist der sunnitischen Denktradition verpflichtet, und im Lichte
dieser Tradition muss man auch seine Ausfithrungen zur rechtshermeneutischen
Tragweite menschlicher Wertbegriffe lesen. Im Grundsatz bleibt Gazzali dem
sunnitischen Skeptizismus treu. Dennoch relativiert er ihn, und diese Relati-
vierung stellt im rechtstheoretischen Diskurs seiner Zeit einen bemerkenswerten
Neuansatz dar. Gazzali vertritt, dass menschliche Vorstellungen von Sinn und
Nutzen des Rechts in bestimmten rechtshermeneutischen Operationen durchaus
zum Tragen kommen diirfen. Immer muss es sich dabei jedoch um eine Sinn-
projektion handeln, die ein Mindestmal3 an Bekriftigung aus dem Offenbarungs-
text erhilt. Gazzali zeigt auf, wie eine solche Bekriftiging aussehen kann und
lotet zugleich aufs Genaueste aus, wo die Grenzen zu einer blanken Spekulation
iiber Gottes rechtlichen Willen — einem istihsan also — verlaufen.

3 Zur hier skizzierten mu'tazilitischen Position und der sunnitischen Gegenposition siehe
austiihrlich OBERAUER 2004: 1601f. und 1851t

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



652 NORBERT OBERAUER

Gazzall prisentiert seinen Ansatz in keiner zusammenhiingenden Form.
Vielmehr entwickelt er ihn im Rahmen seiner Diskussion verschiedener rechts-
hermeneutischer Teilprobleme, die er an unterschiedlichen Stellen seines Wer-
kes behandelt: Einmal dem Problem der Bestimmung der ‘illa (ta 117}, zum ande-
ren dem Problem des istis/ah, das eine Art Giiterabwigung im Fall kollidie-
render Rechtsanspriiche darstellt. Der besseren Verstindlichkeit halber werde
ich im Folgenden Gazzalis Ansatz zuniichst in zusammenhéngender Form skiz-
zieren und dann im Anschluss aufzeigen, wie er ihn im Rahmen der oben
genannten Teilprobleme entwickelt.

1. Gazzalis Gesamtansatz

Wie die Rechtstheoretiker vor ihm unterscheidet auch Gazzali zwischen dem
Wohl des Menschen (maslaha) und dem, was Gott durch seine Rechtsetzung als
gut und bose (hasan/qabih) ausweist, und ganz im Sinne des sunnitischen Cre-
dos sind diese beiden Wertperspektiven fiir Gazzali nicht a priori deckungs-
gleich. Gazzali vertritt aber, dass Gott dennoch gut und bose so gesetzt hat, dass
es dem Wohl des Menschen zumindest partiell entspricht. Diese Entsprechung
ist fiir Gazzall keine, die sich aus dem Wesen Gottes zwingend ergiibe, denn
dann wdre sie ja apriorisch und miisste zudem umfassend sein. Fiir Gazzalt ist
diese Entsprechung vielmehr eine faktische, gewissermallen akzidentielle: Gott
muss sie nicht herstellen — er hat es aber doch getan.

Gerade weil Gazzali diese Entsprechung aber als faktische und nicht aprio-
rische ausweist, muss er sie gewissermallen “empirisch belegen™: Er muss kon-
kret aufzeigen, dass und inwiefern die offenbarten Rechtsregelungen dem Men-
schen zum Nutzen gereichen, und dazu muss er diesen intendierten Nutzen auch
konkret benennen. In dieser konkreten Beweislast liegt ein entscheidender
Unterschied zwischen dem theologischen Ansatz Gazzalis und dem mu ‘taziliti-
scher Rechtstheoretiker: Fiir letztere steht aufgrund der Pramisse der Gerechtig-
keit Gottes (‘adl) von vorneherein fest, dass Gottes Recht dem Wohl des
Menschen dient, und diese abstrakt-generelle Herleitung macht den konkret-
empirischen Beweis logisch iiberfliissig. Tatséchlich blieben mu‘tazilitische
Rechtstheoretiker bei jener abstrakt-generellen Beweisfilhrung auch stehen. Die
Frage, inwieweit der Mensch die Niitzlichkeit rechtlicher Regelungen auch kon-
kret erkennen kann und worin dieser Nutzen konkret liegt, wird in ihren Werken

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 653

nicht weiter verfolgt.* Anders dagegen Gazzali: Er spricht davon, dass Gott mit
seinem Recht im Hinblick auf den Menschen bestimmte Ziele verfolgt. Diese
“Ziele des Rechts” (magasid as-§ar”), wie Gazzali sie nennt, liegen im Schutz
der Religion (din), im Schutz der Person (nafs; hier zu verstehen im Sinne des
Lebens und der korperlichen Unversehrtheit), sowie im Schutz der Zurechnungs-
fahigkeit (‘agly’, der Nachkommenschaft (nas/), und des Eigentums (mal).¢ Er-
kennen kann der Mensch diese Ziele aus der Offenbarung: Sie ergeben sich aus
der Beobachtung zahlreicher Einzelverfiigungen als {ibergeordneter intentionaler
Sinnzusammenhang. Neben jenen fiint “Zielen des Rechts” kann der Mensch auf
diese Weise noch weitere iibergeordnete Zielsetzungen erkennen. So ldsst sich
etwa beobachten, dass das Recht oft darauf abzielt, aul3erordentliche Hirten fiir
den Menschen zu vermeiden, oder dass es oft Situationen vorbeugt, die Versu-
chungen zu gravierenden Rechtsbriichen in sich bergen.

Nun weisen all diese iibergeordneten Zielsetzungen eine augentillige Uber-
einstimmung mit menschlichen Begriffen von Sinn und Nutzen eines Rechts auf,
und Gazzall weist auf diese Ubereinstimmung auch hin: Was etwa die fiinf
“Ziele des Rechts” betrifft, so bezeichnet Gazzali es als undenkbar, dass ein
Gesetz, das auf das Wohl des Menschen abzielt, diese Ziele missachte.” Diese
von (azzalT angesprochene Ubereinstimmung darf jedoch nicht als eine ontolo-
gisch zwingende missverstanden werden, denn dies liefe ja auf den mu "taziliti-
schen Ansatz hinaus. Die Ubereinstimmung ergibt sich vielmehr aus einem
ausschliefllich erkenntnistheoretischen Zusammenhang: Die Zielsetzungen, die
Gott mit seinen rechtlichen Verfiigungen verfolgt, kann der Mensch ja nur
erkennen, insoweit sie mit menschlichen Begriffen von Sinn und Nutzen iiber-
einstimmen — wo sie das nicht tun, da hat der Mensch von diesen Zielen iiber-
haupt keinen Begriff. Es ist aber fiir Gazzall — wie wir sehen werden — keines-

4 Insofern muss der Einschitzung Johnstons widersprochen werden, eine auf allgemeine Sinn-
und Zweckaspekte rekurrierende Deutung des Rechts stelle einen spezifisch mu 'tazilitischen
Ansatz dar (vgl. JounsTON 2004: 233). Vielmehr bliecb der sog. ethische “Rationalismus”
der Mu'tazila ein rein theologischer, der in bemerkenswert geringem Malle auf die Rechts-
hermeneutik durchschlug, ganz zu schweigen davon, dass er eine eigene, spezifisch mu‘tazi-
litische Rechtshermeneutik gezeugt hitte,

5 Dass Gazzali mit ‘aq/ die Zurechnungsfihigkeit meint, und nicht etwa den Schutz der “grau-
en Zellen”, wird daran deutlich, dass er den ‘ag/ als “Basis der Verpflichtung” (malak at-
takftf) ausweist, was hier im Sinne einer rechtlichen Schuldfihigkeit und Verantwortlichkeit
zu verstehen ist. Der Betrunkene etwa gilt im islamischen Recht als “nicht verpflichtet”
{gayr mukailaf) (vgl. OBERAUER 2004: 283).

6 Vgl GazzALL, Mustasfa 1, 287, 1f.

7 Vgl GazzALL, Mustasfa 1, S. 289, 4.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



654 NORBERT OBERAUER

wegs ausgeschlossen, dass Gott mit seinem Recht neben solchen Zielsetzungen,
die der Mensch begreifen kann, auch noch andere verfolgt. Deswegen bleibt
Gazzalis Ansatz im Grundsatz ein skeptizistischer. Mit einer konkreten recht-
lichen Situation konfrontiert, kann der Mensch zwar vermuten, dass Gottes
Wille in der Umsetzung einer der (erkennbaren) iibergeordneten Zielsetzungen
des Rechts liegt, doch bleibt dies eben zunichst eine bloBe Spekulation, die fiir
sich genommen keine ausreichende Grundlage fiir ein rechtliches Urteil darstellt.

Der Mensch darf sich aber dann an den iibergeordneten Zielsetzungen des
Rechts orientieren, wenn er in seiner Rechtsfindung mit der Interpretation einer
konkreten rechtlichen Verfiigung befasst ist. Gewinnt der Mensch den Eindruck,
dass diese Verfligung einer der tibergeordneten Zielsetzungen des Rechts gezollt
ist, dann darf er dieser Vermutung auch folgen — und darf die Verfiigung ent-
sprechend interpretieren. Diese Interpretation bleibt dann zwar selbst eine Ver-
mutung, doch ist sie nach Gazzalis Auffassung mehr als blanke Spekulation. Sie
ist dies deswegen, weil Gott diese Vermutung im Menschen durch den Otfen-
barungstext gewissermafen “induziert” hat, worin fiir GazzalT eine Bekriftigung
der Vermutung iiber Gottes Willen liegt. Die Wertvorstellungen, die Gott im
Menschen geschaffen hat, werden so in Gazzalis rechtstheoretischem Denken zu
einer Art Schliissel, der dem Menschen bereitgestellt ist, um den Offenbarungs-
text zu “dechiffrieren”. Gott bedient sich dieser Wertvorstellungen somit in einer
dhnlichen Weise wie er sich im Grunde auch der Sprache bedient: Als eines
Sinnzusammenhangs, den er im Menschen erschaffen hat und auf den er Bezug
nimmt, um sich dem Menschen kundzutun. Wo der Mensch also zu erkennen
vermeint, dass eine offenbarte Rechtsverfiigung einer der tibergeordneten Ziel-
setzungen des Rechts gezollt ist, darf er dies zugleich als Zeichen werten, dass er
dieser Vermutung auch folgen soll.

Die hermeneutische Nutzbarkeit, die Gazzali damit den iibergeordneten
Zielsetzungen des Rechts zumisst, ist eine streng auf die textexegetische An-
wendung beschrinkte — sie bleiben “Interpretationshilfe™. Die Vorstellung, dass
sich aus diesen Zielsetzungen auch ohne eine Bezugnahme auf eine konkrete
offenbarungstextliche Aussage Recht schopfen lasse, weist Gazzali fast voll-
stindig zuriick. Fiir Gazzali gibt es nur eine einzige Situation, in der dies dem
Menschen gestattet ist. Sie liegt dann vor, wenn offenbarungstextlich verbriefte
Rechtsanspriiche miteinander kollidieren. Eine solche Kollision ndmlich stellt
nicht nur ein faktisches, sondern auch ein methodologisches Dilemma dar, und
berechtigt insofern zu auBerordentlichen hermeneutischen Wagnissen. Das
Dilemma entsteht dadurch, dass der Offenbarungstext zwar Rechtsanspriiche
begriindet, in aller Regel aber nichts iiber die Vor- bzw. Nachrangigkeit dieser

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 655

Rechtsanspriiche aussagt. Der Mensch ist aber im Fall der Rechtskollision ge-
zwungen, eine Giiterabwigung zu treffen, und will er dies nicht vollig willkiir-
lich tun, so bleibt ihm gar nichts anderes {ibrig, als sich an {ibergeordneten
Zielsetzungen des Rechts zu orientieren. Allein in diesen iibergeordneten Ziel-
setzungen findet der Mensch einen Bezugspunkt, an dem sich das relative Ge-
wicht kollidierender Rechtsanspriiche iiberhaupt messen ldsst. Will man also
nicht zu dem (abwegigen) Schluss gelangen, dass Gott den Menschen in be-
stimmten Situationen ohne rechtliche Fithrung ldsst, dann muss man es als
statthaft beurteilen, dass der Mensch in der Situation der Rechtskollision Recht
aus der direkten Bezugnahme auf iibergeordnete Zielsetzungen schopfi. Es ist
genau diese Vorgehensweise — die Giiterabwigung im Fall der Rechtskollision
anhand einer Bezugnahme auf iibergeordnete Zielsetzungen des Rechts — die
Gazzall als istisldh bezeichnet.

In den folgenden Abschnitten werde ich aufzeigen, wie Gazzali seinen hier
skizzierten Ansatz im Rahmen seiner Diskussion der ‘i//a und des istislah ent-
wickelt.

2. Gazzalis Diskussion der illa

2.1 “Ursache” (‘illay und “Nuitzen” (maslaha) offenbarter Rechisverfiigungen

Das wohl wichtigste hermeneutische Instrument, das die islamischen Rechts-
theoretiker zur Deduktion rechtlicher Urteile entwickelten, ist der Analogie-
schluss (givas). Das Herzstiick eines solchen Analogieschlusses ist die soge-
nannte ‘illa (Pl. ‘ilal). Nach der Vorstellung islamischer Rechtstheoretiker
enthilt jede rechtliche Verfiigung in der Offenbarung (as/) eine “Ursache” — so
die wortliche Bedeutung von ‘illa — die der rechtlichen Beurteilung (fukm) zu-
grunde liegt. Kennt man diese “Ursache”, dann darf man — so die Auffassung der
Rechtstheoretiker — annehmen, dass Gott auch anderes, in dem sich diese Ur-
sache nachweisen ldsst, mit dem entsprechenden Urteil verkniipft hat. So sahen
die Rechtstheoretiker etwa die “Ursache”™ fiir das offenbarte Verbot des Weins in
dessen berauschender Eigenschaft und schlossen so auf ein Verbot auch anderer
Alkoholika.

Wenn man nun — als Kind der Moderne — gewohnt ist, Recht als Ausdruck
einer Nutzenintention zu begreifen, dann ist man versucht, jene “Ursache” einer
rechtlichen Verfiigung leichtfertig mit deren “Nutzen™ gleichzusetzen. Tatsdch-

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



656 NORBERT OBERAUER

lich aber sind “Ursache” ( illa) und “Nutzen” (maslaha) analytisch streng von-
einander zu scheiden. Was etwa das Weinverbot betrifft, so liegt sein Nutzen im
Verbot des Weins — und zwar ganz unabhéngig von der “Ursache” dieses Ver-
bots. Die “Ursache” wiederum ist ausschlieBlich eine Eigenschaft (sifa) des
Weins, ndmlich die zu berauschen. Ursache und Nutzen kénnen also zwar zu-
sammenhingen, sind aber als Kategorien nicht identisch.®

Diese aus Sicht eines westlich-modernen Rechtsdenkens befremdliche
Unterscheidung zwischen Ursache und Nutzen ist fiir das rechtsmethodologische
Denken des usil al-figh von fundamentaler Bedeutung. Thre Relevanz liegt dar-
in, dass der Analogieschluss (giyds) immer nur auf die Ursache abstellt und nie
auf den Nutzen. Hitte Gott offenbart, dass die Ursache fiir das Verbot des Weins
in dessen Qualitiit liegt, aus Trauben erzeugt zu sein, dann wiirde daraus ein Ver-
bot des Traubensafts resultieren. Worin der Nutzen eines solchen Verbots lige,
wire dabei aus rechtshermeneutischer Sicht vollig irrelevant. Dieses ausschliel3-
liche Abstellen auf die ‘i/la ist nichts anderes als der konkret-hermeneutische
Ausdruck jener eingangs geschilderten skeptizistischen Grundhaltung des sunni-
tischen Rechtsdenkens: Die ‘i/la ist nichts weiter als ein Indiz, das Gott gesetzt
hat, um auf seinen rechtlichen Willen zu verweisen. Dass dieser Wille mit dem
Nutzen des Menschen korreliert, ist keineswegs zwingend.

Die kategorielle Entkopplung der ‘illa von eventuellen Nutzaspekten des
Rechts stellte die Rechtstheoretiker vor die Frage, ob und unter welchen Vor-
aussetzungen es statthaft sei, sich bei der Ermittlung der ‘illa auf Vermutungen
iber einen von Gott intendierten Nutzen der fraglichen Rechtsverfiigung zu
stiitzen. Eben diese Frage ist es, mit der sich Gazzali in seiner Diskussion der
‘illa systematisch auseinandersetzt.

2.2 Gazzalis munasaba-Konzept

Die menschliche Sinnvermutung im Hinblick auf eine rechtliche Verfiigung fasst
Gazzali terminologisch mit dem Begriff “mundsib” (bzw. der nominalen Form
“mundsaba’). Das heilit wortlich “passend” und meint im vorliegenden Zusam-

8 Diese wichtige Trennung zwischen ‘if/a und maslaha spricht bereits Gassas (st. 980) an, vgl.
GassAs, Fusul, IV, 140, 13ff. Ahnlich bereits Karhi (st. 952), der allerdings nicht von der
magslaha, sondern von der “Weisheit” (fikma) einer rechtlichen Verfiigung spricht: Die nim-
lich sei von deren ‘illa zu trennen (vufarraqu bavna ‘illat al-hukm wa hilmatihi), siche
Kardi, Risala fii-Usul, 118.7.

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 657

menhang, dass eine hypothetisch vermutete %/la zu einem hypothetisch ver-
muteten Nutzen der fraglichen rechtlichen Verfiigung “passt”.

Diese Sinnvermutung — und damit die Vermutung hinsichtlich der ‘illa —
kann nun nach Gazzali in unterschiedlicher Weise durch den Offenbarungstext
selbst gestiitzt sein. (Gazzall unterscheidet zwischen drei Modi einer solchen
offenbarungstextlichen Stiitzung, die erkenntnistheoretisch jeweils unterschied-
lich zuverldssig sind. Diese Modi fasst er mit den Begriffen mu attiv, mula im,
und garth.?

a) mu attir

Ein mu attir liegt dann vor, wenn eine per Sinnvermutung angenommene illa
zudem durch eine direkte textliche Indikation oder durch einen Konsens der Ge-
lehrten (igmd ) bestitigt wird.

Ein Beispiel ist das bereits erwihnte Weinverbot. Denn tatsdchlich begeg-
net es im Koran in Form der Aussage, dass der Satan mit dem Wein (und dem
Gliicksspiel) Zwietracht unter den Menschen sden wolle, weshalb man davon
absehen moge. Fiir Gazzall liegt darin eine textliche Indikation der ‘i//a, denn es
sei der Rausch, der Zwietracht nach sich ziehe.!® Gott gibt hier also selbst im
Offenbarungstext einen Hinweis auf den Nutzen der rechtlichen Verfiigung, und
dadurch wird auch die Vermutung bestitigt, dass die ‘illa in der berauschenden
Wirkung des Weins liegt.

Als Beispiel fiir eine Bestitigung der ‘illa per igma’ nennt Gazzali die
Regelung, dass eine minderjdhrige Jungfrau durch ihren Vormund (ohne ihre
Einwilligung) verheiratet werden darf. Als ‘illa sind hier prinzipiell denkbar
sowohl die Qualitit “minderjahrig” als auch “jungfraulich”. Die Hanafiten be-
stimmen als ‘i/la die Minderjdhrigkeit. Darauf griindet sich die hanafitische
Doktrin, dass eine volljihrige Jungfrau nicht ohne ihre Einwilligung verheiratet

9 Die Diskussion der munasaba und ihrer Bedeutung bei der Bestimmung der #//a findet sich
in GazzALIs Mustasfa in Bd. I, 296-306.

10 GazzALl, Mustasfa 11, 289, 6 £; 297, 1 £ und 289, 4 ff. Die Moglichkeiten direkter textlicher
Indikation sind wiederum vielfiltig. Zu ihnen gehort etwa die ganz explizite Benennung
(sarth) von Griinden fiir eine Verfiigung durch Formulierungen wie “weil ...” (fi-agli) oder
“damit nicht ...” {{ikay-Ia) (vgl. ibid. 288, 5 ff.). Aber auch in weniger expliziten Formulie-
rungen sieht Gazzali eine textliche Indikation der #//a gegeben. So etwa in einer Aussage
wie: “Wer sein Glied berithrt, der moge die rituelle Waschung vollziechen” (man massa
dakarahu fal-yatawadda’). Diese Aussage indiziere, so Gazzali, die i//a “Beriihrung”, wor-
aus man auf die rituelle Unreinheit auch beim Beriihren des Penis eines anderen schliefien
miisse (vgl. ibid. 291, 3 {f).

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



658 NORBERT OBERAUER

werden darf, dagegen eine Minderjihrige auch ohne ihre Einwilligung ver-
heiratet werden darf, selbst wenn sie keine Jungfrau mehr ist. Die Bestimmung
der Minderjdhrigkeit als ‘ifla korreliert in diesem Fall mit einer Sinnvermutung,
denn es ist das Alter, das den Menschen zu selbstindigen Entscheidungen be-
fihigt, und nicht der Verlust der Jungfiiiulichkeit. Diese ‘illa ist aber, so Gazzali,
zudem durch einen Konsens bestitigt.!!

Tritt zu einer Sinnvermutung eine Indikation per igma " oder durch direkte
textliche Hinweise hinzu, dann wird die Sinnvermutung rechtshermeneutisch an
sich irrelevant.!? Denn die direkte textliche Indikation ist, ebenso wie die durch
igma ', in jedem Fall vorrangig. Sie wiirde auch dann einschligig, wenn sie einer
Sinnvermutung entgegenstiinde oder eine solche gar nicht erfolgen wiirde. Dies
wirft die Frage auf, warum Gazzali das mu attir iiberhaupt als eigene Kategorie
ausweist und anspricht, anstatt es schlicht unter die unmittelbare textliche Indi-
kation der ‘illa zu subsumieren (die ja auch ohne Sinnvermutung erfolgen kann).
Der Grund dafiir liegt darin, dass Gazzali anhand des mu attir etwas illustrieren
will: Dass ndmlich Gott selbst in vielen seiner Rechtsvertiigungen klargestellt
hat, dass er mit ihnen den Nutzen des Menschen intendiert. Gazzalis Ausfiih-
rungen zum mu aftiv zielen also nicht auf einen unmittelbaren rechtshermeneu-
tischen Ertrag, sondern sie miissen als eine theologische Betrachtung des Rechts
verstanden werden, die darauf abzielt, Gottes Tendenz zu einer sinnhaften
Rechtsetzung herauszustreichen. Mit Einschrinkungen gilt dies insgesamt fiir
Gazzalis Ausfithrungen zur menschlichen Sinnvermutung — ein Aspekt, auf den
ich zum Ende meines Beitrages zuriickkommen werde.

b) muld’im

Vom mu attir unterscheidet Gazzali einen zweiten Modus der offenbarungs-
textlichen Bestitigung einer vermuteten ‘illa, den er mit dem Begrifl muld im
bezeichnet. Auch das heilt im Grunde — wie mundasib — “passend”, ldsst sich
aber im vorliegenden Zusammenhang besser mit “harmonisierend” {ibersetzen.

11 Vgl Gazzall, Mustasfa 11, 293, 8f. Gazzali behandelt diesen Fall im Abschnitt iiber die
Bestimmung der #/fa per igma’, doch herrschte iiber die %//a “Minderjihrigkeit” eigentlich
nur innerhalb der hanafitischen Rechtsschule ein Konsens. Die Safi‘iten etwa sahen die ‘illa
in der Jungfraulichkeit und folgerten, dass eine minderjahrige Nicht-Jungfrau nicht ohne
ihre Einwilligung verheiratet werden konne, wohl aber eine volljihrige Jungfrau. Wohl des-
wegen spricht Gazzali im angefiihrten Passus auch von einem “itfifag” anstatt von einem
“igma ‘. Zur Differenz zwischen Safi'iten und Hanafiten in dieser Frage siche UTHMAN
1995: 45.

12 Vgl GazzALL, Mustasfa 11, 298, 5.

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 659

Beim muld im handelt es sich um den Fall, dass man in einer vorliegenden recht-
lichen Verfiigung eine bestimmte ‘i/la vermutet, weil in anderen rechtlichen
Verfiigungen dhnliche ‘ilal mit d4hnlichen Urteilen verkniipft sind.!?

Als Beispiel fithrt Gazzali die Bestimmung der ‘#//a fiir das Verbot der klei-
nen Menge Wein an. Die berauschende Wirkung scheidet hier als ‘i//a aus, denn
die kleine Menge ist gerade durch das Fehlen dieser Wirkung charakterisiert. Als
Sinnvermutung lieBe sich nun annehmen, dass mit der Verfiigung verhindert
werden soll, dass sich schwache Naturen durch den ersten Schluck zum niichsten
und iibernéchsten verfithren lassen bis dann unversehens doch der Rausch ein-
tritt. Aus dieser Sinnvermutung heraus lédsst sich als ‘i/la die Eigenschaft des
Weins vermuten, in kleinen Mengen zu einer groflen, verbotenen Menge einzu-
laden. Diese ‘illa ist nun weder durch einen Text unmittelbar indiziert, noch
durch einen igma ‘ bestitigt. Allerdings, so Gazzali, lasse sich doch beobachten,
dass das Recht an dhnliche ‘ilal dhnliche Rechisfolgen kniipft. So verfiigt das
Recht zum Beispiel, dass die Zuriickgezogenheit (halwa) eines Pidrchens dann
verboten ist, wenn sie die Gefahr der Unzucht mit sich bringt.#

Ein anderes Beispiel, das Gazzali anfiihrt, ist die Verfiigung, dass die
Menstruierende, die aufgrund ihrer Unpésslichkeit nicht fasten muss und nicht
beten dart, zwar das Fasten nachholen muss, nicht aber das Gebet. Ein mutmalf3-
licher Sinn der Verordnung wire, der Menstruierenden die Hirte zu ersparen,
spiter ein doppeltes Pensum beten zu miissen. Auch hier liegt keine unmittelbare
textliche Indikation vor und auch kein igma’. Aber auf die Kategorie der Hirte
(gins al-masaqqa) — so Gazzali — reagiere das Recht haufig mit Erleichterung
(tahfif). Und wenn sich auch in keiner anderen Verfiigung eine Erleichterung an
exakt diese Hirte — nimlich die Verdopplung des Pensums — kniipfe, so kniipfe
sie sich dort doch an andere, dhnliche Hérten.!s

13 Vgl GazzALl, Mustasfa 11, 297, 6: amma [-mula’im fa-‘ibara ‘amma lam yazhar ta'fir
‘aviihi fi ‘avn dalika -hukm wa-lakin zahara ta tr ginsihi fi gins dalika I-hukn. Der Begriff
mula’im findet sich auch schon bei Sarahst (st. vermutl. 1090), ist dort aber ganz anders
definiert: Er steht fiir die methodologische Ubereinstimmung eines o /i/ mit der Art und
Weise, wie der Prophet und die Prophetengenossen /al bestimmten. Diese Ubereinstim-
mung ist fiir Sarahsi eine Grundvoraussetzung fiir die Legitimitit jeder Form des fa i (vgl.
Sarawst, Usal 11, 17611, insb. 177, 5ff., zudem 186, 251.).

14 Vgl. GazzALL, Mustasfa 11, 298, 1 ff.

15 Vgl. GazzALl, Mustasfa 11, 297, 6 ff. Gazzal fiihrt an dieser Stelle kein weiteres Beispiel fiir
eine Erleichterung bei besonderen Hirten an, unterldsst dies aber wohl schlicht deswegen,
weil seine Leserschaft mit Beispielen ausreichend vertraut war. Zu denken wire etwa an das
Entfallen der Wallfahrtspflicht fiir denjenigen, der die Reise finanziell nicht bewiltigen
kann.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



660 NORBERT OBERAUER

Das muld im verfiigt tiber eine geringere erkenntnistheoretische Zuver-
ldssigkeit als das muw ‘attir. Das liegt daran, dass beim mula’im zwar ebenfalls
eine Art offenbarungstextlicher Indikation vorliegt, die Sinnvermutung aber in
konstitutiver Weise an der Bestimmung der %i//la beteiligt ist. Denn der ange-
nommene Sinnzusammenhang findet beim mula ‘im erst dadurch eine Bekrifti-
gung, dass man die vorliegende Verfiigung unter Kategorien subsumiert, die
ihrerseits im Recht als Ganzen im angenommenen Zusammenhang erscheinen.
So wird im oben angefithrten Beispiel der Menstruierenden die Nachholung des
Gebets — und damit die Hiutung zum doppelten Pensum — unter die Kategorie
“Hirten” subsumiert und das Fortfallen der Nachholpflicht unter die Kategorie
“Erleichterung”. Damit harmonisiert die Sinnvermutung zwar mit anderen recht-
lichen Verfiigungen, in denen Hirte und Erleichterung ebenfalls in einem Zu-
sammenhang stehen, aber die Subsumtion selbst — durch die der Sinnzusam-
menhang ja erst entsteht — bleibt dennoch eine blole Vermutung. Schliefllich
sind ja die Nachholung des Gebets und die Entbindung davon in der vorliegen-
den Verfiigung selbst gar nicht explizit als “Hirte” und “Erleichterung”
ausgewiesen. Sie lassen sich also prinzipiell auch unter andere Kategorien sub-
sumieren — und dann ergébe sich fiir die Verfiigung ein anderer Sinnzusammen-
hang.

Dass beim muld ’im eine Subsumtion unter Kategorien erfolgt, die an sich
nicht zwingend ist, macht Gazzali an einem Beispiel deutlich. Die rechtliche
Verfiigung etwa, dass der Morder sein Opfer nicht beerbt, lasse sich dahin-
gehend interpretieren, dass im Ausschluss vom Erbe eine Vergeltung (gazéa )
liegt fiir die strafwiirdige Handlung des Mordes. Diese Interpretation wére
muld 'im, denn strafwiirdige Handlungen (gindyar) bedingen auch sonst im Recht
Bestrafungen ( ‘ugizbdar). Mit dieser Interpretation vollzieht man jedoch eine Sub-
sumtion des Mordes unter die Kategorie “strafwiirdige Handlung”, sowie eine
Subsumtion des Ausschlusses vom Erbe unter die Kategorie “Strafe”, und beide
Subsumtionen sind eben nicht zwingend. Man konnte némlich, so Gazzali, die
Verfiigung auch dahingehend interpretieren, dass mit ihr die Intention (gasd) des
Morders vereitelt werden soll, den Erbprozess zu “beschleunigen™ (isti ‘gal).
Dann ldge die ‘illa nicht mehr in der Eigenschaft des Mordes als strafwiirdige
Handlung, sondern der angenommene Sinnzusammenhang wire gewissermalien
ein “privatrechtlicher”, und die ‘illa lige in der Qualitidt des Mordes, einen Ein-
griff in den natiirlichen Verlauf des Erbprozesses darzustellen. Diese Interpreta-
tion, so Gazzali, stelle ebenso eine Sinnvermutung dar wie die erstgenannte, aber
sie “harmoniere” nicht mit anderen Verfiigungen des Rechts. Denn dass eine
“Beschleunigung” (isti gal) eine Vereitelung der darin liegenden Intention nach

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 661

sich ziehe, lasse sich nirgendwo sonst im Recht beobachten. Dennoch kdnnte der
Sinn der Verordnung tatsichlich gerade in jener Vereitelung liegen, und dadurch
wird auch die erstgenannte Interpretation zu einer bloflen Vermutung.!'¢ Beim
muld’im ist also eine Sinnvermutung insofern konstitutiv an der Bestimmung der
‘illa beteiligt, als die Subsumtion der vorliegenden Vertiigung unter Kategorien
bereits eine Sinnvermutung ist und als solche der Bekriiftigung durch ein “Har-
monisieren” mit anderen Verfiigungen vorausgeht.

Als ein interessanter Aspekt des muld im springt nun ins Auge, dass in ihm so
etwas wie abstrakte Maximen des Rechts greifbar zu werden scheinen — Prinzi-
pien, die sich auf Formeln wie “Erleichterung bei Hérte” oder “Unterbindung
der Versuchung” verkiirzen liel3en. Es wiire eine interessante Aufgabe, nachzu-
priifen, ob solche Maximen in anderen Bereichen der rechtswissenschaftlichen
Literatur auch explizit und systematisch formuliert wurden, und in welchem
Reflektions- oder Anwendungszusammenhang sie dort gegebenentfalls stehen.!”
Was die Maxime einer Erleichterung beim Vorliegen von Hirte betriftt, so steht
sie zudem — ohne dass Gazzali dies erwihnt — in einem auffilligen Zusammen-
hang zu einigen Aussagen im Koran. Dort heil3t es bekanntlich, dass Gott fiir den
Menschen die Erleichterung und nicht die Erschwerung wolle'®, und dass Gott
niemanden iiber dessen Kapazititen hinaus verpflichte.!®

Was Gazzalis Ausfithrungen betrifft, so werden jene Maximen dort zwar
greifbar, aber nicht explizit formuliert. Wichtig ist zudem, dass diesen Maximen
in Gazzalis Denken eine nur sehr begrenzte hermeneutische Tragweite zu-
kommt. Sie diirfen nicht als *“allgemeine Rechtsgrundsitze” missverstanden
werden, denen eine durchgingige Geltung fiir jeden rechtlichen Sachverhalt zu-
kidme. Mit diesen Maximen ist lediglich eine Tendenz des Rechts erfasst, die
sich in den offenbarten Rechtsverfiigungen beobachten lisst. Nichts besagt etwa,

16 Vgl GazzALL, Mustasfa 11, 298, 6 ff.

17  Ein Ort, wo sich ¢ine systematische Formulierung solcher Maximen vermuten lielle, wiire
die gawa id-Literatur, die aber bislang kaum untersucht worden ist. Der einzige mir bekann-
te Beitrag zu diesem Genre ist HEINRICHS 2002. Was die Maxime betrifft, die ich hier “Un-
terbindung der Versuchung” nenne, so scheint in ihr bereits das sadd ad-dara’i* greifbar zu
werden, das bei spiteren Rechtstheoretikern zu einem eigenen Rechtsprinzip wird. Das Prin-
zip besagt, dass alles, was zu verbotenen Handlungen fiihrt, selbst verboten ist. Zum sadd
ad-dara’t ' siche KamaLl 2003: 3544T.

18 Vgl Sure 2:185: vuridu Allahu bi-kum al-yusr wa-ta vuridu bi-kum al- ‘usr.

19 Vgl Sure 2: 286: fa yukallifiu Allahu nafsan iila wus ‘aha, sowie dhnliche Formulierungen in
den Suren 2: 233, 6: 152, 7: 42 und 23: 62.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



662 NORBERT OBERAUER

dass Gott jede Hirte durch Erleichterung mildert. Entsprechend behutsam wen-
det Gazzali diese Maximen an: Keinesfalls lassen sich fiir GazzalT rechtliche
Beurteilungen ausschliellich und unmittelbar aus diesen Maximen ableiten. Sich
an ihnen zu orientieren ist allein im Rahmen der Bestimmung einer ‘i/la statt-
haft. Hermeneutisch anwendbar werden diese Maximen also immer nur im
Zusammenhang mit einer konkreten offenbarungstextlichen Aussage. Diese Be-
dingung fasst Gazzali begrifflich als “Bezeugung durch die konkrete Verfiigung”
(Sahadat al-asl al-mu avyvan). Wie gleich noch deutlich werden wird, stellt diese
“Bezeugung” eine ganz zentrale GroBe in Gazzalis Theorie von der Legitimitiit
menschlicher Sinnvermutung im Recht dar.

c) garib

Der Begrift garth lielle sich im vorliegenden Zusammenhang mit “fremdartig”,
“vereinzelt” iibersetzen. Beim garib handelt es sich um eine Sinnvermutung, die
— im Gegensatz zum muld’im — nicht mit einer beobachtbaren Tendenz des
Rechts harmoniert und insofern “isoliert” steht.?® Ein garth liegt etwa in dem
oben angefiihrten Beispiel vom Morder vor, wenn man den Ausschluss des
Mérders vom Erbe seines Opfers als Vereitelung der Intention interpretiert, den
Erbvorgang zu “beschleunigen”.

Das garib ist die empirisch schwichste der drei Formen des mundsib. Den-
noch akzeptiert Gazzali das garib als Methode zur ErschlieBung der ‘lla. Denn
zur Sinnvermutung, so Gazzalis Argument, trete beim garib doch immerhin der
Umstand hinzu, dass sich der vermutete Sinnzusammenhang iiberhaupt anneh-
men /asse. Die Sinnvermutung ist damit gewissermaf3en durch den interpretier-
ten Text selbst “induziert”, und darin liegt eine textliche Bestitigung, welche die
Vermutung legitimiert.?!

Den Einwand, dass man beim garih vollig willkiirlich zwischen drei Mog-
lichkeiten entscheide — ndmlich (a) dem vermuteten Sinn, (b} einem anderen,
aber nicht erkannten Sinn, und (c) der Moglichkeit einer vollig willkiirlichen
Verfiigung Gottes (fa ‘abbud wa-tahakkum) — weist Gazzali zuriick.?? Gazzali
fiihrt aus, dass sich dieser Einwand schlielich gegen jeden givds erheben lasse.
Selbst in dem Fall, dass die ‘illa zweifelsfrei feststeht, bestehe ja stets die Mog-
lichkeit, dass Gott fiir andere rechtliche Sachverhalte, in denen die ‘i/la ebenfalls

20  Gazzali bezeichnet das garib entsprechend auch als munasaba mugarrada, vgl. GazzALl,
Mustasta 11, 298, 8.

21 Vgl GazzALL Mustasfa 11, 299,7 £

22 Zu diesem Einwand siche GAzzALI, Mustasfa 11, 299, 8ff.

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 663

vorliegt, ein anderes Urteil (hukm) gesetzt hat — sei es aus Willkiir, oder auf-
grund eines Sinnzusammenhanges, der den vom Menschen angenommenen
verdriangt, ohne dass der dies erkennt.?® Die Entscheidung zwischen den drei
genannten Moglichkeiten treffe der Mensch also beim giyas immer, und wer den
givds an sich akzeptiere, miisse konsequenter Weise auch das garib akzeptieren.
Es handle sich aber bei jener Entscheidung auch gar nicht um reine Willkiir, wie
es die Gegner behaupten. Zum einen folge man mit dieser Entscheidung dem
Beispiel der Prophetengenossen, die, wann immer es moglich war, Gottes
Rechtsverfiigungen einen Sinn zugeschrieben hitten.?* Zum anderen sei ja zu
beobachten, dass Gottes Rechtsverfiigungen — wenn man von rein rituellen
Geboten absieht — in der Mehrheit der Fille mit den Sinn- und Nutzenbegriffen
des Menschen korrelieren. Davon miisse man also im Zweifel auch in jedem
Einzelfall ausgehen — selbst dann, wenn die Bekriftigung der Sinnvermutung
durch ein muld 'im oder mu attir tehlt.?> Die addquate Haltung gegeniiber Gottes
Recht ist fiir Gazzali also eine in-dubio-pro-Position im Hinblick auf die Sinn-
haftigkeit des Rechts, wie auch im Hinblick auf die Ergriindbarkeit dieses Sinnes
durch den Menschen. Die Konsequenz dieser Haltung ist, dass der Mensch bei
der Interpretation offenbarter Rechtsverfiigungen im Grunde jeder Sinnvermu-
tung folgen muss — selbst einer rein “intuitiven”, wie sie beim garib vorliegt.

2.3 Abgleich mit dlteren Positionen im usil al-figh und Zwischenfazit

In welchem Verhiltnis steht nun Gazzalis Diskussion der Sinnvermutung zum
Denken fritherer Rechtstheoretiker? Festhalten lidsst sich zunichst, dass die
Argumentation, mit der Gazzali die Sinnvermutung legitimiert, keinen Bruch mit
der traditionellen givas-Theorie darstellt, sondern an sie ankniipft. Fiir die

23 Vgl GazzaLl, Mustasfa 11, 300, 6ff. sowie 302, 5ff. Die Problematik, auf die Gazzali hier
rekurriert, liegt darin, dass die rechtlichen Ursachen ( laf/ $ar ivya) nach Auffassung der
meisten Rechtstheoretiker keine * o/ mugiba” waren, d.h. keine zwingende Kausalitat auf-
wiesen. Entsprechend kann sich die Wirkung einer rechtlichen “Ursache” theoretisch auf
einen einzigen Fall beschrinken (zu diesem Problem, das die Rechtstheoretiker unter dem
Begriff der “Spezifizierung der i/ia” (tahsts al- illa) diskutierten, siche Mustasfa 11, 3361t).
Die Gegenposition vertrat unter anderen Sarahsi (vgl. SarausI, Usuf 11, 108ff., 1924f. und
20811.).

24 Vgl GazzALL, Mustasfa 11, 300, 9.

25 Vgl Gazzall, Mustasfa 11, 304, 6f.: aglab ‘adat as-Sar* fi sayr al-‘ibadat ittiba“ al-muna-
sabat wal-masalih dina t-tahakkumar al-gamida fa-tanzil hulmihi ‘alavhi aglab ‘ala az-

ZANH.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



664 NORBERT OBERAUER

Rechtstheoretiker des 11. Jahrhunderts war es unstrittig, dass der givas — wie
Gazzall es ja anspricht — stets ein Element der MutmaBung aufweise. Der giyas
basiert ja auf der grundsitzlichen Annahme, dass Gott Analoges auch analog
behandelt, und dessen konnte man eben nach Auffassung der Rechtstheoretiker
nie sicher sein. Dass man dieser “Analogievermutung” dennoch folgen diirfe,
begriindeten die Rechtstheoretiker mit demselben Argument, das nun Gazzalf als
Begriindung fiir die Legitimitit auch der Sinnvermutung anfithrt: Dem Verweis
auf die Praxis der Prophetengenossen.¢ Der Schritt, den Gazzali iiber die tradi-
tionelle givas-Theorie hinausgeht, ist also lediglich der, dass er die Legitimation
des Vermutens nun auf die Sinnvermutung ausdehnt.

Wenn man nun bei fritheren Rechtstheoretikern nach vergleichbaren Uber-
legungen sucht, gelangt man zu einem merkwiirdigen Befund. Gassas (st. 981),
Abii 1-Walid al-Bagi (st. 1081), Aba Ishaq a§-Strazi (st. 1083), Ibn “Aqil (st.
1119) — sie alle diskutieren, welche Methoden zur Bestimmung der ‘ifla statthatt
seien und welche nicht.?” Die Sinnvermutung aber wird nirgendwo auch nur
erwihnt. Wie ist dieses Schweigen zu interpretieren? War der Gedanke, dass
sich die ‘illa per Sinnvermutung bestimmen lasse, so undenkbar, dass man sich
vor (Gazzali noch nicht mal kritisch damit auseinandersetzte? Oder war dieser
Gedanke im Gegenteil so selbstverstindlich, dass niemand daran dachte, ihn
einer systematischen Reflektion zu unterziehen?

Ein Indiz, wie diese Frage zu beantworten ist, konnte in einer Textstelle bei
Abii 1-Husayn al-Basr1 (st. 1044) liegen, die dann doch sehr stark an Gazzalis
mundsaba-Konzept erinnert. Abti I-Husayn zéhlt dort mogliche Hinweise auf die
illa auf, und zu denen gehore (minhdl...])

[...] dass die [in der Verfiigung angenommene| %/a [in anderen Verfiigungen| dieselbe
Klasse und Kategorie von Urteilen bewirkt (fa'tir fi gabil dalika {-hukm wa-ginsihi).
Dadurch stellt sich die Vermutung ein (vagiibu ‘ala z-zann), dass diese ‘illa angemessener
(awld) ist als eine [mutmaBliche] andere. Ein Beispiel ist [die Schlussfolgerung,] dass die
‘illa fiir die Selbstindigkeit bei der EheschlieBung?® die Volljahrigkeit ist. Denn die Voll-
jAhrigkeit weist eine ursichliche Wirkung (#a 7i7) in der Klasse und Kategorie der Miindig-
keit auf. Sie ist also [als ‘if/a] fiir die Miindigkeit in der Eheschliefung wahrscheinlicher als
der Verlust der Jungfraulichkeit (fuyitha). Und was zu dieser Annahme fithrt, ist dass die

26 Vgl GazzALL, Mustasfa 11, 300, 9ff. sowie 304, 7f.

27 Vgl Gassas, Fusal IV, 155-171; BAGL, Isara, 27; SIRAzI, Luma’, 56f. und 61-63; IBN
'AQIL, Gadal, 16ff,

28  Aba |-Husayn spricht von “raf” al-hagr fi n-nikah”. Die Unmiindigkeit, die hier aufgehoben
wird, ist das fehlende Mitbestimmungsrecht bei der Wahl des Ehepartners. Zu diesem Pro-
blemkomplex siche UTHMAN 1995: 45,

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 665

Beschrinkung der Miindigkeit einem Ziel dient, um das wir bereits wissen (garad gad
‘alimnahu). Und dieses Ziel resultiert daraus, dass es dem unvollstindig ausgebildeten Ver-
stand an Kenntnis dessen gebricht, was fiir den Menschen in seinen Verrichtungen von
Nutzen ist — eine Kenntnis, die ein Mindestmal} an Lebenserfahrung erfordert. Und wenn
dies die Grofe ist, aus der Unmiindigkeit resultiert, diese Grofle aber mit der Volljghrigkeit
nicht mehr gegeben ist, dann muss augenscheinlich die Volljdhrigkeit die ‘ifla fiir die Auf-
hebung der Unmiindigkeit sein. Nur dass eben die Heirat durch eine Besonderheit spezifi-
ziert ist, die ebenfalls mit Erfahrung zusammenhingt, und das ist der Verlust der Jungfriu-
lichkeit, auf den Safi 1 abstellt.

Wir zichen also folgendes Fazit: Jede rechtliche Beurteilung (/uikn1), die einem bestimmten
Ziel dient, muss aufgehoben sein, wenn dieses Ziel entfillt, es sei denn, es tritt ein anderes
Ziel an dessen Stelle. [Und dies gilt] besonders dann, wenn [andere] Verfiigungen des
Rechts [diese Annahme] bezeugen (sivyama in Sahidat al-usul bi-dalika), wie wir das im
Hinblick auf die Unmiindigkeit in Geldangelegenheiten angedeutet haben, die [ebenfalls]
mit der Volljahrigkeit endet.??

Die Begriffe munasib, muld’im oder garth tauchen hier nicht auf. In der Sache
aber sind die Operationen, die Abu l-Husayn zur Bestimmung der ‘i/la anfiihrt,
mit Gazzalis muld’im und dem garih identisch. Die beiden ‘ilal, die Abi I-
Husayn anfithrt — die Volljahrigkeit bzw. der Verlust der Jungfriaulichkeit —
resultieren jeweils aus einer Vermutung iiber den Sinn der Rechtsverfiigung. Die
‘illa “Volljahrigkeit” resultiert dabei aus einer Sinnvermutung, die — nach
Gazzalis Diktion — ein muld’im darstellt: Etliche andere Rechtsverfiigungen
zielen auf den Schutz vor den Folgen mangelnder Lebenserfahrung. Deswegen
spricht Abti 1-Tlusayn von “einem Ziel, um das wir bereits wissen”. Die ‘illa
“Verlust der Jungfriulichkeit” (sprich: “sexuelle Erfahrung™) resultiert dagegen
aus einer “isolierten” Sinnvermutung, denn der Schutz vor den Folgen sexueller
Unerfahrenheit ist in keiner anderen Rechtsverfiigung als Ziel erkennbar. Nach
§afi‘itischer Auffassung wird nun (anders als nach hanafitischer Auffassung) im
Fall der Ehe der eine Sinnzusammenhang — der Schutz vor den Folgen mangeln-
der Lebenserfahrung — durch den anderen, spezielleren “verdringt” (i.e. dem
Schutz vor den Folgen sexueller Unerfahrenheit), weshalb nach $afi‘itischem
Recht die Unmiindigkeit der Frau in Sachen EheschlieBung mit dem Verlust der
Jungfriulichkeit erlischt und nicht vom Alter abhdngt. Beide Sinnvermutungen

29 ABU L-HusayN al-Basii, Kitab al-Qivas as-§ar't, abgedruckt in ders., Kitab al-Mu ‘tamad fi
usul al-figh, 11, 449, Z. 12ff. Der Editor schliefit aus den Verweisen im Mu tamad auf das
Kitab al-Qivas as-$ar, dass letzteres vor ersterem entstanden ist [vgl. ibid., II, 441]. Eine
dhnliche wie die hier zitierte Stelle findet sich auch im Mu famad [11, 257, Z. 15 ff.], sie ist
aber weniger ausfiihrlich.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



666 NORBERT OBERAUER

sind aber — jeweils fiir sich genommen — fiir Abii I-Husayn methodologisch
legitim.3¢

Frappant ist bei alledem die Beildufigkeit, mit der Aba 1-IHusayn fiir statt-
haft erklirt, was Gazzali mit groBem Aufwand entwickelt und verteidigt. Dabei
war Abu I-Tusayn keiner, der umstrittene Themen gerne ausgespart hiitte — sein
Werk zeichnet sich gerade durch die Leidenschaft aus, mit der er sich auf Kon-
troversen einldsst. Muss man dies nicht als Indiz werten, dass das, was Gazzali
mit seiner Diskussion der Sinnvermutung erstmals systematisch entwickelt,
lingst allgemein akzeptiert war?

Dies kann hier freilich nicht mehr als eine Vermutung sein, die — solange
sie nur auf dieser einen Stelle bei Abn 1-Husayn fulfit — auf schwachen Fiiflen
steht.*! Die Vermutung gewinnt indessen an Plausibilitit, wenn man die Mog-
lichkeit in Betracht zieht, dass es Gazzali mit seiner systematischen Analyse der
Sinnvermutung vielleicht gar nicht darum ging, neue Wege der Rechtsfindung
zu etablieren. Ebenso denkbar ist eine gerade entgegengesetzte Intention: ndm-
lich der Sinnvermutung Schranken zu setzen, indem man ihre methodologischen
Grenzen definiert.

30  Aba 1-Husayn selbst scheint der 8afi'itischen Auslegung der Rechtsverfiigung zu folgen. Das
ist insofern etwas verwirrend, als bei der $afi‘itischen Auslegung ja prima facie das mula’im
durch ein garb — also durch eine weniger zuverlissige Sinnvermutung — verdringt wird,
was methodologisch nicht stimmig erscheint. Ich vermute jedoch, dass Abu 1-Husayn die
ilia “Jungfraulichkeit” als Gegenstand eines $afi‘itischen Schulkonsens betrachtet, so dass
sie tatsichlich auf einem mu ‘attir basiert. In derselben Weise betrachtete ja Gazzall — wie
oben ausgefiihrt — die ‘i/fa “Volljahrigkeit” als einen hanafitischen Schulkonsens und ging
daher von einem mu ‘attir aus (siehe oben Fn. 11, dort auch genauer zur $afi‘itischen bzw.
hanafitischen Position). Aus dem zitierten Passus geht aber eindeutig hervor, dass Aba 1-
Husayn prinzipiell auch das garib akzeptiert: Statthaft sei die Sinnvermutung besonders
dann, wenn sie durch weitere Rechtsverfiigungen bezeugt werde. Diese Bezeugung darf also
auch fehlen — und dann liegt ein garb vor.

31  In dieselbe Richtung kénnte indessen ein Passus bei Sarahsi (st. vermutl. 1090) weisen, der
aber schwer zu deuten ist. Dort heilit es, die %/fz lasse sich auch auf der Grundlage einer
“Eingebung” (tahyil) bestimmen, d.h. dadurch, dass eine bestimmte Eigenschaft (wasf) im
Herzen die Vorstellung erzeuge, die korrekte %//a zu sein (vgl. SAransi, Usuf 11, 1761F,
insb. 177, 17f.). Hier stellt sich nun die Frage, ob ¢iner solchen “Eingebung” nicht immer
gine implizite Sinnvermutung zugrunde liegt. Sarahsi dullert sich dazu aber nicht, und so
bleibt der Bezug des Passus zur Sinnvermutung ungewiss. Bemerkenswert ist indessen, dass
sich unter den Beispielen, die SarahsT fiir einen statthaften 7a fi/ anfiihrt, auch solche finden,
die der Sache nach dem mula im Gazzalis entsprechen, und zwar ohne dass Sarahsi eine Not
sieht, diese Form des 7z /i/ eigens zu begriinden (vgl. etwa ibid. 187, 3ff.). Wie fiir Aba |-
Husayn, scheint sie auch fiir ihn ganz selbstverstindlich.

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 667

Dass gerade dies Gazzalis primires Anliegen war, dafiir sprechen seine
Ausfithrungen zum istis/ah, auf die im Folgenden eingegangen werden soll.
Gazzall setzt das istislah in einen engen Bezug zu seiner mundsaba-Theorie, so
dass beide Konzepte zu einer schliissigen Gesamttheorie zur hermeneutischen
Tragweite menschlicher Sinnvermutungen verschmelzen. Seine Ausfithrungen
zum istiglah wiederum sind in sehr offenkundiger Weise von dem Bestreben
geprigt, der Sinnvermutung Grenzen zu setzen. Wie wir sehen werden, beurteilt
Gazzali die Anwendungsmoglichkeiten des istisldh duflerst zuriickhaltend.

3. Das Problem kollidierender Rechtsanspriiche
und die Giiterabwigung (istislah)

3.1 Der theoretische Bezug zum munasaba-Konzept

Beim istislah handelt es sich — wie bereits dargelegt — um eine Abwigung zwi-
schen kollidierenden Rechtsanspriichen unter Bezugnahme auf die “Ziele des
Rechts”. Der theoretische Bezug zwischen dem isfislah und der mundasaba-
Theorie liegt nun laut Gazzali darin, dass das istislah eine Anwendung des
muld’im darstelle — allerdings eine, bei der die Bekréftigung der Sinnvermutung
durch eine “Bezeugung durch die konkrete Verfiigung” (Sahddat al-asl al-
mu ‘ayyan) fehle 3

Aus dieser Charakterisierung des istislah wird zunichst deutlich, dass
Gazzali den “Zielen des Rechts” offenbar eine mula im-Qualitit zumisst. Und in
der Tat leitet er diese “Ziele des Rechts” hermeneutisch in derselben Weise her,
in der er auch jene “Maximen™ herleitet, die oben im Zusammenhang mit dem
muld’im angesprochen wurden (“Erleichterung bei Héarte”; “Unterbindung der
Versuchung”). Wie diese Maximen sind auch die “Ziele des Rechts™ nirgendwo
im Offenbarungstext explizit benannt, lassen sich aber aufgrund ihrer Beriick-
sichtigung in zahlreichen Einzelverfiigungen als eine generelle intentionale
Tendenz des gottlichen Gesetzgebers erkennen.??

32 Das istislah verhilt sich insofern — wie Gazzali aufzeigt — spiegelbildlich zum garib, bei
dem das mula’im fehlt, aber die Bezeugung durch die konkrete Verfiigung vorliegt. Bei der
Bestimmung einer ‘illa per mufa’im liegen dagegen beide Aspekte vor, und wo sie beide
fahlen, handelt es sich um einen (illegitimen) istihsan bzw. ra’y (vgl. GazzALL, Mustasfa 11,
305, 9 £f).

33 Vgl GazzALL, Mustasfa 1, 295, 1.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



668 NORBERT OBERAUER

Bemerkenswert ist nun, dass Gazzall das Wissen um diese “Ziele des
Rechts” als eine sichere Erkenntnis ( ilm gat 7) ausweist. Angesichts der Indika-
tion mittels mula’im, die ja keine explizite ist, erscheint das gewagt. Gazzali
erklirt nicht, woraus diese Erkenntnissicherheit resultiert, doch ldsst sich anneh-
men, dass sie sich fiir ihn aus der kumulativen Kraft besonders zahlreicher Ein-
zelhinweise in der Offenbarung ergab .

Dass die Ziele des Rechts eine gesicherte Erkenntnis darstellen, besagt
allerdings nicht, dass sie auch ein sicheres Mittel zur rechtlichen Beurteilung
einzelner Sachverhalte sind. Wie fiir die oben behandelten Maximen gilt auch
fur die “Ziele”, dass sie lediglich Tendenzen des Rechts in seiner Gesamtheit
darstellen. Sie mogen als Tendenzen feststehen, aber das macht sie nicht zu
zwingenden GesetzmiBigkeiten. Ganz folgerichtig betrachtet Gazzali auch die
“Ziele” nicht als GroBBen, aus denen sich unmittelbar Recht ableiten liefle. Wie
bei den Maximen fordert er auch hier das Hinzutreten einer “Bezeugung durch
die konkrete Verfiigung”, und das heifit im Klartext, dass er die Bezugnahme auf
die Ziele des Rechts ausschlief§lich zum Zweck der Bestimmung der ‘illa einer
konkret vorliegenden Rechtsverfiigung akzeptiert.®

Gazzali lisst jedoch eine Ausnahme zu, und diese Ausnahme ist das
istislah. Bei der Rechtskollision — so Gazzali — sei es jedenfalls nicht vollig
“abwegig” (ba id), sich an den Zielen des Rechts zu orientieren ohne sich auf
eine “Bezeugung durch die konkrete Verfliigung” zu stiitzen.?® Das liegt daran,
dass die Rechtskollision den mugtahid vor ein methodologisches Dilemma stellt.
Er muss sich ja fiir die Wahrung eines der kollidierenden Rechtsanspriiche ent-
scheiden. Auf eine “Bezeugung durch die konkrete Verfiigung” kann er sich bei
dieser Entscheidung aber in aller Regel nicht stiitzen: Die kollidierenden Rechts-
anspriiche werden zwar stets durch konkrete Rechtsverfiigungen begriindet,
doch diese Rechtsverfiigungen sagen meist nichts dariiber aus, wie schwer diese
Rechtsanspriiche — um einen Begriff Gazzalis heranzuziehen — auf der “Waage
des Rechts™ (mizan as-sar’) gegeniiber anderen wiegen. Um seine Entscheidung
also iiberhaupt in irgendeiner Weise auf den Offenbarungstext zu griinden, bleibt

34 Dass sich viele, fiir sich genommen unzuverlissige Hinweise gemeinsam zu einer sicheren
Erkenntnisgrundlage verdichten, ist eine Vorstellung, die die islamischen Rechtstheoretiker
insbesondere in der Hadithkritik entwickelten: Hadithe gelten dann als gesichert, wenn sie
iiber eine Vielzahl von Uberlieferungsstringen tradiert sind. Diese durch die Vielzahl von
Indizien eintretende Gewissheit bezeichnen die Rechtstheoretiker als “tawagur”.

35 Vgl GazzALL Mustasfa 1, 293, 3 ff.

36 Vgl GazzALL Mustasfa 1, 293, 4.

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 669

dem mugtahid gar nichts anderes iibrig als sich an den Zielen des Rechts zu
orientieren.

Wie diese Orientierung aussehen kann, und unter welchen Bedingungen
Gazzali sie fiir statthaft hilt, soll im folgenden Abschnitt dargestellt werden.

3.2 Die “Waage des Rechts™: Abwdgung kollidierender Rechtsanspriiche

Gazzali entwickelt seine Position zur Abwigung kollidierender Rechtsanspriiche
durch die Diskussion paradigmatischer Beispiele.?” Fiir eine systematische Dar-
stellung ist es hilfreich, aus diesen Beispielen drei zentrale Fallkonstellationen
zu abstrahieren: Die Kollision gleichrangiger Rechtsanspriiche, die Kollision
von Rechtsanspriichen unterschiedlichen Ranges, sowie schlie3lich die Kollision
von Rechten bzw. Pflichten mit reinen Nutzenerwigungen.

a) Kollision gleichrangiger Rechtsanspriiche

Als Beispiel einer Kollision gleichrangiger Rechtsanspriiche schildert Gazzali
die folgende Situation: Was tun, wenn die Ungldubigen angreifen und muslimi-
sche Geiseln als Schutzschild missbrauchen? Dart man sich dann verteidigen
und dabei billigend in Kauf nehmen, dass die Geiseln durch die Pfeile der Mus-
lime getotet werden? Gazzali bejaht dies — allerdings unter einer entscheidenden
Voraussetzung: Es muss das umfassende Bedrohungsszenario vorliegen, dass die
Ungldubigen, so man den Beschuss unterldsst, die gesamte umma ausldschen,
und zwar — das ist wichtig — einschlielich der Geiseln.?®

Das Beispiel macht deutlich, dass fiir Gazzali nie die Rechte einer Minder-
heit zugunsten derer einer Mehrheit preisgegeben werden diirfen. Stiinde nicht
fest, dass die Geiseln bei jeder Handlungsoption den Tod finden, dann wiirde
keine noch so grole Zahl zu rettender Muslime die Gefiihrdung der Geiseln
rechtfertigen. Gazzali begriindet dies mit einem igma : Es herrsche ein Konsens
dariiber, dass zwei Muslime, die unter Androhung des Todes dazu gendtigt wer-
den, einen dritten Muslim zu téten, dies nicht tun diirfen. Damit verbiete sich
jede Entscheidung nach Mehrheiten (fargth al-katra).®®

Dagegen akzeptiert Gazzali einen Vorrang der Gesamtheit (targih al-kull).
Wichtig ist aber, dass “Gesamtheit™ fiir Gazzall stets die gesamte umma meint,

37  Die Darstellung des istis/ak findet sich in Mustasfa 1, 284-395.
38 Vgl GazzALL, Mustasfa [, 394, 2 ff.
39 Vgl GazzALL Mustasfa 1, 314, 3 f.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



670 NORBERT OBERAUER

und nicht nur all jene, die von der abzuwégenden Entscheidung konkret be-
troffen sind (also etwa alle an der Schlacht beteiligten Muslime). Dies macht
Gazzali durch ein weiteres Beispiel deutlich: Wenn sich Muslime auf einem
Boot befinden, das nur mehr dadurch iiber Wasser gehalten werden kann, dass
einer iiber Bord geworfen wird, dann ist diese Malinahme dennoch nicht statt-
hatt.4?

Wichtig ist weiterhin, dass die Beispiele, anhand derer Gazzali den Vorrang
der Gesamtheit diskutiert, sich allesamt um Leben und Tod drehen. Denn was
den Tod der gesamten wmma qualitativ vom Tod nur einer Mehrheit unterschei-
det, ist die vollige Ausloschung des Islam an sich. Was hier in die Waagschale
des Rechts geworfen wird, sind also nicht die akkumulierten individuellen
Rechte aller Muslime, oder zumindest ist dies nicht das Ausschlaggebende. Aus-
schlaggebend ist vielmehr die Bedrohung, dass der Islam als Phinomen aus der
Welt verschwinde, wodurch alle Ziele des Rechts in einer ganz tundamentalen
Weise hinfillig wiirden. Genau beschen handelt es sich bei dieser Abwigung
also um eine zwischen Rechtsgiitern unterschiedlichen Ranges, und was die Ab-
wigung von Rechtsgiitern gleichen Ranges betrifft, so muss man konstatieren,
dass Gazzali sie im Grunde in keiner Form zulisst. Anstelle einer solchen Ab-
wigung muss in Kauf genommen werden, dass — wie im Beispiel mit dem Boot
— alle Betroffenen ihrer Rechtsanspriiche faktisch verlustig gehen.*!

40 Vgl GazzaLl, Mustasfa 1, 296, 24f.

41  Allerdings diskutiert Gazzali eine Fallkonstellation, in der er letztlich doch eine Abwigung
zwischen gleichrangigen Rechtsanspriichen akzeptiert: Gazzali gesteht zu, dass man einen
Verbrecher, dem mit einer reinen Einkerkerung nicht beizukommen sei, da er sich nicht
gefangen halten lasse, und der fortlaufend Leib und Leben von Muslimen bedrohe, notfalls
toten diirfe — auch wenn das Recht diese Tétung nicht explizit anordnet bzw. erlaubt. Die
Totung stellt hier eine Notlosung dar, um das Leben der potentiellen Opfer des Verbrechers
zu schiitzen. Mit dieser Notlésung wigt man freilich Leben gegen Leben ab — eine Abwi-
gung, die Gazzall an sich fiir unzuliissig erklirt. Wenn er sie in diesem Fall dennoch als
statthaft bewertet, so mit der Begriindung, dass immerhin das Leben Unschuldiger gegen das
eines Siinders (danib) abgewogen werde — auch wenn diese Siinde unter normalen Umstén-
den keine Totung rechtfertige (vel. GAzzALlL, Mustasfa 1, 299, 2 ff). Auch in diesem Fall
spielt also die Zahl der Betroffenen bei der Abwigung keine Rolle. Vielmehr wird der
Gedanke greifbar, dass die Rechte von Siindern weniger wiegen als die Unschuldiger
(jedenfalls dann, wenn die Kollision der Rechtsanspriiche wie im vorliegenden Beispiel just
durch das siindhafte Verhalten des Siinders heraufbeschworen wird).

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 671

b) Kollision von Rechtsanspriichen unterschiedlichen Ranges

Hinsichtlich der Kollision von Rechten unterschiedlichen Ranges nimmt Gazzali
eine Unterscheidung vor: Die kollidierenden Rechtsanspriiche kénnen die unter-
schiedlicher Personen, oder die derselben Person sein. Letzteres liegt etwa vor,
wenn ein Herrscher durch eine spezielle Steuer auf das Eigentum von Personen
zugreift, weil sich anders die militdrische Wehrhattigkeit des Landes nicht ge-
withrleisten ldsst. Der Herrscher — so Gazzali — diirfe dies, denn hier werde ein
geringeres Schutzgut (Eigentum) fiir ein hoheres (Leib und Leben) preisgege-
ben. Gazzali weist jedoch darauf hin, dass diese rechtliche Beurteilung gar kein
istisiah erfordere, sondern sich unmittelbar durch einen givas herleiten lasse.
Denn die Schidigung einer Person zu deren eigenen Gunsten sehe das Recht
auch in anderen Zusammenhingen vor — etwa indem es dem Vormund eines
kranken Kindes gestattet, dessen Vermogen zur Bestreitung von Behandlungs-
kosten anzutasten.*?

Die Kollision zwischen unterschiedlich hochrangigen Rechtsanspriichen
verschiedener Personen behandelt Gazzali nur eher beildufig: Um den eigenen
Tod abzuwehren, diirfe man sich am Hab und Gut eines anderen vergreifen,
denn Blut wiege auf der Waage des Rechts (mizan as-sar ') schwerer als Besitz.#?
Inwieweit neben dem Schutzgut des Lebens auch die weiteren “Ziele des
Rechts” eine Vor- bzw. Nachrangigkeit untereinander aufweisen, fithrt Gazzali
nicht aus.

Grundsitzlich kniipft Gazzali jede Abwigung zwischen Rechtsanspriichen
unterschiedlichen Ranges an zwei Bedingungen, die er mit den Begriffen der
“zwingenden Notwendigkeit” (darira) und der “gesicherten Effizienz” (gat’)
fasst: Es muss eine akute Bedrohungslage vorliegen, die die Preisgabe eines der
kollidierenden Rechtsanspriiche definitiv erzwingt, und diese Preisgabe muss die
Bewahrung des anderen Rechtsanspruches mit ausreichender Sicherheit gewéhr-
leisten.*4

¢) Kollision von Rechten und Pflichten mit Nutzenerwigungen

Die Kollision von Rechten und Pflichten mit reinen Nutzenerwigungen ist fiir
Gazzall juristisch bedeutungslos. Er stellt klar, dass das istislah immer nur eine
Abwigung von Rechtsanspriichen sein darf, und dass Rechte und Pflichten nie

42 Vgl Gazzarl, Mustasfa 1, 303, 7 ff.
43 Vgl Gazzarl, Mustasfa 1, 312, 1 ff. und 314, 1 £f
44 Vgl GazzALl, Mustasfa 1, 269, 1.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



672 NORBERT OBERAUER

aufgrund bloBer Nutzenerwigungen aufgehoben oder modifiziert werden diirfen.
Das gilt auch dann, wenn diese Authebung oder Modifikation den Zielen des
Rechts zu entsprechen schiene. So sei es unzuldssig, einem Konig, der im Rama-
dan tagsiiber sexuvellen Verkehr hatte, ein zusitzliches “Straffasten” aufzu-
erlegen, nur weil die in der Offenbarung verfiigte Strafe — die Freilassung von
zwei Sklaven — einen Konig kaum beeindrucke.#

Ebenso wenig lassen sich aus bloBen Nutzenerwigungen Rechtsanspriiche
herleiten. Eine Frau etwa, die aufgrund mangelnder Absprache ihrer Vormiinder
mit gleich zwei Minnern verheiratet wurde, ohne dass sich feststellen ldsst, wel-
che der Ehen zuerst geschlossen wurde, darf keine der beiden Ehen vollziehen.
Die Sicherung von Nachkommenschaft — eines der Ziele des Rechts — wird
dadurch unméglich. Fiir Gazzali begriindet dies aber keinen Rechtsanspruch der
Frau auf eine Wiederherstellung ihrer Heiratsfihigkeit durch die Auflésung der
mutmallichen Ehen.4¢

Wie lassen sich Gazzalis Ausfithrungen zum istis/ah abschlieBend bewer-
ten? Im Wesentlichen stellt Gazzall einen Restriktionenkatalog auf Der bei
weitem grofite Teil seiner Abhandlung handelt davon, wann und wie das istislah
gerade nicht anwendbar ist, und die legitime Anwendung schrumpft im Grunde
auf eine einzige Fallkonstellation zusammen: Die akute und unumgingliche
Kollision von Rechtsanspriichen unterschiedlichen Ranges. Die Bezugnahme auf
die “Ziele des Rechts” dient dabei wiederum ausschlieflich der Bestimmung
einer Vor- bzw. Nachrangigkeit, wihrend die abzuwigenden Rechtsanspriiche
selbst bereits feststehen miissen. Einzig und allein in diesem eng gesteckten
Anwendungsbereich lisst Gazzall somit eine Orientierung an den “Zielen des
Rechts” zu, die nicht durch den zusitzlichen Textbezug einer “Bezeugung durch
die konkrete Verfiigung™ gestiitzt ist.

45 Vgl GazzALl, Mustasfa 1, 285, 1 ff.

46 Vgl Gazzall, Mustasfa 1, 307, 1 ff. Gazzali fiigt jedoch hinzu, dass die Auflosung der Ehen
dennoch juristisch vertretbar sei, und zwar deshalb, weil Ehen Vertrige darstellen und uner-
fiillbare Vertrige aufzulosen sind. Dies wiederum resultiere aber nicht aus einer reinen
Nutzenerwigung, sondern aus einschligigen offenbarungstextlichen Verfiigungen (vgl. ibid.
309, 1ff).

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCIHEN DENKEN GAZZALIS 673
Schluss

Wie muss man Gazzalts Ausfithrungen zur mundasaba und zum istislah insge-
samt beurteilen? Fraglos stellen diese Ausfithrungen eine Innovation im rechts-
theoretischen Denken dar. Als erster unter den islamischen Rechtstheoretikern
spricht Gazzall menschlichen Vorstellungen von Sinn und Nutzen eines Rechts
explizit eine rechtshermeneutische Relevanz zu. Gazzalis Intention scheint aber
nicht die zu sein, die Rechtshermeneutik zu revolutionieren — dazu ist der Tenor
seiner Ausfithrungen viel zu sehr ein konservativer. Wenn Gazzali auch im
Grundsatz bejaht, dass menschlichen Vorstellungen von Sinn und Nutzen des
Rechts eine rechtshermeneutische Bedeutung zukommt, so stellt er doch zu-
gleich klar, dass diese Bedeutung eine sehr beschrinkte ist.

Was treibt Gazzali zu diesem innovativen aber zugleich restriktiven An-
satz? Um Gazzalis Motivation zu verstehen, muss man den Blick auf den theo-
logischen Gehalt seines Ansatzes richten. Was vordergriindig als die theologi-
sche Pramisse seiner rechtshermeneutischen Ausfithrungen erscheint — dass
ndmlich Gott mit dem Recht eine Wohltat am Menschen vollzieht — ist tat-
sdchlich die zentrale Aussage dieser Ausfithrungen. Man muss also, mit anderen
Worten, Gazzalis Anliegen als ein in erster Linie apologetisches begreifen: Er
distanziert sich — wenn auch nicht ohne jeden Vorbehalt — von einem Gottesbild,
nach dem der Mensch auf das Wohlwollen seines Schopfers nicht baven kann.

Nicht dagegen scheint es Gazzalis Anliegen zu sein, sich von der traditio-
nellen Rechtshermeneutik zu 16sen. Im Gegenteil: Er scheint gerade bestrebt,
gine solche Loslosung so weit wie moglich zu vermeiden. Islamische Rechtsher-
meneutik ist aber immer vom Gottesbild her gedacht. Die rechtshermeneutische
Grundperspektive des Menschen ldsst sich von den Wesensattributen Gottes —
als des Gesetzgebers — nicht entkoppeln. Daher lésst sich nicht an das Gottesbild
rithren, ohne dass dies Konsequenzen auch fiir die Rechtshermeneutik aufwirfi.
Und so kann Gazzali eine Modifizierung der traditionellen sunnitischen Rechts-
hermeneutik nicht vollig vermeiden.

Nun lag an sich im wusii/ al-figh des 11. Jahrhunderts lingst ein Ansatz vor,
der die traditionelle sunnitische Rechtshermeneutik mit einem iiberaus benignen
Gottesbild verkniipfte: Rechtstheoretiker wie Abii [-Husayn al-Basr oder “Abd-
algabbar leiteten ihre Rechtshermeneutik von der mu‘tazilitischen Primisse des
gerechten Gottes her — und gelangten dennoch zu einer Rechtshermeneutik, die
mit der ihrer sunnitischen Zeitgenossen praktisch identisch war. Fiir Gazzali in-
dessen ist dieser mu ‘tazilitische Ansatz kein gangbarer Weg. Dies mag damit zu
tun gehabt haben, dass mu‘tazilitischem Denken im 11. Jahrhundert ein Beige-

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



674 NORBERT OBERAUER

schmack von Héresie anhaftete. Wahrscheinlicher ist jedoch, dass der mu ‘tazili-
tische Ansatz Gazzali aus inhaltlichen Griinden widerstrebte: Wenn es mu‘ta-
zilitischen Rechtstheoretikern gelang, ihr {iberaus “unsunnitisches” Gottesbild
mit sunnitischer Rechtshermeneutik in Einklang zu bringen, so gelang dies
gerade aufgrund der Radikalitdt des mu'tazilitischen Gottesbildes. Gerade weil
im mu'tazilitischen Denken die Wohltitigkeit Gottes gegeniiber dem Menschen
eine Primisse ist und als solche a priori feststeht, ldsst sich diese Wohltitigkeit
auch in einer vollig abstrakten Weise fassen und so jeder rechtshermeneutischen
Konsequenz entkleiden: Gottes Gesetz muss eine Wohltat sein — ganz gleich, ob
der Mensch die wohltitige Wirkung rechtlicher Regelungen erkennen kann oder
nicht. Worin diese Wohltat konkret liege, konnten mu‘tazilitische Rechtstheore-
tiker somit offen lassen, und so liel3 sich auch der Gedanke umschiffen, dass
konkrete Vorstellungen von Sinn und Nutzen eines Rechts eine Quelle der
Rechtstindung sein kénnten.

Gazzali will sich jedoch die Radikalitit des mu‘tazilitischen Gottesbildes
nicht zu eigen machen. Thm liegt an einer Relativierung des sunnitischen Gottes-
bildes — nicht an dessen volliger Umkehrung. Die apriorische Annahme eines
wohltitigen Handelns Gottes weist er daher zuriick. So aber kann Gazzali den
wohltitigen Gehalt des Rechts nur mehr als einen rein faktischen ausweisen, und
dies zwingt ihn formlich dazu, die Wohltat, die im Recht liege, auch konkret zu
benennen. Es ist also gerade die Relativitit seines Gottesbildes, die Gazzali dazu
nétigt, jene rechtshermeneutische Neuerung vorzunehmen, die seinen Ansatz
auszeichnet: Die konkrete Benennung iibergeordneter Zielsetzungen des Rechts.

Die Benennung solcher Zielsetzungen barg aber das Potential, die traditio-
nelle sunnitische Rechtshermeneutik vollig zu unterspiilen. Allzu nahe lag der
Gedanke, diese Zielsetzungen als eine hermeneutische Grofle aufzufassen, aus
der sich unmittelbar Recht schopfen lasse. Die enge Bindung der Rechts-
schoptung an den Offenbarungstext — das zentrale Anliegen sunnitischer Rechts-
hermeneutik — konnte so einer nur mehr weitliufigen und vagen Bezugnahme
weichen. Gazzali sah diese Moglichkeit — und scheint darin eine Gefahr gesehen
zu haben. Daraus erkldrt sich, warum seine Umschreibung der hermeneutischen
Tragweite der “Ziele des Rechts” einen weitestgehend restriktiven Charakter
aufweist.

Zu kldren bleibt, wie Gazzalis Ansatz ideengeschichtlich einzuordnen ist.
Zwar ist uns von keinem fritheren Denker eine vergleichbare Abhandlung zu den
“Zielen des Rechts”, der mundsaba oder dem istislah erhalten, doch ist es un-
wahrscheinlich, dass Gazzall seinen Ansatz ex nihilo erschuf. Wahrscheinlicher
ist, dass er mit seinem Ansatz auf Ideen reagierte, die zu seiner Zeit bereits eine

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 675

gewisse Wirkungsmacht entfaltet hatten. Diese Ideen miissen nicht unbedingt im
rechtswissenschaftlichen Milien herangereift sein. Gazzalis Rolle als “Briicken-
bauer” zwischen Rechtsschulislam und Sufik ist hinldnglich bekannt, und es ist
durchaus moglich, dass Gazzalis Ansatz von sufischem Gedankengut inspiriert
war.4” Diese Vermutung kann aber zuniichst nicht mehr sein als eine Hypothese,
die durch genaue Studien zeitgenossischer sufischer Literatur verifiziert werden
miisste.

Gazzali blieb nicht der einzige Rechtstheoretiker, der anhand der Begriffe
des istislah, der mundsaba und der “Ziele des Rechts” iiber die rechtshermeneu-
tische Tragweite menschlicher Sinnbegriffe reflektierte. Bei spiteren Rechts-
theoretikern finden sich regelmiBig Ausfithrungen zu diesem begrifflichen und
gedanklichen Komplex, die zum Teil sehr viel umfassender sind als die
Gazzalis. Zu diesen Rechtstheoretikern gehdren etwa — um nur eine Auswahl zu
nennen — Fahr ad-Din ar-Razi (st. 1209), Sayf ad-Din al-Amid (st. 1233), Sihab
ad-Din al-Qaraft (st. 1285), Nagm ad-Din at-Tawti (st. 1316), Ibn Taymiyya (st.
1328), Tbn Qayyim al-Gawziyya (st. 1350) und Abf Ishaq as-Satibi (st. 1388).48
Folgt man den vorliegenden Untersuchungen zu diesen Denkern, so scheint die
Mehrheit von ihnen die hermeneutische Tragweite der Ziele des Rechts und des
istislah weniger restriktiv bewertet zu haben als Gazzali# Dies gilt etwa — der
Darstellung Kerrs zufolge — fiir Ibn Taymiyya und Ibn Qayyim al-Gawziyya.*

47  Den Hinweis auf einen moglichen Einfluss sufischen Gedankenguts verdanke ich Hans-
Thomas Tillschneider, dem ich an dieser Stelle fiir seine wertvollen Anmerkungen zu einer
fritheren Version dieses Beitrags danken machte.

48  Weitere Rechtstheoretiker, bei denen sich Abhandlungen zum istis/ah finden, nennt PARET
in EI?, istihsan and istislah, IV, 257 a.

49  Eine Ausnahme scheint Sayf ad-Din al-Amidi zu sein: Eine Bestimmung der //a auf der
Grundlage von Nutzenerwigungen, die durch keine textliche Indikation gestiitzt sind (das
garib also, nach Gazzalis Diktion) lehnte Amidi ab. Auch den paradigmatischen Fall der
Angreifer, die Muslime als Schutzschilde missbrauchen, beurteilt Amidi restriktiver als
GazzalT: Er lehnt es ab, den “Feuerbefeh]l” durch einen Verweis auf die Ziele des Rechts zu
legitimieren (vgl. JoHNSTON 2004: 247ff., mit Verweisen auf WEIss 1992). Paret nennt
neben Amidi auch Ibn al-Hagib (st. 1249) als einen “pronounced opponent of istislal’” (vgl.
PARET in EI%, istihsan and istisiah, IV, 257 b). Weitgehend analog zur Position Gazzalis
erscheint die Qarafis (zu ihm siehe KERR 1966: 691f.) sowie die Razis (zu ihm siche MASUD
1989: 156ftf).

50 Vgl KErr 1966: 97 und 87f: Im Gegensatz zu Gazzili betrachteten es Ibn Taymiyya und
Ibn Qayyim al-Gawziyya als statthaft, zu Dingen und Handlungen, zu deren rechtlicher Be-
urteilung sich in den Offenbarungstexten keine Indizien finden, eine rechtliche Beurteilung
auf der Grundlage der masiaha zu treffen. Damit 16sten sie sich von der Auffassung der
traditionellen Rechtshermeneutik, der zufolge solche Dinge und Handlungen als ethisch und

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



676 NORBERT OBERAUER

Als Denker, die die hermeneutische Tragweite des istis/ah und der “Ziele des
Rechts” als auBerordentlich weitreichend beurteilten, werden gemeinhin Satibi
und vor allem Tawf{i genannt.’! Beide scheinen wiederum das rechtstheoretische
Denken Muhammad Rasid Ridas beeinflusst zu haben.’? Dem Urteil Johnstons
zufolge ldsst sich bei einflussreichen Rechtstheoretikern des 20. Jahrhunderts
insgesamt ein Trend beobachten, die rechtshermeneutische Bedeutung des
istislah vnd der maqgasid as-Sar* besonders zu betonen.™ Der Ansatz Gazzalis,
der hier analysiert wurde, steht also am Beginn einer langen und facettenreichen
“Genealogie™ von Ansitzen, die sich bis in die Gegenwart fortsetzt, und fiir die
Gazzalis Ansatz keinesfalls als reprisentativ erachtet werden kann. Allerdings
finden sich in diesem Jahrhunderte langen Diskurs auch Stimmen, in denen jene

rechtlich indifferent (mubah) zu beurteilen sind (ibaha asfivya). Kerr beurteilt die Position,
die Ibn Taymiyya und Ibn Qayyim al-Gawziyya vertraten, als einen maBgeblichen Schritt
zur Legitimierung der siydsea Sar Tvya, d.h. der Erginzung des offenbarten Rechts durch den
Herrscher mittels zusétzlicher Regelungen, die dem Gemeinwohl dienen (vgl. ibid.: 88. Zur
maligeblichen Rolle jener beiden Denker bei der Entwicklung des Konzepts der sivasa
§ar‘iyva siehe VOGEL in EI7, sivasa, IX, 695 a).

51  Zu Tawfi und Satibi siche JoHNSTON 2004: 252f, zu Tawfi vgl. zudem KERR 1966: 971f;
KRAMER 1999: 59; PARET in EI%, istihsan and istisiah, IV, 258 a, sowie KAMALI 2003:
360f.; zu Satibi siehe zudem MasuD 1989.

52 Rida verwies jedenfalls in seinen rechtstheoretischen Abhandlungen auf Satibl und Tawfi
(vgl. KERR 1966: 194f; 207) und veréffentlichte 1906 Tawfis Risala fi I-Masalih al-mursala
in der Zeitschrift a/-Manar (vgl. ibid.: 207). Nach Kerrs Beurteilung bleibt es allerdings in
den Schriften Ridas sehr unklar, welche hermeneutische Tragweite er selbst dem istis/ah
und den Zielen des Rechts zumall, und inwieweit er die Auffassungen Satibis bzw. Tawfis
also teilte (vgl. ibid.: 1961; 2071f). Paret urteilt gar, Tawfis Schriften hitten dem Anschein
nach keinen unmittelbaren Einfluss auf modernistische Reformdenker ausgeiibt (vgl. PARET
in EI%, istisan and istislah, IV, 258 a). Zu einer diametral entgegengesetzten Beurteilung
gelangt dagegen Opwis (vgl. Opwis 2005:198f). Was Satibi betrifft, so scheint auch
Muhammad ‘Abduh dessen Werk sehr geschitzt zu haben: Er soll es seinen Schiilern als
Lektiire empfohlen haben (vgl. JoHNsSTON 2007: 161).

53 Vgl JounsTON 2004: 254ff. Johnston verweist hier insbesondere auf ‘Abd ar-Razzdq
Sanhiiri (st. 1971) und ‘Abd al-Wahhab Hallaf (st. 1956) — beides jiingere Zeitgenossen
Ridas — sowie auf Muhammad Abt Zahra, einen Schiiler Hallafs. Eine dhnliche Einschit-
zung findet sich bei JouNsTON 2007: 162, sowie bei KRAMER 1999: 58ff. Abdelkader nennt
als Denker, die die beiden ,.Prinzipien” masiaha und magasid as-§ar® “verfechten” {ad-
vocate) Muhammad Qutb, Ibrahim al-Bayyiami, Salih ad-Darwis, Hasan at-Turabi und
Yasuf al-Qaradawi (vgl. ABDULKADER 2003: 169). Zu einer Bezugnahme auf die masiaha
im modernistischen Diskurs zum Konzept einer islamischen Wirtschaftsordnung siche
Urtvik 2003: 55. Zur Bezugnahme auf die mas/aha in modernen Diskussionen zur Legitimi-
tit von Organtransplantationen siche KRAWIETZ 1999,

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 677

Sorge widerhallt, die auch aus Gazzalis Ansatz zu sprechen scheint: Paret ver-
weist etwa auf eine Aussage Ibn Taymiyyas, der — ungeachtet seiner prinzi-
piellen Zustimmung zum istis/ah — beklagte, viele Herrscher und auch einfache
Leute wiirden in einer Weise auf die mas/aha Bezug nehmen, die von einer Un-
kenntnis des Rechts gepriigt sei oder ihm gar zuwiderlaufe. Auf diesem Wege,
so Ibn Taymiyya, wiirden sich diese Personen die Rolle des (gottlichen) Gesetz-
gebers anmaflen.” Auch im islamischen Rechtsdiskurs der Moderne wird die
Frage, ob und in welcher Form sich Recht aus einer Bezugnahme auf die
maslaha schopfen lasse, kontrovers diskutiert.”> Bagby etwa verweist auf eine
Debatte in der dgyptischen Presse, die sich 1982 an einer Reihe umstrittener
Regelungen in Entwiirfen zu einer Neuauflage des dgyptischen Personenstands-
rechts entziindete. Withrend diese Regelungen in einigen Beitrigen als Umset-
zung der maslaha verteidigt wurden, wurde diese Legitimation in anderen
Beitrigen zuriickgewiesen: Eine reine Spekulation tiber die maslaha — so der
Einwand in einem dieser Beitrdge — reiche nicht aus, um rechtliche Regelungen
zu begriinden. Es bediirfe vielmehr eines giiltigen rechtlichen Beweises dafiir,
dass in einer Regelung tatsichlich eine maslaha liege.>®

Literatur

1. Primdrquellen

AL-BAGI, Abu 1-Walid: Kitab al-I3ara ild ma vifat al-usil wal-wigdza fi ma 'na
ad-dalil, in einem Band mit der Qasida fT Usil al-figh des 1bn Hazm
und den Waragdt fi Usil al-figh des Guwayni, ed. Mustafa al-Wadffi
und Mustafa Nagi, Rabat: Markaz Ihya™ at-Turat al-Magribi, o. J.

54  Vgl. PAreT in EI%, istihsan and istislah, IV, 256a ff. Paret verweist auf IBN TAYMIYYA,
Magmu ‘at ar-Rasa’il wal-masa’il, 5 Bande, Kairo 1341-1349, Bd. 5, S. 221,

55  Einen Uberblick iiber verschiedene Positionen zur masiaha im islamischen Diskurs ab dem
spéten 19. Jahrhundert gibt Opwis 2005,

56 Vgl BaoBYy 1985: 2f Auf welche Regelungen sich die Kontroverse konkret bezog, wird bei
Bagby nicht recht klar. Die Regelungen scheinen jedoch u. a. auf eine Beschrankung poly-
gamer Ehen gezielt zu haben (vgl. ibid.: 2). Eine kritische Bewertung einer unqualifizierten
Bezugnahme auf die maslaha findet sich auch bei MusLEHUDDIN 1973: 37f. Generell zur
Kontroverse um die masiaha in historischer Zeit sowie in der Moderne siehe auch KAMALI
2003: 3624T. und 3651,

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679



678 NORBERT OBERAUER

AL-BASRI, Abun I-Husayn: al-Mu ‘tamad [T usiil al-figh, 2 Biande, Beirut: Dar al-
Kutub al-"Timiyya, 1983.

AL-GASSAS, Abli Bakr Ahmad Tbn ‘Alf ar-Razi: al-Fusil f7 l-usiil, ed. von “Agil
Gasim an-Nasami unter dem Titel Usil al-figh al-musamma bil-fusil
1 l-usil, Kuwait: Wizarat al-Awqaf, 1985.

AL-GAZZALI, Abii Hamid Muhammad: al-Mustasfa min ‘ilm al-usil, 2 Binde,
Biilag: Al-Matba'a al-Amiriyya, 1322/1904, 1970.

IBN "AQIL, Aba I-Wafa’ “Ali: Kitab al-Gadal. Port Said: Maktabat at-Taqafa ad-
Diniyya, o. J.

AL-KARHI, Abu I-Hasan: Risala fil-Usiail (mit Kommentar des Abl Hafs "“Umar
an-Nasaf1), gedruckt zusammen mit ‘Ubaydallah b. al-Husayn ad-
Dabust: Ta 'sis an-nazar, Kairo: Zakariyya “Al1 Yasuf, 1971.

AS-SARAHSI, Abt Bakr Muhammad Ibn Ahmad: Usial, ed. Abu 1-Wafa™ al-
Afgant, Beirut: Dar al-Kutub al-Timiyya, 1993.

AS-SIRAZI, Abii I-Ishaq: Kitab al-Luma’ fi usil al-figh, Kairo: Maktaba wa-
Matba‘a Mustafa ‘Alf al-Babi al-Halabt wa-Awladihi, 1377/1957.

2. Sekunddrliteratur

ABDELKADER, Deina

2003 “Modernity, the Principle of Public Welfare (maslaha) and the End
Goals of SharT'a (magqdsid).” In: Muslim Legal Thought, in: Islam and
Christian-Muslim Relations 14, 163-74.

BAGBY, Ihsan A.

1985 “The Issue of Maslahah in Classical Islamic Legal Theory.” Inter-
national Journal of Islamic and Arabic Studies 2: 1-11.

HEINRICHS, W.

2002 “Qawd ‘id as a Genre of Legal Literature.” In: B. G. WEISS (ed. 2002):
Studies in Islamic Legal Theory. Leiden [u. a.]: Brill, S. 365-83.

JOHNSTON, David

2004 “A Turn in the Epistemology and Hermeneutics of Twentieth Century
Usdl al-Figh.” /LS 11: 233-82.

2007 “Magasid al-Shari‘a: Epistemology and Hermeneutics of Muslim
Theologies of Human Rights.” WDI 47: 149-87.

KAMALI, Mohamad Hashim

2003 Principles of Islamic Jurisprudence. 3rd revised and enlarged edition,
Cambridge: The Islamic Texts Society.

AS/EA LXTV 322010, §. 649679



ZUM RECHTSTHEORETISCHEN DENKEN GAZZALIS 679

KERR, Malcolm H.

1966 Islamic Reform: The Political and Legal Theories of Muhammad
‘Abduh and Rashid Ridd. Berkeley: University of California Press.

KRAMER, Gudrun

1999 Gottes Staat als Republik. Reflektionen zeitgendssischer Muslime zu
Islam, Menschenrechten und Demokratie. Baden-Baden: Nomos Verl.-

Ges.
KRAWIETZ, Birgit
1999 “Dariira in Modern Islamic Law: The Case of Organ Transplantation.”

In: R. GLEAVE und E. KERMELI (eds.): Islamic Law: Theory and
Practice. London w.a.: Tauris, S. 185-93.

MASUD, Muhammad Khalid

1977 Islamic Legal Philosophy. A Study of Abii Ishag al-Shatibis Life and
Thought. Islamabad: Islamic Research Institute.

MUSLEHUDDIN, Mohammed

1973 “Islamic Jurisprudence and the Rule of Necessity and Need.” Islamic
Studies 11: 37-52.

OBERAUER, Norbert

2004 Religiose Verpflichtung im Islam. Ein ethischer Grundbegriff und
seine theologische, rechtliche und sozialgeschichiliche Dimension.
Wiirzburg: Ergon.

Opwis, Felicitas

2005 “Maslaha in Contemporary Islamic Legal Theory.” Islamic Law and
Society 12 (2005): 182-223.

PETERS, J.R.T.M.

1976 God s Created Speech: A Study in the Speculative Theology of the
Mu ‘tazilt Qadr I-Qudat Abii I-Hasan “Abd al-Jabbar bn Ahmad al-
Hamadant. Leiden: Brill.

UTHMAN, Muhammad Rif at

1995 The Laws of Marriage in Islam, London: Dar Al Taqwa.

UTVIK, Bjoérn Olav

2003 “The Modernizing Force of Islamism.” In: F. BURGAT und Johna ES-
POSITO (eds.): Modernizing Islam: Religion and the Public Sphere in
the Middle East and Furope. London u.a.: Hurst, S. 43-67.

WEISS, Bernhard G.

1992 The Search for Gods Law. Islamic Jurisprudence in the Writings of
Sayf al-Din al-Amidr. Salt Lake City: University of Utah Press.

AS/EA LXTV 322010, S. 649-679






	Gottes Recht und menschliche Sinnvermutung: istislāh, munāsaba und maqāsid aš-šar' im rechtstheoretischen Denken Ġazzālīs (st. 1111)

