
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: Muslimische Theologen und Philosophen im Wett- und Widerstreit um
die Ratio : ein Thesenpapier zum Diktum der “Vernunftreligion” Islam im
11.-14. Jahrhundert

Autor: Kügelgen, Anke von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MUSLIMISCHE THEOLOGEN UND PHILOSOPHEN
IM WETT- UND WIDERSTREIT UM DIE RATIO –

EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM
DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM

IM 11.–14. JAHRHUNDERT

Anke von Kügelgen, Universität Bern

Abstract

In this paper I investigate the vivid discussions among Muslim theologians and philosophers about

the relationship of reason and religion from the 11th to the 14th centuries – which continue to be

used as points of reference today. I argue that the idea of Islam as a religion which is in harmony

with reason was one of the key postulates of the dominant thinkers of that period, regardless of
their school of thought or their attitude towards literal or allegorical ways of understanding the

Coran. In consequence, religion has been rationalized or even intellectualized to a high degree

while philosophy in turn has been deeply coloured by religious images and concepts. Yet the

understanding of religion as well as of reason and its instruments has been so heterogeneous that

rationalization could bear very different, even conflicting meanings, thereby undermining the

postulated harmony. In seven theses I foreground several striking similarities and differences

between theologians and philosophers who diverge in their usage and understanding of reason as

well as of the nature of religion.

Der Artikel ist eine erweiterte Fassung meines gleichnamigen Vortrags, den ich auf dem

vom Collegium generale der Universität Bern organisierten Münchenwiler Seminar 2010 zu
Rationalität zwischen Religion und Philosophie gehalten habe. Den Anstoß zur Veröffentlichung

und Überarbeitung gab Jindrich Strnad Biel). Vortrag und verschiedene Fassungen

des Artikels fanden in Florian Zemmin Bern) einen äußerst konstruktiv-kritischen Gegenleser.

Er hat auch die bibliographischen Angaben geordnet und vereinheitlicht sowie das

Layout erstellt. Wichtige Kommentare zur vorletzten Artikelversion erhielt ich von Thomas

Würtz Bern) und Bettina Dennerlein Zürich). Ihnen allen sei herzlich gedankt.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



602 ANKE VON KÜGELGEN

Heutige Positionen und ihre Bezugspersonen

im 11.–14. Jahrhundert

Die heutigen Diskussionen um das Verhältnis von Islam und Vernunft werden
im wesentlichen von drei Positionen bestimmt, die sich alle auf den Koran und
häufig auch auf muslimische Theologen oder Philosophen der ersten sieben

Jahrhunderte des Islam stützen. Zwei dieser Positionen sind konträrer Natur:
während die einen behaupten, der Verzicht auf das vernunftgeleitete Fragen nach

Gott sei dem Islam wesenseigen, halten die anderen ihn für eine Vernunftreligion.

Eine dritte Haltung verschließt sich nicht vor der Vernunft, erachtet jedoch
die mystisch inspirierte, intuitive Erleuchtung als den sicheren Erkenntnisweg.

Diese Klassifizierung ist an sich genommen wenig aussagekräftig, da sie
elementare Unterschiede innerhalb der einzelnen Positionen nivelliert. Erst ein
Blick auf die sie tragenden Annahmen und Begründungen vermag die sich unter
einem einheitlichen Dach verbergenden mannigfaltigen Differenzen
aufzudecken.

Der Verzicht auf das vernunftgeleitete Fragen nach Gott sei dem Islam
wesenseigen, ist eine Überzeugung, die Papst Benedikt XVI. nicht nur mit
Seinesgleichen, etwa dem Theologen und Islamwissenschaftler Theodor Khoury
geb. 1930) teilt, dem der andalusische Theologe und Rechtswissenschaftler Ibn

.azm gest. 1064) als muslimischer Gewährsmann dient.1 Sie wird – unter
primärer Bezugnahme auf Koran und Sunna – ebenfalls propagiert von betont
gegen die “westliche Vernunft” ausgerichteten Muslimen, wie dem Begründer

1 Papst Benedikt XVI. Joseph Ratzinger) stützte sich in seinem im Sept. 2006 an der Univer¬

sität Regensburg gehaltenen Vortrag auf eine Studie von T. Khoury BENEDIKT XVI., 2006:
13–14). Theodor Khoury behauptet pauschal: “Pour la doctrine musulmane, Dieu est

absolument transcendant, sa volonté n’est liée par aucune de nos catégories, fût-elle celle du

raisonnable” und benennt unter Berufung auf eine Studie von Roger Arnaldez zu Ibn .azm
einzig dessen Gottesvorstellung als Beleg KHOURY, 1966: 144 Anm. 1). Ibn .azm war
sowohl innerhalb des Rechts als auch der Theologie um ein strikt dem äußeren Wortsinn
entsprechendes .a.iri – daher die Bezeichnung “.ahiriten” für diese Geistesrichtung), mit
sprachlogischen Mitteln gestütztes Verständnis von Koran und Sunna bemüht ARNALDEZ,

1981: 70–73; ARNALDEZ, 1986: 797 2. Spalte). Das hat ihn indes nicht an einer intensiven

Beschäftigung mit der aristotelischen Logik gehindert, von der er allerdings nur einzelne
Elemente, nicht aber die Lehre von den Quidditäten übernahm ARNALDEZ, 1991c: 444–446;
ARNALDEZ, 1981: 215; BRUNSCHVIG, 1979: 304–313). Seine Lehren haben nur wenige
Anhänger gefunden, und ich werde sie hier nicht weiter berücksichtigen.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 603

der “Muslimbrüder” al-I.wan al-Muslimun) .asan al-Banna gest. 1949), 2

ihrem langjährigen Vordenker Sayyid Qu.b gest. 1966)3 oder Šukri Mu..afa
gest. 1978), dem Anführer der “Gruppe der Verketzerung und der Emigration”
at-Takfir wal-Higra)4. Die göttliche Offenbarung gilt ihnen als selbstevident

und unhinterfragbar und als in allen Lebensbereichen gültig,5 wobei Qu.b explizit

den Glauben als eine von der Vernunft getrennte Gemütskategorie erachtet6.

Diese Trennung postuliert indes ebenso – mit Blick auf alle Religionen – Fara.

2 Das Credo aqida) stützt er mit Koranversen und Überlieferungen des Propheten sowie

“rechtschaffener Gläubiger” und hält von ihm ausdrücklich philosophische Theorien und

logische Beweisführungen fern AL-BANNA, [um 1951]: 65). Zu .asan al-Banna und den

Muslimbrüdern s. LIA, 1998 und MITCHELL, 1969.

3 Sayyid Qu.b QU.B, 1995: 226–238) hält den Verstand .ihn) – er spricht auch von

“rationaler Logik” al-man.iq a.-.ihni) – für einen schlechten Weg zur Glaubenslehre, da er

nur das alltägliche reale Leben und das naturwissenschaftlich Wahrnehmbare (‘al-ma.sus’ fi
tagarub al- ilm; 228f.) erfasse ähnlich QU.B 1402/1982: Bd. 1: 153). Er stellt ihn der

“emotionalen Logik” al-man.iq al-wigdani) gegenüber, die durch ihre “Methode der Imagination

und geistigen Vergegenwärtigung” .ariqat at-.a.wir wat-ta.yil; 230) in der Lage sei,

der menschlichen Seele Zugang zu den Glaubenswahrheiten Sing. aqida), wie den Bildern
vom jenseitigen Leben, zu ermöglichen, ihre sinnliche Wahrnehmung .iss), Phantasie

.ayyal), innere Schaukraft ba.ira) und emotionale Seelenkraft wigdan) zu wecken und

die Seele auf zufriedene Genügsamkeit iqtina und Gehorsam i. an) vorzubereiten 228,

230). Zu Qu.b s. CARRÉ, 1984; KEPEL, 1993.

4 Für Šukri Mu..afa haben die muslimischen Exegeten die göttliche Botschaft in konspirativer

Weise entstellt und verdunkelt. Zum Verständnis von Koran und Sunna darf s.E. nur ein
arabisches Wörterbuch herangezogen werden A.MAD 1991: I, 63–64; AL-AZM, 1994: 77). Zu

ihm und seiner Gruppierung s. AL-AZM, 1993 und 1994; ABU L-.AIR, 1980.
5 Die Konsequenzen, die sie daraus für das wissenschaftliche Denken ziehen, sind allerdings

sehr unterschiedlich. .asan al-Banna und Sayyid Qu.b lehnen profane Wissenschaften, vor
allem Medizin und Naturwissenschaften, solange sie praxisbezogen bleiben, keineswegs ab

AL-BANNA, [um 1951]: 29–58; QU.B, 1993: 138–141; QU.B, 1996: 203–207) und studierten

sie am Kairiner Lehrerseminar Dar al- ulum in Kairo. Ihre Ablehnung gilt vielmehr der

Philosophie und den Geisteswissenschaften, da sie mit den Grundlagen jeder Religion und
insbesondere der des Islams in Konflikt kämen QU.B, 1993: 139–144; QU.B, 1996: 204–

211) und die Menschen auf moralische Abwege brächten AL-BANNA, [um 1951]: 47–48).

Diese Auffassung teilt die Mehrheit der Islamisten. Šukri Mu..afa hingegen schwebt eine

weitgehend analphabetische muslimische Gemeinschaft vor, in der Wissen auf das für die
rechte Vollbringung der Dienste Gott gegenüber notwendige Rüstzeug reduziert sein solle.

Alles Wissen, das nicht der Umsetzung der göttlichen Gebote diene, bringe die Menschen

aus dem Gleichgewicht und führe sie in die Irre. Nur dringende Notwendigkeit erlaube die
Aneignung von Wissen, das nicht durch Koran und Sunna verbürgt sei A.MAD 1991: I, 94–

96;AL-AZM, 1993: 119).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

6 S. Anm. 3.



604 ANKE VON KÜGELGEN

An.un gest. 1922), ein christlicher Vorkämpfer für eine Säkularisierung der
arabischen Welt, wobei ihm Ibn Rušd gest. 1198) als Gallionsfigur diente.7

Die konträre Auffassung, der Islam sei eine Vernunftreligion, ist die
Ansicht der Mehrzahl der muslimischen Elite, nicht nur in arabischen Ländern, und
verbindet muslimische Reformer verschiedener Couleur.8 “Vernunft” wird
allerdings bald als ein universelles, bald als ein partikuläres, religions- und
kulturabhängiges Gut verstanden, so dass sich innerhalb dieser Position zwei
Strömungen unterscheiden lassen. Die bekanntesten Repräsentanten einer
Übereinstimmung des Vernunftwissens – ohne Ansehung seiner Herkunft – mit den

Grundlagen des Islams Koran, Sunna und den Lehren der “rechtschaffenen

Muslime” as-salaf a.-.ali.) sind der panislamische Aktivist Sayyid Gamaladdin

al-Afgani gest. 1897) 9 und der Bildungsreformer und Obermufti von
Ägypten Mu.ammad Abduh gest. 1905)10. Aufgrund dieser Übereinstimmung
sehen sie keinerlei Notwendigkeit einer Säkularisierung des Wissens und der

Gesellschaft in der islamischen Welt, welche in der christlich geprägten Welt

7 An.un stellt die Wissenschaft in den Bereich des Verstandes aql) und die Religion in den

des Herzens qalb) AN.UN, 1903: 123–124, 166–167; VON KÜGELGEN, 1994: 80–81).

8 Ein eindrückliches Beispiel dafür ist der an Papst Benedikt XVI. gerichtete “offene Brief”,
den ursprünglich 38 hochrangige, insgesamt acht Denk- und Rechtsschulen zugehörige

Islam-Gelehrte verschiedenster Länder im Oktober 2006 als Replik auf den Regensburger

Vortrag im Internet publizierten die ursprüngliche Version ist nicht mehr abrufbar, die neue

Version ist u.a. um viele Unterschriften erweitert zuletzt abgerufen am 26.5.2010):

<http://www.acommonword.com/lib/downloads/CW-Total-Final-v-12g-Eng-9-10-07.pdf>.
Zu den Unterzeichnern gehörten u.a. die Großmuftis von Ägypten, des Kosovos, Kroatiens,

Usbekistans, Sloweniens, Syriens, der Türkei und Omans, Generalsekretäre muslimischer

Vereinigungen, so etwa aus Belgien, Indonesien, Kuwaits und dem Jemen und verschiedene

international bekannte muslimische Professoren. S.a. EDIS, 2007.

9 In seinem berühmtesten Werk, “Die Widerlegung der Materialisten”, unterscheidet al-Af¬
gani die islamische Religion von anderen u.a. dadurch, dass sie allein ihre Grundlagen u.ul)
auf rational begründete Beweise stütze AL-AFGANI, 1968: 177; AL-AFGANI, 1983b: 172).

Die Ansicht, die Glaubensgrundlagen der islamischen Religion seien mit der Wissenschaft

vereinbar und die islamische Religion sei von allen Religionen der Wissenschaft am nächsten,

vertritt al-Afgani vor allem gegenüber muslimischem Publikum, u.a. in einer in
Kalkutta 1882 gehaltenen Vorlesung AL-AFGANI, 1983a: 107). In einem ein Jahr darauf an den

französischen Philosophen und Orientalisten Ernest Renan gest. 1892) gerichteten Artikel
im Journal des Débats sieht er in der muslimischen Religion ein nicht minder großes

Hindernis für die Entwicklung der Wissenschaften als in der christlichen Religion AL-AFGANI,

1883: 3. Spalte; RENAN, 1883: 34–36). Zur Anpassung al-Afganis an sein jeweiliges Publikum

s. KEDDIE, 1983: 36–37; zu seinem Leben und Werk s.a. KEDDIE, 1972.

10 ABDUH, 1323/1905; HASSELBLATT, 1968. Zu Abduh s. ADAMS, 1933 und HADDAD, 2000.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 605

aber bedingt durch die Wissenschaftsfeindlichkeit des Christentums habe vollzogen

werden müssen.11 Allerdings reflektieren sie die Grundlagen der modernen
Geistes-, Sozial- und Naturwissenschaften kaum; 12 al-Afganis Auseinandersetzung

mit Darwins Evolutionstheorie bleibt an der Oberfläche13. Zahlreich sind
inzwischen Versuche, im Koran herausragende wissenschaftliche Erkenntnisse
und technische Neuerungen, wie Mikroben,14 die Erdrotation oder Flugzeuge15

oder die Vorwegnahme von Erkenntnissen neuzeitlicher und moderner
europäischer Philosophen in den Theorien gläubiger Muslime nachzuweisen.

Besonders häufig werden al-Gazalis gest. 1111; s.u.) und David Humes gest.

1776) Zweifel am Gesetz der notwendigen Kausalität respektive ihre Ideen von
der Gewohnheit gleichgesetzt. 16 Derartige Vergleiche bleiben allerdings auf
punktuelle Parallelen beschränkt und lassen die Gedankensysteme der einzelnen
Theoretiker außer Acht.17

11 S. die Literaturverweise in den vorangegangen zwei Anmerkungen.

12 HASSELBLATT, 1968. In seiner theologischen Schrift Risalat at-Tau.id ABDUH 1421/2001)

und seinem Korankommentar RI.A, 1980: 63–6) setzt er der Vernunft darüber hinaus klare

Schranken.

13 AL-AFGANI, 1968: 137–143; AL-AFGANI, 1983b: 134ff.
14 Abduh vermutet, dass die dank des Mikroskops sichtbar gewordenen Lebewesen, d.h. die

Mikroben, eine Art von Dschinn sind, von denen im Koran die Rede ist ADAMS, 1933:

138). Eine derartige naturwissenschaftliche Korandeutung ist bei Abduh allerdings eine

Ausnahme und nicht kennzeichnend für seine Exegese JOMIER, 1954: 150; ABDEL.AMID,

1963: 67–68).

15 JOMIER, 1957: 269 Anm.1 er bezieht sich auf eine Publikation Mu.ammad al-Bannas und

einen repräsentativen Diskussionsbeitrag von ihm anlässlich der sowjetischen Sputnikpremieren

im Jahre 1957). Als Initiator der sich an modernen Wissenschaften orientierenden

Koranexegese gilt .an.awi Gauhari gest. 1940) JOMIER, 1958; ABDEL.AMID, 1963: 70–

73; DE JONG, 2004). Er war überzeugt, der Koran sei nur für denjenigen angemessen

verständlich, der in den modernen Wissenschaften – von der Physik, über die
Religionsgeschichte bis zum Spiritismus – bewandert sei JOMIER, 1958: 148). Im gegenwärtigen

Ägypten hat vor allem die naturwissenschaftliche Koranauslegung große Konjunktur. Laut
Auskunft von Thomas Würtz ist ihr derzeitiger Hauptrepräsentant Zaglul an-Naggar. In
seinem Buch Das wissenschaftliche Verständnis der Berge im Heiligen Koran vertritt er

grob gesagt die These, Berge würden im Koran Pflöcke autad) genannt, doch erst die
neuere geologische Forschung habe belegen können, dass Berge zwei Drittel ihres Massivs
unter der Erdoberfläche hätten und so den Charakter von Pflöcken bekämen Kairo 2004).

Zu Autoren außerhalb Ägyptens s. EDIS, 2007: 92–98, et passim. Zur “mittelalterlichen”
naturwissenschaftlichen Koranexegese s. MORRISON, 2005.

16 Genannt seien AN-NAŠŠAR, 1981: Bd. 1: 41–42, 523; AL- AQQAD, 1982: 52.
17 Vor allem Philosophieprofessoren weisen auf die Problematik von solcherlei Parallelisie¬

rungen hin; so u.a. AL- IRAQI, 1984: 17; MA.MUD 1981: 337– 344.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



606 ANKE VON KÜGELGEN

Die zweite Strömung innerhalb der Position, die den Islam als Vernunftreligion

bezeichnet, meint, der Islam habe eine eigene Rationalität aufzuweisen.
Sie rekurrieren häufig auf den als Referenzgelehrten Saudi-Arabiens bekannten

Rechtswissenschaftler und Theologen Ibn Taimiya gest. 1328, s.u.). So schreibt
beispielsweise Mu.ammad Yatim geb. 1956) – der Deputy Secretary General
der heute größten anti-säkularen Oppositionspartei Marokkos, “Partei der
Gerechtigkeit und der Entwicklung” .izb al- Adala wat-Tanmiya)18 – Ibn Taimiya
habe “die islamische Erkenntnismethode” manhag al-ma rifa al-islamiya) und
eine “islamische Logik” man.iq islami) 19 entwickelt. Der populäre
freischaffende Publizist Mu.ammad Amara Imara, geb. 1931) bescheinigt ihm
einen “islamischen Rationalismus” aqlaniya islamiya), den er allerdings auch

Ibn Rušd gest. 1198) zuspricht, und der dadurch gekennzeichnet sei, dass die
ganze Reflektion des Menschen nicht mit der Offenbarungsbotschaft in Konflikt
kommen könne und letztlich auf Gott ausgerichtet sei.20

Die dritte, die intuitive Erleuchtung über die Vernunft stellende Position hat
ihren Hauptfürsprecher in dem in den USA, an der George Washington
University lehrenden Philosophen und Professor für Islamic Studies Seyyed

Hossein Nasr geb. 1933). Er erachtet die im mystischen Sinne interpretierbaren
Lehren des Philosophen Ibn Sina gest. 1037) sowie die Werke des

Lichtmetaphysikers as-Suhrawardi al-maqtul gest. 1191) und des Theosophen

Ibn Arabi gest. 1240) als nach wie vor gültiges Ideal. Diese Denker hätten es

verstanden, die durch die sinnliche Wahrnehmung und die diskursive Vernunft
gewonnenen Erkenntnisse nur als eine Vorstufe zu dem Wissen zu begreifen,

18 Mu.ammad Yatim war zuvor Oberhaupt einer ihrer Vorläuferbewegungen, der “Reform¬
und Erneuerungsbewegung” .arakat al-I.la. wat-Tagdid). Er studierte Psychologie und

unterrichtet Philosophie und ”islamisches Denken” al-fikr al-islami) YATIM, 1996, vorl. S.

al-katib fi su.ur). Zu seinen politischen Aktivitäten s. WEGNER, 2009.

19 YATIM, 1407/1987: 17 1. Spalte, 18 2. Spalte, 24 Anm. 6.
20 Besonders in seinen jüngeren Schriften schreibt Amara den “islamischen Rationalismus”

bald Ibn Taimiya AMARA, 2007), bald Ibn Rušd AMARA, 2004) zu. In einer eben dem

Thema “islamischer Rationalismus” al- aqlaniya al-islamiya) gewidmeten Sendung des

populären Programms “Die Scharia und das Leben” aš-Šari a wal-.ayat) von al-Jazeera

vom 08.11.2009, in der er als Experte auftrat, nennt er sie beide neben der Mu tazila als

herausragende Exponenten (<http://www.youtube.com/watch? v=iJeoxP90hfM>, zuletzt
abgerufen am 25.5.2010). Zu vorangegangenen Schriften Amaras zu Ibn Rušds
Vernunftauffassung s. VONKÜGELGEN, 1994: 180–204.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 607

welches den Menschen zur höchsten Erkenntnis führe.21 Die modernen
Wissenschaften erachtet er als eine große Gefahr für das islamische Weltbild.22

Die seit den 1980er Jahren zunehmenden Versuche einer “Islamisierung
des Wissens/der Wissenschaft” Islamization of knowledge/science), insbesondere

in Nordamerika und Malaysia, sind teils von Nasrs Ideen, teils von der
Annahme und Suche nach einer spezifischen islamischen Rationalität inspiriert.23

Die soeben skizzierten Positionen sind nicht per se “neu”, auch wenn die
Anleihen bei früheren Denkern häufig nur einzelne Ideen oder grundsätzliche
Geisteshaltungen betreffen und sie im heutigen Kontext andere Bedeutungen
haben. In den folgenden Ausführungen möchte ich einige Thesen zum Islam als

einer “Vernunftreligion” im zeitlichen Rahmen des 11. bis 14. Jahrhundert
formulieren und zur Diskussion stellen. Als m.E. paradigmatische Beispiele habe

ich Stellungnahmen von zumindest zu ihrer Zeit prominenten Theologen und
Philosophen des Maschrek wie des Maghreb zur Theologie und Metaphysik
ausgewählt, darunter auch von mehreren der bereits genannten Bezugspersonen.

Das 11. Jahrhundert ist ein prägnanter Einschnitt. Es markiert den auf systematische

Weise koranisch legitimierten Einzug der aristotelischen Logik insbesondere

der Syllogistik) 24 und der metaphorischen und allegorischen Exegese

ta wil)25 in die dominanten Dogmenlehren. Mit dem Abschluss des 14.
Jahrhunderts scheinen – nach unserem heutigen Kenntnisstand – die wesentlichen

Tiefen und Untiefen des Verhältnisses von Vernunft und islamischer Offenbarung

ausgelotet zu sein.
Die Frage, ob und in welcher Weise der Islam als eine “Vernunftreligion”

zu verstehen sei, war, so lautet meine Hauptthese, ab dem 11. Jahrhundert der

Kern- und Angelpunkt der Auseinandersetzung zwischen verschiedenen Theo-logen-

und Philosophenschulen unter- und miteinander. Diese Auseinander-

21 NASR, 1961; NASR, 1982a.

22 NASR, 1982b; Zu Seyyed Hossein Nasr im Kontext zeitgenössischer iranischer Intellektu¬

eller

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

s. BOUROUJERDI, 1996: 120–130.

23 STENBERG, 1996.
24 Cornelia Schöck hat in ihrer bahnbrechenden Studie Koranexegese, Grammatik und Logik

nachweisen können, dass wichtige Elemente der aristotelischen Logik bereits zwischen dem

8. und 10. Jahrhundert von muslimischen Theologen, insbesondere Mu taziliten diskutiert
und in ihre Koranexegese einbezogen wurden.

25 Während die Theologen der mu tazilitischen Richtung und die Philosophen sich des ta wil
bereits vor dem 11. Jahrhundert bedient hatten, scheinen die aš aritischen Theologen erst mit
Imam al-.aramain al-Guwaini gest. 1085) diese Exegesemethode zugelassen zu haben

GARDET, 1948: 398–399).



608 ANKE VON KÜGELGEN

setzung wird meist einseitig dargestellt und ist in ihrer Tragweite unzureichend
erfasst. So herrscht – nicht zuletzt unter zeitgenössischen Akademikern – die
Überzeugung vor, die traditionalistischen Theologen seien mit Blick auf die
religiöse Überlieferung grundsätzlich vernunftfeindlich, während muslimische
Philosophen und rationalistische Theologen die Einheit oder Harmonie der

geoffenbarten und vernunftbasierten Wahrheit gelehrt und eine Rationalisierung
der Dogmenlehre bewirkt hätten. Diese Vorstellungen werde ich in sieben

Einzelthesen teils in Frage stellen und teils differenzieren.

Die folgende Unterscheidung und Bestimmung von Grundpositionen ist, wie alle
Klassifizierungen, notgedrungen schematisch und klammert Schnittmengen
weitgehend aus. Die Anwendung rationaler Methoden zur Ableitung von
Rechtsbestimmungen aus Koran und Sunna, die z.T. bereits im 8. Jahrhundert

verwendet und seither eine zunehmende Verfeinerung erfuhren, werden
übergangen, da muslimische Gelehrte der hier betrachteten Zeitspanne die Theologie

und die Jurisprudenz systematisch – methodisch wie sachlich – voneinander

trennten, selbst wenn sie in beiden Wissenschaften aktiv waren.26

Belege und weiterführende Literaturhinweise sind – dem Charakter eines

Thesenpapiers entsprechend – knapp gehalten. Um Missverständnissen in der

Begriffsverwendung vorzubeugen, seien einige Bemerkungen vorangeschickt.
Der Begriff der Philosophie ist für diese Zeit klar umrissen: Mit dem Lehnwort

falsafa bezeichnete man in aller Regel den Wissenskanon der platonischen,
aristotelischen und neuplatonischen Schriften und die Kommentare und
eigenständigen Werke ihrer muslimischen Leser, die sich bewusst in diese Lehrtradition

stellten.27 Als erste und höchste Wissenschaft galt ihnen die Metaphysik
ilm ma ba da .abi a, auch ilm al-ilahiyat, d.h. “Wissenschaft vom Göttlichen”

oder al-falsafa al-ula, d.h. “die erste Philosophie” genannt).

Für “Theologie” hingegen gibt es keine genaue Entsprechung. Der Begriff
“ ilm al-kalam” wörtl.: “Die Wissenschaft der Rede”),28 der mit “dialektischer”,

26 Zu den rationalen Methoden des islamischen Rechts siehe HALLAQ, 1990; KRAWIETZ, 2002.

Zum Analogieschluss in der kalam-Theologie s. VAN ESS, 1966: 381–394.

27 ARNALDEZ, 1991a; ARNALDEZ 1991b; ENDRESS, 1992. Einige der Philosophen, insbesondere

Ibn Rušd sprechen statt von falsafa auch von .ikma wörtl. “Weisheit”) IBN RUŠD, 2009).
Dieser dem Koran entnommene Begriff kann allerdings – je nach Kontext – auch andere

Weisheitslehren bezeichnen.

28 Mehrheitlich wird “kalam” gedeutet als “argumentgestützte Rede” über religiöse Fragen im
allgemeinen und die Verteidigung der religiösen Dogmen im engeren Sinne; eine andere

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 609

“scholastischer”, “dogmatischer” oder “rational(istisch)er” Theologie übersetzt

wird, erfasst bloß die Wissenschaft jener Gelehrten, die mit Hilfe metaphorischer

und allegorischer Koraninterpretationen – nach systematischen Gesichtspunkten

– islamische Glaubenslehren formulieren, ordnen und verteidigen.
Andere Theologen, die für sich in Anspruch nehmen, dies allein auf der Grundlage

des äußeren Wortlautes .ahir) der Offenbarungsschrift zu tun, werden

damit nicht erfasst. Sie kritisieren die kalam-Theologen insbesondere, weil diese

das Wesen und Handeln Gottes anders deuten würden, als es der Buchstabe des

Koran besagt. Ihre eigene Dogmatik bezeichnen sie häufig als aqida / Pl.
aqa id (“Glaubenslehre[n]”), bisweilen als u.ul ad-din (“Die Grundlagen der

Religion”),29 doch wird der Begriff auch von kalam-Theologen verwendet30. In
der Sekundärliteratur firmieren sie häufig unter dem Etikett “traditionalistische
Theologen”, da sie sich insbesondere in den ersten Jahrhunderten nach der Higra
fast ausschließlich auf die religiöse Überlieferung stützten. Von Gegnern wurden
sie oft als “Anthropomorphisten” beschimpft.31 Aufgrund ihrer unterschiedlichen
Exegesemethoden möchte ich hier die kalam-Theologen “Allegoriker” und ihre
theologischen Widersacher “Literalisten”32 nennen.33 “Allegorie” wird hier im
weiteren Sinne der rhetorischen Stilfigur verstanden, die auch die einzelne

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

________________________________

Interpretation führt den Begriff auf die “Rede Gottes” kalam Allah) zurück GARDET, 1986:

1141–1142).

29 MADELUNG, 1987a: 326; MADELUNG, 1987b: 379–383.

30 Die kalam-Theologen bezeichnen ihre Wissenschaft z.T. auch als ilm al-ilahiyat (“Wis¬

senschaft vom Göttlichen”) und ilm at-tau.id (“Wissenschaft von der Einheit Gottes”).

31 LAOUST, 1986: 19–32 Einleitung); SWARTZ, 2002.

32 Von den “Literalisten”, mithin den Gegnern des ta wil, berücksichtige ich hier nur die .an¬
baliten, die sich – im Gefolge von A.mad Ibn .anbal gest. 855) – in ihrer Dogmenlehre

zunächst ausschließlich an Koran und Sunna orientiert hatten. Zur Entwicklung der .anba¬
liten und ihrer Theologie s. LAOUST, 1959; LAOUST, 1939. Weit weniger wirkmächtig waren

die sogenannten .ahiriten s. Anm. 1).

33 Diese Unterscheidung ist den verschiedenen theologischen Schriften inhärent und scheint

von dem Islamwissenschaftler Gardet in die Forschungsliteratur eingeführt worden zu sein
GARDET, 1951: 140). Die kalam-Theologen bedienen sich des ta wil, um den übertragenen

Sinn oder den verborgenen, inneren Sinn ba.in) der Offenbarung zu erschließen. Sie werden

in der Sprache ihrer Gegner daher bisweilen auch als ahl at-ta wil (“Leute der

allegorischen Exegese”) bezeichnet IBN TAIMIYA, 1979–80: Bd. 1:8, 12–13; MICHOT, 1994: 21–

26). Die Literalisten betonen wiederholt, sie würden sich an den äußeren Wortsinn .a.ir)
der Offenbarung halten.



610 ANKE VON KÜGELGEN

Metapher einschließt, da die kalam-Theologen in ihren Regeln für den ta wil oft
Metapher und Allegorie im engeren Sinne gleichsetzten.34

Das zahlenmäßige Verhältnis zwischen den Allegorikern und den Literalisten

ist, auch wenn ich im folgenden ihre Positionen gleichgewichtig darstelle,
sehr unausgeglichen: Die Allegoriker bilden die Mehrheit; sie pflegen indes

keineswegs eine einheitliche Koranexegese, sondern sind in zahlreiche Schulen
zerspalten. 35 Für unseren Kontext relevant sind nicht die Differenzen über
einzelne Dogmen, sondern die quer durch alle Schulen sich ziehende – von Ibn
Taimiya und nach ihm Ibn .aldun gest. 1406) begrifflich gefasste – chronologische

Unterscheidung zwischen den “frühen” al-mutaqaddimün; al-aqdamün)
kalam-Theologen, welche sich noch nicht in großem Ausmaß der aristotelischen
Logik bedienten und den “späten” al-muta a..irun) kalam-Theologen, die sie

offen deklariert meist unter Hinweis auf ihre koranische Legitimität) zum
Einsatz brachten.36 Dieser chronologische Schnitt zeigt sich, wie erwähnt, auch

in der Akzeptanz der metaphorischen und allegorischen Exegese in allen
Richtungen des ilm al-kalam und sogar bei einigen Literalisten37. Aufgrund der auch

in der Theologie der Letzteren seit dem 11. Jahrhundert zu beobachtenden –
gegen die aristotelische Logik gerichteten – Rationalisierung, können auch die

Literalisten in “frühe” und “späte” geschieden werden. Dieses Thesenpapier
berücksichtigt ausschließlich “späte” Allegoriker und Literalisten; der Einfachheit

halber verzichte ich bei der weiteren Darlegung auf dieses Attribut.
Mehrere Richtungen innerhalb der Theologie, insbesondere die im Irak um

die Mitte des 8. bzw. zu Beginn des 10. Jahrhunderts aufgekommenen
Richtungen der Mu tazila38 und der Aš ariya39 sowie die sich aus der .anafitischen
Theologie im Verlaufe des 10. Jahrhunderts entwickelnde Maturidiya im trans-

34 GARDET, 1948: 395–400. Besonders wirkmächtig waren und sind al-Gazalis ta wil-Regeln,

s. dazu jetzt GRIFFEL, 2009: 111–122.

35 Zu den verschiedenen Richtungen innerhalb des ilm al-kalam s. MARMURA, 1985: 183–319.

Sie beschuldigen sich zeitweilig sogar gegenseitig der Häresie GRIFFEL, 2000: 151–215).

36 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 31; HALLAQ, 1993: 15; IBN TAIMIYA, 1399f./1979f.: Bd. 1: 250,

Bd. 3: 96, 277, 287, 334, Bd. 4: 84, et passim; IBN .ALDUN, 1970: Bd. 3: 41, 113; IBN

.ALDUN, 1978: Bd. 3: 980, 1073–1074; GARDET, 1948: 72–76. Ibn Taimiya und Ibn .aldun
sowie, unter Bezug auf Ibn .aldun, zahlreiche Islamforscher meinten, dass erst durch
alGuwayni bzw. al-Gazali die aristotelische Logik in den ilm al-kalam eingeführt worden sei.

Diese Aussage muss nach heutigem Kenntnisstand in ihrer Absolutheit revidiert werden s.

o. Anm. 24).

37 SWARTZ, 2002.

38 VAN ESS, 1991–1997.

39 FRANK, 2007; FRANK, 2008 der gesamte Band).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 611

oxanischen Zentralasien,40 zogen zwar von Anbeginn rationale Beweismittel,
u.a. das Schlussverfahren durch Indikatoren,41 den Schluss vom Sichtbaren auf
das Unsichtbare, respektive Analogieschlüsse,42 aber auch bereits Elemente der

aristotelischen Logik heran43 und bedienten sich z.T. auch naturphilosophischer
Konzepte hellenistischen Ursprungs zur Untermauerung und Verteidigung ihrer
Dogmen. Indes veränderte die explizite, religiös sanktionierte Öffnung gegenüber

der aristotelischen Syllogistik und den durch sie abgestützten
philosophischen Lehren die Methode wie auch den Inhalt ihrer theologischen Beweise

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

und die Beurteilung der Tragweite der Vernunft.
Mit Blick auf die Auffassung von der Funktionsweise der menschlichen

Vernunft und die Methoden der Wahrheitsfindung und der Beweisführung gibt
es einen hohen Grad an Übereinstimmung zwischen den Allegorikern und den

Philosophen, wohingegen die Literalisten eine entschieden andere Vorstellung
vertreten. Im Mittelpunkt der Auseinandersetzung steht die aristotelische Logik,
insbesondere die Syllogistik in ihrer durch Ibn Sina weiterentwickelten Form44.

Große Divergenzen zwischen den Philosophen und den Theologen aller
Couleur bestehen wiederum mit Blick auf das philosophische Verständnis von
der Vernunft als einer kosmologischen Größe. Die Philosophen lehren, der

menschliche Intellekt stehe auf seiner höchsten Stufe der Abstraktion, d.h. auf
der Ebene der Universalbegriffe in unmittelbarem Kontakt mit dem “aktiven
Intellekt” al- aql al-fa al), dem zehnten, der Erde nächsten der transzendenten

Intellekte, die jeweils eine Himmelssphäre regieren.45 Den Theologen ist diese

von al-Farabi auf der Grundlage verschiedener griechischer Kosmologien und
Epistemologien entworfene Intellektlehre46 fremd. Sie erachten die Vernunft als

eine dem Menschen unmittelbar von Gott mit- bzw. eingegebene Fähigkeit, wel-

40 RUDOLPH, 1996; RUDOLPH, 1992.

41 VAN ESS, 1970.

42 GARDET, 1948: 365–367.

43 Siehe Anm. 26 und Anm. 24.

44 STREET, 2004. Da die Spezifika der “avicennischen Logik” für unseren Kontext unerheblich

sind, spreche ich im Folgenden von “aristotelischer Logik” oder “(aristotelischer)
Syllogistik”.

45 Dem “aktiven” oder “wirkenden” Intellekt schreiben die muslimischen Philosophen unter¬

schiedlich umfangreiche Fähigkeiten zu, je nachdem, ob sie, wie al-Farabi gest. 950) und

Ibn Sina der neuplatonisch gefärbten Emanationslehre anhängen oder sich von dieser
bewusst losgesagt haben, wie Ibn Rušd. Siehe hierzu: DAVIDSON, 1972; KOGAN, 1981;

DAVIDSON, 1987.

46 NETTON, 1989: 114–123, 162–172; IBN .UFAIL/SCHAERER 2004: xxii–xxv.



612 ANKE VON KÜGELGEN

che er durch den Erwerb von aus der Erfahrung und der Offenbarung gewonnenem

Wissen zu ihrer vollen Entfaltung bringen kann.47

1. These:
Allegoriker, Literalisten und Philosophen propagieren gleichermaßen

die Widerspruchslosigkeit von Vernunft und Offenbarung

Seit der Mitte des 11. Jahrhunderts sieht sich offenbar die überwiegende Mehrzahl

der Allegoriker wie Literalisten gezwungen, die Vernünftigkeit der
Offenbarung hochzuhalten, während die Philosophen sich bemüßigt fühlen, ihre
Vernunftschlüsse ausführlich als offenbarungskonform darzustellen. Liest man ihre
diesbezüglichen Aussagen ohne Kenntnis der Personen respektive des Kontexts,
ist eine Unterscheidung zwischen den Positionen kaum möglich.

Die folgenden Zitate mögen das veranschaulichen. Das erste stammt von
dem Allegoriker az-Zama.šari gest. 1144):

Prophets bring only what is good and in agreement with reason [muwafiq lil- aql, AvK] and

this is of two kinds: It is either known by reason like the knowledge of God, the Mighty and

Sublime. Then they draw attention to it, as the scholars of Justice and Unicity do and as the

intelligent preachers admonish with what is not hidden to men, and the admonishment is a

facilitating favour [lu.fan, AvK] on their part. Or it is unknown to reason, like the canonical

laws [šara i AvK], except that it is of such quality that when the benefit contained in it
becomes apparent to someone, he will acknowledge its being good. No wonder since God

knows of beneficial matters [ma.ali., AvK] for men what they do not know by reason, and

if they knew it their reason would acknowledge its soundness. Just as the physician knows

what is good for the sick man although it is hidden from the latter, and if it were apparent to

him he would acknowdedge it and not deny it.48

Abgesehen von dem Hinweis auf die “scholars of Justice and Unicity” – eine

Selbstbezeichnung der Mu taziliten, der am stärksten an der ratio orientierten
theologischen Richtung – könnte diese Aussage auch von einem der folgenden
Autoren stammen.

Der Philosoph Ibn Rušd versichert seinen Lesern:

47 AL-BAGDADI, 1401/1981; WENSINCK, 1932: 248–263; RUDOLPH, 1992; IBN TAIMIYA,

1368/1949: 276, 71, 428–430, et passim; s.a. VON KÜGELGEN, 2011.

48 SCHMIDTKE, 1997: 42–43, arab.: 79–80.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 613

Da nun dieses Religionsgesetz wahr ist und zur Vernunftüberlegung [na.ar, AvK] aufruft,
die zur Erkenntnis der Wahrheit führt, wissen wir, die Gemeinschaft der Muslime, mit
Bestimmtheit, dass die beweisende Überlegung [an-na.ar al-burhani der demonstrative

Vernunftbeweis, AvK] nicht zu einem Widerspruch mit dem führt, was im Religionsgesetz

steht, da die Wahrheit der Wahrheit nicht entgegengesetzt ist, sondern mit ihr in Einklang

steht und für sie Zeugnis ablegt.49

Der Philosoph und Arzt Ibn .ufail gest. 1185) und der philosophisch geschulte

Arzt und Rechtsgelehrte Ibn an-Nafis gest. 1288) suchen in ihren fiktiven,
zunächst auf Lateinisch treffend mit “Philosophus autodidactus”50 respektive mit

“Theologus autodidactus”51 titulierten Erzählungen, die Möglichkeit zu beweisen,

offenbarungsunabhängig alle lebenswichtigen Erkenntnisse, selbst die höchsten

Wahrheiten zu erfassen und zugleich darzulegen, dass dieses Wissen nicht
mit dem Offenbarungswissen kollidiert.52 Ibn an-Nafis geht dabei so weit, den

Protagonisten seiner Erzählung durch Vernunftschlüsse ganz selbständig auch
die Einzelheiten des Gottesdienstes rituelles Gebet, Fasten, Almosengabe,
Pilgerfahrt), die Strafen für vorsätzlichen Mord, Diebstahl, Weingenuss, ja sogar

den Lebenslauf des letzten Propheten und das Schicksal der Gemeinschaft nach
dessen Tod erfassen zu lassen.53

49 IBN RUŠD, 2009: 18–19; ich habe SCHUPPs Übersetzung übernommen, aber “šari a” / “šar ”
mit “Religionsgesetz” und nicht, wie er, mit “Gesetz” wiedergegeben. Ibn Rušd postuliert

hier also eine Art Einheit der Wahrheit. Er spricht auch davon, dass Philosophie die

Freundin der Religion und ihre Milchschwester sei IBN RUŠD/SCHUPP, 2009: 74–75).
50 IBN .UFAIL/SCHAERER, 2004: LXXVIII.
51 IBN AL-NAFIS, 1968.

52 Die Hauptunterschiede zwischen beiden Erzählungen haben Meyerhof und Schacht heraus¬

gearbeitet IBN AL-NAFIS, 1968: 30–32). Der Begriff “Offenbarungswissen” scheint mir hier

treffender als “Glaube”, da die Mehrzahl der “späten” Theologen und Philosophen meint,
das Offenbarungswissen, mithin die religiöse Überlieferung, stimme mit der Vernunft überein.

Für sie ist das Offenbarungswissen nicht mit dem Glaubenswissen identisch. Nur ein

kleiner Teil von Koran und Sunna wird als vollständig suprarational und ausschließlich Gott
zugänglich angesehen. Die Mehrzahl der göttlichen Zeichen im Sinne der Aussage, der Verse

ayat) des Koran und der sie erläuternden und ergänzenden Prophetenhadithe hingegen

wird als mit der menschlichen Vernunft verstehbar erachtet.

53 IBN AL-NAFIS, 1968: 48–55, 60, 62, 63–74. Angesichts dieser deutlich nachträglichen “auto¬

didaktischen” Ableitung des überlieferten religiösen Wissens ist nicht völlig auszuschließen,

dass Ibn an-Nafis den Lungen- oder kleinen Blutkreislauf, den er mit Hilfe von Deduktionen

erschließt MEYERHOF, 1935: 67–85; IBN AL-NAFIS, 1968: 26) zunächst durch die medizinische

Praxis erfasst hat und erst nachträglich theoretisch ableitet, weil die Theorie seinerzeit

unter Gelehrten höher geachtet wurde als die Praxis. Gegen diese Hypothese sprechen
allerdings seine in der Einleitung zu seinem medizinischen Traktat geäußerte eigene Zurück-

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



614 ANKE VON KÜGELGEN

Der Literalist Ibn Taimiya und vehemente Widersacher aller Allegoriker
und Philosophen, schließlich, bringt die postulierte Übereinstimmung von Ver-nunft-

und Offenbarungswissen bereits im Titel seines opus magnum zum
Ausdruck, der da lautet: “Zurückweisung des Widerspruches von Vernunft und

[religiöser] Überlieferung”54.

Alle vorgestellten Gruppen sind also in dieser Übereinstimmung von
Vernunftwissen und Offenbarungsinhalten einer Meinung, ein Widerspruch von
Geoffenbartem und rational Erschlossenem zeichnet sich auf dieser ganz abstrakten
Ebene noch) nicht ab.

2. These:
Die postulierte Widerspruchslosigkeit von Vernunftwahrheit und
überlieferter Wahrheit gründet entweder in der Vormachtstellung
der einen über die andere oder in der Akzeptanz zweier Wahrheiten

Sind Allegoriker, Literalisten und Philosophen sich auf den ersten Blick ähnlich
in der postulierten Widerspruchslosigkeit von Vernunft und Offenbarung, so

unterscheiden sie sich fundamental in den Lösungen, die sie anbieten, sollten
konkrete Widersprüche, wie vor allem bei der Anthropomorphismusfrage s.u.)
geschehen, zutage treten.

Der Allegoriker Fa.raddin ar-Razi gest. 1209)55 wägt für den Fall eines

Widerspruchs zwischen dem äußerem Wortsinns der göttlichen Botschaft und
dem Vernunftschluss vier Möglichkeiten der Lösung des Dilemmas ab:

1. Beide Aussagen, die der Vernunft und die der religiösen) Überlieferung, sind wahr.
2. Beide Aussagen sind falsch.

3. Die Aussage der religiösen) Überlieferung ist wahr und die der Vernunft ist falsch.
4. Die Vernunftaussage ist wahr und die Aussage der religiösen) Überlieferung ist falsch.

________________________________

haltung gegenüber anatomischen Studien, die er mit deren Verbot durch das Religionsgesetz

und der der menschlichen Natur innewohnenden Barmherzigkeit begründet MEYERHOF,

1935: 71) sowie seine durchgängige Orientierung an der Anatomie des Galen.

54 IBN TAIMIYA, 1399f./1979f. Das Werk ist auch unter den Titeln Bayan muwafaqat al- aql
a.-.ari. lin-naql a.-.a.i., al-Gam baina l-ma qul wal-manqul und Bayan muwafaqat .ari.
al-ma qul li-.a.ih al-manqul bekannt ibid.: 5–7).

55 ar-Razi hat neben kalam-Werken auch einige Schriften verfasst, die er selbst der Philosophie

zuordnet SHIHADEH, 2005: 170–177).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 615

Die ersten beiden Möglichkeiten schließt er aufgrund des Satzes vom
Widerspruch, d.h. dem logischen Axiom von der Unvereinbarkeit von zwei Gegensätzen,

aus. Die dritte Möglichkeit kommt für ihn ebenfalls nicht in Betracht, da

er, wie unter den Allegorikern seiner Zeit üblich, davon ausgeht, dass es die

Vernunft ist, die die Wahrheit der Offenbarung feststellt. Die Vernunft würde
diskreditiert, wenn man zulassen würde, dass eine Aussage der religiösen
Überlieferung in einen Widerspruch zu ihr gerät. Die Vernunft ist das logisch
Frühere und kann deshalb nicht widerlegt werden. Seine Lösung besteht in der

vierten Möglichkeit, was für ihn bedeutet, dass ein einer wahren Vernunftaussage

widersprechender Koranvers allegorisch interpretiert werden muss.

Wenn im Koran davon die Rede ist, dass “Gott sich auf seinem Thron
zurechtsetzt”, so könne das nicht heißen, dass Gott an einem bestimmten Ort sei

und einen Körper habe. Vielmehr sei der Vers so zu verstehen, dass Gott “die

Macht”, “seine Autorität” ausübt. ar-Razi gibt dabei vor, auch die Position der

Literalisten gelten zu lassen, nämlich den Koranvers gar nicht zu interpretieren
und an ihn zu glauben, so wie er dastehe. Allerdings setzt er dabei voraus, dass

man Gott keinen Ort zuschreibt, womit er eigentlich bereits eine Interpretation
vornimmt.56

Ibn Taimiya der diese ganze Passage von ar-Razi an den Anfang seiner

“Zurückweisung des Widerspruches von Vernunft und [religiöser] Überlieferung”

setzt, ist das nicht verborgen geblieben. Das erklärte Hauptziel seiner

Schrift ist es denn auch, das von ar-Razi und allen anderen Allegorikern und

Philosophen behauptete Primat des Vernunftschlusses vor dem äußeren Wortsinn

der religiösen) Überlieferung zu widerlegen. Er löst den von ar-Razi
angesprochenen

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

Konfliktfall folgendermaßen:

1. Wenn die Wahrheit beider Aussagen, die der Vernunft und die der religiösen)

Überlieferung, gesichert ist, können sie sich nicht widersprechen.

2. Wenn beide Aussagen nur wahrscheinlich sind, so muss derjenigen der Vorzug gegeben

werden, deren Wahrscheinlichkeit größer ist.

3. Wenn nur die Wahrheit einer Aussage gesichert ist, so hat diese den Vorzug vor der

weniger sicheren Aussage. Sollte die Vernunftaussage diejenige sein, die sicher wahr ist, so

wird ihr der Vorzug gegeben, weil ihre Wahrheit gesichert ist, nicht, weil diese Aussage der

Vernunft entspringt.57

56 HEER, 1993: 184–185.

57 IBN TAIMIYA, 1979: Bd. 1: 86–87, 170–171; HEER, 1993: 189–191.



616 ANKE VON KÜGELGEN

Ibn Taimiya meint, durch diese Überlegungen bewiesen zu haben, dass seine

Gegner zu Unrecht der Vernunftaussage ausnahmslos den Vorzug gäben und es

falsch sei, sie für wahrscheinlicher zu halten, nur weil sie auf der Vernunft
beruhe.

Bei genauerer Betrachtung argumentiert Ibn Taimiya in dem ersten
konstruierten Konfliktfall, dass eine sichere Aussage der Vernunft einer sicheren

religiösen Aussage widerspricht, genauso wie die Allegoriker. Denn auch er hält
diesen Fall für unmöglich. Für die anderen beiden Möglichkeiten argumentiert er
an ihnen vorbei, ziehen diese doch den zweiten Konfliktfall, dass sich nur
wahrscheinliche Aussagen der Vernunft und der Offenbarung widersprechen, gar

nicht in Betracht. Sie würden mit ihm darin übereinstimmen, dass immer der
Aussage der Vorzug gebührt, welche die sichere bzw. die wahrscheinlichere ist.

Immerhin wird hier aber deutlich, dass Ibn Taimiya Vernunftaussagen,

auch im Bereich des Übersinnlichen, keineswegs ablehnend gegenübersteht.

Allerdings wird er damit kaum Vernunftschlüsse nach den Regeln der
Syllogistik meinen, sondern Analogieschlüsse, die “Beweismethode Gottes” oder

die “Methode der Propheten” s. 5. These). Der eigentliche Stein des Anstoßes

ist für Ibn Taimiya denn auch ein anderer: Es ist die Überzeugung der
Allegoriker und Philosophen, der Vernunft gebühre der Vorzug, weil sie es sei, die

Gott erkenne und damit auch die Wahrheit seiner Offenbarung. Ibn Taimiya
versucht diese Argumentation gegen sie zu wenden. Wenn es die Vernunft sei,

welche die Wahrheit der Offenbarungsschrift bewiesen habe, so müsse sie
notwendigerweise auch ihre ganze Botschaft akzeptieren. Denn würde sie etwas
davon leugnen, so würde sie ihre eigene Beweiskraft in Frage stellen.58

So überzeugend diese Umkehrung der Argumentation durch Ibn Taimiya
wirken mag, so wenig trifft sie doch den Kern der Argumentation der Allegoriker

und Philosophen. Denn ar-Razi sagt eben nicht, dass im Falle eines
Widerspruchs zwischen den Aussagen von Vernunft und religiöser Überlieferung, die
religiöse Überlieferung die Unwahrheit sage. Er sagt vielmehr, dass der äußere

Wortsinn ein falsches Verständnis nahelege, und er deswegen allegorisch ausgelegt

werden müsse. Ibn Taimiya argumentiert hier offenbar nicht gegen die
Theorie, sondern gegen die Praxis seiner Gegner. Zugleich verdeutlicht er die
Position der Literalisten: Im Unterschied zu den Allegorikern geben sie im
Konfliktfall der religiösen Überlieferung bzw. ihrem äußeren Wortlaut den

Vorzug.

58 IBN TAIMIYA, 1979: Bd. 1: 170–171; HEER, 1993: 191.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 617

Diese konträre Gewichtung von Vernunft- und Offenbarungswissen in wenigen
strittigen Punkten konstituiert – neben der in These 3 zu erläuternden gegensätzlichen

Bewertung der aristotelischen Logik – den Hauptunterschied zwischen
den Literalisten auf der einen und den Allegorikern und Philosophen auf der
anderen Seite. Zwischen den beiden letzteren sind wiederum zwei entscheidende

Unterschiede auszumachen. Während sie sich hinsichtlich der Annahme der
Deduktion als exegetischer Methode einig sind, divergieren sie in zwei Grundsätzen.

Zum einen geschieht dies hinsichtlich der Prämissen: Die Allegoriker
entnehmen sie teils der Offenbarung und teils der Philosophie, wohingegen die
Philosophen von philosophischen Prämissen ausgehen. Zum anderen halten die

Allegoriker die Exegese der religiösen Überlieferung für notwendig und erklären
ihre daraus erwachsenden Glaubensdoktrinen für allgemeingültig, während die
Philosophen ihre offenbarungsunabhängig gewonnenen Lehren und in ihrem
Lichte vollzogene Koranexegese s. These 7) – der eigenen Zunft vorbehalten
und die göttliche Botschaft in ihrem äußeren Wortlaut als Doktrin für die

Allgemeinheit als gültig erachten.

Besonders prägnant hat das Ibn Rušd in seiner Schrift Die entscheidende

Abhandlung und die Urteilsfällung über das Verhältnis von Religionsgesetz und
Philosophie zum Ausdruck gebracht. Ich zitiere hier seine Aussage bezüglich
des Jenseits, die aber ebensogut für alle anderen, die übersinnliche Welt
betreffenden Fragen gilt:

34) Gehört jemand nicht zu den Leuten der Wissenschaft [= der Philosophie, AvK], so

besteht für ihn die Verpflichtung, sie [d.h. die Merkmale des künftigen Lebens] nach ihrem
äußeren Sinn aufzufassen, ihre Interpretation durch ihn ist Unglaube, da sie zu Unglauben

führt. Und deshalb sind wir der Ansicht, daß für jeden der Menschen, deren Pflicht der
Glaube an den äußeren Sinn ist, die Interpretation durch ihn Unglaube ist, da er zu Unglauben

führt, und wenn einer der Leute der Interpretation diese ihm enthüllt, dann ruft er ihn
zum Unglauben auf, und einer, der zum Unglauben aufruft, ist [selbst] ein Ungläubiger.

35) Deshalb ist es verpflichtend, daß die Interpretationen nur in Büchern niedergelegt werden,

die mit Beweisen arbeiten, denn wenn sie in Büchern stehen, die mit Beweisen arbeiten,

dann gelangen nur jene zu ihnen, die zu den Leuten des Beweises [= die Philosophen]
gehören. Wenn sie hingegen in anderen Büchern als solchen, die mit dem Beweis arbeiten,

niedergelegt werden, und in denen poetische und rhetorische oder dialektische Methoden

verwendet werden, so wie Abu .amid [al-Gazali, AvK] dies macht, so ist dies ein Fehler

gegenüber dem Religionsgesetz59 und gegenüber der Philosophie.60

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

59 Šar : Schupp IBN RUŠD, 2009) übersetzt es mit “Gesetz”.

60 IBN RUŠD, 2009: 50–51.



618 ANKE VON KÜGELGEN

So erklärt Ibn Rušd denn auch die wörtliche Lehre des Korans von der körperlichen

Wiederauferstehung als die beste für die allgemeine Masse al-gumhur),
da sie am meisten zu tugendhaftem Handeln ansporne.61 Über seine eigene

philosophische Lehre schweigt er sich seiner Maxime folgend in den an seine

Gegner unter Theologen und Rechtswissenschaftlern gerichteten Schriften aus.

In seinem Kommentar zu Aristoteles’ De anima scheint er hingegen die kollektive

Unsterblichkeit des materiellen Intellekts beweisen zu wollen und die
individuelle Unsterblichkeit auszuschließen.62

Ebenso ist Ibn Sina von der Notwendigkeit überzeugt, der Prophet müsse

über das jenseitige Leben in Allegorien und Symbolen sprechen und müsse die
körperliche Wiederauferstehung, fühlbare Strafen und Belohnungen lehren, weil
sonst die große Masse weder Angst noch Verlangen spüren würde.63 Er selbst

erklärt in dem “Zum Opferfest verfassten) Traktat über die Rückkehr ins
Jenseits)” ar-Risala al-a..awiya fi l-ma ad), einer offensichtlich nur an Seinesgleichen

adressierten Schrift, die Unmöglichkeit der Rückkehr des Körpers in den

Körper als durch einen sicheren Vernunftschluss bewiesen und hält daher nur die
Seele für unsterblich.64

Daraus ergibt sich de facto die Akzeptanz zweier Wahrheiten. Ein Vorwurf,
den Ibn Taimiya auch offen und mit großer Schärfe gegen die Philosophen richtet.

65 Indes missversteht oder verfälscht Ibn Taimiya die Lehre seiner Kontrahen-

61 IBN RUŠD, 1859: 122; IBN RUŠD, 1964: 244; IBN RUŠD, 1976: 76. Aus eben diesem Grunde,
so beteuert er in Tahafut at-Tahafut leugneten die Philosophen die körperliche Unsterblichkeit

keineswegs, sondern hielten sie – im Gegenteil – besonders hoch in Ehren IBN

RUŠD, 1930: 580–581, 584–585; IBN RUŠD, 1978: 359, 361– 362).

62 Zu Ibn Rušds verschiedenen Aussagen zur Unsterblichkeitslehre s. die Hinweise bei VON

KÜGELGEN, 1994: 47–49.

63 IBN SINA, 1969: 90–93; GARDET, 1951: 127.

64 IBN SINA, 1969: 122–123; IBN RUŠD, 2009: 162 Anm. 217 im Unterschied zu Ibn Rušd be¬

zeichnet Ibn Sina, wie Schupp hervorhebt, die koranische wörtliche Lehre von der körperlichen

Belohnung bzw. Bestrafung ausdrücklich als unbeweisbar). Ibn Taimiya verfasste

einen Kommentar zu dieser Schrift MICHOT, 2003).

65 IBN TAIMIYA, 1979: Bd. 1: 9–10, 371–372, Bd. 2: 155. “Avicenna and his like based on this

principle [dem Prinzip der Vortäuschung ta.yil), AvK] the rule qanun) they [follow when
reading the revealed texts], as [is the case with] the rule he mentions in his Epistle for the

Feast of the Sacrifice al-Risalat al-A..awiyya). By these terms, those people say, the

prophets meant their outward meanings. They wanted the crowd to understand, by them,
these outward meanings, even if these outward meanings, as far as the matter itself is
concerned, are a lie, something vain, opposed to the truth. They wanted to make the crowd
understand by means of lies and vain things, in their [own better] interest ma.la.a).” IBN

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 619

ten in einem entscheidenden Punkt: Sie behaupten mitnichten, der Prophet habe

dem Volk Unwahrheiten mitgeteilt. Sie unterscheiden vielmehr zwischen der

Offenbarung, die sie für vollständig wahr halten, und dem Verständnis, das die

einzelnen Menschen davon erlangen können. Nicht der Koran enthält Falsches,

sondern viele Menschen verstehen ihn aufgrund ihres – am rational philosophischen

Ideal gemessen – geringeren Erkenntnisvermögens unzureichend und

doch zugleich ihren geistigen Fähigkeiten gemäß zureichend. Dieses verschiedenartig

skalierte Verstehen der Wahrheit ist jedoch vom göttlichen Gesetzgeber

“einkalkuliert” und im Ziel seiner Gesetzgebung, der Erziehung zum tugendhaften

Verhalten, aufgehoben. Darin besteht für die Philosophen die eigentliche
Unnachahmlichkeit des Koran: er spricht die Masse mit seinen äußeren und die

Elite mit seinen inneren Bedeutungen an, die nur durch philosophische
Vernunftschlüsse aufzudecken sind, und zeigt beiden den Weg zur höchsten
Glückseligkeit auf. Sie sind sich weitgehend darüber einig, dass das Ziel der göttlichen
Offenbarung die Tugendlehre für die große, in der Philosophie ungebildete
Masse der Menschen sei.66 Die Vernunftanwendung habe sich für sie daher auf
Moral und Recht zu beschränken. Die philosophisch Ungebildeten müssten sich
an den Wortlaut des Religionsgesetzes halten. In allen weiteren, insbesondere

den theologischen Fragen billigen sie allein sich selbst die Fähigkeit der
vernunftgestützten

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

Koranexegese zu s. 7. These).

3. These:

Die grundsätzliche Akzeptanz der Syllogistik verbindet Philosophen
und Allegoriker und trennt sie von den Literalisten

Die muslimischen Philosophen erachteten die aristotelische Logik oder präziser
die Syllogistik, mithin die Deduktion als das einzige Instrumentarium der
Vernunft, das in der Metaphysik und in den theoretischen Wissenschaften insgesamt
zu sicherem Wissen führen und es beweisen könne.67

________________________________

TAIMIYA, 1979: Bd. 1: 9 nach MICHOT, 2003: 158). Zu den explizit gegen Ibn Rušd
gerichteten Vorwürfen Ibn Taimiyas s. VON KÜGELGEN, 2004.

66 GARDET, 1951: 125–128; VON KÜGELGEN, 2004: 476–477.

67 IBN SINA, 1971: 365–373; IBN SINA, 1951: 191–194; IBN RUŠD, 1983: 363–371; IBN RUŠD,

2009: 4–5.



620 ANKE VON KÜGELGEN

Die Mehrheit der Allegoriker anerkennt ebenfalls die Syllogismen als
probates Instrument wissenschaftlicher Beweisführung auch innerhalb ihrer eigenen
Wissenschaft, der Theologie. al-Gazali gest. 1111) stellt der Logik folgendes

Zeugnis aus:

Die [aristotelische, AvK] Logik hat nichts mit der Religion zu tun, sie negiert sie nicht und
sie bestätigt sie nicht. Gegenstand ihrer Untersuchung sind vielmehr die Methoden, mit

denen man beweisen und folgern kann, die Bedingungen und die Zusammensetzung der

Prämissen eines Beweises und die Bedingungen und die Anordnung einer korrekten
Definition. Das Wissen besteht für sie entweder in einem Konzept ta.awwur), das man mittels
einer Definition erkennt, oder in einem als wahr akzeptierten Urteil ta.diq), das man mittels
eines Beweises erkennt. Darin liegt nichts, was abgelehnt werden müsste. Die Theologen

und die Theoretiker in der Rechtswissenschaft) gebrauchen vielmehr dieselbe Art von
Beweisen. Sie d.h. die Logiker) unterscheiden sich von ihnen nur hinsichtlich der Ausdrucksweisen

und der Termini und dadurch, dass ihre Begriffsbestimmungen und Klassifikationen
ausgefeilter sind […].68

al-Gazali postuliert mithin eine Gleichartigkeit der von den Griechen
systematisierten Beweis- und Schlussverfahren mit denjenigen, die von der Mehrzahl
seiner muslimischen Zeitgenossen in den von ihnen anerkannten Diszplinen
bereits angewandt wurden.69 Er äußert sogar die Überzeugung, Gott selbst habe

im Koran den Menschen diese “Vernunft-Waage” al-qis.as al-mustaqim)
geoffenbart, d.h. ihnen die Hauptregeln dieser Logik beigebracht.70 Allerdings
dient die Syllogistik den Allegorikern nicht zur Findung letzter Wahrheiten,
diese schöpfen sie vielmehr aus der Offenbarungsschrift.

Mit vehementem Widerspruch begegnen die Literalisten der Syllogistik, vor
allem ihrer Anwendung im Rahmen der Exegese.71 In seiner umfangreichen

68 RUDOLPH, 2005: 76; AL-GAZALI, o.J.: 26.
69 Besonders häufig demonstriert er das an der Möglichkeit, den – in der Rechtswissenschaft

bereits lange etablierten – Analogieschluss in die erste Figur des kategorischen Syllogismus

umzuwandeln RUDOLPH, 2005: 78).

70 KLEINKNECHT, 1972 darin auch ausführlich zum Symbol der Waage, S. 161–167); RU¬

DOLPH, 2005: 86; GWYNNE, 2004: 152–189.

71 Außer Ibn Taimiya seien hier Ibn al-Gauzi gest. 1200) IBN AL-GAUZI, o.J.: 58, 130–131;

IBN AL-GAUZI 1935–1948: Heft 9: 19, Heft 10: 29) und Ibn Qaiyim al-Gauziya gest. 1350)

IBN QAIYIM AL-GAUZIYA, 1358/1939: 171–172) genannt. Eine Ausnahme bildet ein Schüler

Ibn Taimiyas, der umstrittene und in seiner theologischen Ausrichtung schwer einzuordnende

.anbalitische Rechtsgelehrte Nagm ad-Din a.-.ufi gest. 1316). Er verfasste eine uns

nicht überlieferte) Schrift zur Verteidigung von Logik und ilm al-kalam HEINRICHS, 2000:

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 621

Schrift “Ratschlag an die Leute des Glaubens zur Zurückweisung der Logik der

Griechen”72 schreibt Ibn Taimiya – ostentativ gegen al-Gazali gerichtet: “Das

rationale Wissen erlernt man durch das, was Gott dem Menschen an

Erkenntnisinstrumenten asbab al-idrak) anerschaffen hat. Es beruht nicht auf einer von
einer einzelnen Person [gemeint ist Aristoteles, AvK] erstellten Waage

mizan)”.73 Er prangert diese Logik auch mit Blick auf das philosophische
Verständnis der Vernunft als einer kosmologischen Größe an.74 Auf dem Gebiet der

Metaphysik oder auch als Methode der theologischen Koranexegese angewendet,

führe sie unweigerlich zu Unglaube und Ketzerei.75 Im Bereich des Rechts
fanden Elemente der aristotelischen Logik aber durchaus auch bei Literalisten
Anwendung. 76 Ibn Taimiya setzt – wie zuvor bereits u.a. al-Gazali – 77 den

Rechtsgrund beim Analogieschluss mit dem Mittelbegriff der ersten Figur des

kategorischen Syllogismus gleich alle anderen Syllogismusfiguren lehnt er

entschieden ab) und erklärt Rechtsgrund respektive Mittelbegriff als die im
Koran erwähnte “[Vernunft-]Waage” mizan).78

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

________________________________

588) und brachte koranische Argumente in logische Schlussformen A.-.UFI, 1987;

GWYNNE, 2004: xii–xiv, 152–153, 158–159, et passim).

72 ar-Radd ala l-man.iqiyin (“Die Zurückweisung der Logiker”), auch unter dem Titel Na.i.at
ahl al-iman fi r-radd ala man.iq al-yunan (“Ratschlag an die Leute des Glaubens zur
Zurückweisung der Logik der Griechen”) bekannt. Die englische Teilübersetzung HALLAQ,

1993) gibt as-Suyu.is gest. 1505) gekürzte Fassung des Werkes wieder.
73 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 26, ähnlich 373–374; HALLAQ, 1993: 162–163.
74 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 102–106, 115; stark verkürzt in: AS-SUYU.I, 1947: 220–221, 229;

HALLAQ, 1993: 33, 43.
75 HALLAQ, 1993: 33.

76 IBN QUDAMA, 1414/1994; HALLAQ, 1990: 322–327.

77 S. Anm. 69.
78 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 364, 371, 383; AS-SUYU.I, 1947: 331–332, 335; HALLAQ, 1993:

159–161, 164; al-Gazali rekurriert auf Koran 17:35, Ibn Taimiya u.a. auf die Verse 42:17

und 42:25. Ausführlicher dazu s. VON KÜGELGEN, 2011: Kap. 11c.



622 ANKE VON KÜGELGEN

4. These:
Den Vorbehalten der Allegoriker gegenüber der Metaphysik zum
Trotz führte die Akzeptanz der Syllogistik zu einer Rationalisierung
ihrer Theologie im Sinne einer “philosophischen” Intellektualisierung

Nicht nur die Literalisten, auch die Allegoriker erklären jene Theoreme der
Philosophen für Unglaube kufr), die im klaren Widerspruch zu ihren Dogmen
stehen, und erachten solche, in denen sie von den gängigen Lehrmeinungen
abweichen, als frevelhafte Neuerung bid a). al-Gazali hat sie in seiner Schrift
Tahafut al-falasifa (“Die Inkohärenz der Philosophen”) auf den Punkt gebracht
und wirft den Philosophen vor, sich vor allem in der Metaphysik in Irrtümer
verstrickt zu haben, weil sie den Beweisen, deren Bedingungen, sie in der Logik
aufgestellt hatten, nicht treu geblieben seien.79 De facto brandmarkt er nur drei
Lehren als ketzerisch, als da sind: “Die Welt ist ewig”, “Gott kennt nur die
Universalia, nicht die Partikularia” und “Es gibt keine körperliche Wiederauferstehung”.

80 Aufgrund dieser Ablehnung liegt es nahe anzunehmen, dass die
Allegoriker offenbarungsimmanent argumentieren. Dem ist aber keineswegs so;

vielmehr ziehen sie für ihre Beweisführungen viele, einige sogar hauptsächlich,
Schlüsse heran, die nicht auf aus der Offenbarungsschrift gewonnenen
Prämissen beruhen, sondern auf philosophischen Erkenntnissen.81

Ich möchte das an drei Beispielen demonstrieren. Das erste Beispiel stammt
von dem Allegoriker az-Zama.šari gest. 1144):

If you were to say: ‘What is the proof for God the Exalted being eternal?’ I would say:

‘Because if His temporality were assumed this would lead to an endless regress of temporal

things and this is impossible. And that which leads to the impossible is itself impossible.

Thus it is correct that He is eternal.’ If you were to say: ‘Why is an endless regress

impossible?’ I would say: ‘Because everything temporal was preceded by its non-existence

to no end; if there were an endless regress of temporal things with no end, their existence

would compete with their non-existence and the preceding and the preceded would be equal.

79 AL-GAZALI, 1927; AL-GAZALI, o.J.: 27; AL-GAZALI, 1988: 23; GRIFFEL, 2009: 99–100; zu
empfehlen ist die Übersetzung ins Englische als Teil der Replik Ibn Rušds auf al-Gazali
IBN RUŠD, 1978).

80 Konzise gefasst in AL-GAZALI, o.J.: 28; AL-GAZALI, 1988: 24.

81 RUDOLPH, 2005: 77; FRANK, 2008: 15–37.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 623

And there is no proof for the temporality of God) and whatever cannot be proved must

necessarily be denied.’82

Die Prämissen, auf denen diese Urteile und die ganze Argumentationsfolge
beruhen, sind der Philosophie entnommen: die Unmöglichkeit des infiniten
Regresses und die Leugnung dessen, was nicht bewiesen werden kann.

Als zweites Beispiel sei die Begründung der Prophetenwunder bei al-Gazali
angeführt, die oberflächlich betrachtet eine Leugnung der philosophischen
Kausalitätslehre, d.h. der notwendigen Folge von Ursache und Wirkung aufgrund der
den jeweiligen Dingen inhärenten Wesenseigenschaften darstellt. Häufig wird
al-Gazalis Kritik an der philosophischen Kausalitätslehre in diesem Sinne

verstanden, und er gilt vielen als Okkasionalist. De facto setzt aber auch
alGazali Gottes Allmacht Grenzen und erkennt “ontologische Strukturen im Sinne
des Aristoteles”,83 insbesondere die der Genera84 an. Er sucht nämlich die
Verwandlung eines Stockes in eine Schlange und die Wiederbelebung der Toten mit
dem Hinweis darauf plausibel zu machen, dass die Materie für alle Formen
aufnahmefähig sei. So könne sich die Erde in Pflanzen verwandeln und diese, wenn
sie von Tieren gefressen würden, in Blut, dieses könne zu Sperma werden,
woraus schließlich, wenn es in eine Gebärmutter komme, ein Lebewesen
entstehe. Gewöhnlich bi-.ukm al- ada) sei das ein längerer Prozess. Warum aber,
so fragt al-Gazali die Philosophen, kann es nicht in Gottes Macht stehen, diesen

Prozess soweit zu verkürzen, dass es zu einem Prophetenwunder kommt? Ein
Prophetenwunder durchbricht al-Gazali zufolge demnach die grundsätzlich
bestehende ontologische Struktur nur durch eine Art “Zeitraffer”.85 Damit wird
zugleich auch die Definition des Wunders als einer vom Propheten den

anwesenden Menschen angekündigten Durchbrechung der Gewohnheit Gottes

nicht verletzt.

Als weiteres Beispiel sei die Auflösung des offenbaren Widerspruchs
zwischen dem Koranvers “Alles ist vergänglich außer seinem Angesicht” kullu
šai in halikun illa waghahu, 28:88) und den Versen 3:116, 7:42 u.a.) angeführt,
die den Ungläubigen das ewige Verweilen in der Hölle und den Gläubigen das

ewige Verweilen im Paradies ankündigen. Die Frage, wie man beides
zusammendenken solle, die ewige Weiterexistenz in Paradies und Hölle und den Mo-

82 SCHMIDTKE, 1997: 14.

83 RUDOLPH, 2005: 94 Anm. 73.

84 GRIFFEL, 2009:159.
85 al-Gazalis Text innerhalb der Replik von IBN RUŠD, 1930: 534; IBN RUŠD, 1978: 327; VON

KÜGELGEN, 1994: 362, 372; PERLER, 2000: 100–105; GRIFFEL, 2009: 156–160.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



624 ANKE VON KÜGELGEN

ment, an dem alles vergeht, außer Gottes Angesicht, bewegte viele Theologen.
Während frühere Theologen hier schlicht bemerken, der Moment sei so kurz,
dass die Paradiesbewohner ihn gar nicht bemerkten, argumentiert der
Allegoriker Taftazani gest. 1390) mit philosophischen Mitteln. Er löst den Vers
28:88 durch einen impliziten Rückgriff auf die Ontologie Avicennas auf, indem
er “vergänglich” als möglich Seiendes interpretiert, das insgesamt auch dem
Vergehen unterworfen ist. Die ewige Weiterexistenz in Paradies und Hölle bleibt
davon unberührt, da der Koranvers nun keinen Zeitpunkt mehr ankündigt, an
dem alle Dinge außer Gott und damit auch die beiden Jenseitsorte aufhören zu
existieren, sondern auf die ontologische Trennung von Gott und seinen
Geschöpfen verweist. Die Übertragung des notwendig Seienden auf Gott bzw. sein

Angesicht wird nicht explizit gemacht.86

Selbst einige Literalisten, nicht zuletzt Ibn Taimiya argumentieren – freilich

ohne das offen zuzugeben – in einigen Punkten, vor allem mit Blick auf
Kausalverhältnisse mit philosophischen Prämissen s. die folgende These).

5. These:
Die Ablehnung der aristotelischen Logik ist nicht mit einer
Verwerfung der Vernunft gleichzusetzen. Auch in den Reihen der
Literalisten erfährt die Theologie eine Rationalisierung

Wie in These 3 gezeigt, bekämpfen die Literalisten die aristotelische Logik
sowie ihre Anwendung in der Theologie auf das Schärfste und wehren sich
nachdrücklich gegen eine “philosophische” Intellektualisierung. Dennoch akzeptieren
auch sie in der Theologie Vernunftmittel, und zwar Vernunftmittel, die sie scharf
von der Syllogistik trennen.87 Ibn Taimiya bezeichnet sie als die “im Koran
erwähnten rationalen Methoden der Beweisführung” al-aqyisa al- aqliya al-
burhaniya al-ma.kura fi l-Qur an) und benennt deren zwei: die “Beweismethode
Gottes” istidlaluhu ta ala bil-ayat) und die “Methode der Propheten” .ariqat

86 AT-TAFTAZANI, 1419/1998: Bd. 5: 102. Diesen Hinweis verdanke ich Herrn Würtz und sei¬

ner kurz vor dem Abschluss stehenden Dissertation zum “Einfluss der Philosophie auf das

theologische Werk Sa d ad-Din at-Taftazanis gest. 1390) unter Berücksichtigung innertheologischer

Diskussionen”.

87 Siehe z.B. IBN AL- GAUZI, o.J.: 52, 90, 95–96; IBN AL-GAUZI, 1935–1948: Heft 9: 12, 389,

394–396; SWARTZ, 2002: §§ 7, 9, 11–16, 21, 30, 32, 36.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 625

al-anbiya 88 Als Beispiele für die “Beweismethode Gottes” führt Ibn Taimiya
u.a. an, das Aufkommen des Tageslichtes verweise auf den Sonnenaufgang, Orte
und Zeiten könnten von der Lage der Sterne abgeleitet werden und umgekehrt
seien auch Orte, wie beispielsweise die Kaaba, ein Indikator für die
Himmelsrichtungen.89 Ibn Taimiya hat mithin das Schlussverfahren mit Hilfe von
Zeichen bzw. Indikatoren ayat, dalil, amara) vor Augen. Unter der “Methode der

Propheten” versteht er das argumentum a fortiori qiyas al-awla). Ibn Taimiya
erläutert es mit den Worten:

Gott – Er ist erhaben – hat Keinesgleichen. Er und etwas anderes verbinden sich nicht zu

einem Universellen, dessen Partikularia gleichwertig sind. Vielmehr kommt das, was über

etwas anderes an Vollkommenheit ausgesagt wird, Ihm um so mehr zu bi-.ariq al-awla)

und das, was etwas anderem an Unvollkommenheiten nicht zukommt, kommt Ihm erst recht

nicht zu.90

Die Beispiele, die Ibn Taimiya für diese Methode anführt, entstammen entsprechend

dieser an Gott ausgerichteten Bestimmung alle dem Koran und beziehen

sich hauptsächlich auf Gottes Eigenschaften.91 Er sucht auf diese Weise die
absolute Andersheit Gottes, das .anbalitische Gottesverständnis vom “
unbekannten Wie” al-kaif maghul) zu bewahren92 und wehrt sich gegen jede
Interpretation der Gott bezüglichen koranischen Aussagen:

Ainsi Dieu est sur son Trône, mais Il observe ses créatures. Il veille sur elles, Il sait tout ce

qu'elles font et Il exerce tous les autres attributs de sa souveraineté rububiyya). Toutes les

expressions dont Dieu se sert pour nous faire savoir qu'Il siège en majesté sur son Trône et
qu'Il est en même temps avec nous, expriment une vérité .aqq) qui doit être prise au sens

propre .aqiqa). Elles ne doivent pas être détournées ta.rif) de leurs sens mais elles doivent
au contraire être protégées contre toutes les opinions erronées.93

88 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 150–151, 157; AS-SUYU.I, 1947: 252; HALLAQ, 1993: 71–72.

89 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 163–165; verkürzt: AS-SUYU.I, 1947: 262–264; HALLAQ, 1993:

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

84–85.

90 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 150, 350; AS-SUYU.I, 1947: 252; HALLAQ, 1993: 71.

91 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 150, 154–157, 350–351; verkürzt: AS-SUYU.I, 1947: 252, 255;

HALLAQ, 1993: 71, 74–75.

92 IBN TAIMIYA, 1399f./1979f.: Bd. 5: 382. Zur Ursprungsidee des bi-la-kaif s. LAOUST, 1960a:

275.
93 LAOUST 1986: 15 arabischer Text), 62 französische Übersetzung). Vgl. SWARTZ, 2002:

161. Es gab aber auch .anbaliten, die von der literalistischen Vorgabe abzuweichen
versuchten, wie Ibn al-Gauzi, der die Hand als “Macht” SWARTZ, 2002: §§ 30, 36) oder das

Gesicht als “Wesen” IBN AL-GAUZI, o.J.: 96; IBNAL-GAUZI, 1935–1948: Heft 9: 396) inter-



626 ANKE VON KÜGELGEN

Ibn Taimiya will alle Eigenschaften und Attribute, mit denen Gott sich im Koran
beschreibt, also z.B. “wissend”, “sehend”, mit “Händen” agierend, als einzigartig

verstanden wissen, nicht als solche, die Gott mit den Menschen in irgendeiner

Weise teilt. Insofern spricht er den Philosophen, deren logischen Regeln
zufolge ein absolut sicherer Vernunftschluss eine universelle Prämisse
beinhalten muss etwa: alle Menschen sind sterblich) die Fähigkeit ab, mit Hilfe ihrer
Logik Gott erkennen zu können.94 Er akzeptiert folglich den Analogieschluss
auch nicht im Rahmen der Gotteslehre, sondern nur im Rahmen der
Rechtsfindung.95

Indes zeigt sich Ibn Taimiya weit weniger konsequent in der Ablehnung
philosophischer Prämissen als er es in seinen Streitschriften gegen die
Allegoriker und Philosophen zu sein vorgibt. Ein Rechtsgelehrter des 14. Jahrhunderts,

der bei ihm gehört hatte, konstatierte daher denn auch, selbst Ibn Taimiya
habe vom Gift der Philosophie geschluckt.96 So baut beispielsweise ein Gottesbeweis

Ibn Taimiyas in einer dieser Streitschriften auf dem aristotelischen Prinzip

der Unmöglichkeit des infiniten Regresses hinsichtlich der Zweck- und
Wirkursachen sowie auf Elementen seiner Genera- und Universalien-Lehre auf
und bedient sich insgesamt des philosophischen Vokabulars.

Nachdem Ibn Taimiya festgestellt hat, dass jedes Lebewesen Gefühle und
einen Willen hat, unterscheidet er zwischen dem, was um eines anderen willen
murad li-gayrihi) und dem, was um seiner selbst willen gewollt murad

linafsihi / li-.atihi) wird. Zu ersterem gehört zum Beispiel die Nahrung, denn sie

wird um ihrer Gattung willen murad ginsahu), d.h., zum Stillen des Hungers
begehrt. Nicht alles jedoch werde nur um eines anderen willen begehrt, denn das

führe zu einem “infiniten Regress der Zweckursachen, und das sei ebenso un-

________________________________

pretierte; allerdings beeilt er sich hinzuzufügen, es sei das Beste, derlei Gottesbeschreibungen

gar nicht zu interpretieren Swartz, 2002: §§ 31, 37; IBN AL-GAUZI, o.J.: 96, IBN
ALGAUZI, 1935–1948: Heft 9: 396–397), da sie missverstanden werden könnten und dem

gemeinen Volk al- awamm) die schwerverständlichen Dinge al-gawami.) unzugänglich
seien SWARTZ, 2002: § 36).

94 IBN TAIMIYA, 1368/1949: 150–151; AS-SUYU.I, 1947: 221–222, 251; HALLAQ, 1993: 34, 71.

95 IBN TAIMIYA, 1368/1949:351, 356; HALLAQ, 1993:157–158; LAOUST, 1986:1 arabischer

Text), 38 französische Übersetzung); HOOVER, 2007:57.

96 A.-.AHABI, 1347/1928f.: 33; LITTLE, 1975: 101. Der šafi itische Gelehrte Šamsaddin a.-
.ahabi gest. 748/1348) hatte einige von Ibn Taimiyas Unterrichtsstunden besucht und

äußerte sich auch positiv über ihn BORI, 2003: 142–148; VON KÜGELGEN, 2011: Punkt 1).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 627

möglich wie der infinite Regress der Wirkursachen, ja sogar noch mehr”.97 Folglich

müsse es etwas geben, was um seiner selbst willen angestrebt und geliebt
werde und nicht um einer Gattung willen, und das könne nur etwas Partikulares
sein. Dieses Partikulare mu ayyan) aber sei Gott. Während Gott mit nichts und

niemandem etwas gemein habe, hätten die anderen Partikularia aber universelle
Merkmale. Diese universellen Merkmale aber würden nicht qua separate Universalia

existieren, sondern als Partikularia in den Dingen al-kulli la wuguda lahu
fi l-a yan illa mu ayyanan). Damit redet er einem “moderaten” Realismus das

Wort und widerspricht seiner wiederholten unerbittlichen Ablehnung jeglicher
extramentalen Existenz von Universalia, also auch ihrer Existenz in den
Einzeldingen.98 Ibn Taimiya hat hier für einmal im Kampf gegen die “philosophische”
Intellektualisierung der Theologie die Waffen gestreckt.99

6. These:

Die Abwehr der “philosophischen” Intellektualisierung der
Theologie teilen einige Philosophen mit den Literalisten

Durch ihre Unterscheidung zwischen der Erkenntnisfähigkeit der Masse und der

der Philosophen akzeptieren die Philosophen, wie in These 2 ausgeführt, de

facto zwei Wahrheiten. Sie unterscheiden die geoffenbarte Religion und die
Philosophie vor allem hinsichtlich ihrer Argumentationsweisen. Während erstere

sich der bildhaften, symbolischen Sprache und rhetorischer Beweise bediene, die
durch ihren unmittelbaren Bezug zum sinnlich Wahrnehmbaren allen Menschen
zugänglich, daher aber auch simplifizierend und in ihrem “wahren” Gehalt

missverständlich sei, arbeite die Philosophie mit Abstrakta und verwende siche-

97 tasalsul fi l- ilal al-ga iya wa-huwa mumtana ka-mtina at-tasalsul fi l- ilal al-fa iliya bal

awla IBN TAIMIYA, 1399f./1979f.: Bd. 8: 465); vgl. IBN TAIMIYA, 1368/1949: 147–148;
ASSUYU.I,

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

1947: 249–250; HALLAQ, 1993: 68–70.

98 IBN TAIMIYA, 1399f./1979f.: Bd. 8: 464– 467. Zu Ibn Taimiyas Ablehnung und Übernahme

philosophischer Konzepte s. VONKÜGELGEN, 2011: Punkte 4, 7, 9, 10–11.

99 Auch der heute insbesondere in Indonesien und Malaysia vielgelesene Ibn Qaiyim al-Gau¬

ziya übernimmt u.a. bei seiner Refutation der philosophischen Ethik mehrere ihrer
Grundkonzepte, vor allem hinsichtlich der menschlichen Handlungs- und Willensfreiheit. So
konstatiert er beispielsweise, “die menschliche Handlung sei eine frei gewählte Handlung, die
dem menschlichen Willen folge” amal al-insan amal i.tiyari tabi li-iradat al- abd) und

betont den Unterschied zwischen dem zweckgerichteten Willen irada ga iya) und dem

tätigen Willen irada fa ila) AL-GAUZIYA, 1358/1939: 458).



628 ANKE VON KÜGELGEN

re, demonstrative Beweise respektive Syllogismen. Die geoffenbarte Religion
beinhalte im Kern zwar dieselbe philosophische Wahrheit, bringe sie aber –
modern gesprochen – in einem anderen Diskurssystem mit von der Philosophie
verschiedenen Axiomen und Beweisarten zum Ausdruck.100

Abgesehen vor allem von Ibn Sina und seinen Nachfolgern s. These 7)
vermeiden es die Philosophen, dem Koran mit dem begrifflichen und konzeptuellen

Instrumentarium der Philosophie zu begegnen. Ibn Rušd kritisiert
wiederholt die Allegoriker, durch die Missachtung der Trennung von Religion und
Philosophie große Verwirrung zu stiften. Begriffe, wie z.B. “Ewigkeit” qidam)
und “in der Zeit Entstehen” .udu.), seien Koran und Sunna fremd und daher zur
Charakterisierung der Welt ungeeignet.101

Ibn Rušd spricht der Offenbarungsschrift aber keineswegs ab, zumindest
z.T. einen der menschlichen Vernunft zugänglichen Charakter zu haben: Da die

Prinzipien der demonstrativen Wissenschaften die Postulate und die Axiome
sind, die gesetzt sind, um wieviel mehr muss das für die Religionsgesetze
šara i gelten, die sowohl der Offenbarung als auch der Vernunft entnommen

sind. Ist doch jedes Religionsgesetz, das geoffenbart wurde, mit der Vernunft
behaftet wa-kull šari a kanat bil-wa.y fal- aql yu.ali.uha).102 In diesem
Zusammenhang führt Ibn Rušd das Diktum der muslimischen Philosophen an, jeder
Prophet sei ein Philosoph .akim), aber nicht jeder Philosoph ein Prophet, doch
seien die Philosophen diejenigen Gelehrten, die man als die Erben der Propheten

wara.at al-anbiya bezeichne.103

Ibn Sina und vor ihm al-Farabi lehren – in Anlehnung an ihre griechischen
Meister –, dass die Religion eine Nachahmung der Philosophie sei. Der Prophet
vermag die abstrakten Vernunftkonzepte, die ihm durch den himmlischen, “aktiven

Intellekt” oder die “himmlischen Seelen” vermittelt werden, dank seiner

außergewöhnlichen imaginativen Fähigkeit in eine Bildersprache zu übersetzen,

die auch ein Nicht-Philosoph verstehen kann.104 Auch Ibn Sina trennt die Argu-mentations-

und Ausdruckssysteme von Philosophie und Religion für die große

100 IBN RUŠD, 1964: 179–185; IBNRUŠD, 2001: 65–71; IBN RUŠD, 2009: 54–57; IBN SINA, 1969:

86–93; s.a. unten These 7.

101 IBN RUŠD, 1964: 205–206; IBN RUŠD, 2001: 89–90.
102 IBN RUŠD, 1930: 584; IBN RUŠD, 1978: 361; VON KÜGELGEN, 1994: 403–405.

103 IBN RUŠD, 1930: 583–584; IBN RUŠD, 1978: 361. Das Diktum findet sich besonders ausge¬

prägt bei al-Farabi MARMURA, 1985: 352–353).
104 MARMURA, 1985: 363; GARDET, 1951: 117–122; IBN SINA, 1968: 47–48; IBN SINA, 1963:

115–116. Zu al-Farabi siehe MAHDI, 1969: 44–45 Ta.sil as-sa ada); MARMURA, 1985:
350–352; RUDOLPH, 2008: 11.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 629

Masse, um diese nicht – durch ihr Unverständliches – vom Wege der Tugend
abzubringen.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

105

Aus ganz anderen Beweggründen und einem anderen Religionsverständnis heraus,

bekämpft der Historiker und Geschichts- und Sozialphilosoph Ibn .aldun
nicht bloß die “philosophische” Intellektualisierung, sondern jegliche Rationalisierung

der Religion bzw. der Theologie. Er war ein erklärter Gegner der
Philosophie, insbesondere der Metaphysik,106 wandte aber zugleich die aristotelische
Ursachenlehre und andere philosophische Konzepte auf Geschichte und
Gesellschaftsformationen an107 und war allen Wissenschaften, die sich mit Realia
befassten, höchst aufgeschlossen gegenüber108. Er kritisiert die kalam-Theologen

(“Allegoriker”), ihre Wissenschaft mit Fragen der Philosophie .ikma) vermischt
zu haben:

Tout cela a trompé les gens, mais c’est bien à tort, car la théologie dialectique traite, en

réalité, des problèmes dogmatiques de la Loi religieuse, transmis par les premiers Musulmans

[as-salaf, AvK]. Ils ne dépendent pas de la raison, dans la mesure où ils pourraient être

posés sans elle. La raison n’a rien à voir avec la Loi religieuse [inna l- aql ma zul an
aššar AvK]. […] Il y a donc un grand écart entre les deux systèmes [wa-ka.irun ma baina

lmaqamain, AvK]. Les perceptions reçues par le Maître de la Loi Mahomet) sont les plus

vastes, car elles vont au-delà des vues rationnelles. Elles les dépassent et, en même temps,

les renferment, car elles proviennent de la lumière divine. Elles échappent donc aux règles

qui gouvernent une spéculation étroite [qanun an-na.ar a.-.a if, AvK] et des perceptions

limitées. Quand le Législateur Mahomet) nous guide vers une perception, nous devons pré-

105 IBN SINA, 1969: 60–63, 86–93, 129.

106 IBN .ALDUN, 1970: Bd. 3: 209–220; IBN .ALDUN, 1978: Bd. 3: 1173–1184. Der Logik be¬

scheinigt er den Nutzen, den Geist an eine geordnete und richtige Argumentation und

Beweisführung zu gewöhnen, warnt aber zugleich vor dem, worin sie den Religionsgesetzen

und ihrem äußeren Wortlaut widerspreche ma fihi min mu.alafat aš-šara i wa-

.awahiriha). Logik dürfe daher nur mit Vorbehalt und erst nach dem Erwerb solider
Kenntnisse in den religiösen Wissenschaften studiert werden IBN .ALDUN, 1970: Bd. 3:
219–220); IBN .ALDUN, 1978: Bd. 3: 1183–1184. Zu Ibn .alduns ambivalentem Verhältnis
gegenüber der Philosophie siehe ROSENTHAL, 1955 und MAHDI, 1957: 73–112.

107 MAHDI, 1957: 225–284.

108 So bedauert er, dass nur die Wissenschaften der Griechen auf die Araber gekommen seien,

nicht aber die der Khaldäer, Syrer und Babylonier und erklärt: “Da ein jeder wahre
Sachverhalt natürlich und mit dem Verstand erfassbar ist, und da es möglich ist, die sich aus

seinem Wesen ergebenden Aspekte einer Untersuchung zu unterziehen, muss es für die
Betrachtung alles Verständlichen [mafhum, AvK] und alles Realen [.aqiqa, AvK] eine
selbständige) Wissenschaft geben.” IBN .ALDUN, 1970: Bd. 1: 62–63; IBN .ALDUN, 1992: 45

[ ich folge Pätzolds Übersetzung]).



630 ANKE VON KÜGELGEN

férer celle-ci aux nôtres et nous devons lui accorder une plus grande confiance. Nous ne

devons pas chercher pour elle une preuve rationnelle, même si l’intellect la repousse. Nous

devons croire et connaître ce qui nous été ordonné, en gardant le silence sur ce que nous

comprenons pas. Il faut nous en remettre au Législateur et mettre la raison de côté.109

Unmissverständlich trennt er die Theologie von der Philosophie auch hinsichtlich

ihrer Untersuchungsgegenstände und Ziele:

Mais la théologie dialectique [ ilm al-kalam, AvK] n’a pas pour objet d’admettre ou de

rejeter des problèmes physiques ou métaphysiques: de telles recherches ne sont pas de sa

compétence. Il faut savoir cela, pour bien distinguer entre les deux sciences, si souvent
confondues, dans les travaux de docteurs de notre temps. En réalité, il s’agit de deux
sciences distinctes, dans leur objet comme dans leurs problèmes. La confusion provient de la
ressemblance entre les matières discutées. Quand les théologiens en viennent à croire que,

grâce à leurs démonstrations, ils trouveront dans la raison les preuves de nos croyances, ils
se trompent. Car la théologie dialectique ne doit servir qu’à réfuter les hérésies [ radd ala
lmul.idin, AvK]. Les doctrines dont elle s’occupe sont véridiques et nous sont imposées par

la Loi).110

Ibn .aldun weist der Theologie mithin einzig und allein die Aufgabe zu, das

Offenbarungswissen zu verteidigen. Insbesondere “die Einheit Gottes, das

Jenseits, die Wahrheit des Prophetentums und der wahre Charakter der göttlichen
Attribute” 111 könnten nicht mit dem ansonsten zuverlässigen Instrumentarium
der menschlichen Vernunft erklärt oder bewiesen werden, da es ihr nicht
zugänglich sei. Im Unterschied zu allen für diese Thesen herangezogenen

Gelehrten, ist für Ibn .aldun Offenbarungswissen in wesentlichen Bestandteilen
Glaubenssache in genau dem uns geläufigen Verständnis, dass sich Geglaubtes
dem Vernunftbeweis oft entzieht. Im Grunde lehnt er jede Spekulation über die
übersinnliche Welt ab, denn er erklärt die Lehre der Metaphysiker als “in jeder
Hinsicht nichtig” ba.il bi-gami wuguhihi).112

Mit dieser anti-rationalistischen und anti-intellektualistischen Haltung mit
Blick auf das Verständnis der geoffenbarten Wahrheiten, die in deutlichem Kontrast

zu seiner eigenen Geschichts- und Sozialphilosophie steht, bezieht Ibn .al¬
dun eine Außenseiterposition, und verdeutlicht auch durch die Heftigkeit seiner

109 IBN .ALDUN, 1970: Bd. 3: 122–123; IBN .ALDUN, 1978: Bd. 3: 1085–1086.

110 IBN .ALDUN, 1970: Bd. 3: 123; IBN .ALDUN, 1978: Bd. 3: 1086–1087.

111 IBN .ALDUN, 1970: Bd. 3: 30; IBN .ALDUN, 1978: Bd. 3: 964.

112 IBN .ALDUN, 1970: Bd. 3: 213; IBN .ALDUN, 1978: Bd. 3: 1177.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 631

Kritik, dass Rationalisierung und “philosophische” Intellektualisierung der

Religion, respektive der Theologie zu seiner Zeit dominierten.

7. These:

Die philosophische Exegese des Koran führt zu einer religiös
konnotierten Konzeptionalisierung der Philosophie

Nicht nur Theologen, auch Philosophen entwickelten beginnend mit Ibn Sina
Richtlinien für eine allegorische Interpretation des Koran.113 Während sich Ibn
Rušd zu einer Aufstellung dieser Richtlinien durch die monopolistischen
Ansprüche der Allegoriker auf die religiöse Wahrheit und die starken anti-
intellektualistischen Strömungen in seiner Gesellschaft genötigt sieht, und sie selbst

kaum zur Anwendung bringt,114 zeigt Ibn Sina indes keinerlei Abneigung gegen

allegorische Koraninterpretationen unter philosophischen Vorzeichen und
praktiziert sie rege. Gottes Thron deutet er beispielsweise im kosmologischen Sinne
als “das äußerste der körperlichen Wesen, das neunte Firmament” nihayat
almaugudat al-gismaniya al-falak at-tasi 115 und seine Interpretation des

sogenannten Lichtverses Koran 24:35) in seinem Werk “Das Buch der Hinweise und
Bemerkungen” Kitab al-Išarat wat-Tanbihat; engl. Pointers and Reminders)

reflektiert Ibn Sinas philosophische Erkenntnislehre:

[… In Arberry’s translation, the Light Verse reads as follows:

‘God is the Light of the heavens and the earth;

the likeness of His Light is a niche

wherein is a lamp

the lamp in a glass,

the glass as it were a glittering star)

kindled from a Blessed Tree,

an olive that is neither of the East nor of the West

whose oil well nigh would shine, even if no fire touched it;
Light upon Light.’]

113 IBN SINA, 1969: 42–63; IBN SINA, 1968: 34–35, 47–61.

114 IBN RUŠD, 2009: 36–39, 52–75; IBN RUŠD, 1964: 248–251; IBN RUŠD, 2001: 128–131.
115 IBN SINA, 1968: 53–54; IBN SINA, 1963: 118.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



632 ANKE VON KÜGELGEN

Pointer

1. Among the faculties [of the soul] there are some which it possesses in accordance with its
need to perfect its substance as actual intellect.
2. The first is a faculty with a predisposition toward the intelligibles. People sometimes call
it ‘material intellect;’ it is the ‘niche’).

3. This is followed by another faculty that comes to the soul once it has attained the primary
intelligibles, by means of which it is then prepared to acquire [ iktisab] the secondary

intelligibles, either, if it is very weak, by means of reflection [fikra] which is ‘the olive tree’),
or, if it is stronger than that, by means of Intuition which is also ‘the oil’). [This faculty] is

then called ‘intellect in habitu’ which is ‘the glass’). At its sublime and consummate level,

it is a sacred faculty, ‘whose oil wellnigh would shine, even if no fire touched it.’
4. Next there come upon the soul another faculty and perfection. The perfection: the intelligibles

come about actually in [ the soul], observed and represented in the mind. This is the

‘Light upon Light.’ The faculty: the intelligible which has been acquired but is no longer

[actually] present may come about as if it were actually being observed. This is ‘the lamp.’
This perfection is called ‘acquired intellect,’ and this faculty is called ‘actual intellect.’
5. That which brings [the intellect in] habitu into complete actuality, and the material

[intellect] into [the state of intellect in] habitu is the active intellect. It is the ‘fire’.116

Ibn Sina deutet auch die kultischen Gebote im Sinne seiner Philosophie. So
bettet er im Traktat “Vom Wesen des Gebets” Risala fi mahiyat a.-.alat) das

Bittgebet du a und das Ritualgebet .alat) in seine Kosmologie ein. Beim
Ritualgebet charakterisiert er die vorgeschriebenen Bewegungen, die der Betende

ausführt, einerseits als Ausdruck der inneren Bewegung der Seele, die ihrerseits

die Bewegungen der Sphären nachahmt. Andererseits seien sie aber auch

Ausdruck der Unterwerfung des menschlichen Körpers unter den letzten
himmlischen Intellekt, den aktiven Intellekt, mit welchem der Betende in Kontakt
trete.117

Es sind Ibn Sinas Philosophie, seine Anleihen bei religiösen Vorstellungen
und ihrem Vokabular, welche den Werdegang der von Muslimen praktizierten
Philosophie und Theologie am stärksten und dauerhaftesten, geprägt haben.118

116 GUTAS, 1988: 164–165; IBN SINA, 1951: 324–326. Für andere Koranversinterpretationen Ibn
Sinas und eine weitere Deutung des “Lichtverses” durch ihn siehe IBN SINA, 1968: 49–52;
IBN SINA, 1963: 116–118; GARDET, 1951: 118, 139–141; A.I, 1983: 84-88; BÜRGEL, 1991:
139–141.

117 GARDET, 1951: 135–138.

118 Dimitri Gutas bringt das sehr augenfällig durch die Aufteilung der Philosophie nach Ibn
Sina Avicenna) vom 11.–18. Jahrhundert in “Mainstream Avicennism”, “Anti-Avicennist
Peripatetics & Others” und “Illuminationist Avicenism” zum Ausdruck GUTAS, 2002: 7);
s.a. WISNOVSKY, 2004. Die Frage, inwieweit Ibn Sina trotz seiner Verschränkung religiöser
und philosophischer Bezugssysteme Aristoteliker war, ist nach wie vor umstritten unter den

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 633

Seine philosophischen Lehren fanden, nachdem ihnen die Spitzen gegen die
Grundlagen der islamischen Dogmen genommen waren, unter dem unverfänglichen

Etikett “.ikma” oder sogar “ ilm al-kalam” Eingang in den
Medresenunterricht119. Sehr viel weniger wirkmächtig war hingegen Ibn Rušd, der – im
Gegensatz zu Ibn Sina – unmissverständlich an Aristoteles festhielt und bemüht
war, Philosophie und Religion voneinander getrennt zu halten.120 Es half ihm
dabei auch nicht sein Bemühen, die Beschäftigung mit der Philosophie als eine

koranische Verpflichtung zu deuten und damit zu legitimieren.121

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

Zusammenfassung

Der Wett- und Widerstreit der Allegoriker, Literalisten und Philosophen um die
Art und das Ausmaß des vernunftgeleiteten Verständnisses des geoffenbarten
Wissens sowie seiner Rationalität, hat zwischen dem 11. und 14. Jahrhundert zu

einer allgemeinen Aufwertung der ratio geführt. Es herrscht weitgehend Einigkeit,

dass die Offenbarung und das Vernunftwissen dieselbe Wahrheit beinhalten
und der Islam wird insofern als eine Vernunftreligion verstanden. Die
Divergenzen, die sich hinter diesem gemeinsamen Standpunkt verbergen,
zeugen von sehr tiefgreifenden Reflektionen von Theologen und Philosophen
über das Verhältnis von Vernunft und Religion, die zu differenzierteren Positio-

________________________________

“westlichen” Philosophiehistorikern repräsentieren GUTAS 1988) und CORBIN 1999) die

beiden Gegenpole).

119 ENDRESS, 2006: 397–422.
120 Zur muslimischen Ibn-Rušd-Rezeption bis ins 19. Jahrhundert s. DAIBER, 1999: Bd. 1: Nr.

668, Nr. 1020, Nr. 4478, Nr. 9472.
121 IBN RUŠD, 2009: 3–9. al-Farabi gest. 950) und Ibn Sina erklärten und legitimierten die Pro¬

phetie philosophisch s. Anm. 104). Während al-Farabi jedoch – von der Gleichsetzung des

im Koran 26:193; 16:102 u.a.) genannten “treuen Geistes” ar-ru. al-amin) und “heiligen
Geistes” ru. al-quds) mit dem aktiven Intellekt AL-FARABI, 1964: 32) abgesehen – den

geoffenbarten Text mit seiner Philosophie kaum in Verbindung bringt, besteht Ibn Sinas

Schrift über das Prophetentum überwiegend aus philosophisch-allegorischer Koraninterpretation.

al-Farabi schrieb aber auch nicht ohne Rücksicht auf Konkurrenten und Gegner

im Bereich der Erschließung der übersinnlichen Welt. Vielmehr begriff er die Schriften von
kalam-Theologen seiner Zeit offenbar als Herausforderung, denn er passte die Struktur und

die Auswahl der behandelten Themen mehrerer seiner Werke ihren Schriften an, verteidigte
dabei aber zugleich seine philosophischen Standpunkte mit Konzepten und Termini der

Philosophen RUDOLPH, 2008).



634 ANKE VON KÜGELGEN

nen führten als es jene sind, für die sie heute vereinnahmt werden. Während
Allegoriker wie Philosophen die Regeln der aristotelischen Logik für das

universell gültige Vernunftinstrumentarium ansehen, erachten die Literalisten sie

als partikulär und erkennen allein die durch Gott im Koran vermittelten
Vernunftschlüsse als die universell geltenden an. Alle beanspruchten folglich die
Universalität der von ihnen hochgehaltenen Vernunftmittel und wandten sich
damit gegen eine partikuläre Rationalität. Die Einführung der Logik in die Theologie

und das zunehmende Interesse an den Wissenschaften, in denen sie zur
Anwendung kam, insbesondere an der mit der Theologie verwandten Wissenschaft,
der Metaphysik, verstärkte indes nicht nur die Rationalisierung der allegorischen
Theologie, sondern führte auch zu ihrer “philosophischen” Intellektualisierung.
Das heißt, philosophische Begriffe und Konzepte bis hin zu ganzen Beweisketten

wurden von Allegorikern übernommen und zum Teil auch von
Philosophen für ihre Koranexegese herangezogen. Dieser Intellektualisierung der

Religion bzw. Theologie verweigerten sich die Literalisten, aber auch einige
Philosophen. Sie suchten die Argumentations- und Ausdruckssysteme von
Religion und Philosophie, respektive von Theologie und Metaphysik getrennt zu
halten, wobei letztere für die Literalisten den Ausbund des Unglaubens
verkörperte. Zugleich sahen Literalisten, Philosophen wie Allegoriker die
Wahrheit des “theologisch” relevanten, die übersinnliche Welt betreffenden
Offenbarungswissens nicht bloß als mit der Wahrheit der Vernunftschlüsse in
Übereinstimmung, sondern zumindest teilweise sogar als vernunftgemäß
begründet an; die Literalisten insbesondere durch das Schlussverfahren mit Hilfe
von Indikatoren sowie das argumentum a fortiori, die Allegoriker und
Philosophen durch verschiedene Formen der Syllogismen. Wer die Religion als der

ratio unzugängliche Sphäre des unhinterfragten Glaubens verstand, bezog in dieser

Zeit eine Außenseiterposition, und auch heute dominiert die Überzeugung,
der Islam sei eine Vernunftreligion.

Bibliographie

ABDEL.AMID, Mu.ammad A.mad
1963 Die Auseinandersetzung zwischen al-Azhar und der modernistischen

Bewegung in Ägypten von Mu.ammad Abduh bis zur Gegenwart,
Hamburg Diss. Phil.: Hamburg).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 635

ABDUH, Mu.ammad
1323/1905 al-Islam wan-Na.raniya ma a l- ilm wal-madaniya. Maqalat nuširat

fi magallat “al-Manar” al-islami). Hg. v. Rašid RI.A. 2. Auflage.
Kairo erste Auflage 1320/1902): al-Manar.

1421/2001 Risalat al-Tau.id. Ed. by M. R. RI.A, revised by B. A. al-GABI.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

Beirut/Limassol: Dar Ibn .azm.
ABU L-.AIR, Abdarra.man
1980 .ikrayati ma a Gama at al-Muslimin at-Takfir wal-Higra). Kuwait:

Dar al-Bu.u. al- Ilmiya.
ADAMS, Charles C.
1933 Islam and Modernism in Egypt. A Study of the Modern Reform Move¬

ment inaugurated by Mu.ammad Abduh. London: Oxford University
Press, u.a.

AL-AFGANI, Gamaladdin
1968 “Risalat ar-Radd ala d-dahriyin.” In: AMARA, Mu.ammad Hg): al-

A mal al-kamila li-Gamaladdin al-Afgani. Ma a dirasa an al-Afgani
– al-.aqiqa al-kulliya. Kairo: Dar al-Katib al- Arabi li.-.iba a wan-
Našr, S. 131–179.

[AL-AFGANI, Sayyid Gamaladdin] Gemmal Eddine Afghani
1883 “Au Directeur du Journal des Débats.” Journal des Débats, 18. Mai

1883.
AL-AFGHANI, Sayyid Jamal al-Din
1983a “Lecture on Teaching and Learning.” In: KEDDIE, Nikki R. ed.): An

Islamic Response to Imperialism – Political and Religious Writings of

Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani”, Including a Translation of the

“Refutation of the Materialists” from the Original Persian by Nikki
R. KEDDIE and Hamid ALGAR. Berkeley/Los Angeles: University of
California Press, S. 102–108.

1983b “The Truth about the Neicheri Sect and an Explanation of the Nei¬

cheris.” In: KEDDIE, Nikki R. ed.): An Islamic Response to Imperialism

– Political and Religious Writings of Sayyid Jamal ad-Din “al-
Afghani”, Including a Translation of the “Refutation of the Materialists”

from the Original Persian by Nikki R. KEDDIE and Hamid
ALGAR. Berkeley/Los Angeles: University of California Press, S.

130–174.
A.MAD, Rifa at Sayyid Ahmed, Sayed Rifaat)
1991 an-Nabiy al-musalla. 1 & 2): ar-Rafi.un The Militant Prophet 1 &

2: The Rejectioonists), London: Riad El-Rayyes Books.



636 ANKE VON KÜGELGEN

AMARA, Mu.ammad
2004 Ibn Rušd baina l-garb wal-Islam. Kairo: Nah.at Mi.r li.-.iba wan-

Našr wat-Tauzi
2007 “Failasuf as-salafiya.” al-Mi.riyun, 15.10.2007.

<http://www.almesryoon.com/ShowDetails.asp?NewID=39707>
zuletzt eingesehen am 25.05.2010).

AN.UN, Fara.
1903 Ibn Rušd wa-falsafatuhu. Wa-fi .ail al-kitab rudud al-Usta. ala l¬

Gami a fi sitt maqalat bi-ša n maqala mu.ta.ara našaratha
alGami a mun.u ašhur fi ha.a l-mau.u wa-agwibat al-Gami a fi sitt
maqalat ai.an. Alexandria, 1. Jan. 1903: al-Gami a.

AL- AQQAD, Abbas Ma.mud
1982 Ibn Rušd. Nawabig al-fikr al- arabi 1). Kairo erste Ausgabe 1953):

Dar al-Ma arif.
ARNALDEZ, Roger
1981 Grammaire et théologie chez Ibn Hazm de Cordoue – Essai sur la

structure et les conditions de la pensée musulmane. Paris Nachdruck
der Ausgabe von 1956): J. Vrin.

1986 “Ibn .azm”. In: LEWIS, B. et al. eds.): The Encyclopaedia of Islam,
new edition, vol. 3, Reprint. Leiden: Brill, S. 790–799.

1991a “Falsafa”. In: LEWIS, B. et al. eds.): The Encyclopaedia of Islam, new

edition, vol. 2, fourth impression. Leiden: Brill, S. 769–775.
1991b “Falasifa”. In: LEWIS, B. et al. eds.): The Encyclopaedia of Islam,

new edition, vol. 2, fourth impression. Leiden: Brill, S. 764–767.

1991c “Man.i.”. In: LEWIS, B. et al. eds.): The Encyclopaedia of Islam, new
edition, vol. 6. Leiden: Brill, S. 442–452.

A.I, .asan
1983 at-Tafsir al-qur ani wal-luga a.-.ufiya fi falsafat Ibn Sina. Beirut: al-

Mu assasa al-Gami iya lid-Dirasat wan-Našr wat-Tauzi
AL-AZM, Sadik J.

1993f. “Islamic Fundamentalism Reconsidered: A Critical Outline of Prob¬

lems, Ideas and Approaches.” South Asia Bulletin 13.1–2 1993): 93–
121; 14.1 1994): 73–98.

AL-BAGDADI, Abd al-Qahir
1401/1981 Kitab U.ul ad-din. 3. Auflage. Beirut Nachdruck der Ausgabe Istan¬

bul 1346/1928): Dar al-Kutub al- Ilmiya.
AL-BANNA, .asan
[~ 1951] Mu.akkirat ad-da wa wad-da iya. Kairo: Dar al-Kitab al- Arabi.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 637

BENEDIKT XVI.
2006 Glaube und Vernunft: die Regensburger Vorlesung. Kommentiert von

Gesine SCHWAN; Adel Theodor KHOURY; Karl LEHMANN. Freiburg
im Br. u.a.: Herder.

BORI, Caterina
2003 Ibn Taymiyya: una vita esemplare – Analisi delle fonti classiche della

sua biografia Supplemento Nr. 1 Alla Rivista Degli Studi Orientali
76.

BOROUJERDI, Mehrzad
1996 Iranian Intellectuals and the West – The Tormented Triumph of Nativ¬

ism.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

Syracuse: Syracuse University Press.

BRUNSCHVIG, R.
1979 “Pour ou contre la logique grecque chez les théologiens-juristes de

l’Islam: Ibn .azm, al-Ghazali, Ibn Taimiyya.” Études d'Islamologie.
Paris: 303–327.

BÜRGEL, Johann Christoph
1991 Allmacht und Mächtigkeit – Religion und Welt im Islam. Munchen:

Beck.
CARRÉ, Olivier
1984 Mystique et politique: Lecture révolutionnaire du Coran par Sayyid

Qutb, Frère musulman radical. Paris: Édition du Cerf, u.a.

CORBIN, Henry
1999 Avicenne et le récit visionnaire. Lagrasse: Verdier.
A.-.AHABI, Šams ad-Din Abu Abdallah Mu.ammad b. A.mad b. U.man
1347/1928f. an-Na.i.a a.-.ahabiya li-bn Taimiya published together with his

work Bayan zagal al- ilm wa.-.alab. Ed. by Mu.ammad Zahid al-
KAU.ARI. Damaskus: Ma.ba at at-Taufiq.

DAVIDSON, Herbert A.
1972 “Alfarabi and Avicenna on the Active Intellect.” Viator 3: 109–178.
1987 “Averroes on the Active Intellect as a Cause of Existence.” Viator 18:

191–225.
EDIS, Taner

2007 An Illusion of Harmony: Science and Religion in Islam. Amherst,
N.Y.: Prometheus Books.

ENDRESS, Gerhard
1990 “The Defense of Reason: The Plea for Philosophy in the Religious

Community.” Zeitschrift für Geschichte der arabisch-islamischen
Wissenschaften, special print 6: 1–49.



638 ANKE VON KÜGELGEN

1992 “Die wissenschaftliche Literatur.” In: FISCHER, Wolfdietrich Hg.):
Grundriss der Arabischen Philologie, Bd. 3: Supplement. Wiesbaden:
Reichert, S. 25–57.

2006 “Reading Avicenna in the Madrasa: Intellectual Genealogies and

Chains of Transmission of Philosophy and The Sciences in the Islamic
East.” In: MONTGOMERY, James E. ed.): Arabic Theology, Arabic
Philosophy – From the Many to the One: Essays in Celebration of
Richard M. Frank, Leuven/Paris/Dudley: Peeters, u.a., S. 371–422.

VAN ESS, Josef

1970 “The logical structure of Islamic theology.” In: VON GRUNEBAUM,

G.E. ed.): Logic in Classical Islamic Culture. Wiesbaden: Harrassowitz,

S. 21–50.

1991–97 Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra: Eine
Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam, 6 Bde. Berlin/
New York: de Gruyter.

1996 Die Erkenntnislehre des A.udaddin al- Ici, Übersetzung und Kom¬

mentar des ersten Buches seiner Mawaqif. Wiesbaden: Franz Steiner

Verlag.
AL-FARABI, Abu Na.r
1964 Kitab as-Siyasa al-madaniya al-mulaqqab bi-Mabadi al-maugudat –

Al-Farabi’s The Political Regime. Hg. v. Fauzi M. NAGGAR. Beirut:
al-Ma.ba a al-Ka.ulikiya.

FRANK, Richard M.
2007 Text and Studies on the Development and History of kalam, vol. 2:

Early Islamic Theology: The Mu tazilites and al-Ash ari. Ed. by
Dimitri GUTAS. Surrey: Ashgate Publishing.

2008 “The Science of Kalam.” In: idem: Text and Studies on the Develop¬

ment and History of kalam, vol. 3: Classical Islamic Theology: the
Ash arites. Ed. by Dimitri GUTAS. Surrey II): Ashgate Publishing, S.

7–37.
GARDET, Louis
1951 La pensée religieuse d’Avicenne. Paris: Vrin.
1986 “Ilm al-kalam.” In: LEWIS, B. et al. eds.): The Encyclopaedia of

Islam, new edition, vol. 3. Leiden: Brill, S. 1141–1150.

GARDET, Louis & M.-M. [Georges C.] ANAWATI

1948 Introduction à la théologie musulmane. Essai de théologie comparée.

Paris: Vrin.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 639

[AL-GAZALI] Abu-.amid Mu.ammad al-Ghazali
1927 Algazel): Tahafot al-falasifat [Tahafut al-falasifa]. Hg. v. Maurice

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

BOUYGES. Beirut: Imprimerie Catholique.
1988 Der Erretter aus dem Irrtum – al-Munqi. min a.-.alal. Aus dem Ara¬

bischen übersetzt, mit einer Einleitung, mit Anmerkungen und Indices
herausgegeben von Abd El.amad Abd El.amid Elschazli Hamburg:
Felix Meiner.

o.J. al-Munqi. min a.-.alal wa-ma ahu Kimya as-sa ada wal-Qawa id
al- ašara wal-Adab fi d-din. Kommentiert und durchgesehen von
Mu.ammad Mu.ammad GABIR. Kairo: Maktabat al-Gundi.

GRIFFEL, Frank
2000 Apostasie und Toleranz im Islam: die Entwicklung zu al-Gazalis Ur¬

teil gegen die Philosophie und die Reaktionen der Philosophen.
Leiden, u.a.: Brill.

2009 Al-Ghazali’s Philosophical Theology. Oxford: Oxford University
Press.

GUTAS, Dimitri
1988 Avicenna and the Aristotelian Tradition. Introduction to Reading

Avicenna’s Philosophical Works. Leiden: Brill.
2002 “The Study of Arabic Philosophy in the Twentieth Century – An

Essay on the Historiography of Arabic Philosophy.” British Journal of

Middle Eastern Studies 29.1: 5–25.

GWYNNE, Rosalind Ward
2004 Logic, Rhetoric, and Legal Reasoning in the Qur an – God’s Argu¬

ments. London: Routledge Curzon.
HADDAD, Mohamed
2000 “Relire Muhammad Abduh.” Revue de l’Institut des Belles Lettres

Arabes 63: 61–84.

HALLAQ, Wael B.
1990 “Logic, formal arguments and formalization of arguments in Sunni

jurisprudence.” Arabica 37: 315–358.

1993 Ibn Taimiyya: Against the Greek Logicians, translated with intro¬

duction and notes. Oxford: Oxford University Press.

HASSELBLATT, Gunnar
1968 Herkunft und Auswirkungen der Apologetik Muhammed Abduh’s

1849–1905), untersucht an seiner Schrift: Islam und Christentum im
Verhältnis zu Wissenschaft und Zivilisation. Göttingen Diss.).



640 ANKE VON KÜGELGEN

HEER, Nicholas
1993 “The priority of reason in the interpretation of scripture: Ibn Tay¬

miyyah and the Mutakallimun.” In: MIR, Mustansir ed.): Literary
Heritage of Classical Islam - Arabic and Islamic Studies in Honor of
James A. Bellamy. Princeton: Darwin Press, S.181–195.

HEINRICHS, Wolfhart P.

2000 “Al-.ufi.” In: BEARMAN, P.J. et al. eds.): The Encyclopaedia of
Islam, new edition, vol. 10. Leiden: Brill, S. 588–589.

HOOVER, Jon

2007 Ibn Taymiyya’s Theodicy of Perpetual Optimism. Leiden/Bosten:

Brill.
IBN AL-GAUZI, Abdarra.man
o.J. Talbis Iblis. Ed. by .AIRADDIN Ali. Beirut: Dar al-Wa y al- Arabi.
[IBN AL-GAUZI, Abdarra.man] Ibn al-Jauzi

1935–48 The Devil’s Delusion. Übers. v. D.S. MARGOLIOUTH. Islamic Culture
9 1935)–12 1938), 19 1945)–22 1948).

[IBN .ALDUN] IBN KHALDUN

1970 Muqaddimat Ibn .aldun, Prolégomènes d’Ebn-Khaldoun. Texte arabe

publié d’après les manuscrits de la Bibliothèque Impériale par M.
QUATREMÈRE, 3 vols. Beirut Nachdruck der Ausgabe Paris 1858):
Maktabat Lubnan.

1978 Discours sur l’histoire universelle. Al-Muqaddima. Traduction nou¬

velle, Préface et notes par Vincent MONTEIL, 3 Bde. Seconde édition
revue. Paris: Sindbad.

1992 Buch der Beispiele – Die Einführung: al-Muqaddima, aus dem Arabi¬
schen. Übersetzung, Auswahl, Vorbemerkung und Anmerkungen von
Mathias PÄTZOLD. Leipzig: Reclam-Verlag.

IBN AL-NAFIS

1968 The Theologus autodidactus of Ibn al-Nafis. Ed. with an introduction,
translation and notes by the late Max MEYERHOF and Joseph

SCHACHT. Oxford, u.a.: Clarendon Press.

IBN QAIYIM AL-GAUZIYA
1358/1939 Mifta. dar as-sa ada wa-manšur wilayat al- ilm wal-irada. Ed. by

Ma.mud .asan RABI 2. Auflage. Kairo: Maktabat al-Azhar.
IBN QUDAMA, Muwaffaqaddin
1414/1994 Rau.at an-na.ir wa-gannat al-muna.ir fi u.ul al-fiqh ala ma.hab al-

Imam A.mad b. .anbal. 3. Auflage. Beirut: Dar al-Kutub al- Ilmiya.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 641

IBN RUŠD

2009 Die entscheidende Abhandlung und die Urteilsfällung über das Ver¬

hältnis von Religionsgesetz und Philosophie / Ibn Rušd: Kitab Fa.l
almaqal wa-taqrir ma baina š-šari a wal-.ikma min al-itti.al. Arabischdeutsch,

mit einer Einleitung und kommentierenden Anmerkungen
ubersetzt von Franz SCHUPP. Hamburg: Felix Meiner.

[ IBN RUŠD] Averroes
1859 Philosophie und Theologie von Averroes. Hg. v. Marcus Joseph MÜL¬

LER.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

München: G. Franz.

1930 Averroès: Tahafot at-tahafot. Texte arabe, éd. Maurice BOUYGES.

Beirut: Imprimerie Catholique.
1964 Manahig al-adilla fi aqa id al-milla li-Ibn Rušd. Ma a muqaddima fi

naqd madaris ilm al-kalam. Ed. by Ma.mud QASIM. 2. Auflage.
Kairo: Maktabat al-Angilu al-Mi.riya.

1983 Tal.i. Kitab al-Qiyas. Hg. v. Ma.mud QASIM, überarb. v. Charles
BUTTERWORTH und Abdalmagid HARIDI. Kairo: al-Hai a al-Mi.riya
al- Amma lil-Kitab.

1976 Averroes on the Harmony of Religion and Philosophy. A Translation,
with Introduction and Notes by George F. HOURANI of Ibn Rushd’s
Kitab fa.l al-maqal, with its Appendix .amima) and an Extract from
Kitab al-Kashf an Manahij al-Adilla. London: Luzac.

1978 Averroes’ Tahafut Al-Tahafut. The Incoherence of the Incoherence).
Translated from the Arabic with introduction and notes by Simon VAN

DEN BERGH. Reprint. Cambridge: Cambridge University Press.

2001 Faith and Reason in Islam – Averroes‘ Exposition of Religious Argu¬
ments. Translated with footnotes, index and bibliography by Ibrahim
Y. NAJJAR. Oxford: Oneworld.

IBN SINA, Abu Ali
1971 al-Išarat at-tanbihat, ma a šar. Na.ir ad-Din a.-.usi, 4 vols. in 3 vols.

Ed. by Sulaiman DUNYA. 2. Auflage. Kairo: Dar al-Ma arif.
[ IBN SINA] Avicenna
1963 “On the proof of prophecies and the interpretation of the prophets’

symbols and metaphors.” Translated by Michael E. MARMURA. In:
LERNER, Ralph; MAHDI, Muhsin eds.): Medieval Political
Philosophy: A Sourcebook. New York: Free Press of Glencoe, S. 112–121.

1968 Fi ithbat al-nubuwwat Proof of Prophecies). Ed. with introduction
and notes by Michael MARMURA. Beirut: Dar an-Nahar.



642 ANKE VON KÜGELGEN

1969 Epistola sulla vita futura Ar-Risala al-a..awiya fi l-ma ad). A cura
di Francesca LUCCETTA. Testo Arabo, traduzione, introduzione e note.
Padua: Ed. Antenore.

IBN SINA Avicenne)
1951 Livre des directives et remarques Kitab al-’Išarat wa l-tanbihat).

Traduction avec introduction et notes par A.-M. GOICHON. Beirut/
Paris: Vrin.

IBN TAIMIYA, Taqiy ad-Din A.mad
1368/1949 ar-Radd ala l-man.iqiyin. Ed. by as-Saiyid Sulaiman an-Nadwi.

Bombay: Abda..amad Šarafaddin al-Kutubi
1399f./1979f. Dar ta aru. al- aql wan-naql. Ed. by Mu.ammad Rašad SALIM,

11 vols. [with extensive indices]. Riad: Dar al-Kunuz al-Adabiya.
IBN .UFAIL, Abu Bakr
2004 Der Philosoph als Autodidakt. .ayy ibn Yaq.an – Ein philosophischer

Inselroman, übersetzt, mit einer Einleitung und Anmerkungen
herausgegeben von Patric O. SCHAERER. Hamburg: Meiner.

AL- IRAQI, Mu.ammad A.if
1984 .aurat al- aql fi l-falsafa al- arabiya. Silsilat al- aql wat-tagdid; al-

Kitab a.-.ali.). 5. Auflage. Kairo: Dar al-Ma arif.
JOMIER, Jacques

1954 Le Commentaire coranique du Manâr – Tendances modernes de

l’exégèse coranique en Égypte. Paris: Maisonneuve.
1957 “L’exégèse scientifique du Coran d’après le Cheikh Amin al-Khouli.”

Mélanges de l’Institut Dominicain d’Études Orientales 4: 269–280.
1958 “Le Cheikh Tantawi Jawhari 1862–1940) et son Commentaire du

Coran.” Mélanges de l’Institut Dominicain d’Études Orientales 5:
115–174.

DE JONG, Frederick
2004 “Djawhari, .an.awi.” In: BEARMAN, P.J. et al. eds.): The Encyclo¬

paedia of Islam, new edition, vol. 12 Supplement. Leiden: Brill, S.

262–263.
KEDDIE, Nikki R.
1972 Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani”. A Political Biography. Berkeley/

Los Angeles u.a.: University of California Press.

1983 An Islamic Response to Imperialism. Political and Religious Writings
of Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani”. Including a Translation of the

“Refutation of the Materialists” from the Original Persian by Nikki R.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 643

KEDDIE and Hamid ALGAR. With a New Introduction: From Afghani
to Khomeini. Berkeley/Los Angeles: University of California Press.

KEPEL, Gilles
1993 Le prophète et le pharaon – Aux sources des mouvements islamistes.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

Überarbeitete Ausgabe. Paris: Éd. du Seuil.
KHOURY, Théodore
1966 Manuel II Paléologue: Entretiens avec un Musulman. 7e Controverse.

Introduction, Texte Critique, Traduction et Notes par Théodore
KHOURY. Paris: Éd. du Cerf.

KLEINKNECHT, Angelika
1972 “al-Qis.as al-mustaqim: Eine Ableitung der Logik aus dem Koran.”

In: STERN, S.M.; HOURANI, Albert; BROWN, Vivian eds.): Islamic
Philosophy and the Classical Tradition. Oxford: Cassirer, S. 159–187.

KOGAN, Barry S.

1981 “Averroës and the Theory of Emanation.” Mediaeval Studies 43: 384–
404.

KRAWIETZ, Birgit
2002 Hierarchie der Rechtsquellen im tradierten sunnitischen Islam. Berlin:

Duncker & Humblot.
VON KÜGELGEN, Anke
1994 Averroes und die arabische Moderne – Ansätze zu einer Neube¬

gründung des Rationalimus im Islam. Leiden u.a.: Brill.
2004 “Dialogpartner im Widerspruch: Ibn Rushd und Ibn Taymiya über die

‘Einheit der Wahrheit’.” In: ARNZEN, R.; THIELMANN, J. eds.):

Words, Texts and Concepts Cruising the Mediterranean Sea – Studies

on the Sources, Contents and Influences of Islamic Civilization and

Arabic Philosophy and Science Dedicated to Gerhard Endress on his
Sixty-fifth Birthday, Leuven u.a.: Peeters, S. 455–481.

2011 “‘The poison of philosophy’ – Ibn Taymiya’s struggle for and against

reason.” In: KRAWIETZ, Birgit; TAMER, Georges eds.): Neo-
Hanbalism Reconsidered: The Impact of Ibn Taymiyya and Ibn Qayyim al-
Jawziyya, Conference Proceedings, 23.–25.10.2007, Zentrum Moderner

Orient, Berlin: de Gruyter.
[2012] “Kritik an der Intellektualisierung der Religion.” In: Grundriss der

Geschichte der Philosophie, begründet von Friedrich UEBERWEG,

Philosophie in der islamischen Welt, 3 Bde., hg. von Ulrich RUDOLPH,

Bd. 3.1: 13.–18. Jahrhundert, Kap. 22.4. Basel: Schwabe.



644 ANKE VON KÜGELGEN

LAOUST, Henri
1939 Essai sur les doctrines sociales et politiques de Ta.i-d-Din A.mad Ibn

Taimiya, canoniste .anbalite: né à .arran en 661/1262, mort à
Damas en 728/1328. Kairo. Thèse pour le doctorat): Impr. de
l’Institut Français d'Archéologie Orientale.

1959 “Le Hanbalisme sous le califat de Bagdad 241/855–656/1258).”
Revue des Études Islamiques 1: 67–128.

1960a “A.mad b. .anbal.” In: KRAMERS, J. H. et al. eds.): The Encyclo¬

paedia of Islam, new edition, vol. 1. Leiden: Brill, S. 272–277.
1960b “Al-Barbahari.” In: LEWIS, B. et al. eds.): The Encyclopaedia of

Islam, new edition, vol. 2. Leiden: Brill, S. 1039–1040.

1986 La profession de foi d’Ibn Taymiyya. Texte, traduction et commentaire
de la Wasi.iyya. Paris: Libr. Orientaliste Geuthner.

LIA, Brynjar
1998 The Society of the Muslim Brothers in Egypt: The Rise of an Islamic

Mass Movement 1928–1942. Reading: Ithaca-Press.

LITTLE, Donald P.

1975 “Did Ibn Taymiyya have a screw loose?” Studia Islamica 41: 93–111.
MADELUNG, Wilferd
1987a “Der Kalam.” In: GÄTJE, Helmut Hg.): Grundriss der Arabischen

Philologie, Bd. 2: Literaturwissenschaft. Wiesbaden: Reichert, S.

326–337.
1987b “Sonstige religiöse Literatur.” In: GÄTJE, Helmut Hg.): Grundriss der

Arabischen Philologie, Bd. 2: Literaturwissenschaft. Wiesbaden:
Reichert, S. 379–383.

MAHDI, Muhsin
1957 Ibn Khaldun’s Philosophy of History. A Study in the Philosophic

Foundation of the Science of Culture. London: Allen & Unwin.
1969 Alfarabi’s Philosophy of Plato and Aristotle. Translated, with an

introduction by Muhsin MAHDI, revised edition. Ithaca/New York
erste Ausgabe 1962): Cornell Univ. Press. Enthält Übersetzungen

von Ta..il as-sa ada, Falsafat Afla.un und Falsafat Aris.u.alis.)
MA.MUD, Zaki Nagib
1981 al-Ma qul wal-la-ma qul fi tura.ina al-fikri. 3. Auflage. Beirut/Kairo

erste Auflage 1972): Dar aš-Šuruq.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 645

MARMURA, Michael & W. Montgomery WATT
1985 Der Islam II: Politische Entwicklungen und theologische Konzepte.

Übers. aus d. engl. Orig.-Ms. von Sylvia HÖFER. Stuttgart u.a.:

Kohlhammer.

MEYERHOF, Max
1935 “Ibn an-Nafis und seine Theorie des Lungenkreislaufs.” Quellen und

Studien zur Geschichte der Naturwissenschaften und der Medizin 4:

37–88.
MICHOT, Jean R.
1994 Ibn Taymiyya, Lettre à Abû l-Fidâ Traduction de l’arabe, présenta¬

tion, notes et lexique. Louvain-La-Neuve: Publications de l’Institut

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

Orientaliste de Louvain.
MICHOT, Yahya J.

2003 “A Mamluk Theologian’s Commentary on Avicenna’s Risala A..a¬
wiyya, being a translation of a part of the Dar al-Ta aru. of Ibn
Taymiyya, with introduction, annotation, and appendices.” Journal of

Islamic Studies 14.2: 149–203.
MITCHELL, Richard P.

1969 The Society of the Muslim Brothers. London/Oxford: Oxford Univer¬

sity Press.

MORRISON, Robert
2005 “Reasons for a scientific portrayal of nature in medieval commentaries

on the Qur an.” Arabica 52: 182–203.

AN-NAGGAR, Zaglul Ragib
1425/2004 al-Mafhum al- ilmi lil-gibal fi l-Qur an al-karim. 7. Auflage. Kairo

erste Auflage 2002): Maktabat aš-Šuruq ad-Duwaliya.
NASR, Seyyed Hossein

1961 “Religion and Secularism. Their Meaning and Manifestation in Isla¬

mic History.” The Islamic Quaterly 6: 118–126.
1982a “Intellect and Intuition – Their Relationship from the Islamic Per¬

spective.” In: ISLAMIC COUNCIL OF EUROPE ed.): Islam and
Contemporary Society. London / New York: Longman, S. 36–46.

1982b “Islam and Modern Science.” In: ISLAMIC COUNCIL OF EUROPE ed.):
Islam and Contemporary Society. London / New York: Longman, S.

177–190.
AN-NAŠŠAR, Ali Sami
1981 Naš at al-fikr al-falsafi fi l-Islam, 3 Bde. 8. Auflage. Kairo: Dar al-

Ma arif.



646 ANKE VON KÜGELGEN

NETTON, Ian Richard
1989 Allah Transcendent: Studies in the Structure and Semiotics of Islamic

Philosophy, Theology and Cosmology. London/New York: Routledge.
PERLER, Dominik & Ulrich RUDOLPH

2000 Occasionalismus: Theorien der Kausalität im arabisch-islamischen
und im europäischen Denken. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

QU.B, Sayyid
1402/1982 Fi .ilal al-Qur an. .ab a gadida mašru a, tata.ammanu i.afat wa¬

tanqi.at tarakaha al-mu allif wa-tunširu lil-marra al-ula. 10. Auflage.
Kairo/Beirut: Dar aš-Šuruq.

1993 Ma alim fi .-.ariq. 16. Auflage. Kairo: Dar aš-Šuruq.

1995 at-Ta.wir al-fanni fi l-Qur an. Beirut: Dar aš-Šuruq.
1996 Milestones – Ma alim fi .-.ariq bil-luga al- inkliziya. 5. Auflage. Delhi

erste Auflage 1981): Markazi Maktaba Islami.
RENAN, Ernest

1883 Der Islam und die Wissenschaft. Vortrag gehalten am 29. März 1883.

Kritik dieses Vortrags vom Afghanen Scheik Djemmal Eddin und
Ernest Renan's Erwiderung. Autorisierte Übersetzung. Basel: Bernheim.

RI.A, M. R.
1980 Tafsir al-Qur an al-.akim, al-šahir bi-Tafsir al-Manar, vol. 1. 2. Auf¬

lage. Beirut: Dar al-Ma rifa.
ROSENTHAL, Erwin I. J.

1955 “Ibn Jaldun’s Attitude to the Falasifa.” al-Andalus 20: 75–85.

RUDOLPH, Ulrich s.a. PERLER)

1992 “Ratio und Überlieferung in der Erkenntnislehre al-Aš ari‘s und al-
Maturidi’s.” Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft
142: 72–89.

1996 al-Maturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand. Leiden u.a.:

Brill.
2005 “Die Neubewertung der Logik durch al-Gazali.” In: PERLER, Domi¬

nik; RUDOLPH, Ulrich Hg.): Logik und Theologie – Das Organon im
arabischen und lateinischen Mittelalter. Leiden/Boston: Brill, S. 73–
97.

2008 “Reflections on al-Farabi’s Mabadi ara ahl al-madina al-fa.ila.” In:
ADAMSON, Peter ed.): In the Age of al-Farabi: Arabic Philosophy in
the Fourth/Tenth Century. London/Turin: Warburg Institute, S. 1–14.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648



EIN THESENPAPIER ZUM DIKTUM DER “VERNUNFTRELIGION” ISLAM 647

SCHMIDTKE, Sabine
1997 A Mu tazilite Creed of az-Zama.šari d. 538/1144) al-Minhâg fî u.ûl

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648

ad-dîn). Stuttgart: Steiner.
SCHÖCK, Cornelia
2006 Koranexegese, Grammatik und Logik — Zum Verhältnis von arabi¬

scher und aristotelischer Urteils-, Konsequenz- und Schlusslehre.

Leiden / Boston: Brill.
SHIHADEH, Ayman
2005 “From al-Ghazali to al-Razi: 6th/12th Century Developments in

Muslim Philosophical Theology.” Arabic Sciences and Philosophy 15:
141–179.

STENBERG, Leif
1996 “The Islamization of science or the marginalization of Islam – The

positions of Seyyed Hossein Nasr and Ziauddin Sardar.” Social
Epistemology 10: 273–287.

STREET, Tony
2004 “Arabic logic.” In: GABBAY, Dov M.; WOODS, John eds.): Handbook

of the History of Logic, vol. 1: Greek, Indian and Arabic Logic.
Amsterdam u.a.: Elsevier, S. 523–596.

AS-SUYU.I, Galaladdin
1366/1947 Kitab Gahd al-qari.a fi tagrid an-na.i.a, in: idem, .aun al-man.iq

wal-kalam an fann al-man.iq wal-kalam, wa-yalihi Mu.ta.ar as-

Suyu.i li-Kitab Na.i.at ahl al-iman fi r-radd ala man.iq al-yunan li-
Taqiyaddin Ibn Taimiya, Ed. by Ali Sami AN-NAŠŠAR. Kairo:
Maktabat al-.angi.

SWARTZ, Merlin ed.)
2002 A Medieval Critique of Anthropomorphism: Ibn al-Jawzi’s Kitab akh¬

bar al-.ifat. Leiden, u.a.: Brill.
AT-TAFTAZANI, Sa daddin
1419/1998 Šar. al-Maqa.id. Hg. v. Abdarra.man AMIRA. 5 Bde. Beirut: fi Alam

al-Kutub.

A.-.UFI, Nagmaddin al-.anbali
1987 Alam al-ga.al fi ilm al-gadal – Das Banner der Fröhlichkeit über

die Wissenschaft vom Disput. Hg. v. Wolfhart HEINRICHS.Wiesbaden:
Franz Steiner.



648 ANKE VON KÜGELGEN

WEGNER, Eva & Miquel PELLICER

2009 “Islamist moderation without democratization: the coming of age of
the Moroccan Party of Justice and Development?” Democratization
16/1: 157–175.

WENSINCK, A.J.

1932 The Muslim Creed. Cambridge: Cambridge University Press.

WISNOVSKY, Robert
2004 “One Aspect of the Avicennian Turn in Sunni Theology.” Arabic

Sciences and Philosophy 14: 65–100.
YATIM, Mu.ammad
1407/1987 “Ibn Taymiya wa-mas alat al- aql wan-naql.” al-Furqan Casablanca)

3.8: 16–24.
1996 al- Amal al-islami wal-i.tiyar al-.a.ari. 4. Auflage. Casablanca:

Manšurat .arakat al-I.la. wat-Tagdid.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 601–648


	Muslimische Theologen und Philosophen im Wett- und Widerstreit um die Ratio : ein Thesenpapier zum Diktum der “Vernunftreligion” Islam im 11.-14. Jahrhundert

