
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: "Sündhaft und unislamisch" : zeitgenössische Fatwas gegen das
Fernsehen

Autor: Görke, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


“SÜNDHAFT UND UNISLAMISCH” –
ZEITGENÖSSISCHE FATWAS

GEGEN DAS FERNSEHEN

Andreas Görke, Universität Kiel

Abstract

In recent years, a number of fatwas – Islamic religious advisory opinions – have been issued that

condemn television. Nearly all of these fatwas come from two Islamic schools of thought, the

Wahhabis of Saudi Arabia, on the one hand, and the Deobandis from northern India, on the other

hand. These two groups differ considerably in regard to their political and religious backgrounds,
and this is reflected in the different arguments they bring forward against viewing television and in
the conclusions they draw. While the Wahhabis mainly oppose the un-Islamic contents that are

broadcast on television, the Deobandis oppose television itself. The article analyses the different
arguments brought forward in fatwas of the two groups. It argues that while the Deobandi position
against television is likely to change in the near future, fatwas of the Wahhabi type against specific
television programs deemed un-Islamic will probably continue to be issued in the years to come.

Seit einigen Jahren stoßen Fatwas – also Rechtsgutachten islamischer Rechtsgelehrter

– auch in der westlichen Öffentlichkeit auf ein verstärktes Interesse. Dies
liegt zum einen an der besseren Zugänglichkeit solcher Fatwas durch die engere

mediale Vernetzung der Welt, zum anderen an einem gestiegenen Interesse am

Islam. Die erste Fatwa, die in der westlichen Öffentlichkeit breit diskutiert
wurde, war die Fatwa des iranischen Revolutionsführers Ayatollah Ruhollah
Khomeini, mit der dieser im Februar 1989 zur Tötung des Schriftstellers Salman
Rushdie aufgerufen hatte. Seitdem gab es in westlichen Medien immer wieder
vereinzelte Berichte über Fatwas islamischer Gelehrter. Häufig wurden dabei
solche Fatwas aufgegriffen, die einem westlichen Rechtsempfinden besonders

stark zu widersprechen schienen oder die den Eindruck erwecken konnten, dass

muslimische Rechts- und Gesellschaftsvorstellungen sich grundlegend von
westlichen Vorstellungen unterschieden und mit diesen nicht vereinbar seien. So

Dieser Aufsatz ist eine leicht überarbeitete Fassung meines Habilitationsvortrags, gehalten

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600

am 15.04.2010 in Basel.



582 ANDREAS GÖRKE

wurde etwa über eine Fatwa berichtet, die 9-jährige Mädchen für bereits
ehefähig erklärte,1 oder über eine, die angeblich zur Ermordung von Mickey Maus
aufrief.2

Zwei solcher Fatwas der letzten Jahre, die zumindest ein Kopfschütteln
hervorrufen konnten, betreffen das Fernsehen. So erlaubte eine Fatwa des
Vorsitzenden des saudi-arabischen Justizrats, .ali. al-Lu.aidan, vom September

2008 die Tötung der Eigentümer von Fernsehsendern, die unmoralische
Sendungen ausstrahlten.3 Eine andere Fatwa, die im Dezember 2007 von der Dar ul-
Ulum in Deoband veröffentlicht wurde, erklärte gar das Fernsehen insgesamt

für sündhaft und unislamisch und daher für islamrechtlich verboten.4

Wie sind solche Fatwas einzuordnen? Handelt es sich dabei um Einzelmeinungen,

mit denen die Personen, die sie vertreten, auf eine gewisse Aufmerksamkeit

hoffen, vergleichbar etwa mit der einen oder anderen provokativen Aussage

eines Politikers? Oder sind solche Aussagen repräsentativ für bestimmte
Denkrichtungen innerhalb des Islam? Wie lassen sich solche Positionen
islamrechtlich überhaupt begründen? Und in welchem Kontext sind sie zu verstehen?

Um Antworten auf diese Fragen zu erhalten, müssen wir uns die Fatwas und das

jeweilige Umfeld, in dem sie entstanden sind, näher anschauen.

Der Urheber der ersten Fatwa, .ali. al-Lu.aidan, ist Vorsitzender des

saudi-arabischen Justizrats, also ein Gelehrter in Diensten des saudischen Staates.

Seine Fatwa vom September 2008 ist eigentlich eine Antwort auf eine Frage

in einem Radiointerview. Dort wurde er gefragt, wie er zu den “unsittlichen”
Fernsehprogrammen stehe, die einige Satellitensender ausstrahlten. Daraufhin
sagte er, dass jemand, der die Möglichkeit habe, solche Sendungen zu verhindern,

dies aber nicht tue, getötet werden dürfe.5 Dies wurde in arabischen
Medien als Fatwa aufgefasst und als solche dann dort und etwas später auch in
westlichen Medien6 diskutiert. Al-Lu.aidan präzisierte später, dass er nicht zum

1 Z.B.: HACKENSBERGER, 2008.

2 Z.B.: EXPRESS.CO.UK, 2008; DIEPRESSE.COM, 2008. Tatsächlich seien diese Meldungen nach

Ansicht des Gelehrten, der die entsprechenden Aussagen getätigt hatte, Mu.ammad .ali. al-
Munaggid, auf ein bewusstes Missverstehen seiner Worte zurückzuführen: ISLAMONLINE,

2008. KUTSCHER, 2009: 34 weist zu Recht darauf hin, dass die Berichterstattung über diese

und ähnliche Fatwas sehr viel mehr über verzerrte Mediendarstellungen aussagt als über das

Fatwawesen.

3 EL-GAWHARI, 2008.

4 THE TELEGRAPH, 2007; SRIVASTAVA, 2007.

5 AL- ARABIYA, 2008.
6 Z.B. EL-GAWHARI, 2008; DARRAH, 2008.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 583

Mord habe aufrufen wollen, sondern dass die entsprechenden Personen lediglich
vor ein islamisches Gericht gestellt werden müssten, das dann das entsprechende

Urteil verkünden würde.7 Zum Hintergrund der Fatwa ist noch anzumerken, dass

das Interview im Fastenmonat Ramadan stattfand, in dem traditionellerweise
besonders viel ferngesehen, aber auch besonders auf die Einhaltung religiöser
Normen geachtet wird.

Die zweite Fatwa stammt von Gelehrten der Dar ul- Ulum in Deoband,
einer im Jahr 1867 gegründeten, einflussreichen islamischen Lehranstalt in
Nordindien. Sie stellte eine Antwort auf die Frage dar, ob es zulässig sei, im
Fernsehen religiöse Sendungen und Diskussionssendungen über Religion
anzuschauen. Dies sei nicht zulässig, lautete die Antwort der Gelehrten aus Deoband.

Man solle seine religiöse Bildung persönlich von aufrechten und frommen
Gelehrten erhalten. Das Fernsehen diene hingegen der Unterhaltung und dem

Vergnügen. Es zeige überwiegend islamrechtlich verbotene Dinge, und selbst

Zuschauer, die eigentlich islamische Sendungen schauen wollten, würden im
Laufe der Zeit auch andere Fernsehkanäle anschauen.8

Im Charakter unterscheiden sich die beiden Fatwas deutlich voneinander.
Die Fatwa al-Lu.aidans kann als typisch für eine in den letzten Jahren
aufgekommene neue Art von Fatwas gesehen werden. Klassischerweise ist eine Fatwa
ein religiöses Gutachten, das ein entsprechend ausgebildeter Gelehrter auf eine

an ihn gerichtete Anfrage stellt. Sie gibt die – auf religiöse Quellen gegründete –

Meinung des Gelehrten wieder und ist allenfalls für den Fragenden maßgeblich,
hat aber darüber hinaus keine verbindliche Wirkung.9 Der Charakter von Fatwas

hat sich in den letzten Jahrzehnten jedoch gewandelt. Zwar sind Fatwas wichtiger

Gelehrter bereits seit dem 11. Jahrhundert gesammelt und in der Rechtslehre
verwendet worden, sie waren aber in der Regel nur einem vergleichsweise
kleinen Kreis von Personen mit der entsprechenden juristischen Ausbildung
bekannt. Dagegen haben Fatwas in den letzten Jahrzehnten durch
Medienberichte, aber auch durch die systematische Verbreitung und Übersetzung von
Fatwasammlungen in der islamischen Welt eine sehr viel größere Reichweite
gewinnen können. Daneben sind durch Radio, Fernsehen und Internet ganz neue

Formen von Fatwas entstanden, die man Medienfatwas nennen kann.10 So gibt
es in der islamischen Welt zahlreiche Fernsehsender, die Live-Fatwa-Shows

7 AŠ-ŠIRYAN, 2008.

8 DAR UL- ULUM, Fatwa 2101.
9 Vgl. NAGEL, 2001: 134; MESSICK 2009: 235f.
10 Diesen Begriff verwendet auch GRÄF, 2010. Zu Unterschieden von Radio-Fatwas zu her¬

kömmlichen

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600

Fatwas siehe MESSICK, 1996.



584 ANDREAS GÖRKE

anbieten, in denen Anrufer sofort eine Antwort auf ihre Fragen erhalten. Eine
ausführliche Begründung, ja Auseinandersetzung mit der jeweils gestellten
Frage bleibt dabei notwendigerweise auf der Strecke. Zudem erreicht eine Fatwa

im Fernsehen nicht nur ihren eigentlichen Adressaten, sondern gleich Hunderttausende

oder gar Millionen Interessierter. Und im Internet sind Fatwas jederzeit
weltweit zugänglich, mehr oder weniger dauerhaft archiviert und können nach

Schlagworten durchsucht werden. Diese Entwicklungen haben dazu geführt,
dass Fatwas heute sehr viel stärker einen öffentlichen, appellativen Charakter
erhalten haben und dass sich die Themenschwerpunkte verändern.11 Die Fatwa
al-Lu.aidans ist ein typischer Vertreter dieser neuen Art von Fatwas: Sie war
nicht gedacht als Auskunft für den Fragenden, sondern stellt ein politisches
Statement mit Appellcharakter dar. Sie ist aus einem Interview im Radio
entstanden und wurde schnell im arabischen Fernsehen und über Internetseiten

verbreitet.12

Die Fatwa der Dar ul- Ulum scheint dagegen ursprünglich eher eine klassische

Fatwa gewesen zu sein. Die Dar ul- Ulum in Deoband bzw. die mit dem

Erstellen von Fatwas betraute Abteilung derselben, die Dar ul-Ifta stellt jedoch
seit März 2007 ihre Fatwas auch online zur Verfügung. 13 Anscheinend wurde
auf diesem Wege eine indische Tageszeitung auf diese Fatwa aufmerksam und
berichtete darüber.14 Insgesamt blieb das Medienecho auf diese Fatwa jedoch
erheblich geringer als im Falle der Fatwa al-Lu.aidans.

Beide Fatwas haben in der islamischen Welt Gegenreaktionen hervorgerufen.

Den Urhebern der Fatwas wurde vorgeworfen, den Islam in einem schlechten

Licht zu präsentieren und – im Falle al-Lu.aidans – gar den Terrorismus zu
fördern.15 Dennoch handelt es sich bei den Fatwas nicht um isolierte Meinungen
einzelner Gelehrter. So stießen die Aussagen al-Lu.aidans in Saudi-Arabien
keineswegs nur auf Ablehnung, sondern fanden teilweise durchaus Zustimmung.

16 Einige Monate zuvor hatte bereits der Großmufti Saudi-Arabiens, Abd
al- Aziz Al aš-Šai., eine populäre türkische Telenovela als unislamisch und
Gefahr für die Moral bezeichnet und erklärt, dass jeder Sender, der diese Serie
zeige, “als Feind Gottes und seines Propheten” anzusehen sei.17 Und bereits im

11 Vgl. EICKELMAN/ANDERSON, 1999: 13; MESSICK, 1996: 319; BRÜCKNER, 2001: 61–64, 109.

12 Vgl. HAMMOND, 2009.

13 AT-TALIB, 2007.

14 THE TELEGRAPH, 2007.

15 THE TELEGRAPH, 2007; SRIVASTAVA, 2007; MENASSAT, 2008; GULF TIMES, 2008.

16 MEMRI, 2009.

17 AL-QUDS, 2008.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 585

Jahre 2004 gab es eine Fatwa der Dar ul- Ulum in Deoband, die ebenfalls das

Fernsehen für verboten erklärt und damit zumindest regional für einiges
Aufsehen gesorgt hatte.18

Eine Suche in gedruckten Fatwa-Sammlungen und Fatwa-Archiven im
Internet fördert eine Reihe von weiteren Fatwas aus den letzten drei Jahrzehnten

zutage, die sich mit unterschiedlichen Argumenten gegen das Fernsehen wenden.

Interessant ist dabei, dass sich nahezu alle derartigen Fatwas auf zwei
Denkrichtungen zurückführen lassen, denen auch unsere beiden Fatwas
zuzurechnen sind. Zum einen sind dies wahhabitische Gelehrte aus Saudi-Arabien,
zum anderen Gelehrte, die dem Umfeld der Dar ul- Ulum in Deoband
zugerechnet werden können und die in der Literatur häufig als Deobandis bezeichnet
werden. Während die wahhabitische Interpretation des Islam im Kern salafitisch
orientiert ist, sich also vor allem auf den Koran, die Überlieferungen der
Aussprüche und Taten Mu.ammads und die Aussagen und Haltungen der ersten
Generationen von Muslimen beruft,19 sind die Deobandis Traditionalisten, die der

hanafitischen Rechtsschule und der Theologie al-Maturidis folgen, und für die

die Orientierung an der Rechtstradition wesentlich ist – ein Muslim dürfe ihrer
Ansicht nach in der Regel nicht aufgrund von Koran und Prophetenüberlieferung
selbst zu einem Urteil in einer Frage kommen, sondern müsse sich an die
Auslegungen

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600

der Rechtschule halten.
Die den beiden Denkrichtungen zugrunde liegenden, zum Teil sehr

gegensätzlichen Vorstellungen vom Islam wurden in den letzten Jahrzehnten auf
unterschiedliche Weise verbreitet. Im Falle der Deobandis trug vor allem die
1926 gegründete Erweckungs- und Missionsbewegung Tabligi Gama at zur
weltweiten Verbreitung ihres Gedankengutes bei. Daneben hat die Dar ul- Ulum
zahlreiche Ableger in Nordindien und Pakistan – kleinere Lehranstalten, deren

Lehrer häufig selbst in Deoband ausgebildet wurden und so die Lehren der
Deobandis weitertragen. Zum hundertjährigen Jubiläum der Dar ul- Ulum im Jahre

1967 soll es bereits annähernd 9000 solcher Ableger gegeben haben.20 Einer
davon, die Dar ul- Ulum .aqqaniya in Pakistan, gilt als Kaderschmiede der

Taliban.21

Die Verbreitung wahhabitischen Gedankenguts ist dagegen vor allem eine
Folge massiver finanzieller Aufwendungen, die getätigt werden, um beispiels-

18 SIKAND, 2006: 48.
19 De facto entsprechen allerdings viele Positionen wahhabitischer Gelehrter denen der hanba¬

litischen Rechtsschule.

20 METCALF, 2002a: 136.
21 METCALF, 2002b: 63.



586 ANDREAS GÖRKE

weise Einfluss auf wichtige Massenmedien zu gewinnen, Internetseiten zu
unterhalten oder Publikationen zu übersetzen und teilweise kostenlos zu verteilen. So

ist es nicht verwunderlich, dass zahlreiche umfangreiche und populäre Internetportale

mit islamischen Inhalten von Saudi-Arabien finanziert werden und
wahhabitisches Gedankengut verbreiten.22 Im Bereich der islamischen Mission
da wa) etwa sind die wichtigsten staatlichen und einige nichtstaatliche Internetportale

– und zwar sowohl arabisch- als auch englischsprachige – wahhabitisch
orientiert.23 Auch Fatwas wahhabitischer Gelehrter haben im Internet einen sehr

viel größeren Anteil als nach der zahlenmäßigen Größe der Gelehrten- oder
Anhängerschaft nahe liegend wäre.24

Der missionarische Eifer von Anhängern der beiden hier untersuchten

Denkrichtungen stellt damit sicherlich auch einen Grund dar, weshalb fast alle
untersuchten Fatwas gegen das Fernsehen einer dieser beiden Gruppen
zuzuordnen waren. Tatsächlich kann nicht ausgeschlossen werden, dass ähnliche
Positionen auch von anderen Personen oder Gruppen vertreten werden, die sich
weniger deutlich öffentlich artikulieren. Diese spielen in der Diskussion um die

Zulässigkeit des Fernsehens allerdings keine nennenswerte Rolle, weshalb es

berechtigt erschien, sich in der Untersuchung auf die Aussagen der Wahhabiten
und der Deobandis zu konzentrieren.

Weder Wahhabiten noch Deobandis stellen jedoch homogene Gruppen dar.
Vielmehr gibt es auch innerhalb dieser Denkrichtungen durchaus unterschiedliche

Positionen.25 Auch die hier dargestellten Argumente gegen das Fernsehen

werden also nicht von allen Wahhabiten oder Deobandis geteilt. Sie können
allerdings insofern als charakteristisch für die jeweiligen Denkrichtungen
angesehen werden, als sie von hochrangigen Vertretern und Gremien derselben
erstellt wurden. So wurden für die Untersuchung vor allem solche Fatwas
ausgewertet, die entweder von Gelehrten der Dar ul- Ulum in Deoband selbst stammen

oder von offiziellen Stellen der saudischen wahhabitischen Gelehrten wie
etwa dem Ständigen Komitee für Rechtsfragen al-lagna ad-da ima li-l-bu.u.

22 BUNT, 2009: 34; HARMS, 2006: 186. HARMS sieht jedoch keine direkte Einflussnahme der

Geldgeber auf konkrete Inhalte der Internetseiten, allerdings eine Vorgabe bestimmter reli-giös-

ideologischer Leitlinien.
23 HARMS, 2006: 166ff., 171ff., 181ff., 186ff.
24 BRÜCKNER, 2001: 61 geht noch von einem Anteil von 50% wahhabitischer Fatwas an den

gesamten Fatwas im Internet aus. Die Zahlen dürften sich inzwischen jedoch deutlich
verändert haben.

25 Vgl. BACHAR ET AL., 2006: 17– 18; STEINBERG, 2004: 156–158: ZAMAN, 2002: 42–49, 133–

142.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 587

al-islamiya wa-l-ifta Daneben wurden Fatwas von prominenten Vertretern des

wahhabitischen Islam – wie etwa Abd al- Aziz b. Baz 1912–1999),
Mu.ammad b. .ali. b. U.aimin 1929–2001), .ali. al-Fauzan geb. 1933) oder

den genannten .ali. al-Lu.aidan geb. 1931) und Abd al- Aziz Al aš-Šai. geb.

1943) – und ihren Schülern berücksichtigt. Insgesamt wurden so in die Auswertung

etwa 80 Fatwas der Dar al- Ulum in Deoband einbezogen, die auf der
entsprechenden Internetseite veröffentlicht wurden, und etwa 40 Fatwas wahhabitischer

Gelehrter. Nicht alle diese Fatwas beschäftigen sich explizit mit dem
Fernsehen, sie berücksichtigen aber Teilaspekte, die für die Frage relevant sein
könnten. Für wahhabitische Fatwas wurde dabei unter anderem die Fatwa-
Sammlung Fatawa Islamiya26 herangezogen, die auch, teilweise etwas anders

geordnet, ins Englische übersetzt wurde,27 und die in verschiedenen Fatwa-
Archiven im Internet zitiert wird, etwa bei fatwaislam.com. Daneben wurden
Fatwas von Gelehrten wahhabitischer Orientierung bei fatwa-online.com28 und

islam-qa.com29 berücksichtigt.

Wie wird nun eine Ablehnung des Fernsehens in den beiden Denktraditionen
begründet? Tatsächlich berührt das Fernsehen eine ganze Reihe von Aspekten,
die islamrechtlich problematisch sein können. Ein erster Punkt ist die im Islam
verbreitete Ablehnung der bildlichen Darstellung von Lebewesen, also von
Menschen und Tieren. Diese Ablehnung beruht vor allem auf verschiedenen
überlieferten Aussprüchen des Propheten Mu.ammad. So wird von Mu.ammad etwa
die Aussage überliefert, dass die Engel kein Haus betreten, in dem sich Bilder
oder Hunde befinden. Und dem Maler oder Bildhauer werden die schlimmsten
Strafen im Jenseits angedroht.30

Relative Einigkeit gab es durch die Geschichte hindurch, dass die Abbildung

nicht beseelter Objekte unproblematisch ist. Bei der Darstellung von
Mensch und Tier waren die Ansichten hingegen unterschiedlich. Neben den

genannten Aussprüchen Muhammads gibt es nämlich auch einige, die man so

verstehen kann, dass vor allem das Aufhängen von Bildern und das Beten in
Räumen mit Bildern problematisch seien. Hingegen seien Abbildungen auf

26 IBN BAZ, 1989.

27 IBN BAZ, 2002.

28 Siehe dazu BUNT, 2003: 142–147.

29 Siehe dazu BRÜCKNER, 2001: 47–49; BUNT, 2003: 138–142.

30 Belegstellen der relevanten Überlieferungen finden sich in NAEF, 2007: 13–22; PARET,

1960: 38–41; PARET, 1968: 225–229; VAN REENEN, 1990: 30–53.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



588 ANDREAS GÖRKE

Kissen oder Teppichen, die nicht der Verehrung dienen könnten, unproblematisch.

31

So hat sich in der Praxis die Ablehnung von Bildern vor allem im religiösen
Bereich, also etwa in Moscheen und religiösen Bildungseinrichtungen
durchgesetzt, während es im weltlichen Bereich durchaus immer wieder figürliche
Abbildungen gegeben hat, etwa im Bereich der Buchmalerei, aber auch in
Palästen, öffentlichen Bädern oder auf Keramikgefäßen.32

Sowohl bei den Deobandis als auch bei den Wahhabiten ist jedoch eine
generelle Ablehnung jeglicher Abbildungen von Lebewesen festzustellen. Beide
Gruppen halten nicht nur Gemälde und Skulpturen für grundsätzlich unzulässig,
sondern auch Fotos.33 Dieses Verbot wird sowohl von Deobandis als auch von
wahhabitischen Gelehrten ausdrücklich auch auf digitale Bilder bezogen, also
etwa auf Bilder von Digitalkameras und Mobiltelefonen und auf Bilder im Internet.

34 Eine Ausnahme stellen lediglich solche Fotos dar, für die eine Notwendigkeit

gegeben ist, also etwa bei Reisepässen. 35 Die Deobandis sehen daneben

noch eine Möglichkeit, Fotografien von Lebewesen islamrechtlich zu legitimieren,

indem sie nämlich verwischt oder mit – symbolisch – abgetrenntem Kopf
dargestellt werden.36 Diese Haltung entspricht einer weit verbreiteten Haltung in
der islamischen Kunstgeschichte, die Abbildungen von Lebewesen ebenfalls nur
mit abgetrenntem Kopf, gleichsam leblos, zulassen wollte.37 Eine vergleichbare
Praxis hatte es bereits im Alten Ägypten gegeben, wo zeitweise Hieroglyphen
von Lebewesen in Pyramiden und auf Sarkophagen verstümmelt wurden, damit
sie dem Toten in der Nachwelt nicht schaden können.38 Es wäre interessant zu
untersuchen, ob die islamische Haltung auf diesem Vorbild beruht.

Wie sieht es nun mit der bildlichen Darstellung von Lebewesen im
Fernsehen aus? Im Kern stellen sich hierbei zwei Fragen, die von den Rechtsge-

31 Vgl. NAEF, 2007: 17, 24f.

32 Siehe NAEF, 2007: 33–72.

33 AL-FAUZAN, 2006; IBN BAZ, 2002: 157; DAR UL- ULUM, Fatwas 221, 9585, 9529, 8064; Die
Fatwas der Dar ul- Ulum in Deoband können unter der Adresse http://darulifta-deoband.

org/viewfatwa.jsp?ID=XXX abgerufen werden Eingabe der Fatwa- Nr. anstelle von XXX).
34 DAR UL- ULUM, Fatwas 7322, 7279, 6485, 6524; AL-FAUZAN, 2006.

35 DAR UL- ULUM, Fatwas 1943, 1232; IBN BAZ, 1989: 314f., 317; IBN BAZ, 2002: 154, 156.

36 DAR UL- ULUM, Fatwa 12384.

37 ETTINGHAUSEN, 1962: 13, 105 sowie die Abbildungen auf den Seiten 106–113. Vgl. NAEF,

2007: 2002.

38 ALLEN, 1999: 317; HELCK/WESTENDORF, 1986, VI: 1359f. Ich danke Prof. Dr. Susanne

Bickel, Universität Basel, für diesen Hinweis. Vgl. aber auch PARET, 1960: 48 zu Beispielen
aus dem vorislamischen Arabien.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 589

lehrten unterschiedlich beantwortet werden. Zum einen ist das die Frage, ob die
Ablehnung von Bildern mit der möglichen Verehrung dieser Bilder als Götzen
zusammenhängt. Wenn dies der Fall ist, wäre das Fernsehen insofern
unproblematisch, als die Bilder im Fernsehen in der Regel nicht der Anbetung dienen.

Als zweite Frage wird diskutiert, ob es sich beim Fernsehen überhaupt um Bilder
im Sinne der Prophetenüberlieferungen handelt. Dabei spielt einerseits der
vergängliche Charakter der Bilder im Fernsehen eine Rolle, andererseits die technische

und automatische Erzeugung der Bilder, die keinen “Schöpfer” dieser Bilder

mehr voraussetzt.

Für die Wahhabiten unterscheidet vor allem der vergängliche Charakter der

Bilder das Fernsehen vom Foto. Für sie stellen daher Abbildungen von
Menschen im Fernsehen auch kein grundsätzliches Problem dar.39 Dies ist bei den

Deobandis anders. Hier finden wir Fatwas, die das Ansehen von Fernsehsendungen

verbieten, in denen Lebewesen vorkommen.40

Bei den Wahhabiten spielt dagegen ein zweiter Punkt eine wichtige Rolle,
dass nämlich Menschen im Fernsehen nicht den islamischen Vorstellungen
entsprechend gekleidet auftreten. So sei es nicht zulässig, nichtverwandte Männer
oder Frauen im Fernsehen zu betrachten, die nicht ihren Schambereich arabisch:

aura) bedeckten.41 Was jeweils als Schambereich anzusehen ist, ist unter anderem

abhängig von der Beziehung zwischen Betrachtetem und Betrachter und
vom Rechtsstatus des Betrachteten. Zudem kommen die verschiedenen
Rechtsschulen zu unterschiedlichen Ergebnissen. In der Regel wird bei den Männern
der Bereich zwischen Knie und Bauchnabel als Schambereich angesehen, es ist
jedoch umstritten, ob Knie und Bauchnabel selbst zum Schambereich gehören
oder nicht. Als Schambereich bei Frauen gilt in den meisten Rechtsschulen für
den Fall, dass es sich bei den Betrachtern um nichtverwandte Männer handelt,
der gesamte Körper mit Ausnahme von Gesicht und Händen. Anders als bei den

Wahhabiten spielt die Frage der Beachtung von Kleidungsvorschriften in den

Fatwas der Deobandis kaum eine Rolle.
Ein dritter Aspekt der Debatte ist die Musik. Auch über die Zulässigkeit

von verschiedenen Arten von Musik sind die muslimischen Gelehrten
unterschiedlicher Meinung. Grundlage für die Ablehnung von Musik sind vor allem
die Auslegung einer Koranstelle und einige Überlieferungen von Aussprüchen
und Taten Mu.ammads. Die Koranstelle – Sure 31:6 – spricht von “redseliger

39 IBN BAZ, 1989: 314f.; IBN BAZ, 2002: 175; STÄNDIGES KOMITEE, o.J., a.

40 DAR UL- ULUM, Fatwa 346.

41 IBN BAZ, 2001: 106; STÄNDIGES KOMITEE, o.J., b.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



590 ANDREAS GÖRKE

Zerstreuung” la.w al-.adi.), die sich manch einer erkauft und dafür bestraft
werden wird und die nach Meinung einiger Gelehrter die Musik mit einschließt.
Die Überlieferungen des Propheten Mu.ammad zu dem Thema sind nicht
eindeutig. Zwar wird von ihm ein Ausspruch überliefert, der die Musik in eine
Reihe mit Unzucht, Seide und Alkohol stellt, in einer anderen Überlieferung
billigt er jedoch die Musik anlässlich einer Feier. Auch hier kann man also zu
unterschiedlichen Auffassungen kommen.42 Sowohl in wahhabitischen Fatwas
als auch in solchen der Deobandis wird Musik jedoch in fast allen Formen

grundsätzlich abgelehnt. 43 Niederschlag findet das auch in Bezug auf das

Fernsehen. So finden wir in wahhabitischen Fatwas die Aussage, dass Fernsehen

dann auf jeden Fall verboten sei, wenn Musik zu hören ist.44 In den Fatwas der

Deobandis wird Musik dagegen nur selten als Grund gegen das Fernsehen
angeführt. An der rigiden Haltung der Deobandis zur Musik hingegen gibt es keinen
Zweifel: Auch musikalisches Spielzeug ist laut einer Fatwa verboten.45

Ein vierter Aspekt spielt in beiden Richtungen eine wichtige Rolle, nämlich
die Frage des Inhalts der Fernsehsendungen. Fatwas beider Gruppen wenden
sich gegen das “sündige” Programm, in dem Nacktheit, Unmoral, Gewalt und

Verderbtheit gezeigt würden. Das Zeigen solcher sündiger und verbotener
Inhalte untergrabe die Moral der Bevölkerung und verführe sie selbst zu
sündhaftem Verhalten.46 Dieser Punkt spielt auch bei Gelehrten eine Rolle, die dem
Fernsehen ansonsten wohlwollend gegenüber stehen. So hält etwa der als “
Fernsehmufti”47 bekannt gewordene Yusuf al-Qara.awi Reality-TV-Shows für
Instrumente kultureller und intellektueller Invasion, die die Werte der islamischen
Gemeinde angriffen.48

Ein fünfter Aspekt, der ebenfalls in beiden Richtungen zu finden ist, betrifft
den fehlenden) Nutzen des Fernsehens. Fernsehen diene der Unterhaltung und
sei daher Zeitverschwendung und – schlimmer noch – halte von sinnvollen und
religiös verdienstvollen Tätigkeiten ab. Daher sei es abzulehnen.49

42 Die wesentlichen Belege und Argumente gegen die Zulässigkeit verschiedener Arten von
Musik finden sich bei ENGEL, 1987: 41–62 und SHILOAH, 1995: 31–44.

43 STÄNDIGES KOMITEE, o.J., c; IBN BAZ, 2002: 194–207; IBN UTHAYMEEN, o.J.; DAR UL-

ULUM, Fatwa 2098.

44 IBN BAZ, 2002:197f.
45 DAR UL- ULUM, Fatwa 837.

46 DAR UL- ULUM, Fatwas 5604, 7319; AL-MUNAGGID, o.J.

47 So z.B. GRÄF, 2005.
48 Siehe LYNCH, 2005: 29, 38.

49 DAR UL- ULUM, Fatwas 5604, 7319; ISLAM-QA, o.J., a.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 591

In Fatwas beider Richtungen wird das Satellitenfernsehen als problematisch
angesehen.50 Dies ist insbesondere auf wahhabitischer Seite nicht verwunderlich,
da anders als beim regional begrenzten terrestrischen Fernsehen der Einfluss der

Gelehrten auf die Sender – etwa über Zensurgesetze – begrenzt ist. So ist das

Fernsehen in Saudi-Arabien strikten Zensurregelungen unterworfen,51 die jedoch

für aus dem Ausland sendende Satellitensender nicht greifen. Dieser Hintergrund

erklärt die ablehnende Haltung der wahhabitischen Gelehrten gegenüber

dem Satellitenfernsehen und spielt auch für die erwähnte Fatwa al-Lu.aidans
eine wichtige Rolle.

Wir sehen also, dass sich die Argumentationen der beiden Gruppen durchaus
unterscheiden, auch wenn sie zu einer ähnlich negativen Einstellung zum
Fernsehen führen. Allerdings wird bei den wahhabitischen Gelehrten das Fernsehen

nicht pauschal verurteilt, sondern nur die nicht islamkonformen Inhalte. Islamisches

Fernsehen, das sich strikt an die islamischen Wertvorstellungen hielte,
wäre demgegenüber zulässig. Dies sieht bei den Deobandis zumindest bislang
anders aus. Hier ist die Bilder ablehnende Haltung so stark, dass sie auch islamisches

Fernsehen für nicht legitim halten, wie die anfangs zitierte Fatwa deutlich

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600

macht.

Die wahhabitischen Gelehrten sind andererseits in den von ihnen geforderten

Konsequenzen sehr viel radikaler als die Deobandis. Sie fordern politisches
Handeln und drakonische Strafen bis hin zur Todesstrafe für die Verantwortlichen

für unislamische Inhalte im Fernsehen. Dies drückt sich auch in ihren
Fatwas aus dem weiteren Umfeld des Fernsehens aus. So bleibt es etwa nicht bei
der Aussage, dass Filme und Videos mit unverschleierten Frauen verboten seien,
sondern es wird verlangt, diese Filme zu vernichten.52

Die Deobandis hingegen geben sich in den Fatwas in der Regel unpolitisch
und beziehen sich nur auf die Einstellung und Frömmigkeit des Einzelnen. Auch
dies wird in zahlreichen weiteren ihrer Fatwas aus dem Umfeld des Fernsehens

deutlich. Ist das Arbeiten als Fernsehjournalist oder als Fernsehtechniker zulässig?

Wie sieht es mit dem Internet und Computern aus? Wie mit Mobiltelefonen,
die heutzutage ja auch über die Möglichkeiten verfügen, Bilder und Filme
aufzunehmen und musikalische Klingeltöne abzuspielen? Die Haltung in diesen Fragen

ist durch alle Fatwas hindurch einheitlich: Anders als das Fernsehen sind

50 IBN BAZ, 2002: 178–182; DAR UL- ULUM, Fatwa 9657.

51 Siehe BOYD, 1999: 163–165.
52 IBN BAZ, 2002: 176f.; ISLAM-QA, o.J., b.



592 ANDREAS GÖRKE

Computer, Internet und Mobiltelefone in der Sache zunächst unproblematisch,
da es möglich ist, islamkonform mit ihnen umzugehen.53 Es ist möglich, Bilder
im Computer zu blockieren und nur islamische Seiten aufzurufen. Das
Telefonieren mit einem Mobiltelefon ist unproblematisch, das Fotografieren oder
Filmen damit nicht.54 Das Reparieren von Fernsehern ist verwerflich, das von
Monitoren unproblematisch. 55 Berufe, die mit dem Fernsehen zu tun haben,

sollte man meiden,56 das Betreiben von Internetcafés ist dagegen unproblematisch.

57

Anders als bei den Deobandis ist bei wahhabitischen Gelehrten ein gewisser

Wandel in den Vorstellungen erkennbar. In Saudi-Arabien ist das Fernsehen

bei seiner Einführung von den Gelehrten als Teufelswerk gesehen worden, wie
zuvor auch das Telegrafenwesen, das Auto, das Radio oder die Fotografie. In all
diesen Fragen war es ein längerer Prozess, ehe sich die Gelehrten davon
überzeugen ließen, dass diese technischen Neuerungen nicht grundsätzlich unislamisch

seien.58

Beide Aspekte – die stärkere Ausrichtung auf politisches Handeln und der

Wandel in den Vorstellungen bei den wahhabitischen Gelehrten im Vergleich zu
ihren indischen Kollegen – sind zumindest teilweise aus der unterschiedlichen
Situation der Gelehrten in Saudi-Arabien und Indien zu erklären. Während die
wahhabitischen Gelehrten eng mit dem saudischen Staat verbunden sind und
damit einen gewissen Einfluss auf das Leben aber auch auf die Regierung in
Saudi-Arabien haben, ist der Islam in Indien eine Minderheitenreligion. So
haben die wahhabitischen Gelehrten zwar einerseits sehr viel mehr Möglichkeiten,

ihre Vorstellungen des richtigen Islam in der Regierung aber auch in der

Bevölkerung durchzusetzen, müssen aber andererseits darauf achten, dass sie die
Regierung nicht destabilisieren, da sie mit einem Sturz des Königshauses auch

ihre Machtposition einbüßen würden. Daher sind sie gezwungen, gelegentlich
ihre Position der der Regierung anzupassen.59 Die Gelehrten aus Deoband können

sich dagegen auf ihre Rolle als Wahrer der islamischen Moral zurückziehen,
da sie in ihrer Minderheitenposition gar nicht die Macht haben, direkten Einfluss
auf das Fernsehen zu nehmen.

53 DAR UL- ULUM, Fatwa 2098; vgl. SIKAND, 2006: 48.

54 DAR UL- ULUM, Fatwa 119.

55 DAR UL- ULUM, Fatwa 545.

56 DAR UL- ULUM, Fatwas 3785, 1560.

57 DAR UL- ULUM, Fatwa 1297.

58 Vgl. STEINBERG, 2004: 51, 53; BOYD, 1999: 145, 154.

59 Vgl. STEINBERG, 2004: 156f.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 593

Für diese Annahme scheint zunächst zu sprechen, dass dort, wo Ideen der

Deobandis mit tatsächlicher Macht verbunden wurden, die Haltung eine andere

war. Als etwa die Taliban, die stark vom Gedankengut der Deobandis beeinflusst
sind, in Afghanistan an der Macht waren, gehörten ein Verbot von Fernsehen

wie auch die Zerstörung von Fernsehgeräten zu den Maßnahmen, mit denen sie

eine ihrer Ansicht nach islamkonforme Gesellschaft schaffen wollten. Allerdings
wurden die Positionen der Taliban von anderen Deobandis zum Teil heftig kritisiert

und sollten nicht als repräsentativ für die Deobandis gesehen werden.60 Und
so rigide die Taliban ihre Vorstellungen eines Bilderverbots teilweise mit
Gewalt durchsetzten, wie etwa bei der Zerstörung der Buddha-Statuen von Bamiyan,

so wenig scheinen sie dieses Bilderverbot auf sich selbst bezogen zu haben.

So posierten einige von ihnen – teilweise stark geschminkt – gerne für
Fotografen, 61 andere haben inzwischen die Möglichkeiten der Fernsehpropaganda

erkannt und beschäftigen ihre eigenen Spezialisten für Aufnahme und Produktion

von Videospots.
Auch wenn sich zahlreiche Fatwas finden lassen, die sich gegen das

Fernsehen wenden, stellen diese doch innerhalb des Islam eine Mindermeinung dar
und kommen, wie wir gesehen haben, vor allem aus zwei Richtungen. Da es in
den meisten arabischen und islamischen Staaten keine Marktforschungsinstitute
gibt und Einschaltquoten nicht ermittelt werden, ist es schwierig festzustellen,
welche konkreten Auswirkungen solche Fatwas haben. Kurzfristig scheinen

Fatwas wie diese nicht zu einem veränderten Verhalten zu führen;62 die erwähnte

Fatwa von Abd al- Aziz Al aš-Šai. gegen die türkische Telenovela “Nur”
verschaffte der Serie möglicherweise sogar zusätzliche Popularität.63 Auf längere

Sicht mögen solche Fatwas aber durchaus Einfluss haben, indem sie das

gesellschaftliche Klima prägen und die Sensibilität für bestimmte Problemfelder
schärfen. So dürfte die Einführung des Gesichtsschleiers für Fernsehansagerinnen

im saudischen Fernsehsender Au.an64 im November 2009 auch einem
ständigen Mahnen wahhabitischer Gelehrter geschuldet sein.

Die generelle Ablehnung des Fernsehens wird momentan – soweit ich sehe

– nur noch von den Deobandis vertreten, und es ist vermutlich auch nur eine

Frage der Zeit, wann diese generelle Ablehnung abgelöst wird durch eine prag-

60 Vgl. ZAMAN, 2002: 139–143.

61 ALMIR,2006: 90.

62 Vgl. etwa NAEF, 2007: 123 zu den Auswirkungen einer Fatwa, die die Barbie-Puppe für ver¬

boten

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600

erklärte.

63 AL-BAL K, 2008.

64 FIKRI, 2009.



594 ANDREAS GÖRKE

matischere Haltung. Dafür spricht, dass einige Ableger der Dar ul- Ulum bereits
eine andere Auffassung vertreten und Film- und Fernsehbilder aufgrund ihres
vergänglichen Charakters nicht als Bilder betrachten.65 Die rigide Haltung der

Dar ul- Ulum zum Fernsehen wird auch von einigen ihrer Absolventen als falsch
und weltfremd angesehen.66 Ein wichtiger Faktor, der vermutlich zu einem
Umdenken führen wird, ist die technische Entwicklung. So ist die strikte Trennung,
die die Deobandis derzeit noch zwischen Computer, Mobiltelefonen und
Fernsehen vornehmen, schon jetzt problematisch und in einigen Jahren vermutlich
nicht mehr aufrecht zu erhalten.

Während also die generelle Ablehnung des Fernsehens als Auslaufmodell
betrachtet werden kann, lässt sich dies für die Ablehnung von unislamischen
Inhalten im Fernsehen nicht sagen. Und so werden uns Fatwas wie die al-
Lu.aidans, die Konsequenzen für die Verantwortlichen von “anstößigen” oder

“unislamischen” Sendungen fordern, wohl auch in den nächsten Jahren immer
wieder begegnen.

Literaturverzeichnis

AL- ARABIYA

2008 “A.daraha ra is maglis al-qa.a al-a la fi s-Sa udiya fatwa bi-qatl mul¬

lak al-qanawat al-fa.a iya al-lati tu.iru l-fitna [Der Vorsitzende des

Jusitzrats in Saudi-Arabien erlässt eine Fatwa zur Tötung der Eigentümer

von Satellitenfernsehsendern, die Versuchungen wecken].” Al-
Arabiya, 12.09.2008.

<http://www.alarabiya.net/articles/2008/09/12/56475.html>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AL-BALIK, Imad
2008 “Su al ad-din fi ‘Nur’ [Die Frage der Religion in ‘Nur’].” Al- Arabiya,

18.09.2008.
<http://www.alarabiya.net/views/2008/09/18/56809.html>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AL-FAUZAN, .ali.
2006 “Taking Pictures Using a Mobile Phone.” Aus einer Vorlesung vom

15. Šauwal 1417 6.11.2006).

65 IBN ADAM,2006.

66 SIKAND, 2006: 48–49.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 595

<http://www.fatwaislam.com/fis/index.cfm?scn=fd&ID=1381>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AL-MUNAGGID, Mu.ammad .ali.
O.J. “.ukm mušahadat at-tilfas [Bestimmung hinsichtlich des Fernse¬

hens].

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600

” Islam-qa, ohne Datumsangabe.

<http://www.islam-qa.com/ar/ref/3633>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AL-QUDS

2008 “Mufti as-Sa udiya yufaggiru qanbala i lamiya: musalsal ‘Nur’ mun-

.a.. wa-mun.all [Mufti Saudi-Arabiens lässt Medienbombe platzen:
Serie ‘Nur’ ist niveaulos und dekadent].” Al-Quds, 27.07.2008.

<http://www.alquds.com/node/90749>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AŠ-ŠIRYAN, Da ud
2008 “aš-Šai. .ali. al-Lu.aidan yuwa..i. al-fatwa [Scheich .ali. al-Lu-

.aidan erläutert die Fatwa].” Al- Arabiya, 14.09.2008.

<http://www.alarabiya.net/views/2008/09/14/56545.html>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AT-TALIB
2007 “Darul Uloom Deoband Launches Special Darul Ifta Website.”

attalib.blogspot.com, 1.04.2007.

<http://attalib.blogspot.com/2007/04/darul-uloom-deoband-launchesspecial.

html> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).
ALLEN, James P.

1999 Middle Egyptian. An Introduction to the Language and Culture of

Hieroglyphs. Cambridge: Cambridge University Press.

ALMIR, Ibric
2006 Islamisches Bilderverbot. Vom Mittel- bis ins Digitalzeitalter. Wien:

Lit.
BACHAR, Shmuel et al.
2006 Establishment Ulama and Radicalism in Egypt, Saudi Arabia, and

Jordan. Washington: Hudson Institute.
BOYD, Douglas R.
1999 Broadcasting in the Arab World. A Survey of the Electronic Media in

the Middle East. 3rd edition. Ames: Iowa State University Press.

BRÜCKNER, Matthias
2001 Fatwas zum Alkohol unter dem Einfluss neuer Medien im 20. Jhdt.

Würzburg: Ergon.



596 ANDREAS GÖRKE

BUNT, Gary R.
2003 Islam in the Digital Age. E-Jihad, Online-Fatwas and Cyber Islamic

Environments. London: Pluto.
2009 iMuslims. Rewiring the House of Islam. London: Hurst & Company.
DAR UL- ULUM, Fatwa Nr. – Die Fatwas der Dar ul- Ulum in Deoband können

unter der Adresse
<http://darulifta-deoband.org/viewfatwa.jsp?ID=XXX>
abgerufen werden Eingabe der Fatwa-Nr. anstelle von XXX). Alle
Fatwas wurden zuletzt am 10.05.2010 abgerufen.)

DARRAH, Usahma Felix
2008 “‘Frevelhafte Programme’ Arabisches Ramadan-Fernsehen testet ge¬

sellschaftliche Schranken.” NZZ online, 17.10.2008.
<http://www.nzz.ch/nachrichten/kultur/medien/frevelhafte_programm
e_1.1121751.html> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

DIEPRESSE.COM

2008 “Saudischer Kleriker: Mickey Mouse ‘ein Soldat des Satans’.”
DiePresse.com, 17.09.2008.
<http://diepresse.com/home/panorama/religion/414960/index.do>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

EICKELMAN, Dale F. und Jon W. ANDERSEN

1999 “Redefining Muslim Publics.” In Dale F. EICKELMAN & Jon W. AN¬

DERSON Hg.), New media in the Muslim world. The emerging public
sphere. Bloomington: Indiana University Press, S. 1–18.

EL-GAWHARI, Karim
2008 “Saudiarabien: ‘Es ist legitim, die Abtrünnigen zu töten’.” DiePresse.

com, 7.10.2008.
<http://diepresse.com/home/kultur/medien/420364/index.do>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

ENGEL, Hans

1987 Die Stellung des Musikers im arabisch-islamischen Raum. Bonn:
Verlag für systematische Musikwissenschaft.

ETTINGHAUSEN, Richard
1962 Arabische Malerei. Genf: Skira.
EXPRESS.CO.UK

2008 “Mickey Mouse Facing Fatwa.” Express.co.uk, 16. September 2008.
<http://www.express.co.uk/posts/view/61629/Mickey-Mouse-facingfatwa>

zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 597

FIKRI, Amani
2009 “Saudi TV presenters break new ground by wearing niqab.” BBC

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600

News, 9.12.2009.

<http://news.bbc.co.uk/2/hi/8368242.stm>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

GRÄF, Bettina
2005 “Der Fernseh-Mufti.” taz.de, 9.02.2005.

<http://www.taz.de/1/archiv/archiv/?dig=2005/02/09/a0203>

zuletzt abgerufen am 10.05.2010).
2010 “Media Fatwas, Yusuf al-Qaradawi and Media-Mediated Authority in

Islam”. Orient 51/1:6–15.
GULF TIMES

2008 “Saudi scholar rejects fatwa on TV moguls.” Gulf Times, 14.09.2008.

<http://www.gulf-times.com/site/topics/article.asp?cu_no=2&item_
no=241475&version=1> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

HACKENSBERGER, Alfred
2008 “Marokkos König verschärft Kontrolle über Imame.” Welt online, 10.

Oktober 2008.
<http://www.welt.de/politik/article2554140/Marokkos-Koenig-verschaerft-

Kontrolle-ueber-Imame.html>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

HAMMOND, Andrew
2009 “Reading Lohaidan in Riyadh: Media and the struggle for judicial po¬

wer in Saudi Arabia.” Arab Media and Society 7.
<http://www.arabmediasociety.com/?article=702>.

HELCK, Wolfgang und Wolfhard WESTENDORF Hg.)
1986 Lexikon der Ägyptologie. Band 6. Wiesbaden: Harrassowitz.
IBN ADAM, Muhammad
2006 “Photographs: Please Clarify Your Position.” Darul Iftaa Leicester,

27.01.2006.
<http://www.daruliftaa.com/question.asp?txt_QuestionID=q-
16155977> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

IBN BAZ, Abd al- Aziz u.a. Hg.)
1989 Fatawa Islamiya li-magmu a min al- ulama al-afa.il. Band 2. Beirut:

Dar al-Arqam bin Abi l-Arqam.
2001 Fatawa Islamiyah. Islamic verdicts. Band 5. Riad: Darussalam.

2002 Fatawa Islamiyah. Islamic verdicts. Band 8. Riad: Darussalam.



598 ANDREAS GÖRKE

IBN UTHAYMEEN, Muhammad b. Saalih [Mu.ammad b. .ali. b. U.aimin]
o.J. “The ruling regarding Islaamic inshaad singing/chanting).” Fatwa

Online, ohne Datumsangabe.

<http://www.fatwa-online.com/fataawa/innovations/celebrations/
cel004/0000504_1.htm> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

ISLAM-QA

o.J. a “Kaifa yamla a l-insan al-farag [Wie man seine Freizeit verbringen
soll].” Islam-qa, ohne Datumsangabe.

<http://www.islam-qa.com/ar/ref/47398>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

o.J. b “Bai al-ašri.a al-mar iya wa-qtina al-tilifizyun wa-l-fidiyu [Der Ver¬

kauf von Videobändern und der Erwerb von Fernseh- und
Videogeräten].” Islam-qa, ohne Datumsangabe.

<http://www.islam-qa.com/ar/ref/32752>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

ISLAMONLINE

2008 “Scholar Denies Mickey Mouse Death Fatwa.” IslamOnline, 7.

Oktober 2008.

<http://www.islamonline.net/servlet/Satellite?c=Article_C&pagename

Zone-English-News/NWELayout&cid=1221720587616>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

KUTSCHER, Jens

2009 “The Politic of Virtual Fatwa Counseling in the 21st Century.” Masa¬

ryk University Journal of Law and Technology 3/1:33–49.
LYNCH, Marc
2005 “‘Reality is not enough’: The Politics of Arab Reality TV.” In: Walter

ARMBRUST Hg.): The Real Arab) World. Is Reality TV Democratising

the Middle East? Kairo: American University in Cairo Press, S.

29–45.
MEMRI
2009 “Saudi University Professor Yousuf Al-Ahmad: Al-Walid bin Talal,

Other Owners of Saudi TV Channels Should Be Executed According
to Islamic Law.” MEMRI Special dispatch No. 2512, 30.08.2009.
<http://www.memri.org/bin/latestnews.cgi?ID=SD251209>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600



ZEITGENÖSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 599

MENASSAT

2008 “Saudi fatwa row spoils Ramadan TV season.” Menassat.com,
15.09.2008.

<http://www.menassat.com/?q=en/news-articles/4619-saudi-fatwa-row-

spoils-ramadan-tv-season> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).
MESSICK, Brinkley
1996 “Media Muftis: Radio Fatwas in Yemen.” In: Muhammad Khalid

MASUD u.a. Hg.): Islamic Legal Interpretation. Muftis and their
Fatwas. Cambridge: Harvard University Press, S. 310–320.

2009 “Fatwa: Process and Function”. In: John L. Esposito Hg.): The

Oxford Encyclopaedia of the Modern Islamic World. New York:
Oxford University Press, Band 2:235–238.

METCALF, Barbara Daly
2002a Islamic Revival in British India. Deoband, 1860–1900. New Delhi:

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600

Oxford University Press.

2002b “‘Traditionalist’ Islamic Activism: Deoband, Tablighis, and Talibs.”
In: Craig CALHOUN u.a. Hg.), Unterstanding September 11. New
York: The New Press, S. 53–66.

NAEF, Silvia
2007 Bilder und Bilderverbot im Islam. München: Beck.
NAGEL, Tilman
2001 Das islamische Recht. Eine Einführung. Westhofen: WVA Verlag.
PARET, Rudi
1960 “Textbelege zum Islamischen Bilderverbot.” In: Das Werk des Künst¬

lers. Festschrift Hubert Schrade. Stuttgart: Kohlhammer, S. 36–48.
1968 “Das islamische Bilderverbot und die Schia.” In: Erwin GRÄF Hg.),

Festschrift Werner Caskel. Leiden: Brill, S. 224–232.
REENEN, Dan, VAN

1990 “The Bilderverbot, a new survey.” Der Islam 67/1:27–77.

SHILOAH, Amnon
1995 Music in the World of Islam. A Socio-cultural study. Aldershot: Scolar

Press.

SIKAND, Yoginder
2006 “Deoband’s War on Television. Fury over a Fatwa.” ISIM Review

17:48–49.
SRIVASTAVA, Piyush
2007 “Fatwa says watching TV is immoral.” Mail Today e-paper,

20.12.2007.



600 ANDREAS GÖRKE

<http://epaper.mailtoday.in/showstory.aspx?queryed=9&querypage=6
&boxid=91622281&parentid=15046&eddate=Dec 20 2007.>
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

STÄNDIGES KOMITEE FÜR RECHTSFRAGEN al-Lagna ad-da ima li-l-bu.u. al¬

islamiya wa- l-ifta
o.J. a “.ukm a.-.ura al-ma ru.a fi t-talifizyun [Bestimmung hinsichtlich der

Bilder im Fernsehen].” Islam-qa, ohne Datumsangabe.

<http://www.islam-qa.com/ar/ref/112133/ >
zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

o.J. b “Looking at the opposite sex on Television.” Fatwa Online, ohne Da¬

tumsangabe.

<http://www.fatwa-online.com/fataawa/womensissues/hijaab/
0020925.htm> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

o.J. c “Selling music cassettes.” Fatwa Online, ohne Datumsangabe.

<http://www.fatwa-online.com/fataawa/buyingandselling/
selling/sel004/ 0010507_2.htm> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

STEINBERG, Guido
2004 Saudi-Arabien. Politik, Geschichte, Religion. München: Beck.
THE TELEGRAPH

2007 “Fatwa against television trashed.” The Telegraph, 20.12.2007.
<http://www.telegraphindia.com/1071220/asp/nation/story_8688288.
asp> zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

ZAMAN, Muhammad Qasim
2002 The Ulama in Contemporary Islam. Custodians of Change. Princeton:

Princeton University Press.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 581–600


	"Sündhaft und unislamisch" : zeitgenössische Fatwas gegen das Fernsehen

