Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: "Sundhaft und unislamisch" : zeitgenéssische Fatwas gegen das
Fernsehen

Autor: Gorke, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147857

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“SUNDHAFT UND UNISLAMISCH” —
ZEITGENOSSISCHE FATWAS
GEGEN DAS FERNSEHEN

Andreas Gorke, Universitit Kiel

Abstract *

In recent years, a number of fatwas — Islamie religious advisory opinions — have been issued that
condemn television. Nearly all of these fatwas come from two Islamic schools of thought, the
Wahhabis of Saudi Arabia, on the one hand, and the Deobandis from northern India, on the other
hand. These two groups differ considerably in regard to their political and religious backgrounds,
and this is reflected in the different arguments they bring forward against viewing television and in
the conclusions they draw. While the Wahhabis mainly oppose the un-Islamic contents that are
broadcast on television, the Decbandis oppose television itself. The article analyses the different
arguments brought forward in fatwas of the two groups. It argues that while the Deobandi position
against television is likely to change in the near future, fatwas of the Wahhabi type against specific
television programs deemed un-Islamic will probably continue to be issued in the years to come.

Seit einigen Jahren stolen Fatwas — also Rechtsgutachten islamischer Rechtsge-
lehrter — auch in der westlichen Offentlichkeit auf ein verstirktes Interesse. Dies
liegt zum einen an der besseren Zugénglichkeit solcher Fatwas durch die engere
mediale Vernetzung der Welt, zum anderen an einem gestiegenen Interesse am
Islam. Die erste Fatwa, die in der westlichen Offentlichkeit breit diskutiert
wurde, war die Fatwa des iranischen Revolutionsfiithrers Ayatollah Ruhollah
Khomeini, mit der dieser im Februar 1989 zur Tétung des Schriftstellers Salman
Rushdie aufgerufen hatte. Seitdem gab es in westlichen Medien immer wieder
vereinzelte Berichte iiber Fatwas islamischer Gelehrter. Hiufig wurden dabei
solche Fatwas aufgegriffen, die einem westlichen Rechtsempfinden besonders
stark zu widersprechen schienen oder die den Eindruck erwecken konnten, dass
muslimische Rechts- und Gesellschaftsvorstellungen sich grundlegend von
westlichen Vorstellungen unterschieden und mit diesen nicht vereinbar seien. So

#* Dieser Aufsatz ist eine leicht iiberarbeitete Fassung meines Habilitationsvortrags, gehalten
am 15.04.2010 in Basel.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



582 ANDREAS GORKE

wurde etwa {liber eine Fatwa berichtet, die 9-jihrige Midchen fiir bereits ehe-
fihig erklirte,! oder iiber eine, die angeblich zur Ermordung von Mickey Maus
aufrief?

Zwei solcher Fatwas der letzten Jahre, die zumindest ein Kopfschiitteln her-
vorrufen konnten, betreffen das Fernsehen. So erlaubte eine Fatwa des Vor-
sitzenden des saudi-arabischen Justizrats, Salih al-Luhaidan, vom September
2008 die Totung der Eigentiimer von Fernsehsendern, die unmoralische Sen-
dungen ausstrahlten.? Eine andere Fatwa, die im Dezember 2007 von der Dar ul-
‘Ulam in Deoband veré6ttentlicht wurde, erkldrte gar das Fernsehen insgesamt
fuir stindhaft und unislamisch und daher fiir islamrechtlich verboten.*

Wie sind solche Fatwas einzuordnen? Handelt es sich dabei um Einzelmei-
nungen, mit denen die Personen, die sie vertreten, auf eine gewisse Aufmerk-
samkeit hoffen, vergleichbar etwa mit der einen oder anderen provokativen Aus-
sage eines Politikers? Oder sind solche Aussagen reprisentativ fiir bestimmte
Denkrichtungen innerhalb des Islam? Wie lassen sich solche Positionen islam-
rechtlich iiberhaupt begriinden? Und in welchem Kontext sind sie zu verstehen?
Um Antworten auf diese Fragen zu erhalten, miissen wir uns die Fatwas und das
jeweilige Umfeld, in dem sie entstanden sind, niher anschauen.

Der Urheber der ersten Fatwa, Salih al-Luhaidan, ist Vorsitzender des
saudi-arabischen Justizrats, also ein Gelehrter in Diensten des saudischen Staa-
tes. Seine Fatwa vom September 2008 ist eigentlich eine Antwort auf eine Frage
in einem Radiointerview. Dort wurde er gefragt, wie er zu den “unsittlichen”
Fernsehprogrammen stehe, die einige Satellitensender ausstrahlten. Daraufthin
sagte er, dass jemand, der die Moglichkeit habe, solche Sendungen zu verhin-
dern, dies aber nicht tue, getdtet werden diirfe.” Dies wurde in arabischen Me-
dien als Fatwa aufgefasst und als solche dann dort und etwas spiter auch in
westlichen Medien® diskutiert. Al-Luhaidan prizisierte spéter, dass er nicht zum

1 Z.B.: HACKENSBERGER, 2008,

2 Z.B.: EXPRESS.CO.UK, 2008; DIEPRESSE.cOM, 2008. Tatsichlich seien diese Meldungen nach
Ansicht des Gelehrten, der die entsprechenden Aussagen getatigt hatte, Muhammad Salih al-
Munaggid, auf ein bewusstes Missverstehen seiner Worte zuriickzufiihren: ISLAMONLINE,
2008. KUTSCHER, 2009: 34 weist zu Recht darauf hin, dass die Berichterstattung iiber diese
und dhnliche Fatwas sehr viel mehr iiber verzerrte Mediendarstellungen aussagt als iiber das
Fatwawesen.

EL-GawnaRri, 2008,

THE TELEGRAPH, 2007; SRIVASTAVA, 2007,

AL-'ARABIYA, 2008,

Z.B. EL-GAWHARI, 2008; DARRAH, 2008.

N W

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 583

Mord habe aufrufen wollen, sondern dass die entsprechenden Personen lediglich
vor ein islamisches Gericht gestellt werden miissten, das dann das entsprechende
Urteil verkiinden wiirde.” Zum Hintergrund der Fatwa ist noch anzumerken, dass
das Interview im Fastenmonat Ramadan stattfand, in dem traditionellerweise
besonders viel ferngesehen, aber auch besonders auf die Einhaltung religidser
Normen geachtet wird.

Die zweite Fatwa stammt von Gelehrten der Dar ul-"Ulom in Deoband,
einer im Jahr 1867 gegriindeten, einflussreichen islamischen Lehranstalt in
Nordindien. Sie stellte eine Antwort auf die Frage dar, ob es zuldssig sei, im
Fernsehen religiose Sendungen und Diskussionssendungen iiber Religion anzu-
schauen. Dies sei nicht zulédssig, lautete die Antwort der Gelehrten aus Deoband.
Man solle seine religiose Bildung personlich von aufrechten und frommen
Gelehrten erhalten. Das Fernsehen diene hingegen der Unterhaltung und dem
Vergniigen. Es zeige tiberwiegend islamrechtlich verbotene Dinge, und selbst
Zuschauer, die eigentlich islamische Sendungen schauen wollten, wiirden im
Laufe der Zeit auch andere Fernsehkanile anschauen.®

Im Charakter unterscheiden sich die beiden Fatwas deutlich voneinander.
Die Fatwa al-Luhaidans kann als typisch fiir eine in den letzten Jahren aufge-
kommene neue Art von Fatwas gesehen werden. Klassischerweise ist eine Fatwa
ein religidses Gutachten, das ein entsprechend ausgebildeter Gelehrter auf eine
an ihn gerichtete Anfrage stellt. Sie gibt die — auf religitse Quellen gegriindete —
Meinung des Gelehrten wieder und ist allenfalls fiir den Fragenden maBgeblich,
hat aber dariiber hinaus keine verbindliche Wirkung.” Der Charakter von Fatwas
hat sich in den letzten Jahrzehnten jedoch gewandelt. Zwar sind Fatwas wichti-
ger Gelehrter bereits seit dem 11. Jahrhundert gesammelt und in der Rechtslehre
verwendet worden, sie waren aber in der Regel nur einem vergleichsweise
kleinen Kreis von Personen mit der entsprechenden juristischen Ausbildung
bekannt. Dagegen haben Fatwas in den letzten Jahrzehnten durch Medien-
berichte, aber auch durch die systematische Verbreitung und Ubersetzung von
Fatwasammlungen in der islamischen Welt eine sehr viel grofBere Reichweite
gewinnen konnen. Daneben sind durch Radio, Fernsehen und Internet ganz neue
Formen von Fatwas entstanden, die man Medienfatwas nennen kann.!® So gibt
es in der islamischen Welt zahlreiche Fernsehsender, die Live-Fatwa-Shows

AS-SIRYAN, 2008.

DAR uL-'ULOM, Fatwa 2101.

Vgl. NAGEL, 2001: 134; MESsicK 2009: 2351,

10 Diesen Begriff verwendet auch GrAF, 2010. Zu Unterschieden von Radio-Fatwas zu her-
kémmlichen Fatwas siehe MESSICK, 1996,

R =i o oS |

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



584 ANDREAS GORKE

anbieten, in denen Anrufer sofort eine Antwort auf ihre Fragen erhalten. Eine
ausfithrliche Begriindung, ja Auseinandersetzung mit der jeweils gestellten
Frage bleibt dabei notwendigerweise auf der Strecke. Zudem erreicht eine Fatwa
im Fernsehen nicht nur ihren eigentlichen Adressaten, sondern gleich Hundert-
tausende oder gar Millionen Interessierter. Und im Internet sind Fatwas jederzeit
weltweit zuginglich, mehr oder weniger dauerhaft archiviert und kénnen nach
Schlagworten durchsucht werden. Diese Entwicklungen haben dazu gefiihrt,
dass Fatwas heute sehr viel stidrker einen o6ffentlichen, appellativen Charakter
erhalten haben und dass sich die Themenschwerpunkte verindern.!! Die Fatwa
al-Luhaidans ist ein typischer Vertreter dieser neuen Art von Fatwas: Sie war
nicht gedacht als Auskunft fiir den Fragenden, sondern stellt ein politisches
Statement mit Appellcharakter dar. Sie ist aus einem Interview im Radio ent-
standen und wurde schnell im arabischen Fernsehen und iiber Internetseiten
verbreitet.!?

Die Fatwa der Dar ul-"Ulom scheint dagegen urspriinglich eher eine klassi-
sche Fatwa gewesen zu sein. Die Dar ul-"Uliim in Deoband bzw. die mit dem
Erstellen von Fatwas betraute Abteilung derselben, die Dar ul-Ifta’, stellt jedoch
seit Mérz 2007 ihre Fatwas auch online zur Verfiigung.!* Anscheinend wurde
auf diesem Wege eine indische Tageszeitung auf diese Fatwa aufmerksam und
berichtete dariiber.!# Insgesamt blieb das Medienecho auf diese Fatwa jedoch
erheblich geringer als im Falle der Fatwa al-Luhaidans.

Beide Fatwas haben in der islamischen Welt Gegenreaktionen hervorgeru-
fen. Den Urhebern der Fatwas wurde vorgeworfen, den Islam in einem schlech-
ten Licht zu prisentieren und — im Falle al-Luhaidans — gar den Terrorismus zu
fordern.'> Dennoch handelt es sich bei den Fatwas nicht um isolierte Meinungen
einzelner Gelehrter. So stieBen die Aussagen al-Luhaidans in Saudi-Arabien
keineswegs nur auf Ablehnung, sondern fanden teilweise durchaus Zustim-
mung.'® Einige Monate zuvor hatte bereits der GroBBmufti Saudi-Arabiens, ‘Abd
al-"‘Aziz Al as-Saih, eine populire tiirkische Telenovela als unislamisch und
Gefahr fir die Moral bezeichnet und erklirt, dass jeder Sender, der diese Serie
zeige, “als Feind Gottes und seines Propheten™ anzusehen sei.!” Und bereits im

11 Vgl EICKELMAN/ANDERSON, 1999: 13; MESSICK, 1996: 319; BRUCKNER, 2001: 61-64, 109,
12 Vgl. HamMmonD, 2009.

13 AT-TALIB, 2007,

14  THE TELEGRAPH, 2007,

15  THE TELEGRAPH, 2007; SRIVASTAVA, 2007; MENASSAT, 2008; GULF TIMES, 2008.

16  MEMRI, 2009,

17  AL-QuDs, 2008.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 585

Jahre 2004 gab es eine Fatwa der Dar ul-"Ulim in Deoband, die ebenfalls das
Fernsehen fiir verboten erklidrt und damit zumindest regional fiir einiges Auf-
sehen gesorgt hatte.®

Eine Suche in gedruckten Fatwa-Sammlungen und Fatwa-Archiven im
Internet fordert eine Reihe von weiteren Fatwas aus den letzten drei Jahrzehnten
zutage, die sich mit unterschiedlichen Argumenten gegen das Fernsehen wen-
den. Interessant ist dabei, dass sich nahezu alle derartigen Fatwas auf zwei
Denkrichtungen zuriickfithren lassen, denen auch unsere beiden Fatwas zuzu-
rechnen sind. Zum einen sind dies wahhabitische Gelehrte aus Saudi-Arabien,
zum anderen Gelehrte, die dem Umfeld der Dar ul-"Ulim in Deoband zuge-
rechnet werden kénnen und die in der Literatur hiufig als Deobandis bezeichnet
werden. Wihrend die wahhabitische Interpretation des Islam im Kern salafitisch
orientiert ist, sich also vor allem auf den Koran, die Uberlieferungen der Aus-
spriiche und Taten Muhammads und die Aussagen und Haltungen der ersten Ge-
nerationen von Muslimen beruft,!” sind die Deobandis Traditionalisten, die der
hanafitischen Rechtsschule und der Theologie al-Maturidis folgen, und fiir die
die Orientierung an der Rechtstradition wesentlich ist — ein Muslim diirfe ihrer
Anmnsicht nach in der Regel nicht aufgrund von Koran und Propheteniiberlieferung
selbst zu einem Urteil in einer Frage kommen, sondern miisse sich an die Aus-
legungen der Rechtschule halten.

Die den beiden Denkrichtungen zugrunde liegenden, zum Teil sehr gegen-
sitzlichen Vorstellungen vom Islam wurden in den letzten Jahrzehnten auf
unterschiedliche Weise verbreitet. Im Falle der Deobandis trug vor allem die
1926 gegrindete Erweckungs- und Missionsbewegung Tabligl Gama‘at zur
weltweiten Verbreitung ihres Gedankengutes bei. Daneben hat die Dar ul-"Ulom
zahlreiche Ableger in Nordindien und Pakistan — kleinere Lehranstalten, deren
Lehrer hiufig selbst in Deoband ausgebildet wurden und so die Lehren der Deo-
bandis weitertragen. Zum hundertjéhrigen Jubildium der Dar ul-"Ulam im Jahre
1967 soll es bereits annihernd 9000 solcher Ableger gegeben haben.?® Einer
davon, die Dar ul-'Uluam Haqqganiya in Pakistan, gilt als Kaderschmiede der
Taliban.?!

Die Verbreitung wahhabitischen Gedankenguts ist dagegen vor allem eine
Folge massiver finanzieller Aufwendungen, die getitigt werden, um beispiels-

18  SIKaND, 2006: 48.

19 De facto entsprechen allerdings viele Positionen wahhabitischer Gelehrter denen der hanba-
litischen Rechtsschule.

20  METCALF, 2002a: 136.

21  METCALF, 2002b: 63.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



586 ANDREAS GORKE

weise Einfluss auf wichtige Massenmedien zu gewinnen, Internetseiten zu unter-
halten oder Publikationen zu iibersetzen und teilweise kostenlos zu verteilen. So
ist es nicht verwunderlich, dass zahlreiche umfangreiche und populire Internet-
portale mit islamischen Inhalten von Saudi-Arabien finanziert werden und
wahhabitisches Gedankengut verbreiten.?? Im Bereich der islamischen Mission
(da ‘wa) etwa sind die wichtigsten staatlichen und einige nichtstaatliche Internet-
portale — und zwar sowohl arabisch- als auch englischsprachige — wahhabitisch
orientiert.”? Auch Fatwas wahhabitischer Gelehrter haben im Internet einen sehr
viel grofleren Anteil als nach der zahlenmifBigen Grofie der Gelehrten- oder
Anhingerschaft nahe liegend wére.?

Der missionarische Eifer von Anhéngern der beiden hier untersuchten
Denkrichtungen stellt damit sicherlich auch einen Grund dar, weshalb fast alle
untersuchten Fatwas gegen das Fernsehen einer dieser beiden Gruppen zuzu-
ordnen waren. Tatsdchlich kann nicht ausgeschlossen werden, dass #dhnliche
Positionen auch von anderen Personen oder Gruppen vertreten werden, die sich
weniger deutlich 6ffentlich artikulieren. Diese spielen in der Diskussion um die
Zuldssigkeit des Fernsehens allerdings keine nennenswerte Rolle, weshalb es
berechtigt erschien, sich in der Untersuchung auf die Aussagen der Wahhabiten
und der Deobandis zu konzentrieren.

Weder Wahhabiten noch Deobandis stellen jedoch homogene Gruppen dar.
Vielmehr gibt es auch innerhalb dieser Denkrichtungen durchaus unterschied-
liche Positionen.?> Auch die hier dargestellten Argumente gegen das Fernsehen
werden also nicht von allen Wahhabiten oder Deobandis geteilt. Sie kénnen
allerdings insofern als charakteristisch fiir die jeweiligen Denkrichtungen ange-
sehen werden, als sie von hochrangigen Vertretern und Gremien derselben er-
stellt wurden. So wurden fiir die Untersuchung vor allem solche Fatwas ausge-
wertet, die entweder von Gelehrten der Dar ul-"Ulim in Deoband selbst stam-
men oder von offiziellen Stellen der saudischen wahhabitischen Gelehrten wie
etwa dem Stindigen Komitee fiir Rechtsfragen (al-lagna ad-da ’ima li-I-bubiit

22 Bunt, 2009: 34; HAarmMS, 2006: 186. HarMs sieht jedoch keine direkte Einflussnahme der
Geldgeber auf konkrete Inhalte der [nternetseiten, allerdings eine Vorgabe bestimmter reli-
gios-ideologischer Leitlinien.

23 Harwms, 2006: 1661T., 17111, 1814, 1861

24 BRUCKNER, 2001: 61 geht noch von einem Anteil von 50% wahhabitischer Fatwas an den
gesamten Fatwas im Internet aus. Die Zahlen diirften sich inzwischen jedoch deutlich ver-
andert haben.

25  Vgl. BACHAR ET AL., 2006: 17-18; STEINBERG, 2004 156-158: ZAMAN, 2002: 42-49, 133~
142.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 587

al-islamiva wa-l-ifia’). Daneben wurden Fatwas von prominenten Vertretern des
wahhabitischen Islam — wie etwa ‘Abd al-'Aziz b. Baz (1912-1999),
Muhammad b. Salih b. “Utaimm (1929-2001), Salih al-Fauzan (geb. 1933) oder
den genannten Salih al-Luhaidan (geb. 1931) und ‘Abd al-* Aziz Al as-Saih (geb.
1943) — und ihren Schiilern beriicksichtigt. Insgesamt wurden so in die Auswer-
tung etwa 80 Fatwas der Dar al-"Ulim in Deoband einbezogen, die auf der ent-
sprechenden Internetseite veréffentlicht wurden, und etwa 40 Fatwas wahhabiti-
scher Gelehrter. Nicht alle diese Fatwas beschiftigen sich explizit mit dem
Fernsehen, sie beriicksichtigen aber Teilaspekte, die fiir die Frage relevant sein
konnten. Fiir wahhabitische Fatwas wurde dabei unter anderem die Fatwa-
Sammlung Fatawa Islamiva® herangezogen, die auch, teilweise etwas anders
geordnet, ins Englische tibersetzt wurde,?” und die in verschiedenen Fatwa-
Archiven im Internet zitiert wird, etwa bei fatwaislam.com. Daneben wurden
Fatwas von Gelehrten wahhabitischer Orientierung bei fatwa-online.com?® und
islam-qa.com?® beriicksichtigt.

Wie wird nun eine Ablehnung des Fernsehens in den beiden Denktraditionen
begriindet? Tatséchlich beriithrt das Fernsehen eine ganze Reihe von Aspekten,
die islamrechtlich problematisch sein kénnen. Ein erster Punkt ist die im Islam
verbreitete Ablehnung der bildlichen Darstellung von Lebewesen, also von Men-
schen und Tieren. Diese Ablehnung beruht vor allem auf verschiedenen iiber-
lieferten Ausspriichen des Propheten Muhammad. So wird von Muhammad etwa
die Aussage tiberliefert, dass die Engel kein Haus betreten, in dem sich Bilder
oder Hunde befinden. Und dem Maler oder Bildhauer werden die schlimmsten
Straten im Jenseits angedroht.3¢

Relative Einigkeit gab es durch die Geschichte hindurch, dass die Abbil-
dung nicht beseelter Objekte unproblematisch ist. Bei der Darstellung von
Mensch und Tier waren die Ansichten hingegen unterschiedlich. Neben den
genannten Ausspriichen Muhammads gibt es ndmlich auch einige, die man so
verstehen kann, dass vor allem das Aufhingen von Bildern und das Beten in
Riumen mit Bildern problematisch seien. Hingegen seien Abbildungen auf

26  IBN BAz, 1989,

27 1N BAz, 2002,

28  Siehe dazu Bunt, 2003: 142-147.

29  Siehe dazu BRUCKNER, 2001: 47-49; BunT, 2003: 138-142,

30 Belegstellen der relevanten Uberlieferungen finden sich in NAEF, 2007: 13-22; PARET,
1960:38—41; PARET, 1968: 225-229; vAN REENEN, 1990: 30-53.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



588 ANDREAS GORKE

Kissen oder Teppichen, die nicht der Verehrung dienen koénnten, unproblema-
tisch.?!

So hat sich in der Praxis die Ablehnung von Bildern vor allem im religiosen
Bereich, also etwa in Moscheen und religiosen Bildungseinrichtungen durch-
gesetzt, wihrend es im weltlichen Bereich durchaus immer wieder figiirliche
Abbildungen gegeben hat, etwa im Bereich der Buchmalerei, aber auch in
Palésten, o6ffentlichen Badern oder auf Keramikgefifien.??

Sowohl bei den Deobandis als auch bei den Wahhabiten ist jedoch eine
generelle Ablehnung jeglicher Abbildungen von Lebewesen festzustellen. Beide
Gruppen halten nicht nur Gemilde und Skulpturen fiir grundsétzlich unzuléssig,
sondern auch Fotos.** Dieses Verbot wird sowohl von Deobandis als auch von
wahhabitischen Gelehrten ausdriicklich auch auf digitale Bilder bezogen, also
etwa auf Bilder von Digitalkameras und Mobiltelefonen und auf Bilder im Inter-
net.’* Eine Ausnahme stellen lediglich solche Fotos dar, fiir die eine Notwendig-
keit gegeben ist, also etwa bei Reisepidssen.® Die Deobandis sehen daneben
noch eine Moglichkeit, Fotografien von Lebewesen islamrechtlich zu legitimie-
ren, indem sie ndmlich verwischt oder mit — symbolisch — abgetrenntem Kopf
dargestellt werden.?® Diese Haltung entspricht einer weit verbreiteten Haltung in
der islamischen Kunstgeschichte, die Abbildungen von Lebewesen ebenfalls nur
mit abgetrenntem Kopf, gleichsam leblos, zulassen wollte.?” Eine vergleichbare
Praxis hatte es bereits im Alten Agypten gegeben, wo zeitweise Hieroglyphen
von Lebewesen in Pyramiden und auf Sarkophagen verstimmelt wurden, damit
sie dem Toten in der Nachwelt nicht schaden kénnen.*® Es wire interessant zu
untersuchen, ob die islamische Haltung auf diesem Vorbild beruht.

Wie sieht es nun mit der bildlichen Darstellung von Lebewesen im Fern-
sehen aus? Im Kern stellen sich hierbei zwei Fragen, die von den Rechtsge-

31 Vgl NaEF, 2007: 17, 241,

32 Siche NAEF, 2007: 33-72.

33 AL-FAuzAN, 2006; IBN BAz, 2002: 157; DAR uL-"ULuM, Fatwas 221, 9585, 9529, 8064; Die
Fatwas der Dar ul-"Ulim in Deoband koénnen unter der Adresse http://darulifta-deoband.
org/viewfatwa.jsp?ID=XXX abgerufen werden (Eingabe der Fatwa- Nr. anstelle von XXX).

34 DARuL-'ULUM, Fatwas 7322, 7279, 6485, 6524; AL-FauzAN, 2006,

35 DArRuL-'ULOM, Fatwas 1943, 1232; IBN BAz, 1989: 3141, 317; IBN BAZ, 2002: 154, 156.

36  DARrRUL-'ULOM, Fatwa 12384,

37  ETTINGHAUSEN, 1962: 13, 105 sowie die Abbildungen auf den Seiten 106-113. Vgl. NAEF,
2007: 2002,

38  ALLEN, 1999: 317; HELCK/WESTENDORF, 1986, VI. 1359f Ich danke Prof. Dr. Susanne
Bickel, Universitat Basel, fiir diesen Hinweis. Vgl. aber auch PARET, 1960: 48 zu Beispielen
aus dem vorislamischen Arabien.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 589

lehrten unterschiedlich beantwortet werden. Zum einen ist das die Frage, ob die
Ablehnung von Bildern mit der moglichen Verehrung dieser Bilder als Gotzen
zusammenhédngt. Wenn dies der Fall ist, wire das Fernsehen insofern unpro-
blematisch, als die Bilder im Fernsehen in der Regel nicht der Anbetung dienen.
Als zweite Frage wird diskutiert, ob es sich beim Fernsehen iiberhaupt um Bilder
im Sinne der Propheteniiberlieferungen handelt. Dabei spielt einerseits der ver-
gingliche Charakter der Bilder im Fernsehen eine Rolle, andererseits die techni-
sche und automatische Erzeugung der Bilder, die keinen “Schopfer” dieser Bil-
der mehr voraussetzt.

Fiir die Wahhabiten unterscheidet vor allem der vergingliche Charakter der
Bilder das Fernsehen vom Foto. Fiir sie stellen daher Abbildungen von Men-
schen im Fernsehen auch kein grundsitzliches Problem dar.® Dies ist bei den
Deobandis anders. Hier finden wir Fatwas, die das Ansehen von Fernsehsen-
dungen verbieten, in denen Lebewesen vorkommen. 4

Bei den Wahhabiten spielt dagegen ein zweiter Punkt eine wichtige Rolle,
dass nimlich Menschen im Fernsehen nicht den islamischen Vorstellungen ent-
sprechend gekleidet auftreten. So sei es nicht zuldssig, nichtverwandte Méinner
oder Frauen im Fernsehen zu betrachten, die nicht ihren Schambereich (arabisch:
‘aura) bedeckten.*! Was jeweils als Schambereich anzusehen ist, ist unter ande-
rem abhingig von der Beziehung zwischen Betrachtetem und Betrachter und
vom Rechtsstatus des Betrachteten. Zudem kommen die verschiedenen Rechts-
schulen zu unterschiedlichen Ergebnissen. In der Regel wird bei den Ménnern
der Bereich zwischen Knie und Bauchnabel als Schambereich angesehen, es ist
jedoch umstritten, ob Knie und Bauchnabel selbst zum Schambereich gehdren
oder nicht. Als Schambereich bei Frauen gilt in den meisten Rechtsschulen fiir
den Fall, dass es sich bei den Betrachtern um nichtverwandte Minner handelt,
der gesamte Korper mit Ausnahme von Gesicht und Handen. Anders als bei den
Wahhabiten spielt die Frage der Beachtung von Kleidungsvorschriften in den
Fatwas der Deobandis kaum eine Rolle.

Ein dritter Aspekt der Debatte ist die Musik. Auch tiber die Zuldssigkeit
von verschiedenen Arten von Musik sind die muslimischen Gelehrten unter-
schiedlicher Meinung. Grundlage fiir die Ablehnung von Musik sind vor allem
die Auslegung einer Koranstelle und einige Uberlieferungen von Ausspriichen
und Taten Muhammads. Die Koranstelle — Sure 31:6 — spricht von “redseliger

39  IBN BAz, 1989: 3141f; IBN BAz, 2002: 175; STANDIGES KOMITEE, 0.J., a.
40  DAR uL-'ULiM, Fatwa 346.
41 IBN BAz, 2001: 106; STANDIGES KOMITEE, 0.]., b.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



590 ANDREAS GORKE

Zerstrenung” (lahw al-hadil), die sich manch einer erkauft und dafiir bestraft
werden wird und die nach Meinung einiger Gelehrter die Musik mit einschlief3t.
Die Uberlieferungen des Propheten Muhammad zu dem Thema sind nicht ein-
deutig. Zwar wird von ihm ein Ausspruch iiberliefert, der die Musik in eine
Reihe mit Unzucht, Seide und Alkohol stellt, in einer anderen Uberlieferung
billigt er jedoch die Musik anlésslich einer Feier. Auch hier kann man also zu
unterschiedlichen Auffassungen kommen.*> Sowohl in wahhabitischen Fatwas
als auch in solchen der Deobandis wird Musik jedoch in fast allen Formen
grundsitzlich abgelehnt. ¥ Niederschlag findet das auch in Bezug auf das
Fernsehen. So finden wir in wahhabitischen Fatwas die Aussage, dass Fernsehen
dann auf jeden Fall verboten sei, wenn Musik zu horen ist.*4 In den Fatwas der
Deobandis wird Musik dagegen nur selten als Grund gegen das Fernsehen ange-
fithrt. An der rigiden Haltung der Deobandis zur Musik hingegen gibt es keinen
Zweifel: Auch musikalisches Spielzeug ist laut einer Fatwa verboten.*3

Ein vierter Aspekt spielt in beiden Richtungen eine wichtige Rolle, ndmlich
die Frage des Inhalts der Fernsehsendungen. Fatwas beider Gruppen wenden
sich gegen das “siindige” Programm, in dem Nacktheit, Unmoral, Gewalt und
Verderbtheit gezeigt wiirden. Das Zeigen solcher siindiger und verbotener In-
halte untergrabe die Moral der Bevolkerung und verfiithre sie selbst zu siind-
haftem Verhalten.#¢ Dieser Punkt spielt auch bei Gelehrten eine Rolle, die dem
Fernsehen ansonsten wohlwollend gegeniiber stehen. So hilt etwa der als “Fern-
sehmufti”4 bekannt gewordene Yisuf al-Qaradawi Reality-TV-Shows fiir In-
strumente kultureller und intellektueller Invasion, die die Werte der islamischen
Gemeinde angriffen .43

Ein fiinfter Aspekt, der ebenfalls in beiden Richtungen zu finden ist, betritft
den (fehlenden) Nutzen des Fernsehens. Fernsehen diene der Unterhaltung und
sei daher Zeitverschwendung und — schlimmer noch — halte von sinnvollen und
religios verdienstvollen Titigkeiten ab. Daher sei es abzulehnen.#

42 Die wesentlichen Belege und Argumente gegen die Zuldssigkeit verschiedener Arten von
Musik finden sich bei ENGEL, 1987: 41-62 und SHILOAH, 1995: 31-44,

43 STANDIGES KOMITEE, o.]., ¢; IBN BAz, 2002: 194-207; IBN 'UTHAYMEEN, o.].; DAR UL-
“ULOm, Fatwa 2098,

44 IBN BAz, 2002:197f

45  DARUL-'ULUM, Fatwa 837.

46  DARUL-'ULOM, Fatwas 5604, 7319; AL-MUNAGGID, 0.].

47  Soz.B. GrAF, 2005.

48  Siehe LynNcH, 2005: 29, 38,

49 DARUL-'ULOM, Fatwas 5604, 7319; 1SLAM-QA, 0.]., a.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 591

In Fatwas beider Richtungen wird das Satellitenfernsehen als problematisch
angesehen.’® Dies ist insbesondere auf wahhabitischer Seite nicht verwunderlich,
da anders als beim regional begrenzten terrestrischen Fernsehen der Einfluss der
Gelehrten auf die Sender — etwa liber Zensurgesetze — begrenzt ist. So ist das
Fernsehen in Saudi-Arabien strikten Zensurregelungen unterworfen,’! die jedoch
fiir aus dem Ausland sendende Satellitensender nicht greifen. Dieser Hinter-
grund erklirt die ablehnende Haltung der wahhabitischen Gelehrten gegentiiber
dem Satellitenfernsehen und spielt auch fiir die erwihnte Fatwa al-Luhaidans
eine wichtige Rolle.

Wir schen also, dass sich die Argumentationen der beiden Gruppen durchaus
unterscheiden, auch wenn sie zu einer dhnlich negativen Einstellung zum Fern-
sehen fithren. Allerdings wird bei den wahhabitischen Gelehrten das Fernsehen
nicht pauschal verurteilt, sondern nur die nicht islamkonformen Inhalte. Islami-
sches Fernsehen, das sich strikt an die islamischen Wertvorstellungen hielte,
wiire demgegeniiber zuldssig. Dies sicht bei den Deobandis zumindest bislang
anders aus. Hier ist die Bilder ablehnende Haltung so stark, dass sie auch islami-
sches Fernsehen fiir nicht legitim halten, wie die anfangs zitierte Fatwa deutlich
macht.

Die wahhabitischen Gelehrten sind andererseits in den von ihnen geforder-
ten Konsequenzen sehr viel radikaler als die Deobandis. Sie fordern politisches
Handeln und drakonische Strafen bis hin zur Todesstrafe fiir die Verantwort-
lichen fiir unislamische Inhalte im Fernsehen. Dies driickt sich auch in ihren
Fatwas aus dem weiteren Umfeld des Fernsehens aus. So bleibt es etwa nicht bei
der Aussage, dass Filme und Videos mit unverschleierten Frauen verboten seien,
sondern es wird verlangt, diese Filme zu vernichten.>?

Die Deobandis hingegen geben sich in den Fatwas in der Regel unpolitisch
und bezichen sich nur auf die Einstellung und Frommigkeit des Einzelnen. Auch
dies wird in zahlreichen weiteren ihrer Fatwas aus dem Umfeld des Fernsehens
deutlich. Ist das Arbeiten als Fernsehjournalist oder als Fernsehtechniker zulis-
sig? Wie sieht es mit dem Internet und Computern aus? Wie mit Mobiltelefonen,
die heutzutage ja auch {iber die Moglichkeiten verfiigen, Bilder und Filme aufzu-
nehmen und musikalische Klingeltone abzuspielen? Die Haltung in diesen Fra-
gen ist durch alle Fatwas hindurch einheitlich: Anders als das Fernsehen sind

50 IBNBAz, 2002: 178-182; DAR UL-'ULUM, Fatwa 9657,
51  Siehe Boyp, 1999: 163-165.
52 IBN BAz, 2002: 1761f; IsSLAM-QA, 0.]., b.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



592 ANDREAS GORKE

Computer, Internet und Mobiltelefone in der Sache zunidchst unproblematisch,
da es moglich ist, islamkonform mit ihnen umzugehen.** Es ist moglich, Bilder
im Computer zu blockieren und nur islamische Seiten aufzurufen. Das Tele-
fonieren mit einem Mobiltelefon ist unproblematisch, das Fotografieren oder
Filmen damit nicht.>* Das Reparieren von Fernsehern ist verwerflich, das von
Monitoren unproblematisch.> Berufe, die mit dem Fernsehen zu tun haben,
sollte man meiden,*® das Betreiben von Internetcafés ist dagegen unproblema-
tigeh.~*

Anders als bei den Deobandis ist bei wahhabitischen Gelehrten ein gewis-
ser Wandel in den Vorstellungen erkennbar. In Saudi-Arabien ist das Fernsehen
bei seiner Einfithrung von den Gelehrten als Teufelswerk gesehen worden, wie
zuvor auch das Telegrafenwesen, das Auto, das Radio oder die Fotografie. In all
diesen Fragen war es ein lingerer Prozess, ehe sich die Gelehrten davon iiber-
zeugen lieflen, dass diese technischen Neuerungen nicht grundsétzlich unisla-
misch seien.®

Beide Aspekte — die stirkere Ausrichtung auf politisches Handeln und der
Wandel in den Vorstellungen bei den wahhabitischen Gelehrten im Vergleich zu
ihren indischen Kollegen — sind zumindest teilweise aus der unterschiedlichen
Situation der Gelehrten in Saudi-Arabien und Indien zu erkliren. Wihrend die
wahhabitischen Gelehrten eng mit dem saudischen Staat verbunden sind und
damit einen gewissen Einfluss auf das Leben aber auch auf die Regierung in
Saudi-Arabien haben, ist der Islam in Indien eine Minderheitenreligion. So
haben die wahhabitischen Gelehrten zwar einerseits sehr viel mehr Mdoglich-
keiten, ihre Vorstellungen des richtigen Islam in der Regierung aber auch in der
Bevolkerung durchzusetzen, miissen aber andererseits darauf achten, dass sie die
Regierung nicht destabilisieren, da sie mit einem Sturz des Koénigshauses auch
ihre Machtposition einbiifen wiirden. Daher sind sie gezwungen, gelegentlich
ihre Position der der Regierung anzupassen.” Die Gelehrten aus Deoband kon-
nen sich dagegen auf ihre Rolle als Wahrer der islamischen Moral zuriickziehen,
da sie in ihrer Minderheitenposition gar nicht die Macht haben, direkten Einfluss
auf das Fernsehen zu nehmen.

53  DaAruL-"ULOM, Fatwa 2098; vgl. SIKAND, 2006: 48,
54  DArRuL-'ULOM, Fatwa 119,

55  DArRuUL-'ULOM, Fatwa 545.

56  DARUL-"ULOM, Fatwas 3785, 1560.

57  DArRuL-'ULOM, Fatwa 1297,

58 Vgl STEINBERG, 2004: 51, 53; BoyD, 1999: 145, 154,
59 Vgl STEINBERG, 2004: 156f.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 593

Fiir diese Annahme scheint zunéichst zu sprechen, dass dort, wo Ideen der
Deobandis mit tatsédchlicher Macht verbunden wurden, die Haltung eine andere
war. Als etwa die Taliban, die stark vom Gedankengut der Deobandis beeintlusst
sind, in Afghanistan an der Macht waren, gehorten ein Verbot von Fernsehen
wie auch die Zerstérung von Fernsehgeriten zu den Mallnahmen, mit denen sie
eine ihrer Ansicht nach islamkonforme Gesellschaft schaffen wollten. Allerdings
wurden die Positionen der Taliban von anderen Deobandis zum Teil heftig kriti-
siert und sollten nicht als représentativ fiir die Deobandis gesehen werden.® Und
so rigide die Taliban ihre Vorstellungen eines Bilderverbots teilweise mit Ge-
walt durchsetzten, wie etwa bei der Zerstérung der Buddha-Statuen von Bami-
yan, so wenig scheinen sie dieses Bilderverbot auf sich selbst bezogen zu haben.
So posierten einige von ihnen — teilweise stark geschminkt — gerne fiir Foto-
grafen,®! andere haben inzwischen die Moglichkeiten der Fernsehpropaganda
erkannt und beschiftigen ihre eigenen Spezialisten fiir Authahme und Produk-
tion von Videospots.

Auch wenn sich zahlreiche Fatwas finden lassen, die sich gegen das Fern-
sehen wenden, stellen diese doch innerhalb des Islam eine Mindermeinung dar
und kommen, wie wir gesehen haben, vor allem aus zwei Richtungen. Da es in
den meisten arabischen und islamischen Staaten keine Marktforschungsinstitute
gibt und Einschaltquoten nicht ermittelt werden, ist es schwierig festzustellen,
welche konkreten Auswirkungen solche Fatwas haben. Kurzfristig scheinen
Fatwas wie diese nicht zu einem veridnderten Verhalten zu fithren;%? die erwihn-
te Fatwa von ‘Abd al-‘Aziz Al as-Saih gegen die tiirkische Telenovela “Nur”
verschaffte der Serie moglicherweise sogar zusitzliche Popularitit.®® Auf linge-
re Sicht mogen solche Fatwas aber durchaus Einfluss haben, indem sie das
gesellschaftliche Klima prigen und die Sensibilitét fiir bestimmte Problemfelder
schirfen. So diirfte die Einfiihrong des Gesichtsschleiers fiir Fernsehansagerin-
nen im saudischen Fernsehsender Autan® im November 2009 auch einem stiin-
digen Mahnen wahhabitischer Gelehrter geschuldet sein.

Die generelle Ablehnung des Fernsehens wird momentan — soweit ich sehe
— nur noch von den Deobandis vertreten, und es ist vermutlich auch nur eine
Frage der Zeit, wann diese generelle Ablehnung abgelost wird durch eine prag-

60 Vgl Zaman, 2002: 139-143.

61  ALMIR, 2006: 90,

62 Vgl etwa NAEF, 2007: 123 zu den Auswirkungen einer Fatwa, die die Barbie-Puppe fiir ver-
boten erklarte.

63  AL-BaLlk, 2008.

64  FIkri, 20009,

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



594 ANDREAS GORKE

matischere Haltung. Dafiir spricht, dass einige Ableger der Dar ul-"Ulom bereits
eine andere Auffassung vertreten und Film- und Fernsehbilder aufgrund ihres
verginglichen Charakters nicht als Bilder betrachten.®> Die rigide Haltung der
Dar ul-"Ulim zum Fernsehen wird auch von einigen ihrer Absolventen als falsch
und weltfremd angesehen.®¢ Ein wichtiger Faktor, der vermutlich zu einem Um-
denken fithren wird, ist die technische Entwicklung. So ist die strikte Trennung,
die die Deobandis derzeit noch zwischen Computer, Mobiltelefonen und Fern-
sehen vornehmen, schon jetzt problematisch und in einigen Jahren vermutlich
nicht mehr aufrecht zu erhalten.

Wihrend also die generelle Ablehnung des Fernsehens als Auslaufmodell
betrachtet werden kann, ldsst sich dies fiir die Ablehnung von unislamischen
Inhalten im Fernsehen nicht sagen. Und so werden uns Fatwas wie die al-
Luhaidans, die Konsequenzen fiir die Verantwortlichen von “anstéffigen™ oder
“unislamischen” Sendungen fordern, wohl auch in den néchsten Jahren immer
wieder begegnen.

Literaturverzeichnis

AL-"ARABIYA

2008 “Asgdaraha ra’1s maglis al-qada’ al-a‘1a 1 s-Sa‘nidiya fatwa bi-qatl mul-
lak al-ganawat al-fada'iya al-lati tufiru I-fitna [Der Vorsitzende des
Jusitzrats in Saudi-Arabien erlisst eine Fatwa zur Toétung der Eigen-
timer von Satellitenfernsehsendern, die Versuchungen wecken].” A/-
‘Arabiva, 12.09.2008.
<http://www.alarabiya.net/articles/2008/09/12/56475.html>
(zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

AL-BALIK, ‘Imad

2008 “Su’al ad-dimn f1 ‘“Nur’ [Die Frage der Religion in ‘Nur’].” Al- Arabiyva,
18.09.2008.
<http://www .alarabiya.net/views/2008/09/18/56809.html>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AL-FAUZAN, Salih

2006 “Taking Pictures Using a Mobile Phone.” Aus einer Vorlesung vom
15. Sauwal 1417 (6.11.2006).

65  IBN ADAM, 2006.
66  SIKAND, 2006: 4849,

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 595

<http://www.fatwaislam.com/fis/index.cfm?scn=fd&ID=1381>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AL-MUNAGGID, Muhammad Salih

0.J. “Hukm musahadat at-tilfas [Bestimmung hinsichtlich des Fernse-
hens]. ” Islam-qa, ohne Datumsangabe.
<http://www.islam-qa.com/ar/ret/3633>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AL-QUDS

2008 “Muftt as-Sa‘adiya yutaggiru qanbala i‘lamiya: musalsal ‘Nar’ mun-
hatt wa-munhall [Mufiti Saudi-Arabiens lisst Medienbombe platzen:
Serie “Nur’ ist niveaulos und dekadent].” 4/-Quds, 27.07.2008.
<http://www.alquds.com/node/90749>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AS-SIRYAN, Da’ad

2008 “a8-Saih Salih al-Luhaidan yuwaddih al-fatwa [Scheich Salih al-Lu-
haidan erldutert die Fatwa].” A/- ‘Arabiva, 14.09.2008.
<http://www.alarabiya.net/views/2008/09/14/56545 .html>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AT-TALIB

2007 “Darul Uloom Deoband Launches Special Darul Ifta Website.”
attalib.blogspot.com, 1.04.2007.
<http://attalib.blogspot.com/2007/04/darul-uloom-deoband-launches-
special.html> (zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

ALLEN, James P.

1999 Middle Egyptian. An Introduction to the Language and Culture of
Hieroglyphs. Cambridge: Cambridge University Press.

ALMIR, Ibri¢

2006 Islamisches Bilderverbot. Vom Mittel- bis ins Digitalzeitalter. Wien:
Lit.

BACHAR, Shmuel et al.

2006 Establishment Ulama and Radicalism in Egypt, Saudi Arabia, and
Jordan. Washington: Hudson Institute.

BoOYD, Douglas R.

1999 Broadcasting in the Arab World. A Survey of the Electronic Media in
the Middle East. 3" edition. Ames: Towa State University Press.

BRUCKNER, Matthias

2001 Fatwas zum Alkohol unter dem Einfluss neuer Medien im 20. Jhdt.
Wiirzburg: Ergon.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



596 ANDREAS GORKE

BUNT, Gary R.

2003 Islam in the Digital Age. E-Jihad, Online-Fatwas and Cyber Islamic
Environments. London: Pluto.

2009 iMuslims. Rewiring the House of Islam. London: Hurst & Company.

DAR UL-"ULUM, Fatwa Nr. — Die Fatwas der Dar ul-"Ulam in Deoband kénnen
unter der Adresse
<http://darulifta-deoband.org/viewfatwa.jsp? ID=XXX>
abgerufen werden (Eingabe der Fatwa-Nr. anstelle von XXX). (Alle
Fatwas wurden zuletzt am 10.05.2010 abgerufen.)

DARRAH, Usahma Felix

2008 “‘Frevelhafte Programme’ Arabisches Ramadan-Fernsehen testet ge-
sellschaftliche Schranken.” NZZ online, 17.10.2008.
<http://www .nzz.ch/nachrichten/kultur/medien/frevelhafie programm
e_1.1121751 . html> (zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

DIEPRESSE.COM

2008 “Saudischer Kleriker: Mickey Mouse ‘ein Soldat des Satans’.”
DiePresse.com, 17.09.2008.
<http://diepresse.com/home/panorama/religion/414960/index.do>
(zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

EICKELMAN, Dale F. und Jon W. ANDERSEN

1999 “Redefining Muslim Publics.” In Dale F. EICKELMAN & Jon W. AN-
DERSON (Hg.), New media in the Muslim world. The emerging public
sphere. Bloomington: Indiana University Press, S. 1-18.

EL-GAWHARI, Karim

2008 “Saudiarabien: ‘Es ist legitim, die Abtriinnigen zu téten’.” DiePresse.
com, 7.10.2008.
<http://diepresse.com/home/kultur/medien/420364/index.do>
(zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

ENGEL, Hans

1987 Die Stellung des Musikers im arabisch-islamischen Raum. Bonn:
Verlag fiir systematische Musikwissenschaft.

ETTINGHAUSEN, Richard

1962 Arabische Malerei. Genf: Skira.

EXPRESS.CO.UK

2008 “Mickey Mouse Facing Fatwa.” Express.co.uk, 16. September 2008.
<http://www.express.co.uk/posts/view/61629/Mickey-Mouse-facing-
fatwa> (zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 597

FIKRI, Amani

2009 “Saudi TV presenters break new ground by wearing niqab.” BBC
News, 9.12.2009.
<http://mews.bbc.co.uk/2/hi/8368242 stm>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

GRAF, Bettina

2005 “Der Fernseh-Mufti.” taz.de, 9.02.2005.
<http://www taz.de/1/archiv/archiv/?dig=2005/02/09/a0203>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

2010 “Media Fatwas, Yusuf al-Qaradawi and Media-Mediated Authority in
Islam™. Orient 51/1:6-15.

GULF TIMES

2008 “Saudi scholar rejects fatwa on TV moguls.” Gulf Times, 14.09.2008.
<http://www.gulf-times.com/site/topics/article.asp?cu_no=2&item_
no=241475&version=1> (zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

HACKENSBERGER, Alfred

2008 “Marokkos Konig verschirft Kontrolle tiber Imame.” Welt online, 10.
Oktober 2008.
<http://www welt.de/politik/article2554140/Marokkos-Koenig-
verschaerft-Kontrolle-ueber-Imame.html>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

HAMMOND, Andrew

2009 “Reading Lohaidan in Riyadh: Media and the struggle for judicial po-
wer in Saudi Arabia.” Arab Media and Society 7.
<http://www.arabmediasociety.com/?article=702>.

HELCK, Wolfgang und Wolthard WESTENDORF (Hg.)

1986 Lexikon der Agyptologie. Band 6. Wiesbaden: Harrassowitz.

IBN ADAM, Muhammad

2006 “Photographs: Please Clarify Your Position.” Darul Ifiaa Leicester,
27.01.2006.
<http://www daruliftaa.com/question.asp?txt_QuestionlD=q-
16155977> (zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

IBN BAZ, "Abd al-"Aziz u.a. (Hg.)

1989 Fatawd Islamiva li-magmii'a min al- ‘ulama’ al-afadil. Band 2. Beirut:
Dar al-Argam bin Ab1 I-Argam.
2001 Fatawa Islamiyah. Islamic verdicts. Band 5. Riad: Darussalam.

2002 Fatawa Islamiyah. Islamic verdicts. Band 8. Riad: Darussalam.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



598 ANDREAS GORKE

IBN "UTHAYMEEN, Muhammad b. Saalih [Muhammad b. Salih b. "Utaimin]

o “The ruling regarding Islaamic inshaad (singing/chanting).” Fatwa
Online, ohne Datumsangabe.
<http://www fatwa-online.com/fataawa/innovations/celebrations/
¢el004/0000504 1. htm> (zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

ISLAM-QA

oJ.a “Kaifa yamla'a l-insan al-farag [Wie man seine Freizeit verbringen
soll].” Islam-ga, ohne Datumsangabe.
<http://www.islam-qa.com/ar/ret/47398>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

olJ.b “Bai’ al-asrita al-mar Tya wa-qtina’ al-tilifizytin wa-I1-fidiyQ [Der Ver-
kauf von Videobindern und der Erwerb von Fernseh- und Video-
geriten].” Islam-ga, ohne Datumsangabe.
<http://www.islam-qa.com/ar/ret/32752>
(zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

[SLAMONLINE
2008 “Scholar Denies Mickey Mouse Death Fatwa.” IslamOnline, 7.
Oktober 2008.

<http://www.islamonline.net/servlet/Satellite?c=Article_C&pagename
=Zone-English-News/NWELayout&cid=1221720587616>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

KUTSCHER, Jens

2009 “The Politic of Virtual Fatwa Counseling in the 21* Century.” Masa-
ryvk University Journal of Law and Technology 3/1:33-49.

LYNCH, Marc

2005 “‘Reality is not enough’: The Politics of Arab Reality TV.” In: Walter
ARMBRUST (Hg.): The Real (Arab) World. Is Reality TV Democratis-
ing the Middle Fast? Kairo: American University in Cairo Press, S.
29-45.

MEMRI

2009 “Saudi University Professor Yousuf Al-Ahmad: Al-Walid bin Talal,
Other Owners of Saudi TV Channels Should Be Executed According
to Islamic Law.” MEMRI Special dispatch No. 2512, 30.08.2009.
<http://www.memri.org/bin/latestnews.cgi?ID=SD251209>
(zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



ZEITGENOSSISCHE FATWAS GEGEN DAS FERNSEHEN 599

MENASSAT

2008 “Saudi fatwa row spoils Ramadan TV season.” Menassat.com,
15.09.2008.
<http://www.menassat.com/?q=en/news-articles/4619-saudi-fatwa-
row-spoils-ramadan-tv-season> (zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

MESSICK, Brinkley

1996 “Media Muftis: Radio Fatwas in Yemen.” In: Muhammad Khalid
MASUD u.a. (Hg.): Islamic Legal Interpretation. Mufiis and their
Fatwas. Cambridge: Harvard University Press, S. 310-320.

2009 “Fatwa: Process and Function”. In: John L. Esposito (Hg.): The
Oxford Encyclopaedia of the Modern Islamic World. New York:
Oxtord University Press, Band 2:235-238.

METCALF, Barbara Daly

2002a Islamic Revival in British India. Deoband, 1860—190(. New Delhi:
Oxtord University Press.

2002b  “‘Traditionalist’ Islamic Activism: Deoband, Tablighis, and Talibs.”
In: Craig CALHOUN u.a. (Hg.), Unterstanding September 11. New
York: The New Press, S. 53-66.

NAEF, Silvia

2007 Bilder und Bilderverbot im Islam. Miinchen: Beck.

NAGEL, Tilman

2001 Das islamische Recht. Eine Einfiihrung. Westhofen: WVA Verlag.

PARET, Rudi

1960 “Textbelege zum Islamischen Bilderverbot.” In: Das Werk des Kiinst-
lers. Festschrift Hubert Schrade. Stuttgart: Kohlhammer, S. 36-48.
1968 “Das islamische Bilderverbot und die Schia.” In: Erwin GRAF (Hg.),

Festschrift Werner Caskel. Leiden: Brill, S. 224-232.

REENEN, Dan, VAN

1990 “The Bilderverbot, a new survey.” Der Islam 67/1:27-77.

SHILOAH, Amnon

1995 Music in the World of Islam. A Socio-cultural study. Aldershot: Scolar
Press.

SIKAND, Yoginder

2006 “Deoband’s War on Television. Fury over a Fatwa.” ISIM Review
17:48-49.

SRIVASTAVA, Piyush

2007 “Fatwa says watching TV is immoral.” Mail Today e-paper,
20.12.2007.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



600 ANDREAS GORKE

<http://epaper.mailtoday.in/showstory.aspx ?queryed=9&querypage=>6
&boxid=91622281&parentid=15046&eddate=Dec 20 2007 >
(zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

STANDIGES KOMITEE FUR RECHTSFRAGEN (al-Lagna ad-dd’ima li-I-bubiit al-
islamiva wa-1-ifta "

olJ.a “Hukm ag-giira al-ma‘ruda fi t-talifizytin [Bestimmung hinsichtlich der
Bilder im Fernsehen].” Is/lam-ga, ohne Datumsangabe.
<http://www.islam-qa.com/ar/ret/112133/ >
(zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

0oJ.b “Looking at the opposite sex on Television.” Faiwa Online, ohne Da-
tumsangabe.
<http://www fatwa-online.com/fataawa/womensissues/hijaab/
0020925 .htm> (zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

.. & “Selling music cassettes.” Fatwa Online, ohne Datumsangabe.
<http://www.fatwa-online.com/fataawa/buyingandselling/
selling/sel004/ 0010507 _2 htm> (zuletzt abgeruten am 10.05.2010).

STEINBERG, Guido

2004 Saudi-Arabien. Politik, Geschichte, Religion. Miinchen: Beck.

THE TELEGRAPH

2007 “Fatwa against television trashed.” The Telegraph, 20.12.2007.
<http://www.telegraphindia.com/1071220/asp/nation/story 8688288.
asp> (zuletzt abgerufen am 10.05.2010).

ZAMAN, Muhammad Qasim

2002 The Ulama in Contemporary Islam. Custodians of Change. Princeton:
Princeton University Press.

AS/EA LXTV 322010, 8. 381-600



	"Sündhaft und unislamisch" : zeitgenössische Fatwas gegen das Fernsehen

