
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: Kant auf Arabisch : Übersetzungsprobleme und deren Lösungen durch
die Übersetzer der Schriften : Beantwortung der Frage : Was ist
Aufklärung? und Kritik der reinen Vernunft

Autor: Frey, Michael / Aly, Aysun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KANT AUF ARABISCH: ÜBERSETZUNGS-PROBLEME

UND DEREN LÖSUNGEN DURCH DIE
ÜBERSETZER DER SCHRIFTEN

BEANTWORTUNG DER FRAGE: WAS IST AUFKLÄRUNG? UND
KRITIK DER REINEN VERNUNFT

Michael Frey und Aysun Aly, Universität Bern

Abstract

Translating the works of German philosopher Immanuel Kant 1724–1804) into Arabic is difficult
for two reasons. Firstly, Kant’s language is so complex that some Kant researchers and linguists go

so far as to deny the translatability of his works into any other language. Secondly, the special

lexical and grammatical characteristics of the Arabic language lead some Arabic intellectuals to
doubt the ability of Arabic to express ideas of modern philosophy in general. Notwithstanding
these difficulties, Kant’s works have been translated into Arabic. This article examines how the

translators of Kant’s Critique of Pure Reason and An Answer to the Question: What is Enlightenment?,

A.mad aš-Šibani, Musa Wahba, Isma il al-Mu.addaq und Abd al-Gaffar Mikkawi, coped

with the above-mentioned difficulties and how they solved lexical and syntactic problems. It will
be argued that the way the translators coped with these problems depended on their personal target
cultures and the goals they pursued with their translations, and that therefore, the translations have

to be considered as facts of a translator’s personal target culture.

Den Hauptwerken der deutschen Philosophie wird immer wieder die Nichtübersetzbarkeit

in andere Sprachen unterstellt. Besonders die Schriften der “
Universitätsphilosophen” des deutschen Idealismus werden gerne zur Untermauerung

Der Artikel ist aus unseren beiden Seminararbeiten erwachsen, die wir im Rahmen des von
Frau Prof. Anke von Kügelgen Universität Bern) geleiteten Masterseminars Arabische

Übersetzungen philosophischer und literarischer Werke im Herbstsemester 2009 angefertigt

haben. Auf ihre Einladung hin haben wir diese Arbeiten zu einem Artikel zusammengefügt

und eine gemeinsame Einleitung verfasst. Für Teil 1 über Kants Kritik der reinen Vernunft

zeichnet Michael Frey verantwortlich, für Teil 2 über Kants Beantwortung der Frage: Was

ist Aufklärung? Aysun Aly. Für die kritische Durchsicht möchten wir Anke von Kügelgen,
Jan Holzheu Bern) und Roman Seidel Zürich) sehr herzlich danken.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



536 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

der “These der Nichtübersetzbarkeit der deutschen Philosophie”1 herangezogen.

Denn Deutschlands Denker des 18. und 19. Jahrhunderts – etwa Kant, Fichte,
Hegel oder Schelling – schlugen, wie Andreas Michel schreibt, einen “sprachlichen

Sonderweg”2 ein, der sich von französischen und englischsprachigen
philosophischen Diskurstraditionen stark unterschied: Während sich sowohl die
französisch- wie auch die englischsprachige Philosophie bereits im 17.
Jahrhundert an die Gemeinsprache anzugleichen versuchte und sich von der stark
formalisierten Fachsprache der mittelalterlichen Scholastik lossagte, orientierten
sich die deutschen Philosophen des Idealismus sowohl sprachlich als auch vom
Lehrstoff und den Lehrformen her an ihren scholastischen Vorgängern und an
deren “Philosophenlatein”.3

So gelten vielen Kantforschern auch die Werke von Immanuel Kant 1724–
1804) theoretisch als nicht oder zumindest nicht adäquat übersetzbar. Bereits
Kants Zeitgenossen beklagten sich über die Terminologie des Königsberger
Philosophen, weshalb schon zu Kants Lebzeiten eine Vielzahl von Kant-
Wörterbüchern sowie Kommentare und Lektürehilfen zu seinen Schriften verfasst

wurden, die den Leser durch den Irrgarten seiner Kunstsprache führen sollten.4

Für Barry Smith etwa ist die Existenz von Kommentaren zu bestimmten Basistexten

ein Hinweis auf den sprachlichen Defekt des Basistextes, sofern diese

Kommentare in einer anderen Sprache als der Basistext verfasst sind.5

Eine besondere Herausforderung stellt die Übersetzung eines
philosophischen Textes aus der Zeit des Idealismus im Allgemeinen und eines Textes
von Kant im Speziellen ins Arabische dar, und zwar aus zwei Gründen. Erstens

gibt es arabische Intellektuelle, die – vielleicht nicht zuletzt aus ideologischen
Gründen – der arabischen Sprache die Fähigkeit absprechen, neue Gedanken
adäquat ausdrücken zu können. Abdallah Laroui etwa schreibt von einer “
incapacité chronique à exprimer le monde nouveau.”6 Zwar wandle sich auch die
arabische Sprache, dies jedoch nicht schnell genug, weshalb das “problème de la
langue” ein stets aktuelles Problem sei.7 Ähnlich äussern sich etwa Mu.ammad
al-Gabri, Kamal Abu Dib in seiner arabischen Übersetzung von Edward Saids

1 SMITH, 1992: 126.

2 MICHEL, 2000: 327.

3 SMITH, 1992: 145f; MICHEL, 2000: 326–328.

4 MICHEL, 2000: 326.

5 SMITH, 1992: 144.

6 LAROUI, 1967: 184.

7 LAROUI, 1967: 184.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 537

Orientalism8 oder der Muhammad Arkoun-Übersetzer .ašim .ali. in seinem

Vorwort zu Ayna huwa al-fikr al-islami al-mu a.ir9. Zweitens gibt es konkrete
sprachliche Probleme, die das Übersetzen ins Arabische erschweren. Auf der

Ebene der Lexik sind vor allem die arabische Polysemie und die ausgeprägte

Synonymie eine Herausforderung für den Übersetzer: Infolge der Polysemie
wird im Arabischen viel öfter als in europäischen Sprachen ein einziges Wort für
die Bezeichnung verschiedener Dinge verwendet. Durch die Zulassung solcher
Polysemien ist die arabische Sprache oft unpräzis, weil der Leser nicht weiss, in
welcher seiner verschiedenen Bedeutungen ein bestimmtes Wort im konkreten
Fall verwendet wird. Die Synonymie ist vor allem für die vorwiegend mit
Abstrakta operierenden Fachsprachen ein Problem, da sie einer einheitlichen und
damit eindeutigen Terminologie im Wege steht. Der philosophische Diskurs hat
daher bereits auf sprachlicher Ebene mit Hindernissen zu kämpfen. Auch
grammatikalische Besonderheiten der arabischen Sprache, zu denen die Voranstellung

des Verbs vor das Subjekt, die Genitivkonstruktion, der Zustandssatz, das

Fehlen einer Kopula oder klarer Interpunktionsregeln zählen, erschweren das

Übersetzen ins Arabische. Einzeln genommen sind diese Besonderheiten zwar
vernachlässigbar, im Gesamten erschweren sie jedoch zum Beispiel die Bildung
hypotaktischer Verhältnisse zwischen verschiedenen Sätzen und Satzteilen.10

Doch trotz dieser vermeintlichen Unübersetzbarkeit von Texten des

Idealismus ins Arabische wurden nicht wenige von Kants Texten ins Arabische
übersetzt. Denn: So gross Übersetzungsprobleme theoretisch auch sein mögen, so

geschickt werden sie entweder gelöst oder zumindest bewältigt. 11 So gibt es

arabische Übersetzungen von Kants drei Kritiken sowie der Metaphysik der

Sitten, der Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, von Kants Zum

ewigen Frieden und Über Pädagogik sowie seiner kürzeren Schrift Beantwortung

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

der Frage: Was ist Aufklärung?12

8 NAIM, 1994: 12–18.
9 ARKOUN, 1993: 1–17.

10 MARZARI, 2004: 13–74. Trotz der hier aufgereihten Probleme haben bereits die Griechisch-

Arabisch-Übersetzer des 9. und 10. Jahrhunderts gezeigt, wie exakt arabische

Übersetzungen sein können. Vgl. dazu etwa ENDRESS, 1987 und ENDRESS, 1992.

11 SENN, 1994 1986): 83. Zum Unterschied zwischen den normativen Ansprüchen von Über¬

setzungskritikern und der Praxis des Übersetzens vgl. auch REDLIN, 2005: 127–150.

12 Eine Liste von Kant-Übersetzungen ins Arabische mit genauen bibliografischen Angaben

befindet sich in der Bibliografie dieses Artikels. Die Liste basiert auf ULE, 1998 1974): 72f
und BACHTA/ATTIA, 2008 sowie eigenen Recherchen. Für den Hinweis auf den Interneteintrag

von BACHTA/ATTIA danken wir Florian Zemmin.



538 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Für Sándor Albert, der sich mit der Frage der Übersetzbarkeit philosophischer

Texte befasst hat, 13 ist die These der Unübersetzbarkeit von gewissen
Werken ein Mythos, der von den hohen Ansprüchen der Übersetzer an die
Übersetzung lebt. Zudem spricht er sich gegen versteckte normative Haltungen
einiger Übersetzungstheoretiker aus und fügt hinzu, dass von der Übersetzung

nicht Rechenschaft über den Originaltext verlangt werden könne.14 Nach Albert
ist es nicht möglich zu bestimmen, aufgrund welcher Kriterien ein Text als eine
gute oder schlechte Übersetzung eines anderen Textes betrachtet werden kann.

Die Gründe dafür sieht er nicht nur in linguistischen Aspekten, sondern vor
allem in zahlreichen aussersprachlichen Faktoren, die eine Übersetzung
mitbestimmen, so etwa in sprachlichen Konventionen sowie weitergehenden pragmatischen,

ästhetischen und politisch-ideologischen Erwägungen, die auf den
Übersetzer einen Einfluss haben.15

Eine ähnliche Haltung nimmt auch Gideon Toury in seinem Werk Descriptive

Translation Studies and Beyond ein. Er beschreibt in diesem Buch den

Zusammenhang zwischen der Funktion der Übersetzung und dem Prozess des

Übersetzens und stellt diese in eine wechselseitige Beziehung zueinander.16 Die
textuelle und linguistische Form eines Textes, die der Übersetzer beim
Übersetzen beachten muss, wird laut Toury durch die Funktion bestimmt, die eine
Übersetzung in der Zielkultur zu erfüllen hat. Toury geht davon aus, dass

Übersetzungen immer innerhalb eines bestimmten kulturellen Kontextes entstehen

und dass ein Text nur wegen bestimmter Bedürfnisse einer Zielkultur übersetzt

wird: “After all, translations always come into being within a certain cultural
environment and are designed to meet certain needs of, and/or occupy certain

‘slots’ in it.”17 Bei Übersetzungen handelt es sich daher laut Toury um “facts of
target cultures”18.

Als “Gegebenheiten von Zielkulturen” sollen auch die in diesem Aufsatz
untersuchten Kant-Übersetzungen betrachtet werden, und zwar je zwei
Übersetzungen der beiden Vorworte zur ersten und zweiten Auflage der Kritik der
reinen Vernunft sowie von Kants Aufsatz Beantwortung der Frage: Was ist
Aufklärung? Diese beiden Texte unterscheiden sich hinsichtlich ihrer Intention und
dem Zielpublikum und somit auch auf sprachlicher Ebene voneinander, was sich

13 ALBERT, 2001.

14 ALBERT, 2001:81.
15 ALBERT, 2001:59.

16 TOURY, 1995: 12.

17 TOURY, 1995: 12.

18 TOURY, 1995: 29.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 539

in der unterschiedlichen Komplexität des Satzbaus zeigt. Während Kants Kritik
der reinen Vernunft “keinesweges dem populären Gebrauche angemessen werden

könnte”19 und für die “Kenner der Wissenschaft” 20 verfasst wurde, so ist
Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? ein Essay, das sowohl sprachlich
als auch inhaltlich an ein breiteres Publikum gerichtet war.21 Allerdings sollen
die Untersuchungsgegenstände nicht etwa als Gegebenheiten einer homogenen,

monolithischen “islamisch-orientalischen Kultur” betrachtet werden,22 sondern

vielmehr jede Übersetzung als Produkt der jeweiligen Zielkultur im Allgemeinen
und der individuellen Prägung des einzelnen Übersetzers im Besonderen. Daher
werden, bevor etwas über die Übersetzungen an sich ausgesagt wird, die vier
Übersetzer A.mad aš-Šibani, Musa Wahba, Isma il al-Mu.addaq und Abd
alGaffar Mikkawi kurz vorgestellt. Dabei wird einerseits deutlich, dass die
verschiedenen Übersetzer ganz unterschiedliche Beweggründe für die Übersetzung
einer Schrift Kants geltend machen, und andererseits, dass von der Tatsache,
dass ein Übersetzer eine Schrift Kants übersetzt, keineswegs auf den Willen zur
Verbreitung der Ideen Kants geschlossen werden kann. Anschliessend werden

die Übersetzungen selbst charakterisiert: Es sollen von den Übersetzern
angewandte Methoden und Strategien zur Überwindung linguistischer Barrieren, die

beim Übertragen von Kants Sprache ins Arabische auftauchen, erörtert und die
Übersetzungen charakterisiert werden. Anhand ausgewählter Textbeispiele wird
aufgezeigt, auf welche verschiedenen Arten und mit welchen Strategien die

Übersetzer auf die lexikalischen und syntaktischen Barrieren in Kants Sprache

reagierten.23

Ein mit dem Vorhaben dieses Artikels verbundenes Themenfeld, das in
diesem Artikel nicht berührt werden kann, ist die Rezeption von Kants Schriften
in der arabischen Welt, da die Übersetzung unweigerlich den Zugang zu Kants
Ideen auch für Arabischsprechende, die einer europäischen Sprache nicht mächtig

sind, erleichtert. Bis zum heutigen Datum gibt es keine Untersuchung zu den

19 KANT, 1923 1781, 1787): 11.
20 KANT, 1923 1781, 1787): 11.
21 JAMES, 2007. Als einführende Lektüre zur Kritik der reinen Vernunft eignen sich etwa FÖR¬

STER, 1998, STRAWSON, 1966 oder MOHR, 2005. Als einführende Lektüre zu Beantwortung

der Frage: Was ist Aufklärung? eignen sich HINSKE, 1981 1973) und O’NEILL, 1989: 28–

50.
22 Dies tut etwa Soheir Taraman in seiner Untersuchung von Übersetzungen arabischer Prosa

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

ins Deutsche. Vgl. TARAMAN, 1986: 6–20.

23 Die Begriffe, die Kant selber in seinen Texten durch Sperrschrift hervorgehoben hat, werden

in den Textbeispielen nicht berücksichtigt, d.h. nicht speziell hervorgehoben.



540 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Fragen, ob und inwiefern arabische Philosophen und Intellektuelle arabischer
Herkunft in ihren Werken auf Kant rekurrieren. Einen Einblick in die
Kantrezeption in Iran bietet seit kurzem Roman Seidel in seinem Beitrag Von
Königsberg nach Teheran – Mehdi Ha'eri Yazdis Replik auf Kants Kritik des

ontologischen Gottesbeweises. Ein Beispiel für die zeitgenössische Kantrezeption
in Iran, in dem er das Hauptaugenmerk auf die Wiedergabe und kritische
Reflektion der argumentativen Kritik eines bestimmten iranischen Intellektuellen
zu Kants Seinsverständnis und dessen Kritik des ontologischen Gottesbeweises

legt.24

1. Kants Kritik der reinen Vernunft auf Arabisch

1.1 Die Übersetzer

1.1.1 A.mad aš-Šibani

Im Januar 2010 veröffentlichte die saudi-arabische Zeitung al-Wa.an zwei Artikel

über den ersten Übersetzer von Kants Kritik der reinen Vernunft, A.mad
ašŠibani. Der erste Artikel trug den Titel “Auf dem Weg der Reform erinnern wir
uns an diese Pioniere” fi masirat al-i.la. nata.akkar ha’ula’i ar-ruwwad)25, der

zweite den Titel “Mit der Meinung und der anderen Meinung erstrahlen die
Lichter” bi-r-ra’y wa-r-ra’y al-a.ar tas.a al-anwar)26. Laut dem ersten dieser

beiden Artikel ist Šibani 1923 in Syrien im Gebiet der Syrischen Wüste Badiyat
aš-Šam) geboren und 1995 in Saudi-Arabien verstorben.

A.mad aš-Šibani hat einige Werke von europäischen Philosophen und
Historikern übersetzt. So brachte er ein Jahr nach dem Erscheinen seiner
Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft auch eine Übersetzung von Kants Kritik
der praktischen Vernunft27 heraus. Zudem übersetzte er etwa William James

Durants The Story of Philosophy28 Oswald Spenglers Der Untergang des

24 SEIDEL, 2007. Roman Seidels Dissertation, Untersuchung zu Ursprung und Bedeutung der

Kant Rezeption in Iran, steht kurz vor dem Abschluss.

25 NABLUSI, 2010 b).

26 NABLUSI, 2010 a).

27 KANT, 1966.

28 DURANT, 1994 1965).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 541

Abendlandes29 und Roland N. Strombergs An Intellectual History of Modern
Europe30 ins Arabische. Šibani hat aber nicht nur übersetzt, sondern auch
zahlreiche Werke selber verfasst, 31 des Weiteren Artikel für saudische Zeitungen
geschrieben, die meisten davon vor und während des Golfkriegs 1991 für die
Tageszeitung ar-Riya.. 32 Im Jahre 1992 wurde Šibani von der in Djidda
ansässigen Gesellschaft al-I.nayniya für seine Tätigkeit als Übersetzer und Schriftsteller

geehrt.33 Bei der I.nayniya handelt es sich um eine vom saudischen

Schriftsteller Abd al-Maq.ud .uga im Jahre 1982 ins Leben gerufene Gesellschaft,

die jeweils am Montag Intellektuellen-Treffen abhält, bei denen die
Anwesenden über Literatur, Kultur und Philosophie diskutieren. Die Gespräche

werden protokolliert und in einer I.nayniya-eigenen Druckreihe sowie über das

Internet der Öffentlichkeit zugängig gemacht. 34 Öffentlich verfügbar sind
deshalb auch die Lobreden auf Šibanis Schaffen, die verschiedene Intellektuelle am
Abend seiner Ehrung durch al-I.nayniya hielten, sowie Šibanis Dankesrede. In
dieser Dankesrede erzählt Šibani aus seinem Leben und bezieht politisch und
philosophisch Position.

Zuerst äussert sich Šibani in seiner Dankesrede kritisch zum Säkularismus
almaniya) generell. So unterscheidet Šibani zwischen zwei Arten von Säkularismus:

einerseits gebe es den “Säkularismus Newtons”, der im 19. Jahrhundert
seinen Höhepunkt erreicht habe, andererseits den “neuen Säkularismus”,
vertreten etwa durch das Denken der Physiker Albert Einstein und Max Planck.
Während der Säkularismus des 19. Jahrunderts den Menschen vom Glauben weg

geführt habe, führe der neue Säkularismus den Menschen wieder zur Religion
hin. Max Planck habe, etwa in seiner berühmten Rede aus dem Jahre 1937 mit
dem Titel Religion und Naturwissenschaft, auf die Vereinbarkeit der Gegebenheiten

der Wissenschaft mu .iyat al- ilm) mit religiösen Dogmen al- aqa’id
addiniya) hingewiesen und sich für eine Art von Säkularismus ausgesprochen, die
laut Šibani auch für arabische Staaten geeignet wäre. Die ältere Art des Säkularismus

hingegen ist nach Šibanis Auffassung die Grundlage von Marxismus und
Liberalismus. Jüngst habe die Ideologie des Marxismus ein Ende gefunden, und
auch der Liberalismus sei, entgegen dem von Francis Fukuyama angekündigten
Siegeszug und nachdem er in keinem Land irgendwelche Probleme habe lösen

29 SPENGLER, 1964.
30 STROMBERG, 1994 1984/85).

31 ŠIBANI, 1958;ŠIBANI, 1966 a); ŠIBANI1966 b); NABLUSI, 2010 b).
32 NABLUSI, 2010 b).
33 NABLUSI, 2010 b).
34 .UGA, 2010.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



542 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

können, dem Untergang geweiht. Den Grund, weshalb sowohl Marxismus als

auch Liberalismus scheiterten, sieht Šibani darin, dass es in keiner der beiden

“auf der materialistischen Philosophie basierenden”35 Ideologien Platz für Gott
gebe. Deshalb könne es nach dem Ende des Kalten Krieges auch nur noch eine
Weltordnung geben, und zwar eine islamische. Nur der Islam sei fähig, der Welt
eine neue Ideologie zu liefern, in der Gott seinen Platz habe und die alle
Probleme zu lösen fähig sei.36

Weiter kritisierte Šibani in seiner Dankesrede die Militärrevolutionen in der

arabischen Welt nach dem Zweiten Weltkrieg sowie den “blinden Säkularismus”,

dem die Regierungen Syriens, Algeriens, Ägyptens, des Irak und Libyens
danach anhingen. Im zweiten Teil seiner Dankesrede wird auch klar, weshalb

Šibani den Säkularismus dieser Staaten so scharf verurteilte: Šibani machte während

der politischen Turbulenzen der 1940er- und 1950er-Jahre, als in Syrien ein
Militärputsch dem anderen folgte, schlechte Erfahrungen. Er war Ende der

1940er-Jahre Mitglied der Sozialistischen Kooperations-Partei al-.izb at-
Ta awuni al-Ištiraki), einer “small but noisy right-wing faction”37 oder “rightwing

terrorist-force, preaching pan-islam”38, deren Anführer, ein Parlamentarier
aus Zabadani namens Fay.al al- Asli, im Parlament nach dem Versagen der
syrischen Armee im arabisch-israelischen Krieg 1948 harsche Kritik an der
Armeeführung Husni az-Za ims übte. Diese harsche Kritik war mit ein Grund dafür,
weshalb Za im am 30. März 1949 den damaligen Präsidenten Syriens, Šukri al-
Quwatli, stürzte.39 Bereits vor dem Militärcoup Za ims sass Šibani nach eigenen
Angaben für eine gewisse Zeit im Gefängnis, und zwar weil Za im vor dem

Coup bereits Generalinspektor der Polizei in Damaskus gewesen war.40 Nachdem

Za im an die Staatsmacht gekommen war, floh Šibani in den Osten
Jordaniens und wartete auf den Gegenputsch Sami al-.innawis am 13. Juli
1949.41

Nach dem Putsch .innawis sei eine vom Westen gesteuerte Militärrevolte
der anderen gefolgt, wobei die Putschisten aus den Reihen der Intellektuellen
und Säkularisten gekommen seien, die sich für eine Trennung von Staat und
Religion einsetzten. Šibani habe selber 1950 einem Treffen des damaligen General-

35 ŠIBANI, 1992 a).

36 ŠIBANI, 1992 a).

37 SEALE, 1986 1965): 41.

38 SEALE, 1986 1965): 96.

39 SEALE, 1986 1965): 42.

40 ŠIBANI, 1992 a); PICARD 2005:437.

41 ŠIBANI, 1992 a).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 543

stabschefs Adib aš-Šišakli und dem damaligen Präsidenten Hašim al-Atasi
beigewohnt, bei dem es um den Entwurf für eine neue Verfassung ging; er habe

während dieses Treffens miterlebt, wie sich die säkularen Militärs gegen einen
Verfassungsartikel, der den Islam zur Staatsreligion erklärt hätte, zur Wehr
setzten.42 Diese säkularen Militärs hätten dann die arabischen Staaten auch in die
Niederlage des Sechstagekriegs 1967 gestürzt, worauf die arabischen Völker
jedoch gemerkt hätten, dass sie mit “leeren Ideologien” aydilugiat [sic] fariga)
nicht leben könnten, sondern zum Islam zurückkehren müssten.43 Angewidert
von den Umständen in seinem eigenen Land ist Šibani wie viele seiner Landsleute

dann auch nach Saudi-Arabien ausgewandert, ein genaues Datum nennt

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Šibani jedoch nicht.44

Die Tatsache, dass Šibani Kant übersetzte, mag erstaunen. Denn Šibani ist
nicht nur dem westlichen Denken gegenüber sehr kritisch eingestellt, sondern

auch der Übersetzungstätigkeit. In der Übersetzungsbewegung, die ihren Höhepunkt

zur Herrschaftszeit des Kalifen al-Ma’mun 813–833) erreichte habe und

in der ein Grossteil der griechischen Philosophie ins Arabische übersetzt wurde,
sieht Šibani den ersten, westlichen “gedanklichen Angriff” gazw fikri) auf den

Islam, denn damals sei mit den Übersetzungen auch die Theorie der Erschaffenheit

des Korans entstanden.45

Zudem mag Šibanis Kant-Übersetzung erstaunen, weil er im Vorwort zu

seiner Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft, das den Titel Kant und sein

Buch ‘Kritik der reinen Vernunft’46 trägt, sich zu einigen der Hauptaussagen der

Kritik der reinen Vernunft sehr kritisch äussert. So etwa zu Kants Aussage, dass

der Mensch sich Gott zwar denken oder ihn postulieren könne, dessen Existenz
aber weder zu beweisen noch zu widerlegen, also nicht zu deduzieren vermöge.
Šibani nimmt Kant diese neutrale Position zwischen Nicht-beweisen-können und

Nicht-widerlegen-können nicht ab. Denn wie der Leser selber merke, würde
Kant die Existenz Gottes oder einer unbedingten Ursache um einiges mehr
widerlegen als beweisen, weshalb die Position Kants nicht wirklich neutral sei.

Zudem sei es klar, dass, wenn alle Existenz nur Produkt der menschlichen,
sinnlichen Wahrnehmung .assasiya) und somit nur Produkt oder Folge der menschlichen

Existenz sei, wie Kant dies sehe, es kein Wunder sei, dass der Mensch
generell bzw. der Mensch im Westen neben sich keinen Platz für einen nicht-

42 ŠIBANI, 1992 b); SEALE, 1986 1965):93.
43 ŠIBANI, 1992 a).

44 NABLUSI, 2010 b).
45 ŠIBANI, 1992 b).
46 KANT,1965: 25–31.



544 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

sinnlichen “Aufseher über das Universum” na.im al-kawn) oder Gott habe.

Daraus folgert Šibani wiederum, dass die Erkenntnis der westlichen Welt, eine
in der menschlichen, sinnlichen Wahrnehmung entstandene Welt, dort aufhöre,

wo die östliche, auf die Gefühlsebene bezogene Erkenntnis ma rifa wigdaniya),
beginne.47

Im letzten Teil seines Vorwortes stellt sich Šibani auch die Frage, ob Kant
ein Ketzer mul.id) gewesen sei. Wer die Kritik der reinen Vernunft lese,
antwortet er, der fühle, dass Kant wie ein Held kämpfe, um die Festung seines

Glaubens gegen die Heere der Gottlosigkeit zu verteidigen. Letztlich habe sich
Kant jedoch ergeben vor dem Heer der europäischen Erkenntnis, und zwar,
indem er jene Art von Glauben angenommen habe, vor dem die Gemeinde in
Laodizea in der Offenbarung des Johannes 3,16 gewarnt worden sei mit den Worten

“So, weil du aber lau bist und weder kalt noch heiss, werde ich dich aus meinem
Munde ausspeien”48, also einen Glauben, der nicht wirklich einer sei.49

Die Frage nach den Beweggründen für seine Kant-Übersetzung ist somit
eher in seiner Ablehnung Kants zu suchen als in seiner Begeisterung für dessen

Philosophie, wobei die Gründe für diese Ablehnung wiederum in der historischen

Situation, in der Šibani die Übersetzung angefertigt hat, und in seinen
persönlichen Erfahrungen in Syrien zu sehen sind. Denn Šibani sieht, wie er ebenfalls

in seinem Vorwort schreibt, Kants Denken im Allgemeinen und die Kritik
der reinen Vernunft im Speziellen als den entscheidenden Wendepunkt im
europäischen Denken hin zu jeder materialistischen Philosophie, auf die sich die
beiden Lager des Kalten Krieges stützten.50 Zudem sieht er die Kritik der reinen
Vernunft als den Ausgangspunkt einer Entwicklung, die zur Französischen

Revolution und den napoleonischen Kriegen führte, dann zu den bürgerlichen
Revolutionen, dem Zweiten Weltkrieg, dem “Zeitalter der Raketen” a.r a.-
.awari.) und schliesslich dem “Einfall ins Weltall” gazw al-fa.a’ al-kawni).51

1.1.2 Musa Wahba

Der zweite Übersetzer der Kritik der reinen Vernunft, Musa Wahba, wurde 1941

im Libanon geboren und ist griechisch-orthodoxer Christ. Von 1979 bis zu seiner

Emeritierung im Jahre 2005 war er Professor für moderne Philosophie und

47 KANT, 1965:28–30.

48 Zitiert nach: GIESEN, 1997: 137.

49 KANT, 1965:30f.
50 KANT, 1965:25f.
51 KANT, 1965:25f.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 545

Metaphysik an der Université Libanaise in Beirut. Neben der Übersetzung der

Kritik der reinen Vernunft, die Wahba 1988 publizierte, hat er, zusammen mit
Šawqi ad-Duwayhi, Georges Lubicas Politique et religion chez Ibn Khaldoun52

übersetzt, zudem David Humes An Enquiry Concerning Human Understanding53.

Eine Übersetzung von Emmanuel Levinas’ Totalité et infini hat Wahba in
Arbeit. Ausserdem hat Wahba eine Vielzahl von Artikeln in arabischen
Philosophiezeitschriften und libanesischen Zeitungen veröffentlicht.54

In verschiedenen Interviews hat sich Musa Wahba auch über seine Tätigkeit

als Übersetzer geäussert, so etwa in der libanesischen Kulturzeitschrift
Nizwa im Januar 1998 und im Oktober 2004. Der Grund, weshalb er sich dem
Übersetzen gewidmet habe, sagte Wahba 1998, sei, dass er während seiner
Lehrtätigkeit an der Universität gemerkt habe, dass es nicht möglich sei, die wichtigsten

Werke der Philosophie auf Arabisch zu unterrichten und den Studenten zu

übermitteln, obwohl der Arabischsprechende ein Recht darauf habe, in seiner

eigenen Sprache unterrichtet zu werden und in seiner eigenen Sprache zu denken.

Denn um richtig denken zu können, müsse ein arabophoner Mensch dies

auf Arabisch tun können, was jedoch nicht möglich sei, wenn die wichtigsten
philosophischen Werke nicht auch in arabischer Sprache vorhanden seien und es

keine einheitliche arabische philosophische Terminologie gebe. Zwar sei durchaus

einiges übersetzt worden, dies sei jedoch planlos geschehen. Deshalb sei es

wichtig, die Übersetzungsanstrengungen zu bündeln, um das “menschliche

Erbe” at-tura. al-insani), alle wichtigen Theorien sowie die wichtigsten Bücher
ummahat al-kutub) ins Arabische zu übersetzen und vor allem eine einheitliche

arabische philosophische Terminologie zu schaffen.55 Wahba geht gar so weit zu

sagen, dass das einzige, was dem arabischen Philosophen momentan bleibe, das

Übersetzen sei,56 weshalb er selber auch noch kein eigenes philosophisches

Werk verfasst, sondern nur übersetzt und kürzere Artikel geschrieben habe.57

Auf der Suche nach Geldgebern, welche die Übersetzungstätigkeit in
grossem Stile unterstützen würden, sei Wahba auch nach jahrelanger Suche nicht
fündig geworden – es gebe in der gesamten arabischen Welt keinen neuen Über-

52 LUBICA, 1980.
53 HUME, 2008.

54 Diese biografischen Informationen hat uns Musa Wahba persönlich zur Verfügung gestellt.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Es sei ihm an dieser Stelle herzlich gedankt.

55 SURUR, 1998.

56 .AGIRI, 2004: al-faylusuf al-wa.id al-mumkin bi-l- arabiya al-yaum huwa al-mutargim; in
kuntum turidun an tatafalsafu fa- alaikum an tutargimu.

57 .AGIRI, 2004.



546 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

setzungsförderer nach dem Vorbild al-Ma’muns.58 Deshalb haben sich Wahbas
Tätigkeiten bis anhin auf kleinere Projekte im Bereich zur Förderung des

Philosophierens auf Arabisch beschränkt. Dazu gehörte die Gründung eines permanenten

Philosophentreffens mit dem Namen al-Liqa’ al-falsafi an der Université
Libanaise in Beirut. Seit 2003 gibt das Liqa’ falsafi eine Philosophiezeitschrift
mit dem Titel Falsafa heraus. Diese Zeitschrift hat das Ziel, den philosophischen
Diskurs auf Arabisch zu fördern und ein “Übungsfeld für das Philosophieren auf
Arabisch” .aql at-tamarrun ala qawl al-falsafa bi-l- arabiya) zu sein. Einer
der Schwerpunkte der ersten Ausgabe von Falsafa war deshalb auch das Thema
des Übersetzens.59

Im Gegensatz zu A.mad aš-Šibani ist Musa Wahba Kants Philosophie
gegenüber positiv eingestellt. Kants Philosophie sei auch heute noch wichtig, so

Wahba, und zwar wegen der neuen Wege des Denkens, die Kant zu seiner Zeit
eingeschlagen habe. Kant dürfe jedoch nicht nur als philosophischer Impuls
gelesen werden, der irgendwann in der Geschichte der Philosophie das bewegt
habe, was er eben bewegt habe. Vielmehr sei Kant 200 Jahre, nachdem er uns

aus dem dogmatischen Schlummer geweckt habe, noch aktuell, weil er uns
lehre, neue Wege des Denkens einzuschlagen, und zeige, dass die Welt nicht ein
Faktum sei, welches der Mensch vorfinde, sondern etwas, das er schaffe und
mitschöpfe.60 Ein weiterer Grund, weshalb Wahba die Kritik der reinen Vernunft
neu übersetzt hat, liegt darin, dass er Šibanis Übersetzung als unlesbar betrachtet.

Er wolle die Pionierarbeit Šibanis nicht schmälern, doch glaube er nicht, dass

jemand diese Übersetzung auch nur teilweise verstehen könne. Šibani habe es

bei seiner Übersetzungstätigkeit schlicht an Geduld .abr) gefehlt, schrieb Wahba

in einer Fusszeile in den Vorbemerkungen zu seiner Kant-Übersetzung. 61

Weiter thematisiert Wahba Šibanis Beweggründe, die dieser für seine
Übersetzung geltend macht, jedoch nicht.

1.2 Analyse und Charakterisierung der Übersetzungen

Die erste Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft wurde im Jahre 1965 im
Verlag Dar al-yaq.a al- arabiya li-t-ta’lif wa-t-targama wa-n-našr Beirut)
unter dem Titel Naqd al- aql al-mugarrad veröffentlicht. Der Übersetzer ist, wie

58 SURUR, 1998.

59 WAHBA, 2003.

60 .AGIRI, 2004.

61 KANT, 1988: 5f.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 547

oben erwähnt, A.mad aš-Šibani. Die Übersetzung ist Amir Abd Allah b. Abd
al- Aziz, der 2005 König von Saudi-Arabien wurde, gewidmet.62 Wie der Übersetzer

in seinem Vorwort zur Übersetzung betont, handelt es sich dabei um die
erste Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft ins Arabische.63 Šibani hat den

Text der ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft, die 1781 erschienen ist,
übersetzt. Er wolle dem arabischen Leser Kants Worte unverfälscht präsentieren,

begründet Šibani diese Wahl, also in ihrer ursprünglichen Form, bevor Kant jene

Veränderungen vornahm, die in die zweite Auflage von 1787 einflossen. 64 Die
veränderten Stellen der zweiten Auflage hat Šibani jedoch seiner Übersetzung
angefügt, und zwar in insgesamt 28 Anhängen.65

Šibani macht keine Angaben über seine Übersetzungsstrategie. Auch
darüber, welche Textausgabe er als Grundlage für seine Übersetzung verwendet hat,

legt er keine Rechenschaft ab. Zweifelsohne hat Šibani aus einer englischen
Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft übersetzt, da er seiner Übersetzung
ein englisch-arabisches und nicht etwa ein deutsch-arabisches Glossar mit den

wichtigsten Begriffen der Kritik der reinen Vernunft vorangestellt hat.66 Mit sehr

grosser Wahrscheinlichkeit hat Šibani aus der englischen Übersetzung der Kritik
der reinen Vernunft des deutschen Philologen und Orientalisten F. Max Müller
ins Arabische übersetzt,67 einer Übersetzung, die 1881 in London erschienen ist.
Ein Hinweis darauf sind gewisse syntaktische Umstellungen, die Müller im
Gegensatz zu anderen Übersetzern ins Englische unternommen hat, Umstellungen,
die auch bei Šibani auftauchen. 68 Zudem hat auch F. Max Müller die erste

Auflage von 1781 übersetzt und die Änderungen der zweiten Auflage in insgesamt

28 Supplements angefügt.69 Dieser Aufbau ist in keiner anderen englischen

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Übersetzung anzutreffen.
Die zweite Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft wurde 1988 im

Verlag Markaz al-inma’ al-qawmi Beirut) unter dem Titel Naqd al- aql al-

62 KANT,1965: 7.

63 KANT,1965: 13.

64 KANT,1965: 13.

65 KANT,1965: 909–1103

66 KANT,1965: 9–12.

67 KANT, 1881.

68 Vgl. dazu Abschnitt 1.2.2 weiter unten. Konsultiert wurden die gängisten englischen Über¬

setzungen der Kritik der reinen Vernunft von Francis Haywood, J. M. D. Meikeljohn, F.

Max Müller und Norman Kemp Smith.

69 KANT, 1881, vol. I: 361–511.



548 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

ma.d veröffentlicht.70 Der Übersetzer ist, wie erwähnt, Musa Wahba. Wahba
hat, wie er im Vorwort seiner Übersetzung angibt, aus dem deutschen Original
übersetzt, und zwar aus der 1923 von Albert Görland in Berlin herausgegebenen

Version,71 wobei er auch andere deutsche Textausgaben sowie zwei französische
Übersetzungen der Kritik der reinen Vernunft hinzugezogen hat. Die von Wahba
verwendete Version von 1923 ist eine Ausgabe der zweiten Auflage der Kritik
der reinen Vernunft von 1787. Die beiden Vorreden zur ersten und zur zweiten
Auflage wurden in dieser Textausgabe an den Anfang des Buches gestellt, was

Wahba übernimmt. Auf von der ersten Auflage abweichende Textstellen
verweist Wahba in Fussnoten.72

Wahba schreibt im Vorwort zu seiner Übersetzung einige Worte zu seiner
Übersetzungsstrategie. Er wollte, schreibt er, eine möglichst treue, wörtliche
Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft anfertigen wa-qad .awaltu an
akuna aminan amanatan harfiyatan li-n-na.. al-a.li)73, soweit die arabische
Sprache dies zulasse. Damit wolle er dem Leser einen Einblick in “die Zickzackfahrten

der kantischen Redensart” ta arrugat al-qawl al-kan.i) gewähren.74

1.2.1 Semantische Ebene und Lexikalisches

Bereits die Titel der beiden Übersetzungen der Kritik der reinen Vernunft lassen

vermuten, dass sich die Übersetzungen bezüglich der lexikalischen Ebene stark
unterscheiden. Den Begriff “Kritik” übersetzen jedoch beide Übersetzer mit
naqd. Naqd wird im Arabischen eher im Sinne von “kritische Bemerkung” oder

“Infragestellung” verwendet und nicht im Sinne von Kants “Grenzbestimmung”
dessen, wozu reine Vernunft fähig ist. Allerdings hat auch etwa Mu.ammad
alGabri in seiner Kritik der arabischen Vernunft Naqd al- aql al- arabi) in
Anlehnung an Kants kritischer Methodik gezeigt, “wie das arabische Denken mit
seiner spezifischen Wissensproduktion die Grenzen seiner legitimen Ansprüche
überschritten”75 hat, was darauf hindeutet, dass auch im Arabischen der Begriff

70 Wahbas Übersetzung kann auf zahlreichen “file-sharing”-Internetseiten heruntergeladen

werden, so etwa unter <www.4shared.com/file/37489974/8bc69414/_______.html?s=1.>

Zugriff: 20. März 2010. In zahlreichen arabischsprachigen Internetforen wird auf diesen

Link verwiesen.

71 KANT, 1923 1781, 1787).

72 KANT, 1988: 10f.
73 KANT, 1988: 10.
74 KANT, 1988: 10.
75 So im Vorwort von Reginald Grüneberg und Sonja Hegasy zu AL-JABRI, 2009. AL-JABRI,

2009: 9.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 549

naqd im Sinne von Kants “Grenzbestimmung” verwendet wird. Gabri verwendet
den Begriff naqd jedoch auch im Sinne von “Infragestellung”.

Das Wort “rein” übersetzt Šibani anders als Wahba. “Reine Vernunft”
bedeutet bei Kant “Nur-Vernunft”, also Vernunft, die ungetrübt von sinnlicher
Erfahrung ist. Sowohl ma.. als auch mugarrad werden im Sinne von “rein”
verwendet. Allerdings ist das semantische Feld von mugarrad viel breiter als

dasjenige von ma.. und kann auch im Sinne von “entblösst”, “befreit”, “frei”
oder “abstrakt” verwendet werden. Bei ma.. ist das semantische Feld enger.

Ma.. wird auch im Sinne von “ungemischt” oder “ausschliesslich” verwendet
und kommt daher Kants “rein” näher.76

Aber nicht nur im Titel unterscheiden sich die beiden Übersetzungen
bezüglich der verwendeten Ausdrücke. Selbst für so zentrale Begriffe wie “a

priori” Šibani: badi’i, Wahba: qabli) oder “Deduktion” Šibani: istidlal qiyasi,
Wahba: taswig) verwenden die beiden Übersetzer unterschiedliche Ausdrücke.

Musa Wahbas Übersetzung kann bezüglich des Lexikalischen als innovativ
charakterisiert werden: Wahba hat in seiner Übersetzung zahlreiche neue Wörter
kreiert, um Kants spezielle Begrifflichkeit zum Ausdruck zu bringen. Auch für
Dinge und philosophische Begriffe, für die bereits ein arabisches Wort existiert,
kreiert Wahba zum Teil ein neues Wort. Auf diese Wortneuschöpfungen macht
Wahba in seinem Vorwort zur Übersetzung aufmerksam, ohne sie jedoch zu

begründen.77

Bei diesen Wortneuschöpfungen handelt es sich etwa um Lehnworte, die
Wahba anhand der existierenden arabischen Wortbildungsgesetze kreiert. Ein
Beispiel hierfür wären Wahbas Übersetzungen von “System” und “systematisch”.

Diese beiden Begriffe werden meistens mit nasaq oder ni.am für
“System” und nasaqi oder ni.ami für “systematisch” übersetzt. Wahba hingegen

übersetzt “System” mit sistam pl. sasatim), also entsprechend der ma.dar-Form
eines vierradikaligen Verbs, faf al. Dementsprechend übersetzt Wahba “
systematisch” mit sistamiyan oder mit musastam, also nach der Passivpartizip-Form

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

eines vierradikaligen Verbs mufaf al.
Weitere Beispiele für von Wahba neu kreierte Worte sind die Lehnübertragungen

fahima für “Verstand”, was üblicherweise mit fahm übersetzt wird,
wobei fahm auch einfach “das Verstehen” heissen kann und daher für die

76 Bereits im Kitab al-.ayr al-ma.d (“Das Buch vom reinen Guten”, ins Lateinische übersetzt

unter dem Titel Liber de Causis), einem neuplatonischen Text aus dem 9. Jahrhundert,

wurde “rein” mit ma.d wiedergegeben. Vgl. ENDRESS, 1973: 18–23.

77 KANT, 1988: 11–13.



550 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Übersetzung von “Verstand” nicht eindeutig ist; des weiteren kreierte Wahba
den Begriff .akima für “Urteilskraft”, was normalerweise mit .ukm übersetzt

wird, was jedoch auch einfach “Urteil” bedeuten kann; schliesslich kreiert Wahba

für das Wort “Begriff” mit ufhum, was meistens mit mafhum übersetzt wird,
ein neues Wort. Auch für “Wissen” benützt Wahba nicht etwa wie üblich ilm
oder ma rifa, sondern alm, 78 wahrscheinlich weil ilm heute vorwiegend im
Sinne von “Wissenschaft” und nicht “Wissen” verwendet wird.79

Für einige Begriffe übernimmt Wahba auch das deutsche Fremdwort und
gibt dieses mit arabischen Buchstaben wieder. Wichtig ist hier vor allem Wahbas

Übersetzung von “transzendental” mit tirsindali. Wahba übernimmt hier das

Fremdwort, um die bei Kant wichtige Unterscheidung von “transzendental” und

“transzendent” zu machen. “Transzendent” übersetzt Wahba mit mufariq. Ein
weiteres Beispiel für die Transkription eines Fremdwortes ist etwa al-asti.iqa für
“Ästhetik”. Das arabische gamaliya oder ilm al-gamal würde, zum Beispiel im
Kapitel “Die Transzendentale Ästhetik”, den Begriff “Ästhetik” nicht korrekt
wiedergeben, da es Kant nicht etwa um die “Wissenschaft vom Schönen” geht,
sondern um die Wissenschaft von den Prinzipien der Sinnlichkeit a priori, also

um Ästhetik im ursprünglichen Sinne des Wortes.

Im Gegensatz zu Wahba ist Šibani eher konservativ, was seine Wortwahl
betrifft, das heisst, er kreiert keine neuen Übersetzungslehnworte für Kants
Begrifflichkeit, Fremdworte übernimmt er keine. So übersetzt Šibani auch Begriffe
wie System, Verstand und Urteilskraft mit nasaq, fahm und .ukm, wodurch die
Unschärfe, die Wahba mit seinen Wortneuschöpfungen zu klären versucht,
bestehen bleibt. Den Begriff “Ästhetik” übersetzt Šibani mit gamaliya. Verwirrend
ist Šibanis Wortwahl zur Unterscheidung von “transzendental” und “transzendent”.

Denn für “transzendental” benützt Šibani istišrafi, wobei istišraf eigentlich

“Transzendenz” bedeutet. Um hingegen “transzendent” zu übersetzen leitet
Šibani von derselben Wortwurzel das Adjektiv mustašrif ab. Im Kapitel “Die
Transzendentale Dialektik”, in dem Kant die Unterscheidung zwischen “
transzendent” und “transzendental” erörtert, macht Šibani den Leser in einer Fussnote

darauf aufmerksam, dass es einen Unterschied zwischen “transzendental”
istišrafi) und “transzendent” mustašrif) gebe. Šibani erläutert diesen Unterschied

78 KANT, 1988: 12.
79 Zu einigen Begriffen wie etwa ufhum) schreibt Wahba im Vorwort zu seiner Kant¬

Übersetzung, dass er sie für die Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft kreiert hat. Dass

er auch fahima und hakima für die Übersetzung von “Verstand” und “Urteilskraft” kreiert
hat, hat Wahba uns in einem E-Mail vom 12. April 2010 bestätigt. Für einige Überlegungen

Wahbas zur Begrifflichkeit Kants vgl. WAHBA, 1987.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 551

an dieser Stelle jedoch nicht, sondern fordert den Leser auf, den Unterschied
Kants eigenen Worten zu entnehmen.80

Šibanis Wortwahl kann zudem als dramatisierend bezeichnet werden. Dies
deshalb, weil Šibani an einigen Stellen einen eher neutral konnotierten Begriff
bei Kant durch einen eher positiv oder negativ konnotierten übersetzt. Während
Kant zum Beispiel schreibt, dass sich die Metaphysik über Erfahrungsbelehrungen

“erhebt”81, übersetzt Šibani, dass die Metaphysik alle Erfahrungsbelehrungen

“ablehnt” yarfu.u)82. Ebenfalls dramatisierend wirken Šibanis
Wortwiederholungen an einigen Stellen: Šibani übersetzt etwas, das Kant mit einem
Wort zum Ausdruck bringt, mit deren zwei Hendiadyoin). Der Grund für diese

Übersetzung eines Wortes durch zwei scheint eher die Dramatisierung denn eine

präzisere Übersetzung von Kants Begriffen zu sein. Im folgenden Beispiel ist
eine Wortwiederholung in Šibanis Übersetzung erkennbar:

Immanuel Kant83 A.mad aš-Šibani84 Musa Wahba85

Die menschliche Vernunft hat das besondere

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Schicksal in einer Gattung ihrer
Erkenntnisse: dass sie durch Fragen

belästigt wird, die sie nicht abweisen

kann; denn sie sind ihr durch die Natur der

Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber

auch nicht beantworten kann; denn sie

übersteigen alles Vermögen der

menschlichen Vernunft.

:

Im obigen Beispiel wird aus dem “Vermögen der menschlichen Vernunft” bei

Kant bei Šibani “die Vermögen und die Fähigkeit Kraft) der menschlichen
Vernunft”. In Wahbas Übersetzung gibt es hingegen keine derartige Wortwiederholung.

86

Im folgenden Beispiel der Übersetzung von Kants berühmtem Satz aus der

zweiten Vorrede figurieren beide von Šibanis Dramatisierungsmitteln:

80 KANT, 1965: 348.

81 KANT, 1923 1781, 1787): 17.
82 KANT, 1965: 916.

83 KANT, 1923 1781, 1787): 5.
84 KANT, 1965: 33.

85 KANT, 1988: 25.

86 Auch in F. Max Müllers englischer Übersetzung findet sich keine solche Wiederholung.

Vgl. Kant 1881, vol. II: xix.



552 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Immanuel Kant87 A.mad aš-Šibani88 Musa Wahba89

Ich musste also das Wissen aufheben, um
zum Glauben Platz zu bekommen, […].

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Während Kant das Wissen nur “aufhebt”, lässt Šibani es “zu Fall bringen”
asqa.a) und “entfernen” azala), wodurch der Akt des Aufhebens verstärkt wird.90

Dass Šibani “Glauben” mit i tiqad und nicht wie meist üblich und so auch

Wahba) mit iman übersetzt, könnte ein weiterer Hinweis darauf sein, dass Šibani
Kant das unmittelbare Gottesvertrauen abspricht, wie er das auch in seinem
Vorwort tut.

Auch folgende Textstelle wirkt in Šibanis Übersetzung einiges dramatischer

als in Kants Original:

Immanuel Kant91 A.mad aš-Šibani92 Musa Wahba93

Aber es ergibt sich aus dieser Deduktion
unseres Vermögens, a priori zu erkennen,

im ersten Teil der Metaphysik ein

befremdliches und dem ganzen Zwecke
derselben, der den zweiten Teil
beschäftigt, dem Anscheine nach sehr

nachteiliges Resultat; […].

Dramatisierend wirkt im obigen Beispiel die Übersetzung von “befremdliches

[…] und […] sehr nachteiliges Resultat” mit “auf eine gewisse Weise schreckliches

und erschreckendes Resultat” natiga murawwi a mufzi a naw an ma).94

87 KANT, 1923 1781, 1787): 25.

88 KANT, 1965: 929.

89 KANT, 1988: 39.
90 Auch in F. Max Müllers englischer Übersetzung findet sich keine solche Wortwiederholung.

Vgl. KANT, 1881, vol. I: 380.

91 KANT, 1923 1781, 1787): 19–20.

92 KANT, 1965:920.

93 KANT, 1988:35.

94 Auch in F. Max Müllers englischer Übersetzung findet sich keine solche Dramatisierung.

Vgl. KANT, 1881, vol. I: 372.



KANT AUF ARABISCH 553

1.2.2 Syntax

In Kants Sprache in der Kritik der reinen Vernunft wird ein Merkmal sehr deutlich,

welches Barry Smith für die deutsche Philosophiesprache generell formuliert

hat: Die deutschen Philosophen entwickeln und formulieren innerhalb eines

einzigen Satzes ganze komplexe Ideen. Die so entstandenen Sätze, so Smith,
sind dann etwa in der englischen Übersetzung häufig unverständlich.95

Ein besonderes Merkmal von Kants Sprache ist, dass wichtige Satzteile wie
Prädikat oder Akkusativobjekt jeweils an das Ende des Satzes gerückt werden
und Hauptsätze oft durch lange Einschübe und mehrere Nebensätze unterbrochen

werden. Deshalb ist der Leser häufig gezwungen, einen Satz mehrfach zu

lesen. Die Übersetzer gehen mit diesen Schwierigkeiten unterschiedlich um.

Musa Wahbas Strategie im Umgang mit Kants Sätzen kann als entwirrend
bezeichnet werden, während Šibani eher Kants Satzbau folgt: Wahba unterteilt
lange Sätze in kürzere und stellt einige so um, dass wichtige Teile des Satzes an

den Anfang gerückt werden, während Šibani weder verkürzt noch umbaut. Als
Beispiel sollen die Übersetzungen der folgenden kurzen Sätze dienen:

Immanuel Kant96 A.mad aš-Šibani97 Musa Wahba98

Die Mathematik ist von den frühesten

Zeiten her, wohin die Geschichte der
menschlichen Vernunft reicht, in dem

bewundernswerten Volk der Griechen den

sicheren Weg einer Wissenschaft

gegangen.

Die Hauptaussage von Kants Satz, nämlich dass die Mathematik den sicheren

Weg einer Wissenschaft gegangen ist, wird im Original durch einen Nebensatz

unterbrochen. Das Akkusativobjekt “den sicheren Weg einer Wissenschaft”
kommt am Ende des Satzes. Wahba stellt das Akkusativobjekt direkt hinter das

Subjekt. Šibani folgt demgegenüber Kants Satzbau und stellt das Akkusativobjekt

an das Ende des Satzes. Weiter kompliziert der Umstand, dass ein etwa
durch einen Artikel bestimmtes Akkusativobjekt im Arabischen nicht automatisch

als solches erkennbar ist, sondern nur, wenn dieses durch Vokalisation
erkennbar gemacht wird. Da Šibani die Vokalisierung an dieser Stelle unterlässt,

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

95 SMITH, 1992: 127.

96 KANT, 1923 1781, 1787): 15.
97 KANT, 1965: 913.

98 KANT, 1988: 32.



554 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

ist für den Leser von Šibanis Übersetzung nicht eindeutig erkennbar, dass es sich
bei tariq al- ilm al-amina al-ma.muna um das Akkusativobjekt handelt. Das

Wort “sicher” übersetzt Šibani hier wiederum mithilfe eines Hendiadyoins.
Ähnlich wie oben verfahren die Übersetzer im folgenden Satzbeispiel:

Immanuel Kant99 A.mad aš-Šibani100 Musa Wahba101

Die Geschichte dieser Revolution der

Denkart, welche viel wichtiger war als die
Entdeckung des Weges um das berühmte

Vorgebirge, und des Glücklichen, der sie

zustande brachte, ist uns nicht aufbehalten.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Wahba führt die beiden Teile des Hauptsatzes “Die Geschichte dieser Revolution

der Denkart” und “ist uns nicht aufbehalten”, also die Teile, die bei Kant
durch Nebensätze unterbrochen werden, zusammen. Die Nebensätze, die in
Kants Satz den Hauptsatz unterbrechen, stellt Wahba ans Ende des Satzes.

Damit verdeutlicht Wahba Kants Aussage und macht sie leichter verständlich.
Šibani hingegen folgt Kants Satzbau, und auch das Verb yu fi) stellt er an das

Ende des Hauptsatzes, was im Arabischen eher unüblich ist.
Auch im folgenden Textbeispiel aus der Vorrede zur ersten Auflage von

Kants Kritik der reinen Vernunft ist Wahbas vereinfachte Übersetzung leichter
verständlich als diejenige von Šibani:

Immanuel Kant102 A.mad aš-Šibani103 Musa Wahba104

Es war eine Zeit, in welcher sie die Königin

aller Wissenschaften genannt wurde,
und wenn man den Willen für die Tat
nimmt, so verdiente sie wegen der vorzüglichen

Wichtigkeit ihres Gegenstandes

allerdings diesen Ehrennamen.

–

99 KANT, 1923 1781, 1787): 15.

100 KANT, 1965: 913.

101 KANT, 1988: 32.
102 KANT, 1923 1781, 1787): 5–6.
103 KANT, 1965: 34.
104 KANT, 1988: 25.



KANT AUF ARABISCH 555

Wahba unterteilt Kants Satz in zwei Sätze und nimmt zugleich das Akkusativobjekt

“diesen Ehrennamen” vorweg und stellt “wegen der vorzüglichen Wichtigkeit

ihres Gegenstandes” im Satz hintan. Auch hier folgt Šibani Kants Satzbau.

Noch stärker umgestellt hat Wahba den ersten Satz der Vorrede zur zweiten

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Auflage:

Immanuel Kant105 A.mad aš-Šibani106 Musa Wahba107

Ob die Bearbeitung der Erkenntnisse, die

zum Vernunftgeschäft gehören, den

sicheren Gang einer Wissenschaft gehe

oder nicht, das lässt sich bald aus dem

Erfolg beurteilen.

Wahba wandelt Kants indirekten Fragesatz, in dem auch gleich die Antwort
folgt, in einen direkten Fragesatz um. Diesen leitet Wahba mit dem Fragepartikel
hal ein. Die Antwort auf die Frage steht bei Wahba in einem neuen Satz. Auch
hier ist Šibani näher an Kants Satzbau, ohne damit jedoch präziser, geschweige

denn verständlicher zu übersetzen als Wahba. Šibani beginnt den Satz mit i.a,
was “ob” bedeuten und eine indirekte Tatsachenfragen einleiten kann, viel öfter
aber im Sinne von “wenn” zur Einleitung eines realen Bedingungssatzes
verwendet wird.

In Einzelfällen verändert auch Šibani Kants Satzbau. Diese Vereinfachungen

stammen jedoch nicht von Šibani selbst, sondern, wie folgendes Beispiel
zeigt, aus der englischen Übersetzung der Kritik der reinen Vernunft von F. Max
Müller, aus der Šibani übersetzt hat:

Immanuel Kant108 F. Max Müller109 A.mad aš-Šibani110

Dass Raum und Zeit nur Formen We had established in the

der sinnlichen Anschauung, also analytical part of our critique
nur Bedingungen der Existenz der the following points: – First,
Dinge als Erscheinungen sind, that space and time are only

.......::

105 KANT, 1923 1781, 1787): 13.

106 KANT,1965: 910.

107 KANT, 1988: 31.

108 KANT, 1923 1781, 1787): 23.
109 KANT, 1881, vol. I: 377.
110 KANT, 1965: 925–926.



556 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

dass wir ferner keine
Verstandesbegriffe, mithin auch

gar keine Elemente zur
Erkenntnis der Dinge haben, als

sofern diesen Begriffen
korrespondierende Anschauung

gegeben werden kann, folglich
wir von keinem Gegenstande als

Dinge an sich selbst, sondern nur
sofern es Objekte der sinnlichen

Anschauung ist, d.h. als

Erscheinung, Erkenntnis haben

können, wird im analytischen Teil
der Kritik bewiesen; […].

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

forms of the existance of things,
as phenomena only; Secondly,

that we have no concepts of the

understanding, and therefore

nothing whereby we can arrive
at the knowledge of things,

except in so far as an intuition
corresponding to these concepts

can be given, and consequently

that we cannot have knowledge

of any object, as a thing by

itself, but only in so far as it is
an object of sensous intuition,
that is, a phenomenon.

......:

Während Kant zuerst aufzählt, was genau er im “analytischen Teil der Kritik” zu
beweisen vorhat und erst am Ende des Satzes sagt, was es mit dieser Aufzählung
auf sich hat, also das Prädikat am Satzende kommt, so stellt Müller diese
Aufzählung hintan und nimmt das Prädikat nach vorne, was das Verstehen dieses

Satzes um einiges erleichtert.111 Šibani tut es Müller gleich. Auch die nummerierte

Aufzählung übernimmt Šibani.
Da Šibani recht konsequent die Satzstruktur seiner Übersetzungsvorlage

übernimmt und manchmal die Sätze sogar verlängert, ist seine Übersetzung einiges

schwieriger verständlich als diejenige von Wahba. Im folgenden Beispiel
verlängert er gar Kants Satz:

Immanuel Kant112 A.mad aš-Šibani113 Musa Wahba114

Nun ist Metaphysik nach den

Begriffen, die wir hier davon geben

werden, die einzige aller
Wissenschaften, die sich eine solche

Vollendung und zwar in kurzer Zeit
und mit nur weniger, aber vereinigter
Bemühung versprechen darf, sodass

nichts vor die Nachkommenschaft

111 Keiner der anderen Übersetzer der Kritik der reinen Vernunft ins Englische stellen diesen

Satz auf ähnliche Weise um. Vgl. KANT, 1848: xxx–xxxi; KANT, 1855: xxxiii; KANT, 1991

1934): 19; KANT, 1965 1929): 27.

112 KANT, 1923 1781, 1787): 11.

113 KANT, 1965:42.
114 KANT, 1988:29.



KANT AUF ARABISCH 557

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

übrig bleibt, als in der didaktischen

Manier alles nach ihren Absichten

einzurichten, ohne darum den Inhalt
im mindesten vermehren zu können.

Denn es ist nichts als das Inventarium

aller unserer Besitze durch reine

Vernunft, systematisch geordnet.

–

Šibani erklärt mit einer Klammerbemerkung, dass es sich beim genannten Inhalt
um den Inhalt der Metaphysik handelt. Dass Šibani aus den beiden Sätzen bei

Kant einen einzigen Satz macht, macht die Textstelle hingegen eher noch
komplizierter als die schon schwer verständliche Textstelle im Original.115

2. Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?
auf Arabisch

2.1 Die Übersetzer

2.1.1 Abd al-Gaffar Mikkawi

Rund 200 Jahre, nachdem Kant die Frage, was Aufklärung seinem Verständnis
nach sei, geklärt hatte, veröffentlichte Abd al-Gaffar Mikkawi im Jahre 1987
die Übersetzung von Kants Schrift in einer Festschrift für den ägyptischen
Philosophen Zaki Nagib Ma.mud 1905–1993). Mikkawi stellte der Übersetzung kein
Vorwort voran, in dem er die Beweggründe für die Übersetzung dieser Schrift
erläutert. Daher ist davon auszugehen, dass er sie aus eigenem Antrieb
übersetzte. Offenbar erachtete er sie in dieser Festschrift für einen der bekanntesten

ägyptischen Philosophen westlicher Prägung, der selbst Werke von Bertrand
Russell und John Dewey ins Arabische übersetzt hatte, für angemessen platziert.

Abd al-Gaffar Mikkawi wurde 1930 in einem Dorf im östlichen Nildelta
geboren. Nachdem er die Sekundarschule in Tanta und Kairo besucht hatte,
widmete er sich an der Cairo University dem Studium der Philosophie und schloss

sein Lizenziat mit 21 Jahren ab. Neben der Philosophie beschäftigte er sich
ausgiebig mit den Sprachen Griechisch, Italienisch und Latein. 1953 führte ihn

115 Auch in F. Max Müllers englischer Übersetzung werden diese beiden Sätze nicht zusam¬

mengezogen. Vgl. KANT, 1881, vol. II:xxix.



558 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

sein Weg nach Perugia in Italien. Nach seiner Rückkehr begann er an der
Madrasat al-Alsun Sprachenschule) Deutsch zu lernen und war schon bald in
der Lage, Werke Goethes, Büchners und Brechts ins Arabische zu übertragen.

Bis 1957 arbeitete Mikkawi an der Nationalbibliothek Ägyptens in der Abteilung

für europäische Kataloge und reiste dann erneut nach Europa, um in Freiburg

im Breisgau Germanistik und Philosophie zu studieren. Seine Doktorarbeit
schrieb er in Freiburg über Albert Camus; sie erschien in Kairo 1965 unter dem

Titel Albert Camus, dirasa fi fikrihi al-falsafi (“Albert Camus, eine Studie zu
seinem philosophischen Denken”). Mikkawi hatte sich inzwischen voll und ganz

der Übersetzertätigkeit verschrieben und übersetzte in Zusammenarbeit mit Oluf
Krückmann al-Gazalis gest. 1111) al-Munqi. min a.-.alal (“Der Erretter aus

dem Irrtum”) ins Deutsche. Nach seiner Rückkehr aus Deutschland arbeitete er

für kurze Zeit wieder in der Nationalbibliothek in Kairo, bis er 1965 eine Stelle
als Dozent für Germanistik an der Cairo University angeboten bekam. Neben
Erzählungen in Prosa und zahlreichen Übersetzungen verfasste er philosophische
Artikel für die Zeitschriften al-Magalla, Magallat al-umana al-Fikr al- arabi
und Magallat al-masra.. Durch seine Tätigkeiten und seine Mitgliedschaft in
der Gam iyat al-Adabiya al-Mi.riya war er in die literarischen Zirkel Ägyptens
eingebunden. Aus diesem Grund wird er als Repräsentant der Generation von
Autoren betrachtet, die die Vorrevolution, die Aufbruchstimmung von 1952, die
Invasion von 1956, das Desaster von 1967 und dessen Auswirkungen auf die
innenpolitische Lage von Ägypten miterlebt haben.116 Mikkawi hat Werke von
Sappho, Lao-Tse, Georg Büchner, Goethe, Brecht, Kant, Leibniz und Hölderlin
übersetzt und z.T. auch kommentiert. Von Kant übersetzte er neben der hier
untersuchten Schrift das Werk Grundlegung der Metaphysik der Sitten Ta sis

mitafiziqa al-a.laq, Kairo 1965). In Ägypten ist er ein bekannter Autor. Eines
seiner erst kürzlich erschienen Werke, an-Nur wa-l-firaša ma a an-na.. al-kamil
(“Das Licht und die Motte, mit dem Volltext”), in dem Mikkawi den west-
östlichen Diwan von Goethe übersetzt hat, zählt sogar zu den meist verkauften
arabischen Büchern des vergangenen Jahres.117

Der Übersetzertätigkeit bekundet Mikkawi tiefen Respekt. Seiner Meinung
nach ist das Übersetzen von literarischen Werken die Aufgabe eines Autors von
ebenbürtigem Rang écrivain d’égale portée), würde doch sonst der Autor, dessen

Werk schlecht übersetzt wird, dem Spott anheimfallen. Beim Übersetzen

116 BACHMANN, 1970: 63–65.

117 Ansicht der Liste auf: <www.moheet.com/show_news.aspx?nid=283347&pg=12>. Zugriff:
1.November 2009.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 559

muss der Übersetzer indes von seiner eigenen Persönlichkeit absehen und die
Persönlichkeit des Autors des Originals hervorscheinen lassen.118 So stellt er

beispielsweise der Übersetzung ausgewählter Gedichte Hölderlins eine detailreiche
Biografie des Autors und eine Werkinterpretation voran, ohne dabei jedoch
Kunstwerk und Künstler gleichzusetzen; die Eigenständigkeit des Werkes will er
gewahrt wissen.119 Unklarheiten, die sprachlich schwer überbrückt werden können,

hat Mikkawi in seiner Hölderlin-Übersetzung an einzelnen Stellen durch
zum Teil ausführliche Fussnoten dem arabischen Leser zu erklären versucht.120

Nach eigener Aussage hat er sich zur Pflicht gemacht, Geist und Wortlaut des

Textes so originalgetreu wie möglich wiederzugeben.121 In seinen Studien zu

Mikkawis Übersetzungen von Hölderlin ins Arabische gelangt Peter Bachmann
allerdings zu dem Schluss, dass Mikkawi seine eigenen mystischen Interpretationen

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

in die Übersetzung einfliessen lasse.122

2.1.2 Isma il al-Mu.addaq

Isma il al-Mu.addaq wurde 1950 in al-Qunay.ira, Kenitra, einer Hafenstadt im
Norden Marokkos geboren.123 Mit 21 Jahren schloss er sein Philosophiestudium
in Rabat ab und verdiente sich danach seinen Unterhalt zunächst als Philosophielehrer

an einem Gymnasium seiner Heimatstadt.

Das Interesse für Philosophie führte ihn nach Wuppertal in Deutschland,
wo er 1993 promoviert wurde. Noch im selben Jahr kehrte er nach Marokko
zurück, um eine Stelle als Dozent für Philosophie am Zentrum für die Ausbildung
von Bildungsinspektoren usta. falsafa bi-markaz takwin mufattiši at-ta lim)
anzunehmen. Dieser Arbeit ging al-Mu.addaq acht Jahre lang nach, bis ihm eine

Stelle als Philosophiedozent an der Universität Ibn .ufayl in seiner Heimatstadt
angeboten wurde, wo er bis heute angestellt ist. Neben seiner intensiven Arbeit
im akademischen Bereich hat er zahlreiche philosophische Werke aus dem
Deutschen ins Arabische übersetzt. Dazu zählt ein Sammelwerk zu Martin Heideggers

grundlegenden Schriften, das er 2003 für das ägyptische Nationalprojekt für

118 BACHMANN, 1970: 66.

119 BACHMANN, 1981: 337–338.
120 BACHMANN, 1981: 332.

121 BACHMANN, 1981: 340.

122 BACHMANN, 1981: 347–8.
123 Die folgenden biografischen Angaben sind dem CV von Isma il al-Musaddaq entnommen,

den uns auf Anfrage die Arab Organization of Translation freundlicherweise zur Verfügung
gestellt hat.



560 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Übersetzung Mašru al-qawmi li-t-targama) kompiliert und übersetzt hat. Ein
weiteres Werk, das er im Auftrag der Arab Organization for Translation al-
Muna..ama al- arabiya li-t-targama) übersetzt hat, ist das Buch Die Krise der
europäischen Wissenschaften und der transzendentalen Phänomenologie von
Edmund Husserl, das 2009 in Beirut auf Arabisch publiziert wurde. Andere
Übersetzungen hat er in eigener Regie vorgenommen und in Philosophiezeitschriften

wie Fikr wa-naqd (“Denken und Kritik”), Madarat falsafiya
(“Philosophische Angelpunkte”) und Falsafa (“Philosophie”) publiziert. Kants
Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? erschien 1997 in der Zeitschrift
Fikr wa-naqd124 Er hat überdies noch Werke von Klaus Held Die
transzendentale Phänomenologie: Eingebung und Verantwortung125, Die Welt und die
Dinge: Zur Deutung der Philosophie Martin Heideggers126 und Die Möglichkeiten

zur Verständigung der Kulturen und dessen Grenzen127) ins Arabische
übersetzt. Darüber hinaus verfasste er zahlreiche Artikel in europäischen Sprachen

zu philosophischen Themen wie Interkulturelle Verständigung im
technischen Zeitalter, Die erscheinende Welt und Critique de la science moderne de

la nature.

2.2 Analyse und Charakterisierung der Übersetzungen

Al-Mu.addaqs Übersetzung kursiert im Internet auf verschiedenen Portalen128

und Blogs der arabischen Welt, wobei meist nicht auf die Quelle hingewiesen

wird. Auffällig ist vor allem, dass sich viele Websites, in denen der Text zitiert
wird, für einen säkularen, der Moderne entsprechenden Staat und allgemein für
Aufklärung einsetzen. An prominenter Stelle stehen die Seiten Agras al- awda

li- agl dawla dimuqra.iya almaniya Das Läuten zur Rückkehr [der Palästinenser]

um eines säkularen und demokratischen Staates willen) und .izb al-.ada.a
wad-dimuqra.iya li-Suriya Partei für die Modernisierung und die Demokratie in
Syrien). Eine andere Seite, deren Parteizugehörigkeit unklar bleibt, nennt sich

124 Kata Moser sei für die Bereitstellung der Zeitschrift ganz herzlich gedankt.

125 HILD, 2000.

126 HILD, 1997.

127 HILD, 2004.

128 So zum Beispiel: <www.annabaa.org/index.htm>, <www.hadatha4syria.org/index.php>,

<www.alawan.org/<-12-.html>, <www.abnaa-elbalad.org/html/modules.php?name=News&
file=article&sid=296>, <www.ajras.org/?page=show_details&Id=13&table=table_173&
CatId=55>. Zugriff: 22.03.10.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 561

al-Awan min agl .aqafa aqlaniya almaniya tanwiriya Die rechte Zeit für eine

rationalistische, säkulare und aufgeklärte Kultur).129 Es stellt sich die Frage, weshalb

diese Seiten ausschliesslich auf al-Mu.addaqs und nicht auf Mikkawis Version

zurückgreifen. Abgesehen davon, dass Mikkawis Übersetzung in der nun
schon über zwanzig Jahre alten Festschrift ein wenig versteckt geblieben sein
mag, könnte ein Grund dafür darin liegen, dass al-Mu.addaq in seiner
Übersetzung die von Kant eingestreuten Zeitbezüge im übrigen ohne Vermerk)
weggelassen hat, wodurch dem Leser ein direkter Bezug zum Heute ermöglicht
wird. So fehlt in al-Mu.addaqs Übersetzung der Satz “In diesem Betracht ist
dieses Zeitalter das Zeitalter der Aufklärung, oder das Jahrhundert Friedrichs”:

Immanuel Kant130 Abd al-Gaffar Mikkawi131 Isma il al-Mu.addaq132

Allein, dass jetzt ihnen doch das

Feld geöffnet wird, sich dahin

frei zu bearbeiten, und die
Hindernisse

In seiner Einleitung aber bettet al-Mu.addaq Kants Abhandlung präzise in ihren
historischen Kontext ein. Der Pfarrer Johann Friedrich Zöllner hatte 1783 in der

Zeitschrift Berlinische Monatsschrift beklagt, dass in einer Gesellschaft, in der

viel über Aufklärung geredet werde, keiner klarstellen würde, was mit Aufklärung

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

der allgemeinen

Aufklärung, oder des Ausgangs

aus ihrer selbst verschuldeten

Unmündigkeit, allmählich
weniger werden, davon haben

wir doch deutliche Anzeigen. In
diesem Betracht ist dieses

Zeitalter das Zeitalter der

Aufklärung, oder das

Jahrhundert Friederichs.

gemeint sei, und forderte in einer Fussnote die Leser der Berlinischen
Zeitschrift auf, eine Definition für den Vorgang der Aufklärung zu geben.133 Al-
Mu.addaq erläutert, dass Zöllner in seinem Artikel die seinerzeit in Frage
gestellte kirchliche Trauung gegen die zivilrechtliche Trauung verteidigte und

129 <www.alawan.org/-12-.html>, Zugriff: 22.03.10.

130 KANT, 1969 1784): 7.
131 KANT, 1987: 289.

132 KANT,1997: 148.

133 SCHMIDT, 2006: 651.



562 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

heftige Kritik an der allseits proklamierten Aufklärung übte, welche die Köpfe
der Menschen verwirre. Er erwähnt auch, dass Moses Mendelssohn kurz vor
Kant in besagter Zeitschrift eine Antwort auf diese Frage veröffentlicht hatte,
deren Inhalt Kant allerdings zum Zeitpunkt der Abfassung seiner eigenen
Antwort nicht bekannt gewesen sei.

Al-Mu.addaq hat seiner Übersetzung der Schrift Beantwortung der Frage:
Was ist Aufklärung? die 1966 im Suhrkamp Verlag erschienene, von Willhelm
Weischedel besorgte Ausgabe zugrunde gelegt. Mikkawi hingegen benennt die
Vorlage für seine Übersetzung nicht und informiert den Leser auch nicht über
den historischen Kontext.

2.2.1 Semantische Ebene und Lexikalisches

Auf terminologischer Ebene lassen sich, wie aus den folgenden Beispielen
ersichtlich wird, zwischen den beiden Übersetzungen erhebliche Unterschiede

feststellen. Das Fehlen eines konsequenten Gebrauchs entsprechender Begriffe
ist ein Problem, das die Aufmerksamkeit und das Verständnis des Lesers
beeinträchtigt. Dies bezieht sich vor allem auf die Begriffe “Verstand” und “
Vernunft”, welche Kant in seiner Philosophie stark voneinander unterscheidet. Al-
Mu.addaq differenziert konsequent beide Begriffe, indem er “Vernunft” den

arabischen Begriff aql (“Intellekt”) zuordnet und “Verstand” den Begriff fahm

(“Verstehen”, “Verständnis”), wie aus den beiden folgenden Beispielen
ersichtlich wird:

Immanuel Kant134 Abd al-Gaffar Mikkawi135 Isma il al-Mu.addaq136

Unmündigkeit ist das

Unvermögen, sich seines Verstandes

ohne Leitung eines anderen zu
bedienen. Selbstverschuldet ist

diese Unmündigkeit, wenn die
Ursache derselben nicht am

Mangel des Verstandes […].

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

134 KANT, 1969 1784): 1.

135 KANT, 1987: 285.

136 KANT, 1997:144.



KANT AUF ARABISCH 563

Immanuel Kant137 Abd al-Gaffar Mikkawi138 Isma il al-Mu.addaq139

Zu dieser Aufklärung aber wird
nichts erfordert als Freiheit; und

zwar die unschädlichste unter

allem, was nur Freiheit heissen

mag, nämlich die: von seiner

Vernunft in allen Stücken

öffentlichen Gebrauch zu
machen.

Indes behält al-Mu.addaq fahm nicht der Übersetzung von “Verstand” vor,
sondern verwendet fahm auch für die Wiedergabe von “Einsicht”. Mikkawi
hingegen überträgt “Einsicht” zunächst mit taba.sur (“Betrachten”, “Überlegung”)

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

ins Arabische:

Immanuel Kant140 Abd al-Gaffar Mikkawi141 Isma il al-Mu.addaq 142

[…] indessen die eingeführte

Ordnung noch immer
fortdauerte, bis die Einsicht in die

Beschaffenheit dieser Sachen

öffentlich so weit gekommen

und bewähret worden.

Beide Übersetzer sind jedoch bei der Wiedergabe von “Einsicht” als terminus
technicus inkonsequent. Denn nur wenige Zeilen später gibt al-Mu.addaq sie mit
ta.awwur (“Vorstellung”, “Idee”) wieder und Mikkawi mit ra y (“Ansicht”,
“Meinung”; “Idee”):143

137 KANT, 1969 1784): 3.
138 KANT, 1987: 286.

139 KANT,1997: 145.

140 KANT, 1969 1784): 6.
141 KANT, 1987: 288.

142 KANT,1997: 147.

143 Ein weiteres Beispiel für Mikkawi wäre in KANT, 1987: 289 zu finden.



564 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Immanuel Kant144 Abd al-Gaffar Mikkawi145 Isma il al-Mu.addaq146

Es tut selbst seiner Majestät
Abbruch, wenn er sich hierin
mischt, indem er die Schriften,
wodurch seine Untertanen ihre
Einsichten ins reine zu bringen

suchen, seiner Regierungsaufsicht

würdigt, sowohl wenn
er dieses aus eigener höchsten

Einsicht tut, wo er sich dem

Vorwurfe aussetzt.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Eine weitere Quelle für Missverständnisse ist die Übersetzung von “
Privatgebrauch” und “öffentlichem Gebrauch” der “eigenen Vernunft” respektive des

“eigenen Verstandes”. Das Hauptproblem besteht darin, dass im Arabischen

“privat” und “eigener” oft mit demselben Wort zum Ausdruck gebracht werden.
Beide Übersetzer bemühen sich auf verschiedene Weise um Lösungen:

Immanuel Kant147 Abd al-Gaffar Mikkawi148 Isma il al-Mu.addaq149

[…] der Privatgebrauch
derselben aber darf öfters sehr enge

eingeschränkt sein, ohne doch

darum den Fortschritt der

Aufklärung sonderlich zu hindern.

Mikkawi verwendet al-.a.. hier zur Übersetzung von “privat” und scheint es,

wie aus dem nächsten Beispiel ersichtlich wird, zunächst nicht zur Wiedergabe
von “eigener” benutzen zu wollen. Al-Mu.addaq hingegen behält al-.a..
konsequent der Übertragung von “eigener” vor und wählt, wie im obigen Beispiel
gezeigt, für “privat” eine andere Ableitung von der Wortwurzel “.-.-.”, nämlich

“.u.u.i”.

144 KANT, 1969 1784): 7.

145 KANT, 1987: 289.

146 KANT, 1997:147–148.

147 KANT, 1969 1784): 3.

148 KANT, 1987: 286.

149 KANT, 1997:145.



KANT AUF ARABISCH 565

Immanuel Kant150 Abd al-Gaffar Mikkawi151 Isma il al-Mu.addaq152

Er hat sie sogar lieb gewonnen,

und ist vor der Hand wirklich
unfähig, sich seines eigenen

Verstandes zu bedienen, weil
man ihn niemals den Versuch

davon machen liess.

Mikkawi verwendet ein rückbezügliches Personalsuffix, um auf den eigenen

Verstand zu verweisen, was dem Sinn nach auch genügt. An einer späteren

Textstelle gibt Mikkawi “eigener” dann aber doch mit al-.a.. wieder, wobei er

bei der Übersetzung des “öffentlichen Gebrauchs” das Adjektiv “öffentlich”
weglässt, so dass ein aufmerksamer Leser in Verwirrung geraten muss. Al-
Mu.addaq hingegen bleibt seinen einmal gewählten arabischen Entsprechungen

treu.

Immanuel Kant153 Abd al-Gaffar Mikkawi154 Isma il al-Mu.addaq155

Ich verstehe aber unter dem

öffentlichen Gebrauche seiner

eigenen Vernunft denjenigen,

den jemand als Gelehrter von

ihr vor dem ganzen Publikum
der Leserwelt macht.

Mikkawi variiert die Wiedergabe des “öffentlichen Gebrauchs der Vernunft”
auch im weiteren Verlauf des Textes. Hatte er es in dem obigen Beispiel
weggelassen, überträgt er es an anderen Stellen mit “al-isti.dam al- alani li-l- aql”

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

ins Arabische156 oder umschreibt es wie folgt:

150 KANT, 1969 1784): 2.
151 KANT, 1987: 285.

152 KANT,1997: 144.

153 KANT, 1969 1784): 3.
154 KANT, 1987: 286.

155 KANT,1997: 144.

156 KANT, 1987: 286.



566 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Immanuel Kant157 Abd al-Gaffar Mikkawi158 Isma il al-Mu.addaq159

[…] dass selbst in Ansehung

seiner Gesetzgebung es ohne

Gefahr sei, seinen Untertanen

zu erlauben, von ihrer eigenen

Vernunft öffentlichen Gebrauch

zu machen.

Der “öffentliche Gebrauch” wird hier von Mikkawi mit Gebrauch für
Angelegenheiten,

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

“die mit dem Gemeinwohl verbunden sind”, gleichgesetzt.

Ein weiterer Punkt, der beim Vergleich des Originals mit beiden
Übersetzungen auffällt, besteht darin, dass für einige deutsche Wörter aufgrund ihrer
christlichen Konnotation eine adäquate arabische Entsprechung nur in der

Sprache der arabophonen Christen gefunden werden könnte. Das deutsche Wort
“Seelsorger” gibt Mikkawi wortwörtlich mit ar-ra i ar-ru.i wieder, wodurch
zwar die spezifische Aufgabe erfasst wird, nicht aber die “Alltäglichkeit” des

Priester- und Prediger-Amtes. Al-Mu.addaq behilft sich mit dem im islamischen
Kontext allgemein gebräuchlichen Wort wa i. (“Prediger”), womit er die “
Alltäglichkeit” des Amtes erfasst, nicht aber dessen durch Kant hervorgehobene
besondere Konnotation.

Immanuel Kant160 Abd al-Gaffar Mikkawi161 Isma il al-Mu.addaq162

Habe ich ein Buch, das für mich
Verstand hat, einen Seelsorger,

der für mich Gewissen hat,
einen Arzt, der für mich die

Diät beurteilt, u. s. w.: […].

Im nächsten Beispiel erweckt Mikkawi – gewollt oder ungewollt – Assoziationen

zu einem islamischen Kontext, indem er “Einhelligkeit” mit igma
wiedergibt, dem terminus technicus für “Konsens” in der islamischen Rechtsprache.

Diese Assoziation ist irreführend, da Kant gerade nicht von einem echten, son-

157 KANT, 1969 1784): 8.

158 KANT, 1987: 290.

159 KANT, 1997:149.
160 KANT, 1969 1784): 1.

161 KANT, 1987: 285.

162 KANT, 1997:144.



KANT AUF ARABISCH 567

dern von einem verordneten, künstlichen Einvernehmen spricht. Al-Mu.addaq
verwendet das neutrale tawafuq (“Übereinstimmen”, “Übereinstimmung”):

Immanuel Kant163 Abd al-Gaffar Mikkawi164 Isma il al-Mu.addaq165

Nun ist zu manchen Geschäften,

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

die in das Interesse des

gemeinen Wesens laufen, ein
gewisser Mechanismus
notwendig, vermittelst dessen

einige Glieder des gemeinen

Wesens sich bloss passiv

verhalten müssen, um durch
eine künstliche Einhelligkeit
von der Regierung zu öffentlichen

Zwecken gerichtet, oder

wenigstens von der Zerstörung

dieser Zwecke abgehalten zu
werden.

Ähnlich liegt der Fall bei der Wiedergabe von “Gelehrter” im Kontext der Kritik,

die ein Offizier qua Gelehrter öffentlich an Missständen üben darf. Mikkawi
verwendet den Begriff ulama der gemeinhin den Religionsgelehrten vorbehalten

ist. Al-Mu.addaq ist sich der Problematik offenbar bewusst und wählt
wiederum einen neutralen, wenn auch wenig gängigen Ausdruck, und zwar
ragul fikr (“Mann des Denkens”):

Immanuel Kant166 Abd al-Gaffar Mikkawi167 Isma il al-Mu.addaq168

Es kann ihm aber billigermaßen

nicht verwehrt werden, als

Gelehrter, über die Fehler im
Kriegsdienste Anmerkungen zu
machen, und diese seinem

Publikum zur Beurteilung
vorzulegen.

163 KANT, 1969 1784): 3.
164 KANT, 1987: 287.

165 KANT,1997: 145.

166 KANT, 1969 1784): 4.
167 KANT, 1987: 287.

168 KANT,1997: 146.



568 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Anhand des nächsten Beispiels soll dargelegt werden, wie die Übersetzer in
bestimmten Passagen die Besonderheiten ihrer Muttersprache zur Geltung lassen

kommen, und bei welcher Gelegenheit sie sich diese Freiheit herausnehmen.

Beim ersten Beispiel geht es um die Übersetzung einer Adverb-Verb-
Kombination “sorgfältig verhüten”. Mikkawi drückt sie, wie durchaus üblich,
mit einem maf ul mu.laq aus, der sich dadurch auszeichnet, dass ein Verb und
Nomen von denselben Wurzelradikalen abgeleitet sind, in diesem Falle .ara.u
kulla .ir.in wörtl.: “sie bestrebten [mit] allem Bestreben”). Die Sorgfältigkeit
der Handlung geht bei dieser Übersetzung allerdings vollständig verloren.
Abgesehen davon ist “bestreben” und “verhüten” nicht unbedingt dasselbe, doch
wählt auch al-Mu.addaq dieses Verb, fügt ihm aber “mit Sorgfalt” hinzu,
wodurch er näher am deutschen Original bleibt.

Immanuel Kant169 Abd al-Gaffar Mikkawi170 Isma il al-Mu.addaq171

Nachdem sie ihr Hausvieh

zuerst dumm gemacht haben,

und sorgfältig verhüteten, dass

diese ruhigen Geschöpfe ja

keinen Schritt ausser dem

Gängelwagen, darin sie sie

einsperrten, wagen durften: [...].

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

""

2.2.2 Syntax

Bei der Übertragung der einleitenden Worte Kants bemühen sich Mikkawi und
al-Mu.addaq, den Satzbau des deutschen Originals zu imitieren. Sie bedienen

sich des Personalpronomens der dritten Person, huwa, welches sie als Kopula
verwenden, um eine definitorische Gleichstellung zweier Substantive zu formulieren.

169 KANT, 1969 1784): 1.

170 KANT, 1987: 285.

171 KANT, 1997:144.



KANT AUF ARABISCH 569

Immanuel Kant172 Abd al-Gaffar Mikkawi173 Isma il Al-Mu.addaq174

Aufklärung ist der Ausgang des

Menschen aus seiner
selbstverschuldeten

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Unmündigkeit.
Unmündigkeit ist das Unvermögen,

sich seines Verstandes

ohne Leitung eines anderen zu
bedienen.

Im folgenden Beispiel ersetzt Mikkawi die deutsche Kopula mit dem Verb
baqiya (“fortwährend sein”) und imitiert mittels eines Gedankenstrichs die

Apposition des deutschen Originals. Im Unterschied zu Kant stellt Mikkawi die
Wortfolge aber um und setzt das Verb, wie im Arabischen üblich, an den Anfang
des Satzes. Al-Mu.addaq löst das Problem der Kopula, indem er das Wort
ma.aba (“gleich”, “wie”) als Vermittler zwischen die Nomen setzt. Beide

Autoren sind somit erneut bemüht, die deutsche Syntax nachzuahmen.

Immanuel Kant175 Abd al-Gaffar Mikkawi176 Isma il al-Mu.addaq177

Satzungen und Formeln, diese

mechanischen Werkzeuge eines

vernünftiges Gebrauchs oder

vielmehr Missbrauchs seiner

Naturgaben, sind die Fussschellen

einer immerwährenden
Unmündigkeit.

–

........–

Auch bei längeren Sätzen zeigen sich die Übersetzer bestrebt, den Kant’schen
Satzbau beizubehalten, indem sie sukzessive auch die Folge der Teilsätze linear
übertragen, wie im folgenden Beispiel deutlich wird. Zum einen wird der
Ausdruck “unter ihm” auch an den Anfang gestellt, was in arabischen Satzverhältnissen

nicht zwingend an den Anfang gehört, und das Modalverb “dürfen” wird
von beiden wiedergegeben, von al-Mu.addaq mit yuta. und von Mikkawi mit
ya.iqq, wobei das Bezugsverb “darlegen” aber vorgezogen wird. Die appo-

172 KANT, 1969 1784): 1.
173 KANT, 1987: 285.

174 KANT, 1997: 144.

175 KANT, 1969 1784): 2.
176 KANT, 1987: 286.

177 KANT, 1997: 144.



570 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

sitionellen Einschübe, wie “in der Qualität der Gelehrten”, werden hingegen an
Ort und Stelle beibehalten.

Immanuel Kant178 Abd al-Gaffar Mikkawi179 Isma il al-Mu.addaq180

Unter ihm dürfen verehrungswürdige

Geistliche unbeschadet

ihrer Amtspflicht ihre vom
angenommenen Symbol hier
oder da abweichenden Urteile
und Einsichten in der Qualität
der Gelehrten frei und öffentlich

der Welt zur Prüfung
darlegen; […].

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

–
–

3. Fazit

In der Einleitung zu diesem Artikel war von der angeblichen Unübersetzbarkeit
von Immanuel Kants Texten ins Arabische die Rede. Damit war die Fülle von
Problemen gemeint, mit denen sich ein Übersetzer von Kants Texten ins Arabische

konfrontiert sieht und die sowohl in Kants Texten, also in der Ausgangssprache,

als auch in der Zielsprache, dem Arabischen, ihren Ursprung haben. Mit
diesen Problemen hatten auch die Übersetzer der in diesem Artikel untersuchten
Texte Kants zu kämpfen. Kennzeichnend dafür mag alleine schon die Tatsache

sein, dass sich die verschiedenen Übersetzungen desselben Ausgangstextes
terminologisch stark unterscheiden.

Ein von verschiedenen arabischen Intellektuellen genanntes Problem der
arabischen Sprache, das Fehlen eines einheitlichen terminologischen Rüstzeugs,

um die Philosophie der Moderne zum Ausdruck zu bringen, zeigt sich in allen
vier untersuchten Übersetzungen. Besonders augenfällig ist das Beispiel der

Unterscheidung von “Vernunft” und “Verstand”. Während alle Übersetzer für
“Vernunft” auf den durch die hellenistische Intellektlehre alteingebürgten
Begriff aql zurückgreifen, gibt es für “Verstand” offenbar noch keine feste
Entsprechung. Drei Übersetzer entscheiden sich für das uneindeutige Wort fahm,
wobei Abd al-Gaffar Mikkawi es zusätzlich für die Übersetzung von “Einsicht”

178 KANT, 1969 1784): 8.

179 KANT, 1987: 289–90.
180 KANT, 1997: 148.



KANT AUF ARABISCH 571

verwendet. Einzig Musa Wahba kreiert ein neues Wort, fahima; es wäre zu

untersuchen, inwieweit es sich durchgesetzt hat. Von Wahba abgesehen, sind die
Übersetzer mit Wortneuschöpfungen aber eher zögerlich und behelfen sich z.T.
mit erklärenden Anmerkungen zu bestimmten Begriffen bzw. Übersetzungen.
Das gilt auch für nicht zum philosophischen Vokabular zählende Termini. Mehrfach

werden Begriffe aus der Fachsprache des islamischen Rechts für christlich
oder nicht religiös konnotierte Worte verwendet. Zudem sind nicht alle Übersetzer

gleichermassen um einen konsequenten Gebrauch der einmal gewählten

Termini bemüht, sodass die terminologischen Probleme noch verstärkt werden.
In der Syntax versuchen die Übersetzer, mit Ausnahme von Musa Wahba, häufig,

Kants besonders in der Kritik der reinen Vernunft teilweise hochkomplexen
Satzbau zu imitieren. Das gelingt im Falle der Übersetzung von Kants
Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? insgesamt besser als bei der Kritik der
reinen Vernunft. Abd al-Gaffar Mikkawi und Isma il al-Mu.addaq wahren
durch einen Ersatz für die Kopula, die Verwendung von Modalverben und nur
leichte Anpassungen an die arabische Satzstellung die Nähe zum Original, ohne

der Unverständlichkeit anheimzufallen. Šibani hingegen gelingt das vielfach
nicht.

Die Art und Weise, wie die verschiedenen Kant-Übersetzer mit den in der

Einleitung genannten Problemen umgehen, hängt mehr oder minder deutlich mit
ihrer individuellen Prägung zusammen und mit den Zielen, die sie mit ihrer
Übersetzung verfolgen. Daher können die entstandenen Übersetzungen im Sinne
von Gideon Toury als Gegebenheiten der jeweiligen Zielkultur eines jeden
Übersetzers bezeichnet werden. Der Zusammenhang zwischen Zielkultur und

Übersetzer sticht vor allem bei den Übersetzungen der Kritik der reinen Vernunft
ins Auge. Šibani, der Kants Philosophie sehr kritisch gegenüber steht, wahrt –

von der Syntax ausgenommen – von allen Übersetzern am stärksten die Tradition

der arabischen Sprache. Diese sprachlich konservative Haltung hat ihren
Ursprung in Šibanis ablehnender Haltung gegenüber Kants Philosophie. Sie ist

für ihn der Anfangspunkt der materialistischen Philosophie generell, also der

Philosophie, die Šibani auch für einiges Leid in seiner eigenen Biografie
verantwortlich macht. Auch wird in Šibanis Übersetzung deutlich, dass er versucht,
den Kampf, den Kant in seinen Augen gegen den Unglauben führt, letztlich aber

für sich verliert, sprachlich zu dramatisieren. Aus Šibanis ablehnender Haltung
gegenüber der Philosophie Kants lässt sich zudem schliessen, dass ein Übersetzer

eines bestimmten Textes keineswegs zwangsläufig mit den Ideen des

Autors übereinstimmt und nicht die Absicht haben muss, sie zu verbreiten.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



572 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

Dem in der Tradition verhafteten A.mad aš-Šibani steht in Musa Wahba

ein Modernisierer der arabischen Philosophiesprache gegenüber. Wahbas
Wortneuschöpfungen für Kants Begrifflichkeit in seiner Übersetzung der Kritik der
reinen Vernunft sowie seine Entwirrungen von Kants komplexen Sätzen sind im
Kontext von Wahbas Bemühungen zu sehen, die arabische Philosophiesprache

zu modernisieren. Er versucht die Probleme des Philosophierens auf Arabisch,
auf die er in Interviews aufmerksam macht, zu lösen, indem er neue, eindeutige
Begriffe für Kants Philosophie kreiert, Begriffe, die ein Denken des Modernen
auch auf Arabisch ermöglichen sollen.

Bibliographie

Die Bibliographie ist in folgende Abschnitte unterteilt: 1. Kants Werke auf
Arabisch; 2. Verwendete Texte Kants auf Deutsch und Englisch; 3. Quellen; 4.

Sekundärliteratur.

1. Immanuel Kants Werke auf Arabisch

1.1 Kritik der praktischen Vernunft

1966 Naqd al- aql al- amali. Naqalahu ila-l- arabiya: A.mad aš-Šibani.
Bayrut: Dar al-yaq.a al- arabiya.

2008 Naqd al- aql al- amali. Targama: Ganim Hana. Bayrut: Al-muna..a¬
ma al- arabiya li-t-targama.

1.2 Kritik der Urteilskraft

2005 Naqd malakat al-.ukm. Targama: Ganim Hana. Bayrut: Al-muna..a¬
ma al- arabiya li-t-targama.

2009 Naqd malakat al-.ukm. Übersetzer: Sa id al-Ganimi. Köln/Bagdad/
Beirut: Al-Kamel Verlag.

1.3 Kritik der reinen Vernunft

1965 Naqd al- aql al-mugarrad. Naqalahu ila-l- arabiya: A.mad aš-Šibani.
Bayrut: Dar al-yaq.a al- arabiya.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 573

1988 Naqd al- aql al-ma... Targama: Musa Wahba. Bayrut: Markaz al¬

inma’

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

al-qawmi.

1.4 Zum ewigen Frieden

1952 Mašru li-l-s-salam ad-da’m li-l-faylusuf Kant. Targamahu ila-l- ara¬

biya wa-qaddama lahu ad-duktur U.man Amin. Al-Qahira: Maktabat

al-Angilu al-mi.riya.
1985 Na.wa as-salam ad-da’im. Targma, tahqiq: Nabil al-.uri. Bayrut:

Dar .adir li-.-.iba a wa-n-našr.

1.5 Metaphysik der Sitten

1961 Al-mabadi’ al-asasiya li-mitafiziqa’ al-a.laq. Targama: .ikmat
.om.i, .alab: [ohne Verlagsangaben].

1965 Ta’sis mitafiziqa al-a.laq. Targamahu wa-qaddama lahu wa- allaqa

alihi ad-Duktur Abd al Gaffar al-Mikkawi. Al-Qahira: Ad-dar
alqawmiya li-.-.ibi a wa-n-našr.

1965 Usus mitafisiqiya al-a.laq. Targama: Mu.ammad Fat.i aš-Šani.i. Al-
Qahira: Maktabat al-Qahira al-.adi.a.

2002 Ta’sis mitafisiqa al-a.laq. Übersetzer: A. Mikkawi. Köln/Bagdad/

Beirut: Al-Kamel Verlag.

1.6 Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik

1967 Muqaddama li-kull mitafiziqa muqbila yumkin an tu.ir ilman.
Targama Nazali Isma il Husayn. Al-Qahira: Dar al-kitab al- arabi li-.-
.iba a wan-našr.

1.7 Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht

1989 Fikrat tari. kulli min wighat na.ar muwa.iniya almaniya. Targamahu

wa-qaddama lahu Nabil al-.uri. Bayrut: Ad-dar al-almaniya al-
arabiya li-n-našr.

1.8 Über Pädagogik

1924 Kitab fi-t-tarbiya. 1949) Targama .ah.awi Guhari. al-Ma.ba as¬

salafiya. Al-Qahira: Al-ma.ba as-salafiya.



574 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

1.9 Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?

1987 “Al-igaba ala as-su al ma at-tanwir?” Targama Abd al-Gaffar Mik¬
kawi. In: Abd al-Gaffar MIKKAWI; Abdallah AL- UMR; Azmi ISLAM

Hg.): ad-Duktur Zaki Nagib Ma.mud faylasufan wa-adiban. Kitab
Ti.kari. Kuwait: Gami at al-Kuwait, S. 277–292.

1997 “Ma at-tanwir wa ma ‘al-isti mal al- umumi lil- aql’.” Targama

Isma il al-Mu.addaq. In: Fikr wa-Naqd. Al- adad 4:143–150.

2. Verwendete Texte Immanuel Kants, Deutsch und Englisch

1848 Critick of Pure Reason. Second edition with notes and explanation of
terms. Translated from the original of Immanuel Kant by Francis
Haywood. London: William Pickering.

1855 Critique of Pure Reason. Translated from the German of Immanuel
Kant by J.M.D. Meikeljohn. London: Henry G. Bohn.

1881 Critique of Pure Reason. In Commemoration of the Centenary of its
First Publication. Translated into English by F. Max Müller. London:
Macmillan.

1923 Kritik der reinen Vernunft. 1781, 1787) Herausgegeben von Dr. Al¬
bert Görland. Berlin: Bruno Cassirer.

1965 Critique of Pure Reason. 1929) Unabridged Edition. Translated by
Norman Kempf Smith. New York and Toronto: St Martin’s Press.

1969 “Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?” 1784) In: Ausge¬

wählte kleine Schriften / Immanuel Kant, Taschenausgaben der
philosophischen Bibliothek, Heft 24. Hamburg: Meiner Verlag, S. 1–9.

3. Quellen

AL-.UGA, Abd al Maq.ud
2010 At-ta rif bi-l-I.nayniya. Djidda. <www.alithnainya.com/aboutus.asp>.

Zugriff: 22. Januar 2010.
AŠ-ŠIBANI, A.mad
1992a Kalimat al-mu.tafi bihi al-’usta. A.mad aš-Šibani Dankesrede A.-

mad aš-Šibanis für seine Auszeichnung durch al-I.nayniya). Djidda.
<www.alithnainya.com/tocs/default.asp?toc_id=1820&toc_brother=-
1&path=0;1;14;161;1820>. Zugriff: 16. Januar 2010.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 575

1992b Kalimat al-’usta. A.mad aš-Šibani. .umma ta.adda.a al-’usta.
A.mad aš-Šibani fa-qala. Aus den Gesprächen, die am Abend nach

A.mad aš-Šibanis Auszeichnung durch al-I.nayniya geführt wurden.)
Djidda.
<www.alithnainya.com/tocs/default.asp?toc_id=900&toc_brother=-
1&path=0;1;8;81;900>. Zugriff: 22. Januar 2010.

4. Sekundärliteratur

ALBERT, Sándor

2001 Übersetzung und Philosophie: wissenschaftsphilosophische Probleme
der Übersetzungstheorie – die Fragen der Übersetzung von
philosophischen Texten. Aus dem Ungarischen übersetzt von László

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Valaczkai. Wien: Praesens.

ARKOUN, Muhammad
1993 Ayna huwa al-fikr al-islami al-mu a.ir? Targama wa-t-ta liq Hašim

Sali.. London/Beirut: Dar as-saqi.

BACHMANN, Peter

1970 “ Abd Al-Gaffar Mikkawi, traducteur et prosateur égyptien contem¬

porain.” In: LinkActes: Ve Congrès international d’arabisants et
d’islamisants, Bruxelles, 31 août – 6 septembre 1970 / Kongress für Arabistik

und Islamwissenschaft. Brüssel: Centre pour l’Étude des

Problèmes du Monde Musulman Contemporain, S. 63–73.
1991 “Ein Leitbild für arabische Lyriker? Bemerkungen zu den Hölderlin-

Büchern von Fu’ad Rifqa und Abd al Gaffar Mikkawi.” Oriens
27:324–387.

BROSOW, Frank und THOMAS, Andreas

2008 “Kant und die Zukunft der europäischen Aufklärung.” Internationale
Fachtagung des Alfred Krupps Wissenschaftskollegs Greifswald,
Oktober 2007. Kant Studien 99/2:229–237.

BUCHTA, Abdelkader; ATTIA, Ahmed Abdellhalim
2008 “Kant dans la pensée philosophique arabe contemporaine.” Dogma.

Revue électronique. <www.dogma.lu/philoHistoire.php>. Zugriff: 17.

Februar 2010.
CRONIN, Ciaran
2003 “Kant’s Politics of Enlightenment.” Journal of the History of Philo¬

sophy 41/1:51–80.



576 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

DURANT, William
1994 Qi..at al-falsafa. 1965) Targama A.mad aš-Šibani. Al-Qahira: Dar

al-qari’ al arabi.
ENDRESS, Gerhard
1973 Proclus Arabicus. Zwanzig Abschnitte aus der Institutio Theologica in

arabischer Übersetzung. Eingeleitet, herausgegeben und erklärt von
Gerhard ENDRESS. Würzburg: Ergon.

1987 “Die wissenschaftliche Literatur”. In: Helmut GÄTJE Hg.), Grundriss
der arabischen Philologie, Band 2: Literaturwissenschaft. Wiesbaden:
Ludwig Reichert, S. 416–431.

1992 “Die wissenschaftliche Literatur.” In: Wolfdietrich FISCHER Hg.),
Grundriss der arabischen Philologie, Band 3: Supplement. Wiesbaden:

Ludwig Reichert, S. 3–23.
FÖRSTER, Eckart
1998 “Die Vorreden.” In: Georg MOHR / Markus WILLASCHEK Hg.),

Kritik der reinen Vernunft. Berlin: Akademie Verlag, S. 37–55.
GIESEN, Heinz
1959 Die Offenbarung des Johannes. 1947) Übersetzt und erklärt von

Heinz Giesen. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet.

.AGIRI, Mu.ammad
2004 “Al-falsafa ta iš ma’ziqaha wa-turdi awda aha fi-l-bilad al- arabiya.”

Nizwa, al- adad al-arba un. Bayrut. [Interview der Zeitschrift Nizwa
mit Musa Wahba im Oktober 2004.] <www.nizwa.com/articles.
php?id=2684>. Zugriff: 17. November 2009.

HILD, Klaws
1997 “Al- alam wa-l-ašya’: qira’at li-falsafat Martin Haydaggar.” Fikr wa¬

naqd, al- adad 1, Sibtambar/Aylul:131–150.
2000 “Al-finuminulugiya at-tiransdantaliya: al-ba.aha wa-l-mas’uliya.”

Madarat falsafiya. Al- adad 4, Yuniyu/.aziran. <philosophiemaroc.
org/madarat_04/madarat04_03.htm>. Zugriff: 21. Juni 2010.

2004 “Imkaniyat at-tafahum bayna a.-.aqafat wa-.ududihi”. Fikr wa-naqd,

al- adad 59–60, Mayu–Yuniyu/Ayyar – .aziran: [nach unpagiertem
Manuskript zitiert].

HINSKE, Norbert Hg.)
1981 Was ist Aufklärung? Beiträge aus der Berlinischen Monatsschrift.

1973) Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 577

HUME, David
2008 Mab.a. fi-l-fahima al-bašariya. Targama Musa Wahba. Bayrut: Dar

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

al-Farabi.
AL-JABRI, Mohammed Abed
2009 Kritik der Arabischen Vernunft. Naqd al- aql al- arabi. Die Einfüh¬

rung. Aus dem Französischen übersetzt von Vincent von Wroblewsky
und Sarah Dornhoff. Berlin: Perlen Verlag.

LAROUI, Abdallah
1967 L’idéologie arabe contemporaine. Préface de Maxime Rodison. Paris:

Maspero.
LUBICA, Georges

1980 As-siyasa wa-d-din inda Ibn .aldun. Ta rib Musa Wahba wa-Šawqi
ad-Duwayhi. Bayrut: Dar al-Farabi.

MARZARI, Robert
2004 Fesselndes Arabisch. Strukturelle Schwierigkeiten und künstliche Ba¬

rrieren in der arabischen Sprache. Berlin: Schiler.
MICHEL, Andreas
2000 Die französische Heidegger-Rezeption und ihre sprachlichen Konse¬

quenzen: ein Beitrag zur Untersuchung fachsprachlicher Varietäten in
der Philosophie. Heidelberg: Universitätsverlag C. Winter.

MOHR, Georg
2005 “Kants Grundlegung der kritischen Philosophie”. In: Georg MOHR

Hg.), Immanuel Kant. Theoretische Philosophie. Text und Kommentar.

Bd. 3. Frankfurt: Suhrkamp, S. 25–511.

AN-NABLUSI, Šarik
2010a “Bi-r-ra’y wa-r-ra’y al-a.ar tas.a al-anwar”. al-Wa.an, 9. Januar

2010. Abha. <www.alwatan.com.sa/news/writerdetail.asp?issueno=

3389&id=16951&Rname=23>. Zugriff: 16. Januar 2010.
2010b “Fi masirat al-i.la. nata.akkar ha’ula’i ar-ruwwad”. al-Wa.an, 2.

Januar 2010. Abha. <www.alwatan.com.sa/NEWS/writerdetail.asp?

issueno=3382&id=16788&Rname=23>. Zugriff: 13. Januar 2010.
NAIM, Leila
1994 Heinrich Manns “Untertan” im Orient. Probleme einer literarischen

Übersetzung in das Arabische. Berlin: Klaus Schwarz.
O’NEILL, Onara
1989 Constructions of Reason. Explorations of Kant’s Practical Philo¬

sophy. Cambridge: Cambridge University Press.



578 MICHAEL FREY UND AYSUN ALY

PICARD, Elizabeth
2005 al-Za im, .usni 1889–1949). In: Encyclopédie de l’Islam. Nouvelle

édition. Tome XI, V–Z. Leiden: Brill, S. 437–438.
REDLIN, Monika
2005 Die Literarische Übersetzung zwischen Theorie und Praxis. Die Wer¬

ke Grazia Deleddas im deutschen Sprachraum. Frankfurt am Main:
Peter Lang.

SCHMIDT, James

2006 “What Enlightenment was, and what it still might be.” American Be¬

havioral Scientist 49/5:647–663.

2007 “Misunderstanding the Question: ‘What is Enlightenment?’” Paper
initially presented as the George R. Heavens Lecture at Ohio State

University on May 11, 2007.
<http://sws.bu.edu/jschmidt/ Havens.pdf>. Zugriff: 11.Januar 2010.

SEALE, Patrick
1986 The struggle for Syria. A study in Post-War Arab Politics, 1945–1958.

1965) London: I. B. Tauris Publishers.
SEIDEL, Roman
2007 “Von Königsberg nach Teheran. Mehdi .a’eris Replik auf Kants Kri¬

tik des ontologischen Gottesbeweises. Ein Beispiel für die zeitgenössische

Kantrezeption in Iran.” In: Eduard GRAF, Susanne HÖSEL,

Stefan KLINGNER und Lars LEIDL Hg.): Wer brauch Kant heute?

Beiträge der interdisziplinären Tagung vom 14. und 15. Oktober 2006
in Dresden. Dresden: TUD press, S. 41–60.

SENN, Fritz
1994 “Literarische Übertragungen – empirische Bedenken.” 1986) In:

Mary SNELL-HORNBY Hg.): Übersetzungswissenschaft – Eine
Neuorientierung. Zur Integrierung von Theorie und Praxis. Tübingen und
Basel: Francke Verlag, S. 54–84.

AŠ-ŠIBANI, A.mad
1958 Al-usus a.-.awriya li-l-qawmiya al- arabiya. Bayrut: Dar al-yaq.a al-

arabiya li-t-ta’lif wat-targama wan-našr.

1966a Al-qawmiya al- arabiya fi-n-na.ariya wa-t-ta.biq. Bayrut: Dar al¬

kitab al- arabi.
1966b Al-a.laqiya a.-.awriya wa-l-a.laqiya al- arabiya. Bayrut: Dar al¬

kitab al- arabi.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579



KANT AUF ARABISCH 579

SMITH, Barry
1992 “Zur Nichtübersetzbarkeit der deutschen Philosophie.” In: Zur philo¬

sophischen Aktualität Heideggers. Symposium der Alexander von

Humboldt-Stiftung vom 24.–28. April 1989 in Bonn-Bad Godesberg.
Band 3: Im Spiegel der Welt: Sprache, Übersetzung, Auseinandersetzung.

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, S. 127–147.
SPENGLER, Oswald
1964 Tadawur al-.a.ara al-garbiya. Targama A.mad aš-Šibani. Bayrut:

AS/EA LXIV•3•2010, S. 535–579

Dar maktabat al-.ayat.
STRAWSON, Peter

1966 The Bonds of Sense. An Essay on Kant’s Critique of Pure Reason.

London: Methuen.
STROMBERG, Roland N.
1994 Tari. al-fikr al-urubi al-.adi.. 1984/85) Targama A.mad aš-Šibani.

Al-Qahira: Dar al-qari’ al- arabi.
SURUR, Ali
1998 “Al-mufakkir al-lubnani Musa Wahba fi-.iwar ma a Nizwa.” Nizwa,

al- adad a.-.ali. ašar. Bayrut. [Interview der Zeitschrift Nizwa mit
Musa Wahba im Januar 1998.] <www.nizwa.com/articles.php?id=
668>. Zugriff: 17. November 2009.

TARAMAN, Soheir
1986 Kulturspezifik als Übersetzungsproblem. Phraseologismen in ara-bisch-

deutscher Übersetzung. Heidelberg: Groos.
TOURY, Gideon
1995 Discriptive Translation Studies and Beyond. Amsterdam und Phila¬

delphia: John Benjamins Publishing Company.
ULE, Wolfgang Hg.)
1998 Deutsche Autoren in arabischer Sprache. 1974) Amman: Goethe-

Institut.
WAHBA, Musa
1987 “Mu..ala.at Naqd al- aql al-mugarrad.” Magallat al-fikr al- arabi 48:

[nach unpagiertem Manuskript zitiert].
WAHBA, Musa Hg.)
2003 Falsafa. Bayrut: Al-liqa’ al-falsafi.




	Kant auf Arabisch : Übersetzungsprobleme und deren Lösungen durch die Übersetzer der Schriften : Beantwortung der Frage : Was ist Aufklärung? und Kritik der reinen Vernunft

