
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: Writing against Islamic dramas : islamisches Familienrecht neu denken

Autor: Dennerlein, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WRITING AGAINST ISLAMIC DRAMAS.
ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN

Bettina Dennerlein, Universität Zürich

Abstract

Starting from a brief discussion of current politics of “othering” at the intersection of culture,

gender and sexuality, the present paper takes up critical perspectives from anthropological research

and area studies in order, on the one hand, to point to the relevance of looking at transfers and

interconnections, on the other hand, to understand how gender and constructions of cultural

identity are historically enmeshed. With a view to demonstrating the pertinence of this perspective,

examples from contemporary Muslim family law are analysed with a major focus on the Moroccan
experience of reform.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

Vorrede

Dass mehr als dreissig Jahre nach der Veröffentlichung von Edward Saids viel
diskutiertem Buch Orientalism1 der Islam noch immer oder vielleicht gerade

wieder der Inbegriff des “Anderen” in westlichen Vorstellungen sein würde,
wäre vor fünfzehn oder zwanzig Jahren wohl kaum so klar vorhersehbar gewesen.

Dabei markierte Saids Buch keinesfalls den Anfang der so genannten
Orientalismuskritik. Schon früher war die europäische Forschung über den Orient vor
dem Hintergrund der Dekolonisierung aus politischer wie auch aus
wissenschaftlicher Perspektive kritisiert worden. Gleichwohl bildete “Orientalism” den

Auslöser für breit geführte, nunmehr stark auf kulturelle Phänomene fokussierte
Debatten über Kolonialismus und Repräsentationen des “Anderen”.2 Mittler-

Bei diesem Text handelt es sich um die leicht überarbeitete Fassung der gleichnamigen An¬

trittsvorlesung, gehalten an der Universität Zürich am 22. März 2010. Andreas Kaplony,
Anke von Kügelgen und Lutz Rogler danke ich für wichtige Anmerkungen zu früheren
Fassungen.

1 SAID, 1978.
2 In einer der wenigen islamwissenschaftlichen Reaktionen auf “Orientalism” wird gerade der

Erfolg von Saids Buch damit in Verbindung gebracht, dass hier Imperialismuskritik durch
Orientalismuskritik ersetzt worden sei JOHANSEN, 1990: 73).



518 BETTINA DENNERLEIN

weile gebräuchliche Begriffe wie “Neo-Orientalismus”, “Post-Kolonialismus”
oder “Okzidentalismus” ebenso wie der Begriff “Neo-Rassismus” zeigen dabei

zugleich den Wandel an, den Konstruktions- und Politisierungsformen kultureller

Differenz durchlaufen haben. Insgesamt ist Kultur nicht mehr nur Gegenstand

politischer Auseinandersetzungen, sondern Kultur scheint selbst ein

zentraler Ort der Politik geworden zu sein. Dabei sind die Schlagworte “Frauen

und Islam” in besonderer Weise präsent.

Im Folgenden möchte ich zunächst die geschlechtliche Codierung aktueller
Differenzdiskurse skizzieren und die Kritik an diesen Diskursen durch eine
regionalwissenschaftliche Perspektive ergänzen. In einem zweiten Schritt werde

ich am Beispiel des islamischen Familienrechts auf die Relevanz der Betrachtung

von Beziehungen und Transfers für das Verständnis von Geschlechterordnungen

in Verbindung mit Identitätskonstruktionen eingehen. Das islamische
Familienrecht habe ich hier deshalb zum Thema gemacht, weil es in der Region
wie auch ausserhalb häufig als unhinterfragt authentisch betrachtet wird. In der

Region gibt es eine starke Tendenz, in ihm ein Wahrzeichen religiöser und / oder
nationaler Identität zu sehen. In Europa findet diese Auffassung ein doppeltes
Echo: Ein positives, wenn etwa der Erzbischof von Canterbury empfiehlt, für
muslimische Migrantinnen und Migranten zumindest in Teilen islamisches
Familienrecht anzuwenden – und ein negatives, wenn umgekehrt das
Schreckensbild der Einführung von Verstossung, Polygynie und Züchtigungsrecht im
Zusammenhang mit der Präsenz von Muslimen in Europa gezeichnet wird. Ich
konzentriere mich dabei im Folgenden auf Diskurse und Institutionen – nicht auf
Subjektivitäten oder konkrete Prozesse der Identifikation.

Islam und politische Konstruktionen kultureller Differenz

Wie politische Konstruktionen kultureller Differenz in aktuellen Zusammenhängen

funktionieren, zeigt in geradezu realsatirisch überzeichneter Form der

politisch wie juristisch umstrittene Gesprächsleitfaden für Einbürgerungsbehörden

in Baden-Württemberg, der 2006 zur Überprüfung der “inneren Einstellung”
von Einwanderern aus muslimischen Herkunftsländern eingeführt worden ist.3

3 Vgl. etwa das völkerrechtliche Gutachten zum Gesprächsleitfaden von Rüdiger Wolfrum
und Volker Röben

<http://www.mpil.de/shared/data/pdf/gutacht_gespraechsleitfaden_ einbuergerung.pdf>
zuletzt aufgerufen: 21.05.2010).

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 519

Mit Hilfe der in dem Leitfaden zusammengestellten Fragen soll die Loyalität
von Einbürgerungswilligen zur freiheitlich demokratischen Grundordnung der

Bundesrepublik Deutschland überprüft werden. Tatsächlich werden Muslimen
hier jedoch sozusagen qua ihres Muslim-Seins demokratische Defizite unterstellt
– und zwar im Hinblick auf religiöse Orientierungen und im Hinblick auf
Gender und Sexualität. Zwei Fragen sind der Haltung gegenüber den Attentaten
vom 11. September 2001 gewidmet. Vier Fragen zielen auf die Einstellung zu

religiöser Toleranz und zum Recht, religiöse Gefühle anderer zu verletzen. Die
grosse Mehrheit der Fragen 21 von insgesamt 30) betreffen jedoch Rechte von
Frauen, Geschlechterrollen und männliche Homosexualität.

Der zitierte Gesprächsleitfaden folgt bei aller Zuspitzung einem fest
verankerten Muster, nach dem kulturelle Differenz immer zugleich geschlechtlich
und sexuell codiert ist. Insbesondere das Stereotyp der unterdrückten muslimischen

Frau diente und dient noch immer dazu – das ist bereits vielfach
aufgearbeitet worden –, die Rückständigkeit des Islams anzuzeigen und zugleich
dessen Bedrohlichkeit für die eigenen, als freiheitlich gesetzten Werte und
Lebensformen zu belegen. Dieses Stereotyp kann sich auf eingefahrene
Repräsentationsschemata stützen. Seit der Kolonialzeit war die unterdrückte Orientalin
nicht nur Gegenstand künstlerischer und literarischer Repräsentationen. Ihr Bild
diente ebenso zur Rechtfertigung kolonialstaatlicher Interventionen. Gleichzeitig
lassen sich Vorstellung von der unterdrückten Orientalin immer wieder neu

anpassen und neu politisch aufladen. Darin scheint ihre besondere Wirksamkeit
und Langlebigkeit begründet zu liegen. Die Amerikanistin und Kulturwissenschaftlerin

Gabriele Dietze interpretiert die gegenwärtige Verbreitung solcher
Stereotypisierungen gerade auch unter Frauen als Ausdruck eines

“okzidentalistischen Geschlechterpakts”.4

In der Ablehnung und Stigmatisierung der unterdrückten ‘Orientalin’ wird plötzlich die

Berechtigung und die Notwendigkeit einer ‘Emanzipation’ anerkannt, die zuvor […] als

unnötig und / oder überflüssig angesehen wurde […].5

Die “okzidentale Frau”, so Dietze, werde auf diese Weise sozusagen performativ
als bereits emanzipiert inszeniert und verzichte im Gegenzug auf “[…] nervende

Gerechtigkeits- und Gleichheitskämpfe.”6 Im Zusammenhang mit dem so
genannten Kopftuchstreit argumentiert Dietze, dass die zur Norm erhobene Blösse

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

4 DIETZE, 2009: 33ff.
5 DIETZE, 2009: 36.

6 DIETZE, 2009: 36.



520 BETTINA DENNERLEIN

des weiblichen Körpers in westlichen Gesellschaften keinesfalls ein Zeichen von
Befreiung, sondern das Ergebnis spezifischer Formen der Codierung und
Disziplinierung sei.

Ebenso spielt Sexualität bzw. sexuelle Orientierung im Zusammenhang mit
der geschlechtlichen Codierung kultureller Differenz eine wichtige Rolle. In
einem höchst ambivalenten Verhältnis von Normativierung bzw. Disziplinierung
und Ausgrenzung wird etwa Homosexualität in Diskursen über islamischen
Terrorismus eingesetzt. Hier werden, wie Jasbir Puar in ihrem Buch Terrorist
Assemblages von 2007 für den US-amerikanischen Kontext zeigt, als sexuell
pervers markierte “terroristische” Körper terrorist bodies) von sozusagen
rehabilitierten, “regulär” homosexuellen bzw. queeren Subjekten properly queer

subjects) abgegrenzt.7

Take the case of Osama bin Laden, who was portrayed as monstrous by association with
sexual and bodily perversity versions of both homosexuality and hypertrophied
heterosexuality, or failed monogamy, that is, an Orientalist version of polygamy, as well as

disability) through images in popular culture […].8

Insgesamt stehen in der Perspektive der “Okzidentalismuskritik”
Identitätszuweisungen bzw. Differenzdiskurse und deren disziplinierende Funktion nach

innen im Vordergrund. Im Unterschied dazu fragt die kritische Islam- bzw.
Nahostwissenschaft in erster Linie nach der institutionellen Einbettung und nach

den epistemologischen wie politischen Implikationen solcher Diskurse für die
Region. So stellt Lila Abu-Lughod, Ethnologin, Theoretikerin des Postkolonialismus

und wichtige Vertreterin der nahostbezogenen Frauenforschung, im
Zusammenhang mit aktuellen politischen und akademischen Kämpfen für die
Rechte muslimischer Frauen folgende Fragen:

Is there a way to make the case for the rights and empowerment of women in the Middle
East or the Muslim world in ways that do not become grounds for arguments about the

‘clash of civilizations’ and their associated political, economic, and military agendas? What
are the regional consequences of the new internationalism of women’s rights? Finally, must

this transnationalism dictate the language in which rights are framed today? 9

7 PUAR, 2007: xiii.
8 PUAR, 2007: 38f.
9 ABU-LUGHOD, 2009: 83. Diese Kritik bezieht sich konkret auf den von UNDP in Auftrag

gegebenen “Arab Human Development Report” von 2005, der dem Thema “The Rise of
Women” gewidmet ist.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 521

Das parallele Phänomen der Rehabilitierung bestimmter Formen von
Homosexualität im Rahmen eines sozusagen geöffneten Patriotismus wird in den USA
als homonationalism oder homonormative nationalism diskutiert.

Von Lila Abu-Lughod stammt auch die erste der beiden Anspielungen im
Obertitel meines Vortrags – die Formulierung “writing against”. Ich habe die

Formulierung ihrem viel beachteten Aufsatz “Writing against Culture” aus dem
Jahr 1991 entnommen. 10 In diesem Aufsatz entwickelt Abu-Lughod die Idee
einer Ethnographie des Partikularen als Strategie des Schreibens gegen
homogenisierende Tendenzen auch kritischer Kulturbegriffe. Ausgehend von den Dilemmata

ethnographischer Forschung von Feministinnen und halfies d.h. von
Personen, die politisch oder biographisch mit den von ihnen beforschten
Gesellschaften verbunden sind und damit das Postulat vom neutralen, externen und
unmarkierten Beobachterstatus der forschenden Person unterlaufen) bzw. den

Vorbehalten dieser Forschung gegenüber diskutiert Lila Abu-Lughod
grundlegende theoretische Probleme des Forschens über “Andere” in einer globalisierten

Welt.

If ‘culture’, shadowed by coherence, timelessness, and discreteness, is the prime
anthropological tool for making ‘other’, and difference, as feminists and halfies reveal, tends to be
a relationship of power, then perhaps anthropologists should consider strategies for writing
against culture.11

Lila Abu-Lughod schlägt daher vor, Kulturbegriffe in Fragen nach Diskursen
und Praktiken, nach Verbindungen und Transfers zu überführen.

Gerade die Auseinandersetzung damit, so möchte ich dieses Argument
fortführen, dass das Sprechen über Frauen, Gender, Sexualität usw. in besonderer

Weise in Vorstellungen kultureller Authentizität bzw. Differenz eingelassen ist,
legt einen analytischen Zugang zu Kultur als kontingent, als immer schon
heterogen und nach innen umstritten, als immer schon brüchig und hybride, als

immer schon historisch wie politisch verortet nahe. Kulturelle Dynamiken und
Austauschbeziehungen bzw. Verflechtungen vollziehen sich dabei nicht allein
auf der symbolischen Ebene. Auch Institutionen und Politiken spielen eine

zentrale Rolle. In unserem Fall sind sie nicht losgelöst von den historischen
Bedingungen des Kolonialismus und von nachkolonialen Prozessen der Staats-und

Nationsbildung zu verstehen. Folglich schlägt sich der kritische Anspruch
postorientalistischer Nahostforschung gerade bei der Thematisierung von Frauen

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

10 ABU-LUGHOD, 2006.

11 ABU-LUGHOD, 2006: 472.



522 BETTINA DENNERLEIN

bzw. Frauenrechten darin nieder, dass hier Phänomene wie Kolonialismus,
Staats- und Nationsbildung, Ideologien, Politiken, Recht und die Verbindung
von Geschlechterverhältnissen mit anderen Formen sozialer Differenzierung und
Hierarchisierung Intersektionalität) im Vordergrund stehen.12

Genderordnungen, Identität und Verflechtung –
das islamische Familienrecht

Die folgenden Ausführungen zur Entwicklung dessen, was wir heute in der

arabischen Welt als islamisches Familienrecht kennen, sollen die Relevanz einer
solchen Betrachtungsweise deutlich machen. Mit islamischem Familienrecht
meine ich dabei hier das Ehe-, Familien- und Erbrecht moderner arabischer

Staaten, das bis heute in der Regel als einziger Rechtsbereich mehr oder weniger
eng am tradierten islamischen Recht orientiert ist. Ich werde mich vor allem auf
Marokko beziehen, aber auch auf allgemeine Trends verweisen.

Historisch gesehen ist das islamische Familienrecht in der Form, in der es

heute in den meisten arabischen Ländern gilt, ein junges Phänomen. Es hat sich
sukzessive seit der späten Kolonialzeit herausgebildet – gewissermassen aus

einer Restgrösse rechtlicher Regelungen, die nicht durch europäisches Recht
ersetzt worden sind. Während das Ehe-, Familien- und Erbrecht von der
Europäisierung nahöstlicher Rechte ausgespart blieb, kam es gleichzeitig zu einer
grundlegenden Neudefinition von Ehe und Familie als Keimzelle der Nation –
sowohl durch religiöse Reformer als auch durch liberale Intellektuelle und
Nationalisten.13 Dies führte zur Aufwertung der Rolle der Frau als Ehefrau und

12 Vgl. dazu etwa in sehr knapper Form MOGHADAM, 2008.

13 Die folgenden Ausführungen versuchen, trotz des noch sehr lückenhaften Forschungsstands

allgemeine Trends zu skizzieren. Zu verfügbaren Einzeluntersuchungen vgl. etwa KANDIYOTI

Hg.), 1991 mit einschlägigen Beiträgen zur Türkei und zu Ägypten); ABU-LUGHOD

Hg.), 1998 mit einschlägigen Beiträgen zu Ägypten, Iran und der Türkei). Zu vergleichbaren

Diskursen in den Ländern des Maghreb vgl. BORRMANS, 1977 und CHARRAD, 2001.

Für reformistische Diskurse im Spannungsfeld zwischen Feminismus und Nationalismus in
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts vgl. auch das Schwerpunktheft des Journal of Middle
East Women’s Studies JMEWS) 1 2008) zum Thema: “Early Twentieth Century Middle
Eastern Feminisms, Nationalisms, and Transnationalisms” mit einschlägigen Beiträgen zu

Türkei, Irak und den Eastern Women’s Congresses von 1930 und 1932). Zu kulturellen und

politischen Entwicklungen in Ägypten, die über die Landesgrenzen hinaus einflussreich

waren, vgl. auch BADRAN, 1995, BARON, 2007 und BOTMAN, 1999.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 523

Mutter. Die Erziehungsverantwortung wurde nunmehr der Frau und Mutter
zugewiesen – daher z.B. die Notwendigkeit von Mädchen- und Frauenbildung.
Erziehung, aber auch etwa häusliche Hygiene, wurden zu öffentlichen bzw.
zumindest zu öffentlich zu regulierenden Aufgaben. Zugleich wurde die Familie
in Abgrenzung zu kolonialen Diskursen zum Ort der religiösen wie auch nationalen

Authentizität stilisiert. Die Frau steht seither für die Werte der Nation und
zugleich für die ethisch-religiöse Integrität der Gesellschaft. In reformistischen
Diskursen wurde die neue) Familie zum Modell für die Modernisierung der

Gesellschaft und zum Schlüsselelement im Kampf auch gegen “traditionelle”
oder “rückständige” Kräfte im eigenen Land. Häuslichkeit und liebevolle
Aufopferung für Mann und Kinder im Dienst einer aufstrebenden Nation waren
zentrale Bausteine reformistischer Projekte. Die Konstruktion der Familie als
privater Raum war von vornherein Teil eines politischen Projekts der Staats- und

Nationsbildung. Das zunächst kolonialrechtlich verfasste bzw. eingegrenzte
Personalstatut frz. statut personnel, arab. a.wal ša..iyya) wurde schon vor
seiner umfassenden Kodifizierung etwa von ägyptischen Juristen als ein Bereich
verstanden, der die “natürlichen Eigenschaften” des Menschen umfasst.14 Ein
ägyptisches Gesetz von 1949 über die Reorganisation des Gerichtswesens

spricht vom “System” der Familie.15 Zum Teil führte dabei der explizite Bezug
auf religiöse Normen zu spezifischen Begründungen der Geschlechterdifferenz.
So können wir bei dem einflussreichen marokkanischen Reformgelehrten, Autor
und Politiker Allal al-Fasi gest. 1974) in seiner 1952 erstmals in Buchform
erschienenen Schrift an-Naqd a.-.ati dt. Die Selbstkritik) lesen, dass die

“gewisse” körperliche Schwäche der Frau und die ihr eigene “mentale Verfassung”

nicht auf physiologische Unterschiede, sondern auf ihre soziale Position
zurückzuführen seien.16 Dabei ging es al-Fasi nicht darum, die Gleichheit der

Geschlechter zu fordern. Vielmehr zielte sein Argument darauf, die Ordnung der

Familie und damit Geschlechterdifferenz “moralisch” bzw. religiös und eben

nicht biologisch, d.h. “materialistisch”) zu begründen.

In Marokko fällt die erste umfassende Kodifizierung des Personalstatuts

nach der Unabhängigkeit des Landes im Jahr 1956 in eine Phase, die Lynn
Welchman als die der “nationalen Kodifizierungen” bezeichnet hat.17 Während

14 So die Formulierung in einer Entscheidung des ägyptischen Kassationsgerichts vom 21. Juni

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

1934. Zitiert nach AL-KAŠBUR, 1993: 5.
15 Zitiert nach AL-KAŠBUR, 1993: 6.
16 AL- FASI, 2002: 230.

17 WELCHMAN, 2007: 42f. Dies bedeutet nicht, dass alle Länder solche Kodifizierungen einge¬

führt haben. So sind z.B. in Saudi-Arabien bis heute weite Teile des geltenden Rechts,



524 BETTINA DENNERLEIN

die jeweiligen politischen Kräfteverhältnisse in verschiedenen arabischen
Ländern zu im Einzelnen sehr unterschiedlichen Ergebnissen führen, orientiert
sich die Form der Kodifizierung an europäischen Vorbildern. Die spezifische

Struktur europäischer Familienrechte erleichtert dabei die Einpassung tradierten
islamischen Rechts in die nationalen Rechtssysteme. So gilt die Familie auch im
europäischen Kontext der Zeit als Raum natürlicher bzw. religiös gestifteter,
vorrechtlicher Ordnung, in dem verfassungsmässig verankerte Gleichheitsgrundsätze

nicht greifen. Als Illustration hierfür muss an dieser Stelle das folgende
Zitat aus einem Gutachten des deutschen Bundesgerichtshofs zur Gleichberechtigung

zwischen Mann und Frau aus dem Jahr 1953 genügen:

Was die Menschen- und Personenwürde angeht, so sind Mann und Frau völlig gleich; und

das muss streng in allem Recht zum Ausdruck kommen. Streng verschieden sind sie aber

nicht nur im eigentlich Biologisch-Geschlechtlichen, sondern auch in ihrer seinsmäßigen,

schöpfungsmäßigen Zueinanderordnung zu sich und dem Kind in der Ordnung der Familie,
die von Gott gestiftet und daher für den menschlichen Gesetzgeber undurchbrechbar ist. […]
An diesen Urtatbestand ausserhalb des ehewirtschaftlichen Bereichs) Rechtsformen
gesellschaftlicher Art herantragen zu wollen, ist widersinnig.18

Politisch gesehen bildet das marokkanische Gesetz von 1957/58 einen
Kompromiss zwischen reformistischen und konservativen Positionen. Für die
reformistische Position steht der bereits genannte Allal al-Fasi. In an-Naqd a.-.ati
hatte sich al-Fasi für eine umfassende Reform der Familie nach folgenden
Kriterien eingesetzt:

La famille marocaine a besoin d’une réforme profonde fondée, avant tout, sur un renouvelé

à son endroit, dans l’esprit des hommes et des femmes, c’est-à-dire sur la renaissance du

principe d’un amour mutuellement échangé qui garantisse la paix de l’âme et fasse du foyer
honnête un lieu de repos au sens profond que le Coran entend donner au couple. Aussi fautil

extirper toutes les causes de trouble qui perturbent la paix familiale et corrompent les

relations de ses membres. Il faut que l’homme considère la femme comme étant son

associée pour la vie et son assistante dans l’accomplissement du devoir. Il faut qu’à son tour
la femme considère l’homme comme lui étant un associé et un protecteur. Il faut que chacun

d'eux reconnaisse enfin que leur rencontre arab. itti.al) n'a pas pour but le simple

________________________________

darunter auch das Ehe-, Familien- und Erbrecht, gar nicht kodifiziert. Aber auch z.B. in
Ägypten ist das Familienrecht bisher nicht in einem umfassenden Text kodifiziert. Es gelten

mehrere sukzessiv erlassene Einzelgesetze.

18 Zitiert nach WESEL, 1988: 72.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 525

assouvissement de l'instinct sexuel mais bien plutôt l'accomplissement d'un rôle vital, parmi
d'autres, pour servir la société et améliorer les relations qu'entretiennent ses membres.19

Diese Auffassung kontrastiert deutlich mit dem rein privaten, vertraglichen
Charakter der Ehe im tradierten islamischen Recht, der von Reformern in der Region
mit ganz ähnlichen Argumenten kritisiert wurde wie von Orientalisten. 20 Im
tradierten islamischen Recht wird die Ehe als gegenseitiger Leistungsvertrag
gefasst. Die vom Mann aufzubringende Morgengabe wird gegen das sexuelle

“Nutzungsrecht” am Körper der Frau getauscht.21 Rechtsfolgen sind Unterhaltspflicht

gegen physische / sexuelle) Verfügbarkeit. Die prinzipielle Ungleichheit
der Geschlechter wird durch die Konstruktion einer Eigentumsähnlichkeit des

männlichen Rechts auf die sexuelle Nutzung des Körpers der Frau festgeschrieben.

22 Entsprechend erfolgt die Eheauflösung im Regelfall durch den einseitigen
Willen des Mannes die so genannte Verstoßung). Eheschließung wie auch
Verstoßung

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

sind im Grundsatz private Akte.
Das erste marokkanische Personalstatutsgesetz folgt im Ergebnis eng dem

tradierten malikitischen Recht. Doch obwohl sich al-Fasi mit weitergehenden
Reformvorstellungen etwa im Hinblick auf Verstossung und Polygynie nicht
durchsetzen kann, wird die Ehe im Gesetz neu definiert. Sie ist nach wie vor
streng hierarchisch organisiert, zielt aber nunmehr auf die emotional abgestützte

und verantwortliche Verbindung zwischen Mann und Frau. Sie ist auf Dauer
angelegt und soll der Gründung einer stabilen Kernfamilie dienen. So lautet die
offizielle französische Übersetzung von Artikel 1 Personalstatutsgesetz in der

1958 erlassenen Fassung: “Le mariage est un contrat légal arab. mi.aq šar i) par

lequel un homme et une femme s’unissent en vue d’une vie conjugale commune
et durable. Il a pour but la vie dans la fidélité, la pureté et le désir de procréation
arab. tak.ir sawad al-umma) par la fondation, sur des bases stables et sous la
direction du mari, d’un foyer permettant aux époux de faire face à leurs

obligations réciproques dans la sécurité, la paix, l'affection et le respect mu-

19 Französische Übersetzung zitiert nach BORRMANS,1979: 129. Für eine neuere Ausgabe des

arabischen Originals vgl. AL- FASI, 2002: 224.

20 Für eine “klassisch“ orientalistische Sicht auf die Ehe im tradierten islamischen Recht vgl.
z.B. BOUSQUET, 1953: 79.

21 Für eine konzise Darstellung des rechtlichen Charakters der Ehe im tradierten islamischen

Recht vgl. ALI, 2008.
22 Vgl. dazu JOHANSEN, 1996: 77f.



526 BETTINA DENNERLEIN

tuel.”23 Die hier programmatisch verankerte Institutionalisierung von Ehe und
Kernfamilie geht zumindest partiell mit einer gewissen Formalisierung einher.24

Der Trend zur Institutionalisierung der Ehe war von Beginn an von politischen

Belangen überlagert. Unter dem Eindruck staatszentrierter Entwicklungsmodelle

in den 1950er und 1960er Jahren wurden die reproduktiven Funktionen
der Familie sozusagen staatlicherseits in die Pflicht genommen. Das deutet sich
bereits in den oben zitierten Äusserungen von Allal al-Fasi zum Zweck der Ehe

an, in der er die Erfüllung einer Art nationaler Pflicht sieht. Noch deutlicher tritt
die politische Überdeterminiertheit dieses Rechtsbereiches bei den Reformen des

marokkanischen Personalstatuts von 1993 und 2004 hervor. Diese Reformen
fallen in die von Lynn Welchman folgendermaßen charakterisierte dritte Phase

der Reform des islamischen Familienrechts:

The third phase is distinguished by changed global, regional and national circumstances in
Arab states, including but not limited to different forms of political and civil society
mobilisation, modern communications and networking capabilities, and the increased levels of
interventions from powerful third-party states. These circumstances impact the debates on

the law, themselves more broadly based than was the case previously and involving a wider
range of actors; they can also be seen to impact on the substance of the laws. In most of the
region, women are more involved and at different levels than in previous phases of Muslim
family law reform; they are also to be found organised in associations and movements
independent of and sometimes in opposition to) the ruling party or elite. And perhaps more than

any other legislation, the promulgation of codifications of or amendments to Muslim family
law demonstrate an intense political contingency reflecting national and international
pressures and dynamics.25

Im marokkanischen Kontext sind die Familienrechtsreformen von 1993 und
2004 Teil einer politischen wie sozio-kulturellen Öffnung und bilden zugleich
ein Instrument zur Steuerung dieser Öffnung.26 Während bereits seit den 1980er
Jahren ehemals links-radikale Oppositionskräfte das Thema Menschenrechte ins

23 Bulletin Officiel Nr. 2378 vom 23. Mai 1958:806.

<http://www.sgg.gov.ma/BO%5Cbulletin%5CFr%5C1958%5CBO_2378_fr.PDF>
zuletzt aufgerufen: 21.05.2010).

24 Im einzelnen geht es hier um folgende Punkte: die Formalisierung und Registrierung der
Eheschliessung, die Festlegung eines Ehemindestalters, die Formalisierung und teilweise
Beschränkung der Autorität des Ehevormunds sowie die Formalisierung und Registrierung

der Eheauflösung durch Verstoßung.

25 WELCHMAN, 2007:43.

26 Für eine Überblicksdarstellung der neueren marokkanischen politischen Geschichte vgl.
SATER, 2010.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 527

Zentrum ihres politischen Engagements stellen,27 wird die Forderung nach einer
Reform des Personalstatutsrechts zum Kristallisationskern für die Mobilisierung
einer neuen, staatskritischen Frauenbewegung. Zunächst ohne grosse
Unterstützung durch die sich formierenden Menschenrechtsorganisationen werden
Frauenrechte von Aktivistinnen nunmehr im Namen von internationalen
Menschenrechten begründet und zugleich gegen islamistische Ansprüche in
Anschlag gebracht. Aus der Perspektive der Monarchie erweisen sich Menschen-und

insbesondere Frauenrechte als geeignetes Terrain, um politische Standards

und Loyalitäten neu auszuhandeln. Die Aufrechterhaltung der verfassungsmässig

abgesicherten Allmacht des Königshauses kann hier mit dem Streben nach

einem moderneren bzw. liberaleren Auftreten nach innen wie nach aussen

verbunden werden. Mit Hilfe einer offiziellen Menschenrechtspolitik können zudem
säkulare Oppositionskräfte eingebunden und gleichzeitig radikale Islamisten
marginalisiert werden. Menschenrechtsdiskurse eröffnen schließlich auch eine

politische Bühne für die Neuverhandlung internationaler Legitimität.
Bei den Familienrechtsreformen von 1993 und 2004 ist es jeweils der

König, der nach kontroversen öffentlichen Auseinandersetzungen die Reforminitiative

ergreift: Hassan II. gest. 1999) im ersten, sein Sohn und Nachfolger
Mohammed VI. im zweiten Fall. Politisch gesehen ging es in beiden Fällen jenseits
aller Unterschiede um die Behauptung der religiös-politischen Legitimität des

Monarchen. Der König steht laut marokkanischer Verfassung nicht nur an der

Spitze des Staates. Sein in Artikel 19 der Verfassung festgelegter Status als “
Befehlshaber der Gläubigen” amir al-mu minin) verleiht ihm außerdem höchste

religiöse Autorität. Diese wiederum eröffnet nach Auffassung marokkanischer
Verfassungsrechtler politische und rechtliche Eingriffsmöglichkeiten, die
gewissermaßen über der Verfassung stehen.28 Tatsächlich machen beide Könige ihre
Rolle als Befehlshaber der Gläubigen bei der Reform des Familienrechts
geltend. In beiden Fällen stellen die Reformen entscheidende regulierende Eingriffe
in das politische wie auch das religiöse Feld dar. Das Ergebnis war in beiden

Fällen sowohl ein Erfolg für die Frauenrechtsbewegungen als auch ein politischer

Sieg der Monarchie. Dabei fielen inhaltlich gesehen die Reformen von
1993 weit hinter die damaligen Forderungen der Frauenrechtsbewegung
zurück.29 Erst nach dem Herrscherwechsel im Sommer 1999 und in der besonderen

27 Vgl. dazu allgemein ROLLINDE, 2002.
28 Vgl. dazu TOZY, 1999: 90–95.
29 Nur wenige Details werden geändert: die Autorität des Ehevormunds wird etwas enger ge¬

fasst, Polygynie stärker reglementiert und die Verstoßung weitergehend formalisiert. Zu den

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

Reformen von 1993 vgl. etwa AL-AHNAF, 1994.



528 BETTINA DENNERLEIN

Lage nach den Attentaten von Casablanca im Mai 2003 waren bei der jüngsten
Reform weitreichende Änderungen und eine programmatische Umbenennung
des Gesetzes von Personalstatuts- in Familiengesetz möglich.30

Die politische Kontingenz und die Wandlungsfähigkeit offizieller wie
oppositioneller Diskurse zeigt sich auch im Gebrauch der normativen Repertoires
des islamischen Rechts einerseits, der internationalen Menschenrechte andererseits.

Auf offizieller Seite herrscht bis heute eine gewisse Ambivalenz. Zwar
führt Mohammed VI. im Unterschied zu seinem Vater Frauenrechte auch im
Zusammenhang mit Demokratie und Menschenrechten an. Die Reform des

Familienrechts begründete jedoch auch er in erster Linie mit islamischem Recht

bzw. mit seiner Autorität in Fragen der Auslegung der Scharia. Zudem hat
Marokko zwar, wie die große Mehrzahl der arabischen Staaten insgesamt, die
UN-Frauenrechtskonvention CEDAW ratifiziert. Aber auch Marokko hat
Vorbehalte unter Hinweis auf das islamische Recht wie auch unter Hinweis auf die
marokkanische Verfassung formuliert. Die wichtigsten oppositionellen
Strömungen Menschen- und Frauenrechtsbewegungen auf der einen, Islamisten auf
der anderen Seite) halten sich vor diesem Hintergrund gewissermaßen gegenseitig

in Schach: Die einen treten für die Anwendung internationaler
Menschenrechtsstandards ein, während die anderen den Schutz religiöser bzw. nationaler
Identität fordern. Gleichzeitig suchen Frauenrechtsgruppen neuerdings verstärkt
das Gespräch mit liberalen Religionsgelehrten. Umgekehrt werden nicht nur
staatlicherseits geförderte frauenfreundliche Interpretationen des Islams hörbar.31

Und schließlich scheint auch in eher konservativen islamistischen Kreisen neu

über den Zugang zu internationalen Menschenrechten nachgedacht zu werden.
Darauf weist ein Artikel in der gemässigt islamistischen Zeitung at-Ta d id
vom 22. Dezember 2008 hin. Der Beitrag ist Teil einer Kontroverse, die sich
nach einer Rede Mohammeds VI. zum 60jährigen Jubiläum der Allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte der Vereinten Nationen ergeben hatte. Der König
hatte in dieser Rede angekündigt, Marokko werde nach den jüngsten Reformen
des Familienrechts seine Vorbehalte gegen die 1993 ratifizierte Frauenrechts-

30 Konkret sind als wichtige inhaltliche Änderungen folgende zu nennen: Die geteilte Verant¬

wortung der Eheleute in Familienangelegenheiten, die weitgehende Abschaffung der

Ehevormundschaft für die Frau, die Einführung eines einheitlichen Ehemindestalters für Frauen

und Männer, Einschränkungen und richterliche Kontrolle der Polygynie, Besserstellung der

Frau bei der Eheauflösung, Verbesserung des rechtlichen Status von Kindern. Weitere wichtige

Veränderungen betreffen Verfahrensfragen. Zu dem Familiengesetz von 2004 vgl. etwa

EBERT, 2005.

31 Vgl. zu solchen Trends EDOUADDA/PEPICELLI, 2010.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 529

konvention CEDAW fallen lassen. Neben den bekannten Abwehrstrategien
gegenüber internationalen Menschenrechtsnormen war in at-Ta d id nun in
einem Beitrag zu lesen, die islamische Bewegung solle sich aktiver in laufende
Menschenrechtsdebatten einmischen. Konkret wurde der Vorschlag gemacht,
das Recht auf Differenz zu lesen hier offenbar als religiöse Differenz bzw.
Differenz der religiösen Orientierung) als internationales Menschenrecht
einzufordern.32 Damit könne, so die hier zitierte Meinung, auch die Verteidigung
des islamischen Familienrechts gegen internationale Standards wie CEDAW
unter Rückgriff auf eben solche Standards Recht auf Differenz) auf neue Füsse

gestellt und schlagkräftiger gemacht werden. Nach der Logik dieses Vorschlags
würde Religion bzw. zumindest eine bestimmte religiöse Orientierung oder
Identität am Ende als Element kultureller Vielfalt reformuliert.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

Abschliessende Überlegungen

An meine Ausführungen zur politischen Kontingenz von spezifisch verfassten
Genderregimes hier des islamischen Familienrechts) und zu globalen Verflechtungen

möchte ich noch eine letzte Bemerkung zur Bedeutung der Historizität
des Islams bzw. der “Islamizität” des islamischen Familienrechts anfügen. Bei
aller berechtigten Kritik an Essentialisierungen bergen umgekehrt auch
enthistorisierende De-Essentialisierungen theoretische wie politische Probleme. Darauf
hat nachdrücklich Talal Asad hingewiesen. Aus seinem viel zitierten Aufsatz

“The Idea of an Anthropology of Islam”33 stammt die zweite Anspielung im
Titel meiner Vorlesung: das Bild des Dramas. In dem genannten Aufsatz kritisiert

Asad einflussreiche ethnologische Arbeiten über den Islam dafür, den Islam
als religiöses “Drama” zu schematisieren.34 Damit bezeichnet Asad die Annahme,

dass in religiösem Sprechen und Handeln der Ausdruck von etwas anderem

einer bestimmten Sozialstruktur oder einer bestimmten Weltsicht) zu sehen sei.

Der Islam, so Asad, werde hier auf “zu entziffernde Gesten” readable gesture)35

reduziert, die sozusagen erst durch die Interpretation des Ethnologen verständ-

32 Balal AT-TAQLIDI, in at-Ta d id vom 22.12.2008

<http://www.attajdid.info/pdf/pdf1222200853417PM2.pdf>
zuletzt aufgerufen: 21.05.2010).

33 ASAD, 1996.
34 ASAD, 1996: 388.

35 ASAD, 1996: 389.



530 BETTINA DENNERLEIN

lich würden. In seinem 2003 erschienenen Werk Formations of the Secular
macht Asad zudem darauf aufmerksam, dass die De-Essentialisierung des Islams
auch dazu genutzt wird, einer Politik der Assimilation muslimischer
Migrantinnen und Migranten das Wort zu reden. 36 Meines Erachtens gibt es

keinen einfachen Ausweg aus dem Dilemma, das Martin Sökefeld für die
Verwendung von Begriffen wie “Ethnizität” oder “Kultur” allgemein beschrieben

hat, die neben ihrem rein analytischen oder deskriptiven Gehalt immer auch
unweigerlich in Auseinandersetzungen um kollektive Identität eingelassen sind.37

Die Aufgabe im wissenschaftlichen Umgang mit solchen Konzepten liegt nach

Sökefeld darin, den Konstruktionscharakter und die Machtverstrickung von
Begriffen mit zu bedenken, die immer ihre eigene Wirkmächtigkeit haben. Mit
Eric Wolf plädiert er für eine Auflösung von “Dingen” in “Beziehungsbündel”.38

Mit diesem Plädoyer möchte ich heute schliessen.

Bibliographie

ABU-LUGHOD, Lila Hg.)
1998 Remaking Women. Feminism and Modernity in the Middle East.

Princeton: Princeton University Press.

ABU-LUGHOD, Lila
2006 “Writing Against Culture”. In: Henrietta L. MOORE and Todd SAN¬

DERS Hg.), Anthropology in Theory. Issues in Epistemology. Malden:
Blackwell u.a., S. 466–479.
Gekürzte Version. Zuerst erschienen in: Richard G. FOX Hg.), Recapturing

Anthropology. Santa Fe: School of American Research Press,

1991.
2009 “Dialectics of Women’s Empowerment: The International Circuitry of

the Arab Human Development Report 2005.” International Journal of
Middle East Studies 41:83–103.

AHNAF, Mustafa
1994 “Maroc. Le Code du statut personnel.” Monde Arabe. Maghreb

Machrek 145:3–26.

36 ASAD, 2003: 168f.
37 SÖKEFELD, 2007.

38 SÖKEFELD, 2007: 48. Sökefeld bezieht sich hier auf Eric R. Wolf, Europe and the People

Without History von 1982.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 531

ALI, Kecia
2008 “Marriage in classical Islamic jurisprudence: a survey of doctrines.”

In: Asifa QURAISHI und Frank E. VOGEL Hg.), The Islamic Marriage
Contract: Case Studies in Islamic Family Law. Cambridge: Harvard
University, S. 11–45.

ASAD, Talal
1996 “The Idea of an Anthropology of Islam.” In: John A. HALL Hg.), The

Social Philosophy of Ernest Gellner. Amsterdam u.a.: Rodopi, S. 381–
403.

2003 Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity. Stanford:

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

Stanford University Press.

BADRAN, Margot
1995 Feminists, Islam, and the Nation: Gender and the Making of Modern

Egypt. Princeton: Princeton University Press.

BARON, Beth
2007 Egypt as a Women. Nationalism, Gender, and Politics. Berkeley u.a.:

University of California Press.

BORRMANS, Maurice
1977 Statut personnel et famille au Maghreb de 1940 à nos jours. Paris u.a.:

Mouton.
1979 “Documents sur la famille au Maghreb de 1940 à nos jours.” Oriente

Moderno 59:1–438.
BOTMAN, Selma

1999 Engendering Citizenship in Egypt. New York: Columbia University
Press.

BOUSQUET, Georges

1953 La morale de l’Islam et son éthique sexuelle. Paris: Maisonneuve.
CHARRAD, Mounira
2001 States and Women’s Rights. The Making of Postcolonial Tunisia,

Algeria, and Morocco. Berkeley u.a.: University of California Press.

DIETZE, Gabriele
2009 “Okzidentalismuskritik. Möglichkeiten und Grenzen einer For¬

schungsperspektive.” In: Gabriele DIETZE Hg.), Kritik des Okzidentalismus.

Transdisziplinäre Beiträge zu Neo-)Orientalismus und
Geschlecht. Bielefeldt: transcript.

EBERT, Hans-Georg
2005 “Das neue Personalstatut Marokkos: Normen, Methoden und Pro¬

blemfelder.” Orient 46:609–631.



532 BETTINA DENNERLEIN

EDDOUADA, Souad u. Renata PEPICELLI

2010 “Maroc: Vers un ‘féminisme islamique d’Etat’.” Critique Internatio¬
nale 46/1:87–100.

AL-FASI, Alal
2002 an-Naqd a.-.ati. Casablanca: Dar a.-.aqafa.
JOHANSEN, Baber
1990 “Politics and scholarship: The development of Islamic studies in the

Federal Republic of Germany.” In: Tareq Y. Ismael Hrsg.), Middle
East Studies. International Perspectives on the State of the Art. New
York: Praeger; S. 71–130.

1996 “The valorization of the human body in Muslim Sunni law.” Prince¬

ton Papers in Near Eastern Studies 4:71–112.
KANDIYOTI, Deniz Hrsg.)
1991 Women, Islam and the State. Philadelphia: Temple University Press.

AL-KAŠBUR, Mu.ammad
1993 Qanun al-a.wal aš-ša..iyya ma ta dilat 1993. Casablanca: Ma.ba at

an-Naga. al-Gadida.
MOGHADAM, Valentine
2008 “Question: How Have Middle East Scholars Contributed to the

Broader Field of Gender and Women’s Studies?” International Journal

of Middle East Studies 40:16–18.
PUAR, Jasbir K.
2007 Terrorist Assemblages. Homonationalism in Queer Times. Durham

u.a.: Duke University Press.

ROLLINDE, Marguerite
2002 Le mouvement marocain des droits de l’Homme. Paris: Ed. Karthala.
SAID, Edward W.
1978 Orientalism. London u.a.: Routledge & Kegan.
SATER, James N.
2010 Morocco. Challenges to Tradition and Modernity. London u.a.: Rout¬

ledge.

SÖKEFELD, Martin
2007 “Problematische Begriffe: ‘Ethnizität’, ‘Rasse’, ‘Kultur’, ‘Minder¬

heit’.” In: Brigitta SCHMIDT-LAUBER Hg.), Ethnizität und Migration.
Einführung in Wissenschaft und Arbeitsfelder. Berlin: Reimer; S. 31–

50.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 533

TOZY, Mohammed
1999 Monarchie et islam politique au Maroc. Paris: Presses des Sciences

AS/EA LXIV•3•2010, S. 517–533

Po.
WELCHMAN, Lynn
2007 Women and Muslim Family Law in Arab States. A Comparative Over¬

view of Textual Development and Advocacy. Amsterdam: Amsterdam
University Press.

WESEL, Uwe
1988 Juristische Weltkunde. Eine Einführung in das Recht. Frankfurt/M.;

Suhrkamp.




	Writing against Islamic dramas : islamisches Familienrecht neu denken

