Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: Writing against Islamic dramas : islamisches Familienrecht neu denken
Autor: Dennerlein, Bettina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147855

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WRITING AGAINST ISLAMIC DRAMAS.
ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN

Bettina Dennerlein, Universitit Ziirich

Abstract *

Starting from a brief discussion of current politics of “othering”™ at the intersection of culture,
gender and sexuality, the present paper takes up critical perspectives from anthropological research
and area studies in order, on the one hand, to point to the relevance of looking at transfers and
interconnections, on the other hand, to understand how gender and constructions of cultural
identity are historically enmeshed. With a view to demonstrating the pertinence of this perspective,
examples from contemporary Muslim family law are analysed with a major focus on the Moroccan
experience of reform.

Vorrede

Dass mehr als dreissig Jahre nach der Veroéffentlichung von Edward Saids viel
diskutiertem Buch Orientalism' der Islam noch immer oder vielleicht gerade
wieder der Inbegriff des “Anderen™ in westlichen Vorstellungen sein wiirde,
wire vor fiinfzehn oder zwanzig Jahren wohl kaum so klar vorhersehbar gewe-
sen. Dabei markierte Saids Buch keinesfalls den Anfang der so genannten Orien-
talismuskritik. Schon frither war die europédische Forschung iiber den Orient vor
dem Hintergrund der Dekolonisierung aus politischer wie auch aus wissen-
schaftlicher Perspektive kritisiert worden. Gleichwohl bildete “Orientalism™ den
Ausloser fiir breit gefiihrte, nunmehr stark auf kulturelle Phinomene fokussierte
Debatten iiber Kolonialismus und Reprisentationen des “Anderen”.? Mittler-

#* Bei diesem Text handelt es sich um die leicht iiberarbeitete Fassung der gleichnamigen An-
trittsvorlesung, gehalten an der Universitdt Ziirich am 22. Marz 2010. Andreas Kaplony,
Anke von Kiigelgen und Lutz Rogler danke ich fiir wichtige Anmerkungen zu fritheren

Fassungen.
1 SAID, 1978.
2 In einer der wenigen islamwissenschaftlichen Reaktionen auf “Orientalism” wird gerade der

Erfolg von Saids Buch damit in Verbindung gebracht, dass hier Imperialismuskritik durch
Orientalismuskritik ersetzt worden sei (JOHANSEN, 1990: 73).

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



518 BETTINA DENNERLEIN

weile gebriuchliche Begriffe wie “Neo-Orientalismus”, “Post-Kolonialismus™
oder “Okzidentalismus” ebenso wie der Begrift “Neo-Rassismus™ zeigen dabei
zugleich den Wandel an, den Konstruktions- und Politisierungsformen kultu-
reller Differenz durchlaufen haben. Insgesamt ist Kultur nicht mehr nur Gegen-
stand politischer Auseinandersetzungen, sondern Kultur scheint selbst ein
zentraler Ort der Politik geworden zu sein. Dabei sind die Schlagworte “Frauen
und Islam” in besonderer Weise prisent.

Im Folgenden méchte ich zunidchst die geschlechtliche Codierung aktueller
Differenzdiskurse skizzieren und die Kritik an diesen Diskursen durch eine
regionalwissenschaftliche Perspektive erginzen. In einem zweiten Schritt werde
ich am Beispiel des islamischen Familienrechts auf die Relevanz der Betrach-
tung von Beziehungen und Transfers fiir das Verstindnis von Geschlechter-
ordnungen in Verbindung mit Identititskonstruktionen eingehen. Das islamische
Familienrecht habe ich hier deshalb zum Thema gemacht, weil es in der Region
wie auch ausserhalb hédufig als unhintertragt authentisch betrachtet wird. In der
Region gibt es eine starke Tendenz, in ihm ein Wahrzeichen religiéser und / oder
nationaler Identitdt zu sehen. In Europa findet diese Auffassung ein doppeltes
Echo: Ein positives, wenn etwa der Erzbischof von Canterbury empfiehlt, fiir
muslimische Migrantinnen und Migranten zumindest in Teilen islamisches
Familienrecht anzuwenden — und ein negatives, wenn umgekehrt das Schre-
ckensbild der Einfithrung von Verstossung, Polygynie und Ziichtigungsrecht im
Zusammenhang mit der Pridsenz von Muslimen in Europa gezeichnet wird. Ich
konzentriere mich dabei im Folgenden auf Diskurse und Institutionen — nicht auf
Subjektivititen oder konkrete Prozesse der ldentifikation.

Islam und politische Konstruktionen kultureller Differenz

Wie politische Konstruktionen kultureller Differenz in aktuellen Zusammen-
hidngen funktionieren, zeigt in geradezu realsatirisch iiberzeichneter Form der
politisch wie juristisch umstrittene Gesprichsleitfaden fir Einbiirgerungsbehor-
den in Baden-Wiirttemberg, der 2006 zur Uberpriifung der “inneren Einstellung”
von Einwanderern aus muslimischen Herkunftslindern eingefiihrt worden ist.?

3 Vel etwa das volkerrechtliche Gutachten zum Gesprichsleitfaden von Riidiger Wolfrum
und Volker Rében
<http://www.mpil.de/shared/data/pdf/gutacht _gespraechsleitfaden_einbuergerung.pdf>
(zuletzt aufgerufen: 21.05.2010).

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 519

Mit Hilfe der in dem Leitfaden zusammengestellten Fragen soll die Loyalitit
von Einbiirgerungswilligen zur freiheitlich demokratischen Grundordnung der
Bundesrepublik Deutschland tiberpriift werden. Tatsidchlich werden Muslimen
hier jedoch sozusagen gua ihres Muslim-Seins demokratische Defizite unterstellt
— und zwar im Hinblick auf religiose Orientierungen und im Hinblick auf
Gender und Sexualitdt. Zwei Fragen sind der Haltung gegeniiber den Attentaten
vom 11. September 2001 gewidmet. Vier Fragen zielen auf die Einstellung zu
religidser Toleranz und zum Recht, religitse Gefiihle anderer zu verletzen. Die
grosse Mehrheit der Fragen (21 von insgesamt 30) betreffen jedoch Rechte von
Frauen, Geschlechterrollen und minnliche Homosexualitit.

Der zitierte Gesprichsleitfaden folgt bei aller Zuspitzung einem fest ver-
ankerten Muster, nach dem kulturelle Differenz immer zugleich geschlechtlich
und sexuell codiert ist. Insbesondere das Stereotyp der unterdriickten muslimi-
schen Frau diente und dient noch immer dazu — das ist bereits vieltach aufge-
arbeitet worden —, die Riickstindigkeit des Islams anzuzeigen und zugleich
dessen Bedrohlichkeit fiir die eigenen, als freiheitlich gesetzten Werte und
Lebensformen zu belegen. Dieses Stereotyp kann sich auf eingefahrene Repri-
sentationsschemata stiitzen. Seit der Kolonialzeit war die unterdriickte Orientalin
nicht nur Gegenstand kiinstlerischer und literarischer Reprisentationen. Thr Bild
diente ebenso zur Rechtfertigung kolonialstaatlicher Interventionen. Gleichzeitig
lassen sich Vorstellung von der unterdriickten Orientalin immer wieder neu
anpassen und neu politisch aufladen. Darin scheint ihre besondere Wirksamkeit
und Langlebigkeit begriindet zu liegen. Die Amerikanistin und Kulturwissen-
schaftlerin Gabriele Dietze interpretiert die gegenwirtige Verbreitung solcher
Stereotypisierungen gerade auch unter Frauen als Ausdruck eines
“okzidentalistischen Geschlechterpakts™.#

In der Ablehnung und Stigmatisierung der unterdriickten ‘Orientalin® wird plétzlich die
Berechtigung und die Notwendigkeit einer ‘Emanzipation’ anerkannt, die zuvor [...] als
unnétig und / oder iiberfliissig angesehen wurde [...].°

Die “okzidentale Frau”, so Dietze, werde auf diese Weise sozusagen performativ
als bereits emanzipiert inszeniert und verzichte im Gegenzug auf “[...] nervende
Gerechtigkeits- und Gleichheitskdmpfe.”¢ Im Zusammenhang mit dem so ge-
nannten Kopftuchstreit argumentiert Dietze, dass die zur Norm erhobene Blosse

4 DIETZE, 2009: 334F.
5 DieTZE, 2009: 36.
6 DieTZE, 2009: 36.

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



520 BETTINA DENNERLEIN

des weiblichen Korpers in westlichen Gesellschaften keinesfalls ein Zeichen von
Befreiung, sondern das Ergebnis spezifischer Formen der Codierung und Dis-
ziplinierung sei.

Ebenso spielt Sexualitit bzw. sexuelle Orientierung im Zusammenhang mit
der geschlechtlichen Codierung kultureller Differenz eine wichtige Rolle. In
einem hochst ambivalenten Verhéltnis von Normativierung bzw. Disziplinierung
und Ausgrenzung wird etwa Homosexualitit in Diskursen iiber islamischen
Terrorismus eingesetzt. Hier werden, wie Jasbir Puar in ihrem Buch Terrorist
Assemblages von 2007 fiir den US-amerikanischen Kontext zeigt, als sexuell
pervers markierte “terroristische™ Korper (ferrorist bodies) von sozusagen reha-
bilitierten, “reguldr” homosexuellen bzw. queeren Subjekten (properly queer
subjects) abgegrenzt.”

Take the case of Osama bin Laden, who was portrayed as monstrous by association with
sexual and bodily perversity (versions of both homosexuality and hypertrophied hetero-
sexuality, or failed monogamy, that is, an Orientalist version of polygamy, as well as dis-
ability) through images in popular culture [...].5

Insgesamt stehen in der Perspektive der “Okzidentalismuskritik™ Identitéts-
zuweisungen bzw. Ditferenzdiskurse und deren disziplinierende Funktion nach
innen im Vordergrund. Im Unterschied dazu fragt die kritische Islam- bzw.
Nahostwissenschaft in erster Linie nach der institutionellen Einbettung und nach
den epistemologischen wie politischen Implikationen solcher Diskurse fiir die
Region. So stellt Lila Abu-Lughod, Ethnologin, Theoretikerin des Postkolonia-
lismus und wichtige Vertreterin der nahostbezogenen Frauenforschung, im Zu-
sammenhang mit aktuellen politischen und akademischen Kidmpfen fiir die
Rechte muslimischer Frauen folgende Fragen:

Is there a way to make the case for the rights and empowerment of women in the Middle
East or the Muslim world in ways that do not become grounds for arguments about the
‘clash of civilizations’ and their associated political, economic, and military agendas? What
are the regional consequences of the new internationalism of women’s rights? Finally, must
this transnationalism dictate the language in which rights are framed today??

7 Puagr, 2007: xiii.

8 Puagr, 2007: 381

9 ABU-LUGHOD, 2009: 83. Diese Kritik bezieht sich konkret auf den von UNDP in Aufirag
gegebenen “Arab Human Development Report” von 2005, der dem Thema “The Rise of
Women” gewidmet ist.

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 521

Das parallele Phinomen der Rehabilitierung bestimmter Formen von Homo-
sexualitdt im Rahmen eines sozusagen getffneten Patriotismus wird in den USA
als homonationalism oder homonormative nationalism diskutiert.

Von Lila Abu-Lughod stammt auch die erste der beiden Anspielungen im
Obertitel meines Vortrags — die Formulierung “writing against™. Ich habe die
Formulierung ihrem viel beachteten Aufsatz “Writing against Culture™ aus dem
Jahr 1991 entnommen.!? In diesem Aufsatz entwickelt Abu-Lughod die Idee
einer Ethnographie des Partikularen als Strategie des Schreibens gegen homoge-
nisierende Tendenzen auch kritischer Kulturbegriffe. Ausgehend von den Dilem-
mata ethnographischer Forschung von Feministinnen und Aalfies (d.h. von
Personen, die politisch oder biographisch mit den von ihnen beforschten Gesell-
schaften verbunden sind und damit das Postulat vom neutralen, externen und
unmarkierten Beobachterstatus der forschenden Person unterlaufen) bzw. den
Vorbehalten dieser Forschung gegeniiber diskutiert Lila Abu-Lughod grund-
legende theoretische Probleme des Forschens tiber “Andere” in einer globali-
sierten Welt.

If ‘culture’, shadowed by coherence, timelessness, and discreteness, is the prime anthro-
pological tool for making ‘other’, and difference, as feminists and halfies reveal, tends to be
a relationship of power, then perhaps anthropologists should consider strategies for writing
against culture.!!

Lila Abu-Lughod schldgt daher vor, Kulturbegriffe in Fragen nach Diskursen
und Praktiken, nach Verbindungen und Transfers zu iiberfiihren.

Gerade die Auseinandersetzung damit, so mochte ich dieses Argument fort-
fithren, dass das Sprechen {iber Frauen, Gender, Sexualitidt usw. in besonderer
Weise in Vorstellungen kultureller Authentizitidt bzw. Differenz eingelassen ist,
legt einen analytischen Zugang zu Kultur als kontingent, als immer schon
heterogen und nach innen umstritten, als immer schon briichig und hybride, als
immer schon historisch wie politisch verortet nahe. Kulturelle Dynamiken und
Austauschbeziehungen bzw. Verflechtungen vollziehen sich dabei nicht allein
auf der symbolischen Ebene. Auch Institutionen und Politiken spielen eine
zentrale Rolle. In unserem Fall sind sie nicht losgelost von den historischen
Bedingungen des Kolonialismus und von nachkolonialen Prozessen der Staats-
und Nationsbildung zu verstehen. Folglich schldgt sich der kritische Anspruch
postorientalistischer Nahostforschung gerade bei der Thematisierung von Frauven

10 ABuU-LuGHOD, 2006.
11  ABU-LuGHOD, 2006: 472,

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



522 BETTINA DENNERLEIN

bzw. Frauenrechten darin nieder, dass hier Phinomene wie Kolonialismus,
Staats- und Nationsbildung, Ideologien, Politiken, Recht und die Verbindung
von Geschlechterverhiltnissen mit anderen Formen sozialer Ditferenzierung und
Hierarchisierung (Intersektionalitit) im Vordergrund stehen.!?

Genderordnungen, Identitit und Verflechtung —
das 1slamische Familienrecht

Die folgenden Ausfithrungen zur Entwicklung dessen, was wir heute in der
arabischen Welt als islamisches Familienrecht kennen, sollen die Relevanz einer
solchen Betrachtungsweise deutlich machen. Mit islamischem Familienrecht
meine ich dabei hier das Ehe-, Familien- und Erbrecht moderner arabischer
Staaten, das bis heute in der Regel als einziger Rechtsbereich mehr oder weniger
eng am tradierten islamischen Recht orientiert ist. Ich werde mich vor allem auf
Marokko beziehen, aber auch auf allgemeine Trends verweisen.

Historisch gesehen ist das islamische Familienrecht in der Form, in der es
heute in den meisten arabischen Liandern gilt, ein junges Phinomen. Es hat sich
sukzessive seit der spidten Kolonialzeit herausgebildet — gewissermassen aus
einer Restgrosse rechtlicher Regelungen, die nicht durch europdisches Recht
ersetzt worden sind. Wihrend das Ehe-, Familien- und Erbrecht von der Europi-
isierung nahostlicher Rechte ausgespart blieb, kam es gleichzeitig zu einer
grundlegenden Neudefinition von Ehe und Familie als Keimzelle der Nation —
sowohl durch religiose Reformer als auch durch liberale Intellektuelle und
Nationalisten.!? Dies fiihrte zur Aufwertung der Rolle der Frau als Ehefrau und

12 Vgl dazu etwa in sehr knapper Form MoGHADAM, 2008.

13 Die folgenden Ausfiihrungen versuchen, trotz des noch sehr liickenhaften Forschungsstands
allgemeine Trends zu skizzieren. Zu verfiigbaren Einzeluntersuchungen vgl. etwa KANDI-
yoTI (Hg.), 1991 (mit einschligigen Beitrigen zur Tiirkei und zu Agypten); ABU-LUGHOD
(Hg.), 1998 (mit einschligigen Beitrigen zu Agypten, Iran und der Tiirkei). Zu vergleich-
baren Diskursen in den Lindern des Maghreb vgl. BorrMaNS, 1977 und CHARRAD, 2001.
Fiir reformistische Diskurse im Spannungsfeld zwischen Feminismus und Nationalismus in
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts vgl. auch das Schwerpunktheft des Journal of Middle
East Women’s Studies (JMEWS) 1 (2008) zum Thema: “Early Twentieth Century Middle
Eastern Feminisms, Nationalisms, and Transnationalisms™ (mit ¢inschligigen Beitrigen zu
Tiirkei, [rak und den Fastern Women's Congresses von 1930 und 1932). Zu kulturellen und
politischen Entwicklungen in Agypten, die iiber die Landesgrenzen hinaus einflussreich
waren, vgl. auch BADRAN, 1995, BARON, 2007 und BoTman, 1999,

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 523

Mutter. Die Erziehungsverantwortung wurde nunmehr der Frau und Mutter
zugewiesen — daher z.B. die Notwendigkeit von Midchen- und Frauenbildung.
Erziehung, aber auch etwa hdusliche Hygiene, wurden zu oOffentlichen bzw.
zumindest zu 6ffentlich zu regulierenden Aufgaben. Zugleich wurde die Familie
in Abgrenzung zu kolonialen Diskursen zum Ort der religiésen wie auch natio-
nalen Authentizitét stilisiert. Die Frau steht seither fiir die Werte der Nation und
zugleich fur die ethisch-religitse Integritit der Gesellschaft. In reformistischen
Diskursen wurde die (neue) Familie zum Modell fiir die Modernisierung der
Gesellschaft und zum Schliisselelement im Kampf auch gegen “traditionelle™
oder “riickstindige” Krifte im eigenen Land. Hiuslichkeit und liebevolle Auf-
opferung fiir Mann und Kinder im Dienst einer aufstrebenden Nation waren
zentrale Bausteine reformistischer Projekte. Die Konstruktion der Familie als
privater Raum war von vornherein Teil eines politischen Projekts der Staats- und
Nationsbildung. Das zunichst kolonialrechtlich verfasste bzw. eingegrenzte
Personalstatut (frz. statut personnel, arab. ahwal Sahsivva) wurde schon vor
seiner umfassenden Kodifizierung etwa von dgyptischen Juristen als ein Bereich
verstanden, der die “natiirlichen Eigenschaften” des Menschen umfasst.!* Ein
dgyptisches Gesetz von 1949 iiber die Reorganisation des Gerichtswesens
spricht vom “System” der Familie.!> Zum Teil fithrte dabei der explizite Bezug
auf religiose Normen zu spezifischen Begriindungen der Geschlechterdifferenz.
So konnen wir bei dem einflussreichen marokkanischen Reformgelehrten, Autor
und Politiker ‘Allal al-Fast (gest. 1974) in seiner 1952 erstmals in Buchform
erschienenen Schrift an-Nagd ad-datt (dt. Die Selbstkritik) lesen, dass die
“gewisse” korperliche Schwiiche der Frau und die ihr eigene “mentale Verfas-
sung” nicht auf physiologische Unterschiede, sondern auf ihre soziale Position
zuriickzufithren seien.!® Dabei ging es al-Fasi nicht darum, die Gleichheit der
Geschlechter zu fordern. Vielmehr zielte sein Argument darauf, die Ordnung der
Familie und damit Geschlechterdifferenz “moralisch” bzw. religiés (und eben
nicht biologisch, d.h. “materialistisch’) zu begriinden.

In Marokko fillt die erste umfassende Kodifizierung des Personalstatuts
nach der Unabhingigkeit des Landes im Jahr 1956 in eine Phase, die Lynn
Welchman als die der “nationalen Kodifizierungen™ bezeichnet hat.!” Wihrend

14 So die Formulierung in einer Entscheidung des dgyptischen Kassationsgerichts vom 21. Juni
1934, Zitiert nach A1-KASBUR, 1993: 5,

15  Zitiert nach AL-KASBUR, 1993: 6.

16 a1L-FAsI, 2002: 230.

17 WELCHMAN, 2007: 42f. Dies bedeutet nicht, dass alle Lander solche Kodifizierungen einge-
fiihrt haben. So sind z.B. in Saudi-Arabien bis heute weite Teile des geltenden Rechts,

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



524 BETTINA DENNERLEIN

die jeweiligen politischen Krifteverhilinisse in verschiedenen arabischen
Lindern zu im Einzelnen sehr unterschiedlichen Ergebnissen fiithren, orientiert
sich die Form der Kodifizierung an europidischen Vorbildern. Die spezifische
Struktur europdischer Familienrechte erleichtert dabei die Einpassung tradierten
islamischen Rechts in die nationalen Rechtssysteme. So gilt die Familie auch im
europdischen Kontext der Zeit als Raum natiirlicher bzw. religios gestifteter,
vorrechtlicher Ordnung, in dem verfassungsmissig verankerte Gleichheitsgrund-
sitze nicht greifen. Als Illustration hierfiir muss an dieser Stelle das folgende
Zitat aus einem Gutachten des deutschen Bundesgerichtshofs zur Gleichberech-
tigung zwischen Mann und Frau aus dem Jahr 1953 geniigen:

Was die Menschen- und Personenwiirde angeht, so sind Mann und Frau voéllig gleich; und
das muss streng in allem Recht zum Ausdruck kommen. Streng verschieden sind sie aber
nicht nur im eigentlich Biologisch-Geschlechtlichen, sondern auch in ihrer seinsméfigen,
schopfungsmilBigen Zueinanderordnung zu sich und dem Kind in der Ordnung der Familie,
die von Gott gestiftet und daher fiir den menschlichen Gesetzgeber undurchbrechbar ist. [...]
An diesen Urtatbestand (ausserhalb des ehewirtschaftlichen Bereichs) Rechtsformen gesell-
schaftlicher Art herantragen zu wollen, ist widersinnig. '8

Politisch gesehen bildet das marokkanische Gesetz von 1957/58 einen Kom-
promiss zwischen reformistischen und konservativen Positionen. Fiir die refor-
mistische Position steht der bereits genannte "Allal al-Fasi. In an-Nagd ad-dati
hatte sich al-Fast fiir eine umfassende Reform der Familie nach folgenden
Kriterien eingesetzt:

La famille marocaine a besoin d’une réforme profonde fondée, avant tout, sur un renouvelé
a son endroit, dans I’esprit des hommes et des femmes, ¢’est-a-dire sur la renaissance du
principe d’un amour mutuellement échangé qui garantisse la paix de 1’ame et fasse du foyer
honnéte un lieu de repos au sens profond que le Coran entend donner au couple. Aussi faut-
il extirper toutes les causes de trouble qui perturbent la paix familiale et corrompent les
relations de ses membres. Il faut que I’homme considére la femme comme étant son
associée pour la vie et son assistante dans 1’accomplissement du devoir. Il faut qu’a son tour
la femme considére I’homme comme lui étant un associé et un protecteur. Il faut que chacun
d'eux reconnaisse enfin que leur rencontre (arab. irfisal) n'a pas pour but le simple

darunter auch das Ehe-, Familien- und Erbrecht, gar nicht kodifiziert. Aber auch z.B. in
Agypten ist das Familienrecht bisher nicht in einem umfassenden Text kodifiziert. Es gelten
mehrere sukzessiv erlassene Einzelgesetze.

18  Zitiert nach WESEL, 1988: 72.

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 325

assouvissement de I'instinet sexuel mais bien plutdt 'accomplissement d'un réle vital, parmi
d'autres, pour servir la société et améliorer les relations qu'entretiennent ses membres, 12

Diese Auffassung kontrastiert deutlich mit dem rein privaten, vertraglichen Cha-
rakter der Ehe im tradierten islamischen Recht, der von Reformern in der Region
mit ganz dhnlichen Argumenten kritisiert wurde wie von Orientalisten.?® Im
tradierten islamischen Recht wird die Ehe als gegenseitiger Leistungsvertrag
getfasst. Die vom Mann autzubringende Morgengabe wird gegen das sexuelle
“Nutzungsrecht” am Korper der Frau getauscht.?! Rechtsfolgen sind Unterhalts-
pflicht gegen (physische / sexuelle) Vertiigbarkeit. Die prinzipielle Ungleichheit
der Geschlechter wird durch die Konstruktion einer Eigentumsdhnlichkeit des
minnlichen Rechts auf die sexuelle Nutzung des Korpers der Frau festgeschrie-
ben.?? Entsprechend erfolgt die Eheauflésung im Regelfall durch den einseitigen
Willen des Mannes (die so genannte VerstoBung). EheschlieBung wie auch Ver-
stoBung sind im Grundsatz private Akte.

Das erste marokkanische Personalstatutsgesetz folgt im Ergebnis eng dem
tradierten malikitischen Recht. Doch obwohl sich al-Fast mit weitergehenden
Reformvorstellungen etwa im Hinblick auf Verstossung und Polygynie nicht
durchsetzen kann, wird die Ehe im Gesetz neu definiert. Sie ist nach wie vor
streng hierarchisch organisiert, zielt aber nunmehr auf die emotional abgestiitzte
und verantwortliche Verbindung zwischen Mann und Frau. Sie ist auf Dauer
angelegt und soll der Griindung einer stabilen Kernfamilie dienen. So lautet die
offizielle franzosische Ubersetzung von Artikel 1 Personalstatutsgesetz in der
1958 erlassenen Fassung: “Le mariage est un contrat 1égal (arab. mitdg Sar 7) par
lequel un homme et une femme s’unissent en vue d’une vie conjugale commune
et durable. 11 a pour but la vie dans la fidélité, la pureté et le désir de procréation
(arab. taktir sawad al-umma) par la fondation, sur des bases stables et sous la
direction du mari, d’un foyer permettant aux époux de faire face a leurs
obligations réciproques dans la sécurité, la paix, l'affection et le respect mu-

19 Franzosische Ubersetzung zitiert nach BORRMANS,1979: 129, Fiir eine neuere Ausgabe des
arabischen Originals vgl. AL- FAsI, 2002: 224,

20 Fiir eine “klassisch* orientalistische Sicht auf die Ehe im tradierten islamischen Recht vgl.
z.B. BOUSQUET, 1953: 79,

21 Fiir eine konzise Darstellung des rechtlichen Charakters der Ehe im tradierten islamischen
Recht vgl. ALl 2008.

22 Vgl dazu JOHANSEN, 1996: 771

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



526 BETTINA DENNERLEIN

tuel.”? Die hier programmatisch verankerte Institutionalisierung von Ehe und
Kernfamilie geht zumindest partiell mit einer gewissen Formalisierung einher.?*

Der Trend zur Institutionalisierung der Ehe war von Beginn an von politi-
schen Belangen iiberlagert. Unter dem Eindruck staatszentrierter Entwicklungs-
modelle in den 1950er und 1960er Jahren wurden die reproduktiven Funktionen
der Familie sozusagen staatlicherseits in die Pflicht genommen. Das deutet sich
bereits in den oben zitierten Ausserungen von “Allal al-Fasi zam Zweck der Ehe
an, in der er die Erfiillung einer Art nationaler Pflicht sieht. Noch deutlicher tritt
die politische Uberdeterminiertheit dieses Rechtsbereiches bei den Reformen des
marokkanischen Personalstatuts von 1993 und 2004 hervor. Diese Reformen
fallen in die von Lynn Welchman folgendermalien charakterisierte dritte Phase
der Reform des islamischen Familienrechts:

The third phase is distinguished by changed global, regional and national circumstances in
Arab states, including but not limited to different forms of political and civil society mo-
bilisation, modern communications and networking capabilities, and the increased levels of
interventions from powerful third-party states. These circumstances impact the debates on
the law, themselves more broadly based than was the case previously and involving a wider
range of actors; they can also be seen to impact on the substance of the laws. In most of the
region, women are more involved and at different levels than in previous phases of Muslim
family law reform; they are also to be found organised in associations and movements inde-
pendent of (and sometimes in opposition to) the ruling party or elite. And perhaps more than
any other legislation, the promulgation of codifications of or amendments to Muslim family
law demonstrate an intense political contingency reflecting national and international pres-

sures and dynamies.?’

Im marokkanischen Kontext sind die Familienrechtsreformen von 1993 und
2004 Teil einer politischen wie sozio-kulturellen Offnung und bilden zugleich
ein Instrument zur Steuerung dieser Offnung.26 Withrend bereits seit den 1980er
Jahren ehemals links-radikale Oppositionskrifie das Thema Menschenrechte ins

23 Bulletin Officiel Nr. 2378 vom 23. Mai 1958:806.
<http://www.sgg.gov.ma/BO%5Cbulletin%5CFr%5C1958%5CB0O_2378_fir PDF>
(zuletzt aufgerufen: 21.05.2010).

24 Im einzelnen geht es hier um folgende Punkte: die Formalisierung und Registrierung der
Eheschliessung, die Festlegung eines Ehemindestalters, die Formalisierung und teilweise
Beschrinkung der Autoritit des Ehevormunds sowie die Formalisierung und Registrierung
der Eheauflésung durch Verstofbung,.

25  WELCHMAN, 2007:43.

26  Fiir eine Uberblicksdarstellung der neueren marokkanischen politischen Geschichte vgl.
SATER, 2010,

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 327

Zentrum ihres politischen Engagements stellen,” wird die Forderung nach einer
Reform des Personalstatutsrechts zum Kristallisationskern fiir die Mobilisierung
einer neuen, staatskritischen Frauenbewegung. Zunidchst ohne grosse Unter-
stitzung durch die sich formierenden Menschenrechtsorganisationen werden
Frauenrechte von Aktivistinnen nunmehr im Namen von internationalen Men-
schenrechten begriindet und zugleich gegen islamistische Anspriiche in An-
schlag gebracht. Aus der Perspektive der Monarchie erweisen sich Menschen-
und insbesondere Frauenrechte als geeignetes Terrain, um politische Standards
und Loyalititen neu auszuhandeln. Die Aufrechterhaltung der verfassungsmis-
sig abgesicherten Allmacht des Konigshauses kann hier mit dem Streben nach
einem moderneren bzw. liberaleren Auftreten nach innen wie nach aussen ver-
bunden werden. Mit Hilfe einer offiziellen Menschenrechtspolitik kénnen zudem
sikulare Oppositionskrifte eingebunden und gleichzeitig radikale Islamisten
marginalisiert werden. Menschenrechtsdiskurse erdffnen schlie3lich auch eine
politische Biihne fiir die Neuverhandlung internationaler Legitimitét.

Bei den Familienrechtsreformen von 1993 und 2004 ist es jeweils der Ko-
nig, der nach kontroversen 6ffentlichen Auseinandersetzungen die Reformini-
tiative ergreift: Hassan IL (gest. 1999) im ersten, sein Sohn und Nachfolger Mo-
hammed VI. im zweiten Fall. Politisch gesehen ging es in beiden Fillen jenseits
aller Unterschiede um die Behauptung der religids-politischen Legitimitit des
Monarchen. Der Konig steht laut marokkanischer Verfassung nicht nur an der
Spitze des Staates. Sein in Artikel 19 der Verfassung festgelegter Status als “Be-
fehlshaber der Glaubigen” (amir al-mu 'minin) verleiht ihm auBerdem hochste
religiose Autoritidt. Diese wiederum erdffnet nach Auffassung marokkanischer
Verfassungsrechtler politische und rechtliche Eingriffsmoglichkeiten, die gewis-
sermafen {iber der Verfassung stehen.?® Tatsidchlich machen beide Konige ihre
Rolle als Befehlshaber der Gldubigen bei der Reform des Familienrechts gel-
tend. In beiden Fillen stellen die Reformen entscheidende regulierende Eingrifte
in das politische wie auch das religiose Feld dar. Das Ergebnis war in beiden
Fillen sowohl ein Erfolg fiir die Frauenrechtsbewegungen als auch ein politi-
scher Sieg der Monarchie. Dabei fielen inhaltlich gesehen die Reformen von
1993 weit hinter die damaligen Forderungen der Frauenrechtsbewegung zu-
riick.?” Erst nach dem Herrscherwechsel im Sommer 1999 und in der besonderen

27 Vgl dazu allgemein ROLLINDE, 2002.

28 Vgl dazu Tozy, 1999: 90-95.

29  Nur wenige Details werden gedndert: die Autoritit des Ehevormunds wird etwas enger ge-
fasst, Polygynie stirker reglementiert und die Verstoflung weitergehend formalisiert. Zu den
Reformen von 1993 vgl. etwa AL-AHNAF, 1994,

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



528 BETTINA DENNERLEIN

Lage nach den Attentaten von Casablanca im Mai 2003 waren bei der jingsten
Reform weitreichende Anderungen und eine programmatische UUmbenennung
des Gesetzes von Personalstatuts- in Familiengesetz moglich.*

Die politische Kontingenz und die Wandlungsfihigkeit offizieller wie op-
positioneller Diskurse zeigt sich auch im Gebrauch der normativen Repertoires
des islamischen Rechts einerseits, der internationalen Menschenrechte anderer-
seits. Auf offizieller Seite herrscht bis heute eine gewisse Ambivalenz. Zwar
fithrt Mohammed VI. im Unterschied zu seinem Vater Frauenrechte auch im
Zusammenhang mit Demokratie und Menschenrechten an. Die Reform des
Familienrechts begriindete jedoch auch er in erster Linie mit islamischem Recht
bzw. mit seiner Autoritit in Fragen der Auslegung der Scharia. Zudem hat
Marokko zwar, wie die gro3e Mehrzahl der arabischen Staaten insgesamt, die
UN-Frauenrechtskonvention CEDAW ratifiziert. Aber auch Marokko hat Vor-
behalte unter Hinweis autf das islamische Recht wie auch unter Hinweis auf die
marokkanische Verfassung formuliert. Die wichtigsten oppositionellen Stro-
mungen (Menschen- und Frauenrechtsbewegungen auf der einen, Islamisten auf
der anderen Seite) halten sich vor diesem Hintergrund gewissermalBBen gegen-
seitig in Schach: Die einen treten fiir die Anwendung internationaler Menschen-
rechtsstandards ein, wihrend die anderen den Schutz religioser bzw. nationaler
Identitit fordern. Gleichzeitig suchen Frauenrechtsgruppen neuerdings verstéirkt
das Gesprich mit liberalen Religionsgelehrten. Umgekehrt werden nicht nur
staatlicherseits geforderte frauenfreundliche Interpretationen des Islams horbar.?!
Und schlieBilich scheint auch in eher konservativen islamistischen Kreisen neu
iber den Zugang zu internationalen Menschenrechten nachgedacht zu werden.
Daraut” weist ein Artikel in der gemissigt islamistischen Zeitung at-Tagdgid
vom 22. Dezember 2008 hin. Der Beitrag ist Teil einer Kontroverse, die sich
nach einer Rede Mohammeds VI. zum 60jdhrigen Jubildum der Allgemeinen
Erkldarung der Menschenrechte der Vereinten Nationen ergeben hatte. Der Konig
hatte in dieser Rede angekiindigt, Marokko werde nach den jiingsten Reformen
des Familienrechts seine Vorbehalte gegen die 1993 ratifizierte Frauenrechts-

30  Konkret sind als wichtige inhaltliche Anderungen folgende zu nennen: Die geteilte Verant-
wortung der Eheleute in Familienangelegenheiten, die weitgehende Abschaffung der Ehe-
vormundschaft fiir die Frau, die Einfilhrung eines einheitlichen Ehemindestalters fiir Frauen
und Mainner, Einschrankungen und richterliche Kontrolle der Polygynie, Besserstellung der
Frau bei der Eheauflésung, Verbesserung des rechtlichen Status von Kindern. Weitere wich-
tige Verdnderungen betreffen Verfahrensfragen. Zu dem Familiengesetz von 2004 vgl. etwa
EBERT, 2005,

31 Vgl zu solchen Trends EDOUADDA/PEPICELLL, 2010,

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 329

konvention CEDAW fallen lassen. Neben den bekannten Abwehrstrategien
gegeniiber internationalen Menschenrechtsnormen war in a-Tagdgdid nun in
einem Beitrag zu lesen, die islamische Bewegung solle sich aktiver in laufende
Menschenrechtsdebatten einmischen. Konkret wurde der Vorschlag gemacht,
das Recht auf Differenz (zu lesen hier offenbar als religiose Differenz bzw.
Differenz der religiosen Orientierung) als internationales Menschenrecht ein-
zufordern.’? Damit koénne, so die hier zitierte Meinung, auch die Verteidigung
des islamischen Familienrechts gegen internationale Standards wie CEDAW
unter Riickgritf aut eben solche Standards (Recht aut Ditferenz) auf neue Fiisse
gestellt und schlagkriftiger gemacht werden. Nach der Logik dieses Vorschlags
wiirde Religion bzw. zumindest eine bestimmte religiose Orientierung oder
Identitdt am Ende als Element kultureller Vielfalt reformuliert.

Abschliessende Uberlegungen

An meine Ausfithrungen zur politischen Kontingenz von spezifisch verfassten
Genderregimes (hier des islamischen Familienrechts) und zu globalen Vertlech-
tungen mochte ich noch eine letzte Bemerkung zur Bedeutung der Historizitit
des Islams bzw. der “Islamizitit” des islamischen Familienrechts anfiigen. Bei
aller berechtigten Kritik an Essentialisierungen bergen umgekehrt auch enthisto-
risierende De-Essentialisierungen theoretische wie politische Probleme. Darauf
hat nachdriicklich Talal Asad hingewiesen. Aus seinem viel zitierten Aufsatz
“The Idea of an Anthropology of Islam”* stammt die zweite Anspielung im
Titel meiner Vorlesung: das Bild des Dramas. In dem genannten Aufsatz kriti-
siert Asad einflussreiche ethnologische Arbeiten iiber den Islam dafiir, den Islam
als religitses “Drama”™ zu schematisieren.’* Damit bezeichnet Asad die Annah-
me, dass in religiosem Sprechen und Handeln der Ausdruck von etwas anderem
(einer bestimmten Sozialstruktur oder einer bestimmten Weltsicht) zu sehen sei.
Der Islam, so Asad, werde hier auf “zu entziffernde Gesten” (readable gesture)®
reduziert, die sozusagen erst durch die Interpretation des Ethnologen verstind-

32 Balal aT-TAQLID, in at-Taddgd vom 22.12.2008
<http://www.attajdid.info/pdf/pdf1222200853417PM2 pdf>
(zuletzt aufgerufen: 21.05.2010).

33 Asap, 1996.

34 AsaD, 1996: 388,

35 AsaD, 1996: 389,

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



530 BETTINA DENNERLEIN

lich wiirden. In seinem 2003 erschienenen Werk Formations of the Secular
macht Asad zudem darauf aufmerksam, dass die De-Essentialisierung des Islams
auch dazu genutzt wird, eciner Politik der Assimilation muslimischer
Migrantinnen und Migranten das Wort zu reden.?® Meines Erachtens gibt es
keinen einfachen Ausweg aus dem Dilemma, das Martin Sokefeld fiir die Ver-
wendung von Begriffen wie “Ethnizitidt” oder “Kultur” allgemein beschrieben
hat, die neben ihrem rein analytischen oder deskriptiven Gehalt immer auch un-
weigerlich in Auseinandersetzungen um kollektive Identitiit eingelassen sind.?”
Die Aufgabe im wissenschattlichen Umgang mit solchen Konzepten liegt nach
Sokefeld darin, den Konstruktionscharakter und die Machtverstrickung von
Begriffen mit zu bedenken, die immer ihre eigene Wirkmichtigkeit haben. Mit
Eric Wolf plédiert er fiir eine Aufldsung von “Dingen” in “Beziehungsbiindel” .
Mit diesem Plddoyer méchte ich heute schliessen.

Bibliographie

ABU-LUGHOD, Lila (Hg.)

1998 Remaking Women. Feminism and Modernity in the Middle East.
Princeton: Princeton University Press.

ABU-LUGHOD, Lila

2006 “Writing Against Culture”. In: Henrietta L. MOORE and Todd SAN-
DERS (Hg.), Anthropology in Theory. Issues in Epistemology. Malden:
Blackwell u.a., S. 466-479.
Gekiirzte Version. Zuerst erschienen in: Richard G. FOX (Hg.), Recap-
turing Anthropology. Santa Fe: School of American Research Press,
1991.

2009 “Dialectics of Women’s Empowerment: The International Circuitry of
the Arab Human Development Report 2005.” International Journal of
Middle East Studies 41:83-103.

AHNAF, Mustafa

1994 “Maroc. Le Code du statut personnel.” Monde Arabe. Maghreb
Machrek 145:3-26.

36 Asap, 2003: 168f.

37  SOKEFELD, 2007.

38  SOKEFELD, 2007: 48. Sokefeld bezieht sich hier auf Eric R. Wolf, Furope and the People
Without History von 1982,

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 531

ALIL Kecia

2008 “Marriage in classical Islamic jurisprudence: a survey of doctrines.”
In: Asifa QURAISHI und Frank E. VOGEL (Hg.), The Islamic Marriage
Contract: Case Studies in Islamic Family Law. Cambridge: Harvard
University, S. 11-45.

ASAD, Talal

1996 “The Idea of an Anthropology of Islam.” In: John A. HALL (Hg.), The
Social Philosophy of Ernest Gellner. Amsterdam u.a.: Rodopi, S. 381
403.

2003 Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity. Stanford:
Stanford University Press.

BADRAN, Margot

1995 Feminists, Islam, and the Nation: Gender and the Making of Modern
FEgypt. Princeton: Princeton University Press.

BARON, Beth

2007 Egvpt as a Women. Nationalism, Gender, and Politics. Berkeley u.a.:
University of California Press.

BORRMANS, Maurice

1977 Statut personnel et famille au Maghreb de 1940 a nos jours. Paris u.a.:
Mouton.

1979 “Documents sur la famille au Maghreb de 1940 a nos jours.” Oriente
Moderno 59:1-438.

BOTMAN, Selma

1999 Engendering Citizenship in Egypt. New York: Columbia University

Press.
BOUSQUET, Georges
1953 La morale de I'Islam et son éthique sexuelle. Paris: Maisonneuve.

CHARRAD, Mounira

2001 States and Women's Rights. The Making of Postcolonial Tunisia,
Algeria, and Morocco. Berkeley u.a.: University of California Press.

DIETZE, Gabriele

2009 “Okzidentalismuskritik. Moglichkeiten und Grenzen einer For-
schungsperspektive.” In: Gabriele DIETZE (Hg.), Kritik des Okzidenta-
lismus. Transdisziplincive Beitrdge zu (Neo-)Orientalismus und Ge-
schlecht. Bielefeldt: transcript.

EBERT, Hans-Georg

2005 “Das neue Personalstatut Marokkos: Normen, Methoden und Pro-
blemfelder.” Orient 46:609-631.

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



532 BETTINA DENNERLEIN

EDDOUADA, Souad u. Renata PEPICELLI

2010 “Maroc: Vers un ‘féminisme islamique d’Etat’.” Critique Internatio-
nale 46/1:87-100.

AL-FASI, "Alal

2002 an-Nagd ad-darr. Casablanca: Dar at-Taqafta.

JOHANSEN, Baber

1990 “Politics and scholarship: The development of Islamic studies in the
Federal Republic of Germany.” In: Tareq Y. Ismael (Hrsg.), Middle
East Studies. International Perspectives on the State of the Art. New
York: Praeger; S. 71-130.

1996 “The valorization of the human body in Muslim Sunni law.” Prince-
ton Papers in Near Eastern Studies 4:71-112.

KANDIYOTI, Deniz (Hrsg.)

1991 Women, Islam and the State. Philadelphia: Temple University Press.

AL-KASBUR, Muhammad

1993 Qdaniin al-ahwal as-Sahsivya ma ' ta ‘dildat 1993. Casablanca: Matba ‘at
an-Nagah al-Gadida.

MOGHADAM, Valentine

2008 “Question: How Have Middle East Scholars Contributed to the
Broader Field of Gender and Women’s Studies?” Infernational Jour-
nal of Middle East Studies 40:16-18.

PUAR, Jasbir K.

2007 Terrorist Assemblages. Homonationalism in Queer Times. Durham
u.a.: Duke University Press.

ROLLINDE, Marguerite

2002 Le mouvement marocain des droits de I’Homme. Paris: Ed. Karthala.

SAID, Edward W.

1978 Orientalism. London u.a.: Routledge & Kegan.

SATER, James N.

2010 Morocco. Challenges to Tradition and Modernity. London u.a.: Rout-
ledge.

SOKEFELD, Martin

2007 “Problematische Begriffe: ‘Ethnizitdt’, ‘Rasse’, ‘Kultur’, ‘Minder-
heit’.” In: Brigitta SCHMIDT-LAUBER (Hg.), Ethnizitdt und Migration.
Einfiihrung in Wissenschaft und Arbeitsfelder. Berlin: Reimer; S. 31—
50.

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533



ISLAMISCHES FAMILIENRECHT NEU DENKEN 533

Tozy, Mohammed

1999 Monarchie et islam politique au Maroc. Paris: Presses des Sciences
Po.

WELCHMAN, Lynn
2007 Women and Muslim Family Law in Avab States. A Comparative Over-

view of Textual Development and Advocacy. Amsterdam: Amsterdam
University Press.

WESEL, Uwe
1988 Juristische Weltkunde. Eine Einfithrung in das Recht. Frankturt/M.;
Suhrkamp.

AS/EA LXTV 322010, 8. 517-533






	Writing against Islamic dramas : islamisches Familienrecht neu denken

