
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: Wider die "absolute Führungsbefugnis des Rechtsgelehrten" (velyat-e
motlaq-e faqh) : zur Rolle und Kritik des Hosein 'Al Montazer

Autor: Amirpur, Katajun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS
DES RECHTSGELEHRTEN” VELAYAT-E MO.LAQ-E

FAQIH): ZUR ROLLE UND KRITIK
DES .OSEIN ALI MONTA.ERI

Katajun Amirpur, Universität Zürich UFSP)

Abstract

The Grand Ayatollah .osein Ali Monta.eri’s death in December 2009 led to the biggest protests

against the Islamic Republic of Iran’s regime since those following the June 2009 elections, which
also had sparked off massive uprisings. Much lamented, Monta.eri 1922–2009) once was

designated as successor by Khomeini himself, but fell from grace subsequently. This essay aims to
discuss the part he played in Iran’s history of the last 25 years. In addition, this essay focuses on
his alternative reading of velayat-e faqih. It will be discussed whether Monta.eri’s autonomous

interpretation is new to his thought, and whether it has always or at least for a long time) been

independent of today’s official understanding of velayat-e faqih. The implications of Monta.eri’s
reading are also discussed, as well as the question whether Monta.eri succeeded in uniting velayate

faqih with the principle of sovereignty of the people in a comprehensible way.

Der Tod des Gross-Ayatollah .osein Ali Monta.eri 1922–2009) im Dezember
2009 hatte die grössten Demonstrationen gegen das Regime der Islamischen

Republik Iran seit den Wahlen vom Juni 2009 zur Folge, die gleichfalls zu
massiven Protesten geführt hatten. In diesem Aufsatz soll daher die Rolle untersucht

werden, die der Betrauerte, der einst als Nachfolger .omeinis vorgesehen

war, doch dann in Ungnade fiel, in Iran in den letzten zwei ein halb Jahrzehnten

gespielt hat.

Besonders massgeblich war diese Rolle während der Proteste vom Sommer
2009: Bei dem Aufruhr gegen die offenkundigen Fälschungen der
Präsidentschaftswahlen beflügelte der greise Gross-Ayatollah die Demonstranten mit
einer Reihe scharf formulierter Fatwas, die allesamt die Autorität des

amtierenden vali-ye faqih Ali .amene’i geb. 1939) untergruben, weil sie die
Proteste rechtfertigten. Zuerst erklärte Monta.eri, er unterstütze unerschütterlich
die friedlichen Aktionen des Volkes für die Verteidigung ihrer legitimen Rechte

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



476 KATAJUN AMIRPUR

im Rahmen der Verfassung der Islamischen Republik Iran, denn “kein gesunder

Menschenverstand kann diese Wahlergebnisse akzeptieren”.1

Dann sprach er Ali .amene’i in einer weiteren Fatwa die religiöse
Legitimation ab: “Denn die Unterstützung durch die Mehrheit ist eine
Voraussetzung für die Legitimität von Autorität und Führerschaft. Der Verlust dieser

Unterstützung bedeutet, dass für einen solchen Amtsträger nicht länger die
Unschuldsvermutung gilt”.2 Schliesslich entschuldigte Monta.eri sich bei der

Bevölkerung für sein eigenes Mitwirken beim Installieren dieses Systems und

sagte in einer Nachricht, die sich an die anderen “Quellen der Nachahmung”
Irans richtete, im September 2009 bedauernd, das heutige iranische System sei

weder islamisch noch republikanisch – und nicht einmal mehr eine “Herrschaft
des obersten Rechtsgelehrten” velayat-e faqih)3, sondern nur noch eine “
Herrschaft der Sicherheitskräfte” velayat-e ne.amiyan).4 Sein Einsatz für die
Protestierenden brachte ihm eine Medaille der regierungs-unabhängigen “Vereinigung
zur Verteidigung der Menschenrechte” ein, die ihm am internationalen Tag der

Menschenrechte im Dezember 2009 verliehen wurde.5

Monta.eri, der als Privatmensch begeisterter Leser der bissigen Spitzen des

Satirikers Ebrahim Nabavi geb. 1939) über das politische Geschehen in Iran

war, galt Millionen von Menschen in Iran als Autorität und Gewissen.
Beispielhaft dafür dürfte sein, dass der ehemalige Innenminister Abdollah Nuri
geb. 1946) während eines Interviews mit dem persischsprachigen Dienst der

BBC, das kurz nach dem Tode Monta.eris geführt wurde, in Tränen ausbrach,

als er gefragt wurde, wer die Lücke schliessen könnte, die Monta.eri gelassen

habe. Monta.eri galt dabei vor allem den Reformern aus dem Umfeld der melli

1 MONTA.ERI, 2009a.

2 KADIVAR 2009.

3 Wenn damit die Staatsdoktrin der Islamischen Republik gemeint ist, wird velayat-e faqih
zumeist und auch in diesem Aufsatz mit “Herrschaft des obersten Rechtsgelehrten”
wiedergegeben. So hält es die Übersetzung der iranischen Verfassung ins Deutsche aus dem Jahre

1980, die von der Botschaft der Islamischen Republik herausgegeben wurde. Der Begriff
oberster findet sich jedoch im Persischen nicht, wenn auch der oberste unter den

Rechtsgelehrten mit dem herrschenden Rechtsgelehrten gemeint war. Die Übersetzung des

rechtswissenschaftlichen Terminus velayat-e faqih ins Deutsche, auf die sich der Übersetzer der
iranischen Verfassung ins Deutsche, Manutschehr Amirpur, und der Experte für schiitisches

Recht der Universität zu Köln, Abdoljavad Falaturi, im Jahre 1980 verständigt haben, lautet

dagegen “Führungsbefugnis des Rechtsgelehrten”. Im Englischen wird der Terminus meist

mit “guardianship of the jurisconsult” wiedergegeben.

4 MONTA.ERI, 2009b.

5 MONTA.ERI, 2009c.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 477

ma.habi, der National-Religiösen, als marga.-e taqlid Quelle der
Nachahmung), doch auch der bekannteste iranische Säkularist, Akbar Gangi geb.

1960), nennt ihn den faqih-e aliqadr, den hochehrwürdigen Rechtsgelehrten.6

Als Autorität galt Monta.eri den Reformern, weil er ihnen “das grösste

Vorbild für die Verteidigung der Rechte der Gegner” war, wie Emad od-Din
Baqi, als Vorsitzender der iranischen Vereinigung zur Verteidigung politischer
Gefangener sicherlich selber einer der grössten Menschenrechtler Irans, es in
seinem Buch Die Tragödie der Demokratie in Iran formuliert, das er Monta.eri
gewidmet hat.7 Die Friedensnobelpreisträgerin Širin Ebadi geb. 1947) nennt ihn
in ihrem Nachruf den “Vater der Menschenrechte”, von dem sie gelernt habe,

wie man die Menschenrechte verteidige,8 Abbas Milani, Professor für Iranian
Studies an der Stanford University, ehemals linker Aktivist und einst
Zellennachbar von Monta.eri, beschreibt in einem bewegenden Artikel “Why my
former cellmates legacy will live on”9, und der Reformtheologe Mo.ammad
Mogtahed Šabestari geb. 1936) rühmt ihn in seinem Nachruf dafür, dass er in
seinem letzten Buch Eslam, din-e fe.rat Der Islam, die Religion, die der Natur
des Menschen entspricht) erklärt habe, Regierung sei nichts anderes als ein
vernunftgemässer Vertrag zwischen den Regierenden und den Regierten.
Ausserhalb dieses Rahmens habe kein Mensch über einen anderen eine

Führungsbefugnis velayat), und er habe nicht über ihn zu bestimmen. Šabestari

schliesst, an die Herrschenden Irans gerichtet:

Sie sollen sehen, wie ein Mann aus ihrer Mitte, weil er die Religion nicht an die Welt
verkauft hat, die Gunst Gottes und die Herzen der Menschen gewonnen hat.10

Andererseits: Monta.eri war als Vorsitzender des Expertenrates seinerzeit
massgeblich für die Festschreibung der velayat-e faqih in der Verfassung verantwortlich.

Im Folgenden soll daher neben seiner Rolle als ausserstaatlicher religiöser
Autorität auch seine alternative Lesart zur heute offiziellen Lesart der velayat-e

faqih dargestellt werden und untersucht werden, ob diese neu ist für sein Denken,

oder ob Monta.eri schon immer oder schon lange eine andere Interpretation
als die heute herrschende velayat-e faqih vertreten hat. Zudem soll herausgearbeitet

werden, was diese impliziert. Die Frage, die sich stellt, lautet: Wäre

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

6 GANGI, 1999: 53.

7 BAQI, 2000: 7.
8 EBADI, 2009.
9 MILANI, 2010.

10 ŠABESTARI, 2010.



478 KATAJUN AMIRPUR

theoretisch mit der velayat-e faqih als iranischer Staatsdoktrin auch etwas

anderes als die heutige Diktatur denkbar gewesen?

Das ist eine Auffassung, die heute von vielen Reformern, die ursprünglich
zu den Revolutionären gehörten, aber inzwischen verfolgt werden und für eine
Reform im Rahmen der Verfassung eintreten, formuliert wird. Eine entschieden

andere Auffassung vertritt Shahrough Akhavi, Professor am Department of
Political Science der University of South Carolina. Er schreibt:

Though he [Montazeri] has never abandoned the doctrine of velayat-e faqih, he has sought

to reconceptualize it by furnishing it with democratic principles. In this, he has not been

credible […].11

Während Monta.eri von Reformern wie Akbar Gangi anerkannt werde, würden
sich andere Reformer, die nach der autoritativen Meinung eines mugtahid
suchten, um die Doktrin zu verwerfen, an Ayatollah Mehdi Ha’eri Yazdi gest.

1999) halten.12 Akhavi führt allerdings nicht aus, wer diese Reformer seien. Das

wirft insofern Fragen auf, als sich mit Abdolkarim Soruš geb. 1945), Mo.sen
Kadivar geb. 1959), A.a’ollah Mohagerani geb. 1954), Abdol.ali Bazargan
geb. 1944) und Akbar Gangi und den anderen oben genannten die namhaftesten

Reformer der Grünen Bewegung, die im Anschluss an die Wahlen vom Sommer
2009 entstanden ist,13 hinter Monta.eri gestellt haben. Die fünf genannten haben

eine Erklärung herausgegeben, welche die Ziele der Grünen Bewegung
zusammenfasst.14 Sie treten darin für eine Reform innerhalb des Systems ein und nicht
für die Abschaffung der velayat-e faqih. Fraglich dürfte zudem folgende
Einschätzung Akhavis sein:

Montazeris efforts to reconcile popular sovereignty with the central ideological principle of
the Iranian revolution, the doctrine of the Imamate and the authority of the jurists, is
problematical. The reason is that the doctrine is elitist, not populist. In his dissatisfaction with
how the doctrine of velayat-e faqih has been implemented in the post-1979 era, Montazeri
has not openly called for a return to its pre-1970 version, where the jurist’s obligation was to
attend to the requirements of those in society who could not make their own decisions
because they were minors, orphans, mentally incapacitated, and the like. He still agrees with
the interpretation he has made of Khomeini’s lectures on Islamic government in 1969–70.

11 AKHAVI, 2008: 645.

12 Siehe auch HAJATPOUR,2002: 231–304; ders.: 2005.

13 Die Homepage der Bewegung ist garas. Das Akronym steht für gonbeš-e rah-e sabz, Die
Bewegung des Grünen Weges. http://www.rahesabz.net/

14 BAZARGAN/GANGI/KADIVAR/MOHAGERANI/SORUŠ,2010.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 479

That interpretation is one that limits the jurist’s public role to oversight to ensure the
conformity of laws with the shari.ah. But, in truth, a fair interpretation of Khomeini’s lectures

would be that Khomeini is in fact calling for clerical rule, the very matter that Montazeri has

come to condemn.15

Es erscheint nämlich nicht zwingend, dass Monta.eri sich für die “pre-1970
version” aussprechen muss, um eine andere Variante als die .omeinische velayat-e
faqih zu vertreten. Denkbar sind durchaus weitere Interpretationen als die beiden

genannten. Ausserdem ist die velayat-e faqih als Idee so offen und interpretierbar,

dass sie nicht notwendigerweise aufgrund ihrer elitären Komponenten mit
der Idee der Volkssouveränität unvereinbar sein muss. Vielmehr kann sie auch

so verstanden werden, dass der vali-ye faqih eine Instanz ist, die in vielerlei
Hinsicht dem Bundesverfassungsgericht oder dem Supreme Court vergleichbar ist.

Richtig dürfte dagegen Akhavis Annahme sein, dass Monta.eri sich in der

ersten Zeit nach der Revolution der Autorität .omeinis unterworfen hat und erst

im Verlauf seiner Erfahrungen mit dem Konzept der velayat-e faqih in der Praxis

zu einer eigenen, anderen Interpretation gekommen ist. Sicher scheint auch,

dass Monta.eri 1979 und bis zu seinem Tode der Auffassung war, dass ein
schiitischer Muslim unter der velayat-e faqih leben sollte, wenn er den Geboten seiner

Religion Rechnung tragen möchte wie Akhavi konstatiert.16 Im Folgenden

soll deswegen die Frage im Vordergrund stehen, wie Monta.eris Deutung der

velayat-e faqih beschrieben und innerhalb der gesamten iranischen Debatte
verortet werden kann. Dabei wird – im Gegensatz zu Akhavi – argumentiert werden,

dass sie eine eigenständige, originelle Position darstellt, die auf plausible
Weise die Idee der velayat-e faqih mit der Volkssouveränität verbindet.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

1. Biographie und Werdegang

Monta.eri, der ein Schüler von Ru.ollah Musavi .omeini 1902–1989) war,
galt lange Zeit als einer der engsten Vertrauten des späteren Revolutionsführers.
Er war bereits Anfang der sechziger Jahre mit ihm im Kampf gegen das Regime
von Schah Mo.ammad Reza Pahlavi 1919–1980) aktiv. Als .omeini 1964 des

Landes verwiesen wurde, bestimmte er Monta.eri zu seinem autorisierten Ver-

15 AKHAVI, 2008: 665.

16 AKHAVI, 2008: 662.



480 KATAJUN AMIRPUR

treter oder Repräsentanten vakil). Monta.eri verwaltete also für .omeini, den

marga.-e taqlid, die religiösen Steuern.

Wegen subversiver politischer Aktivitäten wurde Monta.eri im Jahre 1966

zum ersten Mal vom iranischen Geheimdienst inhaftiert. Weitere Verhaftungen
folgten 1971 und 1974, von 1975 bis 1978 lebte Monta.eri in Verbannung in
seinem Heimatort Nagafabad in der Nähe von Isfahan. Vermutet wird, dass die
grössere ideologische Offenheit, die Monta.eri im Vergleich zu .omeini für
andere politische Haltungen aufbrachte, auf diese Gefängnisaufenthalte zurückgeht.

Dort lernte Monta.eri viele Angehörige linker Ideologien und deren Denken

kennen und erweiterte so seinen politischen Horizont. 17 Monta.eri wird
diese Erfahrungen später in einem Buch festhalten, in dem er ihre Zweifel und
seine Antworten aus islamischer Sicht schildert. Das Buch Az agaz ta angam –
dar goftogu-ye do danešgu18 besticht dadurch, dass ihm jedwede ideologische
Verbrämtheit fehlt, die sonst oft bei Werken dieser Art zu finden ist.

Kurz nach der Revolution wurde Monta.eri 1979 zum Vorsitzenden des

Gremiums gewählt, dem die Ausarbeitung der Verfassung oblag. Danach nahm

Monta.eri kein politisches Amt mehr wahr und beschränkte sich auf seine
Lehrtätigkeit. 1983 bestimmte der Expertenrat Monta.eri zum Nachfolger .omeinis.
Das geschah nicht ohne Widerstand: Monta.eri hatte, weil er so politisch war,
zunächst Mühe, sich einen Namen unter den Gelehrten von Qom zu machen. 19

Gross-Ayatollah Ka.em Šari.atmadari 1905–1986) beispielsweise, einer der

wichtigsten Gegenspieler .omeinis, soll Monta.eris marga.iyat nicht anerkannt

und sich geweigert haben, dessen Designation zu akzeptieren.20 In der Bevölkerung

kursierten in jenen Jahren unzählige Witze über ihn, die seiner dörflichen
Herkunft, dem damit verbundenen Akzent und seinem im Vergleich mit .o¬
meini wenig charismatischen Auftreten geschuldet waren.21

Im März 1989 wurde Monta.eris Designation plötzlich aufgehoben. Der
Öffentlichkeit wurde nur mitgeteilt, dies sei zum Wohle der islamischen
Ordnung geschehen. Tatsächlich war der Absetzung ein Zerwürfnis zwischen

Monta.eri und .omeini vorausgegangen. Monta.eri hatte mehrfach die seiner
Meinung nach von der Regierung zu verantwortende Misswirtschaft, die
Unterdrückung der Meinungsfreiheit und die Kriegsführung kritisiert. 22 Ausserdem

17 RICHARD, 1985: 305.

18 MONTA.ERI, 2003.

19 RICHARD 1985), 305.

20 GIELING, 1997: 778.

21 Aufschlussreiche Beispiele nennt NIRUMAND, 1985: 186–187.

22 Siehe ausführlich: BUCHTA, 1997: 117–123.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 481

hatte Monta.eri die Menschenrechtsverletzungen angeprangert und der Regierung

die Schuld an dem Ausbleiben der Investitionen und der Rückkehr
emigrierter Iraner gegeben.23 Schon im Jahre 1984 hatte er Wahlfälschungen
bemängelt.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

24

Ausschlaggebend waren jedoch Monta.eris Äusserungen über die
Massenhinrichtungen in den iranischen Gefängnissen des Jahres 1988:25 Ausgerechnet
die britische BBC zitierte ihn mit der Aussage, die Welt gewinne langsam den

Eindruck, man sei in Iran nur damit beschäftigt, Menschen umzubringen.

Kritik dieser Art liess ihn zum “unbestechlichen Gewissen der Islamischen
Revolution” werden, wie Akbar Gangi es in einem offenen Brief an Monta.eri
formuliert hat.26 Allerdings wurde es in den Jahren nach seiner Absetzung still
um Monta.eri, da die iranischen Medien seine Kritik nun noch weniger als zuvor
druckten. Monta.eri stieg jedoch in der klerikalen Hierarchie weiter auf, denn

sein Ansehen als Rechtsgelehrter wuchs mit den Jahren stetig.

Mit dem Amtsantritt Mo.ammad .atamis geb. 1943) meldete Monta.eri
sich 1997 im politischen Diskurs der Islamischen Republik zurück. A.am .ale¬
qani geb. 1943), Tochter des angesehenen Geistlichen Ma.mud .aleqani
1914–1979) und Herausgeberin der Zeitschrift payam-e hagar, druckte einen

offenen Brief Monta.eris an den neugewählten Präsidenten ab. Darin schrieb
Monta.eri, .atami solle sich nicht von Ali .amene’i, dem vali-ye faqih, in
seine Politik hereinreden lassen, nur weil dieser meine, er stünde über der
Verfassung. Sollte .atami sich .amene’i unterwerfen, wäre .atamis
Reformvorhaben nicht durchsetzbar.27 Der Brief war bald in aller Munde und
verursachte auf Seiten der Anhänger wie der Gegner Monta.eris einigen Wirbel. Er
wurde als Kampfansage an .amene’i gewertet.

Um Monta.eri zu desavouieren, verlas das iranische Parlament daraufhin
das Schreiben, mit dem .omeini Monta.eri 1989 zum Rücktritt aufgefordert
hatte. In dem Schreiben, das so zum ersten Mal öffentlich und in iranischen
Zeitungen abgedruckt wurde, hiess es, Monta.eri sei dumm und einfältig, würde
der Revolution und dem Islam schaden und sei somit nicht mehr tragbar.

Darauf reagierte wiederum Monta.eri in einem Vortrag, den er anlässlich
des Geburtstages von Imam Ali hielt. Der Vortrag erzielte eine weitreichende

23 KAMRAVA, 1992: 98–100; BEHROOZ, 1991: 608–609.

24 AKHAVI, 2008: 655.

25 Zu den Ereignissen und Monta.eris Handeln siehe: ABRAHAMIAN, 1999, 211–221; zu den

Hinrichtungen: AFSHARI, 2001: 104–117.

26 GANGI, 2005.

27 MONTA.ERI, 1997: 5–7.



482 KATAJUN AMIRPUR

Wirkung. Er wurde auf Kassette unter der Hand verbreitet, Teile wurden sogar

in der iranischen Presse wiedergegeben.28

In dem Vortrag spricht Monta.eri dem gegenwärtigen Revolutionsführer
die Eignung zum vali-ye faqih ab. Genauer: .amene’i habe nicht den notwendigen

klerikalen Rang. Nur derjenige, der der a.lam sei, der Gelehrteste, könne
aber die Position des vali-ye faqih einnehmen. Deshalb sei heute die ganze Idee

der velayat-e faqih hinfällig. Ihr Sinn war ursprünglich, dass der gelehrteste

unter den Rechtsgelehrten über den Staat wachen solle.29

In der Tat wurde, nachdem Monta.eri 1989 abgesetzt worden war, durch
eine Verfassungsänderung die Voraussetzung, dass der vali-ye faqih ein marga.
sein muss, aus der Verfassung gestrichen.30 Angesichts der Ablehnung, welche
die Theorie der velayat-e faqih durch die noch lebenden Gross-Ayatollahs erfuhr
sowie dem Problem, dass sich die .omeini-Anhänger unter den Geistlichen
wegen ihrer politischen Aktivitäten nicht im traditionell religiösen System
qualifiziert hatten, war kein Nachfolger mit hohem juristischen Rang gefunden worden.

Diejenigen Geistlichen, welche die theologischen Voraussetzungen erfüllt
hätten, waren nicht willens oder zu alt, das Amt zu übernehmen, und den Willigen

ermangelte es an der juristischen Qualifikation.
.omeini hatte die Verfassungsänderung anberaumt, war jedoch, bevor sie

verabschiedet werden konnte, am 4. Juni 1989 gestorben. Ali .amene’i war
sofort nach dem Tode .omeinis vom Expertenrat zum vali-ye faqih ernannt worden,

und strenggenommen hatte man damit die Verfassung verletzt, denn die
Verfassung verlangte damals noch, dass der vali-ye faqih ein marga. sein müsse,

was .amene’i nicht war. In dieser Situation behauptete der damalige Staatspräsident

Rafsangani, .omeini habe vor seinem Tode in einem Brief an den
Vorsitzenden des gerade einberufenen “Rates zur Revision der Verfassung” erklärt,
er habe es niemals für notwendig erachtet, dass der Führer, rahbar, der Islamischen

Republik ein marga. sein müsse.

Dieser Brief wurde von verschiedenen Seiten als Fälschung bezeichnet. Sie
behaupteten, .omeini habe zwar, als er die Revision der Verfassung einleitete,
davon gesprochen, dass diese sich der Frage der rahbariyat widmen solle, also

der Führerschaft, aber von der marga.iyat sei nicht die Rede gewesen.31 Dies

28 Seit November 2009 findet sich bei Youtube auch eine Videoaufzeichnung dieser Rede. Auf
Anfrage war es möglich, eine schriftliche Fassung des Vortrags zu erhalten. MONTA.ERI,

1997b.

29 MONTA.ERI, 1997.

30 Die einzelnen Veränderungen nennt TELLENBACH, 1990: 45–66.

31 GIELING, 1997: 778.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 483

scheint insofern plausibel, als .omeini in .okumat-e eslami die Auffassung
vertreten hatte, dass allein der herausragendste unter den Rechtsgelehrten, also
der allseits anerkannte marga., fähig und legitimiert sei, die muslimische
Gemeinde zu führen. Damit vertrat er die Ansicht, die auch Monta.eri bis zu
seinem Tode teilte. Ob .omeini seine Meinung geändert hat, oder ob dies nur von
Rafsangani behauptet wurde, ist bis heute nicht geklärt.

Um das angewandte Verfahren gegen die Kritiker zu verteidigen, behauptete

Rafsangani, die Frage der rahbariyat stehe über der Verfassung. Ausserdem

habe er selber sich schon häufiger mit .omeinis Erlaubnis über die Verfassung
hinweg gesetzt.32 Der Rat zur Revision der Verfassung, der seine Vorschläge am
8.7.1989 einbrachte, folgte der von Rafsangani vorgegebenen Linie und setzte

Artikel 109 der Verfassung, der besagte, dass der vali-ye faqih ein marga. sein
muss, ausser Kraft.33

Fortan wurde für das höchste Amt im Staate ein weit geringerer juristischer
Rang verlangt. Begründet wurde dies damit, dass für seine Ausübung politischer
Scharfblick ausschlaggebender sei als religiöse Gelehrsamkeit oder juristische
Spitzfindigkeit. Damit wurde in der veränderten Verfassung das Prinzip der
rahbariyat gegenüber dem der marga.iyat betont.34 Die ausschlaggebende Qualifikation

für den vali-ye faqih lautet nun in der veränderten Verfassung “agah
budan be zaman”, was Johannes Reissner mit “politisch auf der Höhe der Zeit
sein und die ideologischen Grundlagen und Ziele der Revolution vertreten
können” übersetzt bzw. deutet.35

Monta.eri befindet, durch diese Veränderung und die damit einhergehende

Neudefinition des Amtes sei eine Parallelinstitution zu der des Präsidenten
entstanden. Was unterscheidet den Inhaber der Position des vali-ye faqih, fragt
Monta.eri, der Qualifikation nach vom Präsidenten. Beide sind Geistliche nicht
allzu hohen Ranges, beide müssen über politische Weitsicht und Kompetenz
verfügen. Für den vali-ye faqih fordert dies die Verfassung, im Falle des Präsidenten

versteht es sich von selbst. Aber wozu brauche man diese Parallelinstitution,
wenn sich das Amt nicht von dem des Präsidenten unterscheide?36

32 TELLENBACH, 1990: 52.

33 Zum Procedere auch: OMID, 1994: 146–148.

34 Dazu ausführlich: MILANI, 1992: 175–190.

35 REISSNER, 1999: 14.

36 Hier muss hinzugefügt werden: Die Verfassung verlangt nicht, dass der Präsident Geistli¬

cher ist, allerdings waren vier Legislaturperioden lang die Präsidenten Geistliche. Erst 2005

wurde mit Ma.mud A.madinežad der nach Abol.asan Bani .adr geb. 1933) erste Nicht-
Geistliche in dieses Amt gewählt. Monta.eri spricht hier vom damaligen Ist-Zustand.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



484 KATAJUN AMIRPUR

Monta.eri erkennt den zentralen Unterschied, den das Regime behauptet,

nämlich nicht an. Dieser lautet, dass der vali-ye faqih über eine göttliche
Legitimation verfügt. Er werde von Gott selbst bestimmt. So argumentiert Mo.ammad
Taqi Me.ba. Yazdi geb. 1934), der seinerzeit grösste Gegenspieler Monta.eris
und bis heute wichtigste Theoretiker der Radikalen.37 Me.ba. Yazdi gilt als der

Mentor des gegenwärtigen Präsidenten Ma.mud A.madinežad geb. 1956) und
als Anwärter auf die Nachfolge des jetzigen vali-ye faqih. Über die dem
Rechtsgelehrten zukommende so genannte “absolute Führungsbefugnis” velayat-e

mo.laq), wie sie die heutige iranische Verfassung seit der Verfassungsänderung
des Jahres 1989 vorsieht, befindet Me.ba. Yazdi:

Die säkularen Regierungen beziehen ihre Legitimation von den Menschen, aber bei der

islamischen Herrschaft ist das anders, denn die absolute Führungsbefugnis velayat-e

mo.laq) ist gottgegeben. In der göttlichen Herrschaft kann nur der an der Spitze stehen, den

Gott vorgesehen hat. Gibt es keinen göttlichen Segen, so ist die Regierung nicht legitim,
selbst wenn die ganze Bevölkerung hinter ihr stehen sollte.38

In direkter Anspielung auf den anders denkenden Monta.eri erklärt Me.ba.
Yazdi:

Nach der Revolution hat eine Person, die euch allen bekannt und besonders naiv und besonders

von Pseudo-Intellektuellen und der Freiheitsbewegung beeinflusst ist, die Möglichkeit
formuliert, dass der vali-ye faqih durch die Stimme des Volkes legitimiert werde. Er schrieb

in seinem Buch, dass es zwei Theorien gebe. Die eine, dass der vali-ye faqih “ernannt werde”

na.b mišavad). Und die andere, dass er “gewählt werde” ente.ab mišavad). Wenn ihr
jemanden findet, der diese Behauptung vor ihm aufgestellt hat, dann werde ich klein
beigeben. Aber solch eine Theorie existiert nicht. Dass der vali-ye faqih von Gott selbst ernannt

wird, ist Teil der schiitischen Kultur.39

Monta.eri argumentiert dagegen, ausschliesslich die zwölf Imame würden von
Gott ernannt. Niemand sonst könne somit eine göttliche Legitimation für sich
beanspruchen. Die Souveränität liege deshalb beim Volk, und alle Macht gehe

vom Volke aus. Auch der vali-ye faqih müsse sich deshalb durch den Volkswillen

legitimieren. Er sei dem Volk voll verantwortlich und dürfe von ihm kriti-

37 Siehe zu seiner Argumentation ausführlicher: AMIRPUR, 2006: 218–240; KAMRAVA, 2008:
94–111.

38 ME.BA. YAZDI,2007.

39 ME.BA. YAZDI, 2006b.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 485

siert und abgesetzt werden. Zwischen dem Rechtsgelehrten und dem Volk müsse
es eine Art contrat social geben.

Monta.eris wesentlichster Punkt ist also, dass die Menschen in der Zeit der

grossen Verborgenheit das Recht haben, sich einen vali-ye faqih zu wählen. Ihm
wiederum obliegt es dann für eine festgelegte Zeit die drei Gewalten zu kontrollieren.

Monta.eris wesentlichstes Argument hierfür ist, dass allein Gott die
Herrschaft zukomme, der sie aber den Menschen übertragen habe.

Zudem erklärte Monta.eri in dem Vortrag, dass die Verfassungsväter, zu

denen auch er selber gehörte, niemals im Sinn hatten, ein System zu installieren
wie das heutige iranische. Der vali-ye faqih sollte darüber wachen, dass die drei
Gewalten nicht gegen die islamischen Vorgaben verstossen, sich aber nicht in
die Staatsgeschäfte einmischen. Ganz eindeutig habe man 1979 für eine

Republik, also für die Herrschaft des Volkes, votiert. Es seien Parteien

vorgesehen gewesen und eine freie Presse. Dem derzeit herrschenden vali-ye

faqih wirft er vor, die Intentionen der Verfassung pervertiert und eine Diktatur
des Rechtsgelehrten errichtet zu haben. Den Geburtstag Imam Alis, der ihm als

das Vorbild für die wahre islamische Herrschaft gilt, nimmt Monta.eri also zum
Anlass für eine traurige Bilanz der Revolution.

Nach dem Bekanntwerden seiner Kritik wurde die Schule Monta.eris von
Schlägertrupps gestürmt und in Anspielung auf die US-Botschaft in Teheran, die
1980 während der Besetzung durch iranische Studenten so genannt worden war,
auf Schmierereien an den Wänden als Spionagenest bezeichnet. Bis heute ist die
Schule verlassen, die Scherben und anderen Schäden der Demolierung wurden
nicht beseitigt, um als abschreckendes Beispiel für Monta.eris Anhänger und für
Kritiker der velayat-e faqih zu dienen.40

Monta.eri wurde im Zuge dieser Affäre unter Hausarrest gestellt. Ausserdem

publizierten die Anhänger .amene’is einige Stellungnahmen, von denen

die wichtigste eine von Mo.ammad Reišahri geb. 1946) herausgegebene ist.
Reišahri war in den achtziger Jahren im Kabinett des damaligen Staatspräsidenten

.amene’i Innenminister und später unter seinem Nachfolger Akbar Hašemi
Rafsangani geb. 1934) Geheimdienstminister. Er war einer der erbittertsten
Gegner Monta.eris. Laut Monta.eri war er zudem gemeinsam mit .amene’i und

Rafsangani 1989 verantwortlich für seine Absetzung.41

In der von Reišahri herausgegebenen Sammlung findet sich der Brief .o¬
meinis an Monta.eri, in dem .omeini Monta.eri auffordert zurückzutreten so-

40 Bilder davon finden sich im Netz auf Monta.eris Homepage: MONTA.ERI, 1997c.
41 MONTA.ERI, 2000.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



486 KATAJUN AMIRPUR

wie zahlreiche Stellungnahmen der Gegner Monta.eris.42 Sie stellen ihre Sicht
der Ereignisse dar, die zur Absetzung Monta.eris geführt hatten. In allen Artikeln

wird Monta.eri als Verräter dargestellt, als der “naive Scheich”, der für den

Kummer der letzten Lebensmonate des Imam .omeini verantwortlich sei. Von
offizieller Seite wurde also alles unternommen, um Monta.eris Ruf zu beschädigen

und seine Kritik unglaubwürdig zu machen.

2. Das Opus Magnum

Monta.eris Ansichten zur velayat-e faqih haben sich in den vergangenen

dreissig Jahren verändert. Andererseits gibt es einige Konstanten, die ihn auch

schon lange von .omeini unterschieden haben. Um sich zu vergewissern,
welche dies sind, ist ein Blick in Monta.eris Schrift Dirasat fi wilayat al-faqih
wa-fiqh ad-dawla al-islamiya erforderlich. 43 Das vierbändige Werk, dessen

erster Band 1987 erschien, gilt als Monta.eris Opus Magnum, als sein

Äquivalent zu .omeinis velayat-e faqih. .omeini hatte die berühmt gewordene
Vorlesung, mit der er den Anspruch auf die Herrschaft durch die Geistlichkeit
erhob, im Jahre 1970 in Nadschaf gehalten. Sie war bald darauf als Buch unter

dem Titel .okumat-e eslami in Umlauf. 44 .omeini argumentiert in relativ
knapper, wenn auch nachhaltiger Form. Monta.eris Dirasat sind dagegen bis
heute das ausführlichste Werk, das zur schiitischen Staatstheorie in der

Geschichte der Schia erschienen ist.45

Monta.eri hatte sich erstmals in den Jahren 1984 bis 1988, also nicht vor
der Revolution, im feqh-Unterricht mit der velayat-e faqih beschäftigt. Er
widmete sich ihr im Rahmen der Diskussion über die Almosensteuer.46 Hier
unterscheidet das schiitische Recht acht Kategorien von Empfangsberechtigten. Für
die vierte Kategorie werden Beamte genannt, die die Steuer einzuziehen haben.

Daraus schlussfolgerte Monta.eri, dass es einen islamischen Staat geben muss.

Hiervon ausgehend beschäftigte sich Monta.eri im Detail mit der velayat-e faqih
und fasste seine Überlegungen zu den Dirasat zusammen.

42 REIŠAHRI, 1999.

43 MONTA.ERI, 1988. Eine persische Fassung wurde unter dem Titel Mabani-ye feqhi-ye .oku-mat-

e eslami Die juristischen Grundlagen der islamischen Regierung) veröffentlicht.
44 .OMEINI, 1971.
45 KADIVAR, 2001: 148.

46 Gespräch mit Mo.sen Kadivar vom 1.6.2010.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 487

In der Einleitung zu den Dirasat widmet sich Monta.eri dem Unterschied
zwischen einer westlichen Demokratie und einer islamischen Regierung/
Herrschaft .ukuma al-islamiya).47 Um die Übersetzungsproblematik des Begriffs
.ukuma wird es später noch ausführlich gehen. Hier wird daher vorerst der
arabische Begriff belassen.

Im Gegensatz zur westlichen Demokratie sei in der .ukuma al-islamiya der

Herrscher der weiseste, der gerechteste, der frömmste und der fähigste. Das

zeigten die Beispiele des Propheten und der Imame, deren Autorität von Gott
herrühre. Die Institutionen der .ukuma al-islamiya sind durch das göttliche
Gesetz eingeschränkt. Der Herrscher ist im Prinzip Gott, da die Exekutive das

Gesetz Gottes nur ausführt. Für Monta.eri steht wie für .omeini ausser Frage,
dass es ausgeführt werden muss.48 Hier unterscheidet er sich beispielsweise von
Mo.ammad Ka.em .orasani 1839–1911), dem grossen Rechtsgelehrten der

konstitutionellen Periode, für den die Scharia in der Zeit der grossen Verborgenheit

ruht.
Der Vorteil der .ukuma al-islamiya gegenüber der Demokratie ist für Monta.eri

klar: In westlichen Demokratien würden nur die Wünsche der Wählenden
befriedigt, die sich an keinerlei rechtliche Vorschriften Gottes oder an moralische

Vorgaben gebunden fühlten. Damit bewegt sich Monta.eri im Rahmen der

Topoi der damals gängigen Demokratiekritik. Sie wurde von Ali Šari.ati 1933–
1977) in seinem Buch Ommat va emamat begründet.

Monta.eri argumentiert: Schon die Vernunft gebiete, dass der Islam auch

für eine .ukuma al-islamiya Sorge trage, denn Gott würde den Menschen nicht
ohne den gesetzlichen Rahmen zurücklassen, dessen es bedarf, um ihn anbeten

zu können. Würde Gott dafür nicht Sorge tragen, wäre dies ungerecht. Deshalb
habe der Prophet das göttliche Gesetz nicht nur empfangen, sondern er hatte

auch die Aufgabe, es umzusetzen. Der Prophet wiederum wurde von den Imamen

beerbt, die in ihrer Abwesenheit die Aufgabe, eine Regierung zu bilden, an

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

die Rechtsgelehrten übertrugen.49

Da diese Auffassung zwar auch von .omeini vertreten wurde, aber in der

schiitischen Herrschaftstheorie alles andere als Konsens ist, widmet Monta.eri
von den 2279 Seiten der Dirasat 53 der Zurückweisung des Quietismus.50 Ein
wesentlicher Grund für das Schweigen der Gelehrten ist laut Monta.eri: Ge-

47 MONTA.ERI, 1988, I.: 4–31.
48 MONTA.ERI, 1988, I: 91, 150, 162, 407.

49 MONTA.ERI, 1988, I.: 161.

50 Dazu: AKHAVI, 1996: 253–255.



488 KATAJUN AMIRPUR

lehrte wie beispielsweise Šei. An.ari 1800–1864), der ein entschiedener Gegner

der velayat-e faqih war, hätten in permanenter Angst vor der Obrigkeit leben
müssen und deshalb Zuflucht in der Verstellung gesucht. Daher seien ihre
Diskussionen der velayat-e faqih “dumm”, “nutzlos” und “infantil”.51

In weiten Teilen argumentiert Monta.eri wie sein Lehrer .omeini. Er
zitiert sogar dieselben Verse wie .omeini, wenn er belegen will, dass der Islam
eine islamische Regierung fordere – beispielsweise 4:59, den ulu l-amr Vers. Er
ist eines der wichtigsten Argumente .omeinis für die velayat-e faqih,52 wird
aber, wie das prominente Gegenbeispiel von Mo.ammad .osein .aba.aba’i
1903–1981) zeigt, durchaus nicht von allen schiitischen Gelehrten so

interpretiert.53

Wichtig sind die Unterschiede zu .omeini: Monta.eris inhaltlicher
Schwerpunkt liegt anders als der .omeinis auf der Frage, warum der faqih vom
Volk gewählt werden muss.54 Er ist munta.ab, nicht man.ub, erwählt vom Volk,
nicht bestimmt/eingesetzt von Gott. Deshalb nennt Kadivar, der Verfasser des

vermutlich besten Buches über die verschiedenen schiitischen Staatstheorien die
.omeinische Variante velayat-e ente.abi-ye mo.laq-e faqih, also “absolute
Führungsbefugnis des [von Gott] eingesetzten faqih” und die Variante Monta.eris
velayat-e ente.abi-ye moqayede-ye faqih, also “begrenzte Führungsbefugnis des

[vom Volk] gewählten faqih”.
Monta.eri führt 26 Überlieferungen des Propheten und der Imame an, die

seine Meinung bestätigen.55 Dabei ist das wichtigste Argument für Monta.eri
das Prinzip der Akklamation des Herrschers durch das Volk. Ein faqih, der nicht
gewählt wurde, kann auch keinen Gehorsam erwarten. Ihm zu gehorchen, ist
also keine religiöse Pflicht.

Monta.eri sagt ausserdem: Zwischen dem vali-ye faqih und dem Volk
besteht ein Vertrag. Beide müssen den Vertrag erfüllen: Der vali-ye faqih ist der

Bevölkerung gegenüber rechenschaftspflichtig, und er wird eingeschränkt durch
das Gesetz. Er steht also nicht über dem Gesetz, sondern ist an die Verfassung
gebunden.56 Hierin unterscheidet sich Monta.eri grundlegend von .omeini. Für

.omeini stand der faqih über der Verfassung. Er kann sie nach Belieben aus-

51 MONTA.ERI, 1988, I.: 437.

52 .OMEINI, 1971: 27.
53 .ABA.ABA’I, 1960, VIII: 250–251.

54 MONTA.ERI, 1988, I.: 494.

55 MONTA.ERI, 1988, I.: 408.

56 KADIVAR, 2001: 155. Dies habe Monta.eri im Unterricht so ergänzt. In den Dirasat findet
sich nichts darüber.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 489

setzen, wenn das Interesse der islamischen Ordnung ma.le.at-e ne.am), das

wiederum einzuschätzen dem faqih obliegt, es gebietet.57

Angesichts der Tatsache, dass Monta.eri die Auffassung, für die er nach

1997 bekannt wurde, schon in den Dirasat formuliert hat, kann man nicht
behaupten, seine heutigen Aussagen über die velayat-e faqih würden Monta.eris
persönlicher Abneigung gegenüber dem gegenwärtigen Amtsinhaber entspringen.

Sie sind auch nicht Ausdruck der Tatsache, dass man ihn selber ausgebootet

hat. Laut Kadivar, der Mitte der achtziger Jahre Monta.eris Schüler war, wurden
die Dirasat explizit als Gegenkonzept zu .omeinis Façon der velayat-e faqih
konzipiert.58

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

3. Monta.eris .aterat

Allerdings ist die Frage, ab wann Monta.eri zu seiner demokratischeren Variante

der velayat-e faqih fand. Hatte er sie schon im Sinn, als er an der Ausarbeitung

der Verfassung beteiligt war, oder ist sie eine Folge von Monta.eris
Erfahrung mit der velayat-e faqih unter .omeini?

In der Frage, was für eine Art der velayat-e faqih .omeini selbst
vorschwebte, sind sich zwei Männer einig, die sonst über wenig Gemeinsamkeiten
verfügen. Sowohl Kadivar als auch Me.ba. Yazdi meinen, dass .omeini
keinesfalls Befürworter einer demokratischen Interpretation der velayat-e faqih war.
Kadivar schreibt, .omeini habe die Verfassungsänderung des Jahre 1989
anberaumt, um die weitreichenden Befugnisse, der der faqih eigentlich hätte haben

sollen, die sich aber 1979 nicht durchsetzen liessen, und die sich .omeini in der

Praxis ohnehin immer genommen hatte, nun auch per Verfassung festschreiben
zu lassen.59 .omeini hatte also laut Kadivar schon immer mehr im Sinn als eine

velayat-e ame, eine allgemeine velayat, wie sie die erste Verfassung vorsah,
und gab dies nur aus taktischen Gründen nicht zu.

So sieht dies auch Monta.eris grösster Gegenspieler. Me.ba. Yazdi ist der

Ansicht, dass .omeini den Begriff Republik 1979 nur gewählt habe, um die

Monarchie zu negieren.

57 KADIVAR, 2001: 24–27.

58 KADIVAR, 2001: 27.
59 KADIVAR, 2001: 26.



490 KATAJUN AMIRPUR

Die Republik ist nur eine Schale, die damals bei der Gründung der Islamischen Republik in

die Bezeichnung des neuen Staates aufgenommen wurde.60

Monta.eri hingegen hat dies immer bestritten. Am aussagekräftigsten ist in
diesem Zusammenhang seine Biographie. Da sie keine Druckerlaubnis bekam,
setzte Monta.eri seine .aterat Erinnerungen) im Dezember 2000 auf seine

Homepage www.amontazeri.com).61 In der internationalen Presse wurden sie

schnell als politische Bombe gehandelt, und scheinbar wurden sie auch in Iran so

wahrgenommen: Die Website wurde immer wieder gehackt und Monta.eris
Sohn Sa.id geb. 1962), der sie erstellt hatte, kam ins Gefängnis.62

Neben Monta.eris Sicht der Ereignisse, die 1989 zu seiner Absetzung führten,

lautet eine seiner interessantesten Aussagen, dass nicht .omeini, sondern er
es war, der die Idee vorbrachte, die velayat-e faqih einzuführen. Das ist neu,

klingt aber plausibel: In der Tat hatte .omeini ursprünglich sein Plazet zu einem
demokratischen Verfassungsentwurf gegeben, in dem von der velayat-e faqih
keine Rede war. Die Expertenversammlung, die nach dem Sieg der Revolution
mit der Ausarbeitung der Verfassung beauftragt worden war, hatte jedoch bei
ihrem ersten Zusammentreten diesen demokratischen, schon von .omeini
abgesegneten Verfassungsentwurf beiseite gelegt. Stattdessen wurde die Idee der

velayat-e faqih in der Verfassung festgeschrieben.63

Damit ist weder gesagt, was Monta.eri zu Beginn mit der velayat-e faqih
intendierte, noch welche Interpretation .omeini im Sinn hatte. Möglicherweise
hat Monta.eri als gelehriger Schüler nur seinem Lehrer den Weg geebnet und
war sich dessen Absichten nicht bewusst. So wurde Monta.eri zum Vollstrecker
einer Idee, über deren Implikationen er sich nicht im Klaren war.

Fakt aber ist, dass sich Monta.eri auch in seinen Memoiren aus dem Jahre

2000 weigert, .omeini Böses zu unterstellen. Monta.eri betont immer wieder,
dass die ursprüngliche Version und die ursprüngliche Ausrichtung der
Verfassung eine republikanische war und eine, die auch von .omeini befürwortet
wurde. .omeini habe das nicht gewollt, er habe immer den republikanischen
Charakter des Systems betont. Monta.eri geht so weit zu sagen, .omeini habe in
seinen letzten Lebensmonaten nicht mehr selber Entscheidungen getroffen.

60 ME.BA. YAZDI,2006.

61 MONTA.ERI, 2000.

62 Inzwischen ist die Biographie ausserhalb Irans auch in Buchform erschienen. MONTA.ERI,

2001.

63 Zur Entstehungsgeschichte der iranischen Verfassung: SCHIRAZI, 1997. Zu dem hier be¬

schriebenen Verlauf: 22–38.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 491

Monta.eri bezweifelt sogar, dass .omeini den Brief geschrieben hat, mit dem er
aufgefordert wurde, seine Designation zurückzuziehen. In den letzten
Lebensmonaten .omeinis habe es keine velayat-e faqih mehr gegeben, sondern nur
noch eine velayat bar faqih, eine Führung des faqih – hier verstanden als Genitivus

objectivus. Die velayat habe in den Händen eines Triumvirats aus A.mad
.omeini 1945–1995), Ali .amene’i und Akbar Rafsangani geb. 1934) gelegen,

schreibt Monta.eri.
Diese Behauptungen sind nicht zu verifizieren. Aber sie zeigen, dass Monta.eri

zwar einerseits Ende der achtziger Jahre lautstark die Politik der Islamischen

Republik kritisiert hat, aber andererseits der Auffassung war, dass

.omeini diese gar nicht mehr bestimmt hat. Monta.eri hat also immer die

Auffassung vertreten, dass auch sein ehemaliger Mentor .omeini für eine

andere, eine demokratischere Interpretation der velayat-e faqih war.

4. Ne.arat-e faqih – Supervision des Rechtsgelehrten

So schwer einzuschätzen ist, was Monta.eri 1979 für eine Vorstellung von der

velayat-e faqih hatte, so sicher ist, dass Monta.eris Position sich weiterentwickelt

hat, und sie mit den Jahren immer demokratischer wurde. “Test kard va
azmayeš kard”, beschreibt dies sein Schüler Kadivar: Er habe die Theorie
ausprobiert und sei dann nach längerem Nachdenken zu einer besseren Variante
gelangt.64 Zudem wurde Monta.eri mit den Jahren immer deutlicher, wenn er die
herrschende Form der velayat-e faqih kritisierte, und er wurde in seiner Wortwahl

immer angriffslustiger.
Teile von Monta.eris Ansichten zur velayat-e faqih aus den Dirasat sowie

argumentative Erweiterungen, welche die aktuelle iranische Debatte jener Zeit
wiederspiegeln, sind in Aufsatzform im Jahre 1998 in der wirkmächtigen
Zeitschrift rah-e nou erschienen. Damals erlebte die iranische Presselandschaft eine

kurzzeitige Liberalisierung der öffentlichen-politischen Sphäre. 65 Monta.eri
schreibt:

Im Allgemeinen bestehen die Herrschaften aqayan) darauf, dass die velayat-e faqih eine

Sache des “Ernennens“ na.b) sei, nicht der “Wahl“ ente.ab), dass also der vali-ye faqih

64 Gespräch mit Mo.sen Kadivar vom 1.6.2010.

65 Siehe zur Rolle der Presse in jener Zeit: FARHI, 2003: 147–179.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



492 KATAJUN AMIRPUR

von den Imamen ernannt werde, wie die Imame vom Propheten ernannt worden sind und der

wiederum von Gott.66

Anders als “Herrschaften”, wie Monta.eri seinen Gegenspieler Me.ba. Yazdi
und die Mitglieder des herrschenden klerikalen Establishments abfällig nennt,
vertritt Monta.eri auch in den 1998er Ausführungen die bereits in den Dirasat
formulierte, aber nun auf den aktuellen Diskurs zugeschnittene Ansicht, dass die
Imame bzw. letztlich Gott die Rechtsgelehrten insgesamt zu ihren Vertretern
ernannt und sie in ihrer Abwesenheit mit der Ausübung des eigenen Amtes
beauftragt haben. Ernennung und Auftrag galten also nicht einem einzelnen
Rechtsgelehrten, sondern den Rechtsgelehrten in ihrer Gesamtheit. Deshalb sei

es Volkes Sache, einen von ihnen durch eine Wahl zum vali-ye faqih zu
bestimmen.

Da es allgemein im juristischen Disput so üblich ist, gibt Monta.eri auch in
dieser populärwissenschaftlichen Darstellung eine koranische Begründung seiner

Theorie. Er liest aus der koranischen Offenbarung heraus, dass die
Rechtsgelehrten keineswegs beauftragt sind, die politische Leitung der Gemeinde im
Sinne einer Vormundschaft über diese zu übernehmen, wie vom gegenwärtigen
Regime behauptet. Für Monta.eri sind die Menschen selber bis zum Jüngsten

Tag für ihr Schicksal verantwortlich. Seiner Auffassung nach spricht die
Existenz des Jüngsten Gerichts und die Tatsache, dass sich die Menschen dort für
ihr Verhalten verantworten müssen, für ihre gottgegebene Freiheit, also auch für
die Freiheit, sich eine Regierung wählen zu dürfen. Dies begründet er auch mit
der Gerechtigkeit Gottes: Wenn Gott selbst für das Volk einen Herrschenden

bestimmen würde, wäre es ungerecht, die Menschen für ihre Verfehlungen zur
Rechenschaft zu ziehen und zu bestrafen. Monta.eri zitiert Sure 5:37:

Sie möchten dereinst) aus dem Höllenfeuer herauskommen, aber sie werden nicht mehr)

daraus herauskommen.67

und Sure 15:8:

Wir senden jedoch) die Engel erst hinab, wenn es wirklich so weit) ist d.h. wenn der

jüngste Tag anbricht; w. bei der Wahrheit).68

66 MONTA.ERI, 21.8.1998: 12.

67 Übersetzung PARET.

68 Übersetzung PARET.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 493

Aus aktuellem Anlass wendet sich Monta.eri in seinen 1998er Ausführungen
aber vor allem gegen die velayat-e mo.laqe-ye faqih, also die “absolute
Führungsbefugnis des Rechtsgelehrten”, und gegen ihre Festschreibung in der

veränderten Verfassung des Jahres 1989. 69 Diese Festschreibung habe alles
verändert und mache einen fundamentalen Unterschied. Eine absolute Führungsbefugnis

habe nur Gott, nicht einmal der Prophet und die Imame verfügten über
sie. Natürlich werde auch der vali-ye faqih durch den Rahmen des göttlichen
Gesetzes eingeschränkt, schreibt Monta.eri. Der vali-ye faqih könne nur in
seinem Rahmen handeln und regieren. Er zitiert folgende Suren:

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

Die Entscheidung steht Gott allein zu 6:57).70

Und wir haben die Schrift zu dir herabgesandt mit der Aufforderung): Entscheide zwischen

ihnen nach dem, was Gott dir) herabgesandt hat, und folge nicht ihrer persönlichen)
Neigung! Und hüte dich vor ihnen, dass sie dich nicht) in Versuchung bringen so dass du) von
einem Teil dessen, was Gott dir als Offenbarung) herabgesandt hat abweichst)! 5:49)

Und er spricht nicht aus persönlicher) Neigung 53:3).

Monta.eri schliesst aus diesen Suren, dass der Prophet die gesellschaftlichen und

öffentlichen Angelegenheiten der Menschen überwachen soll. Er sei aber nicht
der Wächter über ihre persönlichen Angelegenheiten sowie keinesfalls über
ichren Besitz, ihr Haus und ihre Ehre. Hier teilt Monta.eri die Ansicht von
Mo.ammad Ka.em .orasani, der heute als Vorreiter demokratischen Gedankenguts

in der modernen Schia betrachtet wird.71 Monta.eri verortet sich also in
einer bestimmten Tradition innerhalb der Schia.

Das Gegenteil von .orasani behaupten Monta.eris Gegner: Der
Rechtsgelehrte, der eine velayat-e mo.laq habe, sei der Wächter über die persönlichen
Angelegenheiten, den Besitz, Haus und Ehre der Bevölkerung. Doch wenn, so

schreibt Monta.eri, nicht einmal der Prophet eine derartige Führungsbefugnis
habe, dann hätten die Rechtsgelehrten sie auf keinen Fall. Diese Form von
Führungsbefugnis würde in Despotie münden. Monta.eris Worten mangelt es

nicht an Deutlichkeit:

69 Siehe zu der Festschreibung und damit der Etablierung der “absoluten Führungsbefugnis des

Rechtsgelehrten”: ARJOMAND, 1989: 544.

70 Übersetzung PARET.

71 KADIVAR, 2003.



494 KATAJUN AMIRPUR

Eine absolute Führungsbefugnis des vali-ye faqih ist unsinnig.72

Weil dem Rechtsgelehrten stattdessen nur eine Aufsichtsfunktion, ne.arat,
zukommt, werden alle Detailaufgaben des gesellschaftlichen Lebens den Spezialisten

überlassen. Der Rechtsgelehrte mischt sich nicht ein, er soll nur
sicherstellen, dass die generelle Linie der Politik nicht gegen die Vorschriften des

Islams verstösst. In wenigen Einzelfällen kommt ihm dann die Aufgabe zu, eine
abschliessende Entscheidung zu fällen.

Allerdings kann der vali-ye faqih, argumentiert Monta.eri, zuweilen auch
das Wohl und Interesse der ommat über die Detailvorschriften des Glaubens stellen.

Hier stimmt er der ma.le.at-Direktive .omeinis73 zu. Ihm ist aber wichtig:
Der vali-ye faqih hat keine grenzenlosen Kompetenzen und keinerlei absolute
Machtbefugnisse.

Gott hat nicht einem Menschen, der nicht unfehlbar ist, sondern Fehler machen kann, solch

eine Führungsbefugnis übertragen, und er wäre damit auch nicht einverstanden.74

Monta.eri fragt zudem, wie mit den Widersprüchen umzugehen sei, die
zwischen der absoluten Führungsbefugnis und den anderen Artikeln der Verfassung
bestünden. Die Artikel 6, 56, 60 und 117 betonten, dass das Volk sein Schicksal
selbst bestimme. Die Souveränität des Volkes werde also hervorgehoben. Artikel
117 erkläre ausserdem, dass nach dem vali-ye faqih der Staatspräsident die
höchste Autorität des Landes sei. Die Machtbefugnisse des vali-ye faqih würden
also laut Verfassungstext durchaus eingeschränkt. Auch andere Widersprüche
fänden sich: Monta.eri bezieht sich konkret auf Artikel 122, der festlegt, dass

der Präsident vor dem Volk verantwortlich ist und fragt:

Wie kann es angehen, dass jemand verantwortlich gemacht wird, der nicht einmal die

Richtlinienkompetenz in der Politik hat und dem in der Praxis sogar die Minister
aufgezwungen werden?75

Grundsätzlich wirft Monta.eri seinen ideologischen Gegnern vor, sämtliche
Artikel, welche die Rolle des Volkes betonten, ausser Acht zu lassen. Sie hätten

72 MONTA.ERI, 30.8.1998: 10–11.

73 Dazu ausführlich: REISSNER, 1988: 213–236.

74 MONTA.ERI, 21.8.1998: 13.

75 MONTA.ERI, 30.8.1998: 11.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 495

alle staatlichen Institutionen, die sich mittels des Volkswillens legitimierten,
ihres Sinnes entleert, aber:

Das Volk und .omeini und wichtige marage. haben einer Verfassung ihre Stimme gegeben,

welche die Rolle des Volkes betont – und nicht der velayat-e mo.laq-e faqih.76

Monta.eri erklärt auch an dieser Stelle, .omeini selbst habe kurz nach der
Revolution nicht einmal vorgehabt, die velayat-e faqih überhaupt festzuschreiben.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

Sichtlich erbost klingt Monta.eri, wenn er hinzufügt:

Und dann kommen die Herren und schreiben ein Wort, mo.laq, in den Artikel 57 hinein, und

ich weiss nicht, sind sie sich überhaupt nicht im Klaren darüber gewesen, welchen Widerspruch

dies zu den anderen Artikeln aufwirft? 77

Monta.eri kritisiert also weitestgehend die Verfassungsänderung des Jahres

1989. Das ist nicht verwunderlich, da er persönlich massgeblich für die Fassung

aus dem Jahre 1979 verantwortlich war. Mit der Verfassungsänderung wurden
zwei entscheidende Neuerungen eingeführt: So wurde auf der einen Seite die
Zulassungsqualifikation für das höchste Amt im Staate gemindert, aber auf der

anderen Seite wurden die Machtbefugnisse des Amtsinhabers durch die
Umwandlung der Führungsbefugnis in eine absolute Führungsbefugnis deutlich
ausgeweitet.

Die Tatsache, dass .amene’i kein marga. im traditionellen Sinne ist, hat

also möglicherweise dazu beigetragen, dass aus der ursprünglichen velayat-e

faqih, in der dem gelehrtesten aller Rechtsgelehrten eine Supervisionsrolle
zukommt, eine Diktatur wurde. Ali .amene’i ist nur noch rahbar-e enqelab,

Revolutionsführer. So wird er meist genannt, und dies gibt die veränderte
Ausrichtung des Amtes wieder. Er vereinigt nicht mehr die beiden höchsten Ämter
in sich. Es gibt neben ihm Autoritäten in den schiitischen Gelehrtenzentren Qom
und Nadschaf, die eine beträchtlich höhere juristische Kompetenz haben.

Dadurch büssten Amt und Inhaber an Ansehen und Einfluss ein. Deshalb musste

sich .amene’i in den letzten Jahren mehrfach auf Koalitionen und Personen

einlassen, die statt seiner den Kurs und die Richtung der Politik bestimmen, weil
er ihre Unterstützung braucht, was wiederum in den letzten Jahren zu einer
Radikalisierung seiner Politik geführt hat.

76 MONTA.ERI, 30.8.1998: 11.
77 MONTA.ERI, 30.8.1998: 11.



496 KATAJUN AMIRPUR

Erst die Verfassungsänderung, meint also Monta.eri, habe durch die
Hinzufügung des Wortes mo.laq die heute in Iran herrschende Tyrannei ermöglicht.
Laut Monta.eri hat die Praxis der “absoluten Führungsbefugnis des vali-ye

faqih” dazu geführt, dass die Bevölkerung sich von den Geistlichen abgewendet
hat. Die Menschen hätten inzwischen eine “Klerikerphobie” zadegi-ye mardom
az ru.aniyat) entwickelt. Monta.eri äussert viel Verständnis für die Kritik des

Volkes an den Geistlichen, dafür, dass das Volk den Geistlichen vorwirft, sie
hätten die Versprechungen, die sie während der Revolution gegeben hätten,

nicht erfüllt, sondern sich nur um ihre eigenen Privilegien gekümmert und nur zu
ihrem eigenen Vorteil gehandelt.78 Man hört ihm an, dass es ihn schmerzt, wie
das Volk heute ihn und seine Kollegen im geistlichen Stand sieht. Immerhin
waren die Geistlichen Jahrhunderte lang pošt-o panah-e mardom, der Rückhalt
und die Zuflucht des Volkes. Deshalb spart er auch nicht mit Vorwürfen den

Geistlichen gegenüber:

War es nicht ihre Aufgabe, “das Böse zu verbieten” nahy az monkar)? Aber sie schweigen

über die willkürlichen Verhaftungen, die Zensur, die Probleme, die die Familien haben, die

Folter und das Unrecht. Und deshalb verurteilt uns das Volk.79

Wenn die “Herrschaften” dieses Verhalten nicht änderten, werde es ihnen selber
zum Schaden gereichen. Monta.eri beruft sich auf Mirza Mo.ammad .osein
Na’ini 1860–1936), den berühmten Schüler .orasanis. Na’ini ist Verfasser des

1909 erschienenen, wegweisenden Traktats Tanbih al-umma wa-tanzih al-milla
Erweckung der Gemeinschaft und Läuterung der Nation), mit dem er

ausführlich sein Eintreten für die Konstitutionalismus begründet.80 Monta.eri zitiert
Na’inis Aussage, dass die religiöse Tyrannei schlimmer sei als eine politische
Tyrannei und fährt fort: Nun sei es so weit gekommen, dass sogar der islamische
Charakter des Landes gefährdet sei.

78 MONTA.ERI, 30.8.1998: 11.

79 MONTA.ERI, 30.8.1998: 10.

80 Die umfassendste Darstellung zu Na’ini liefert: HAIRI, 1977: 109–151. Und zu Tanbih al¬

umma wa-tanzih al-milla: 154–164. Ausserdem: NOURAIE, 1975: 234–247.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 497

5. Resale-ye .oquq – Eine Abhandlung über die Rechte

Monta.eris vielleicht explizitestes Werk über die Rechte des Volkes kann man
als Gegenprogramm zur in Iran herrschenden velayat-e faqih lesen.81 Seine

Resale-ye .oquq Abhandlung über die Rechte) ist ein Handbuch des good
governance. Sie ist ein weiteres Argument dafür, dass Monta.eri durchaus

glaubwürdig für die Volkssouveränität eintrat. Monta.eri gibt hier seiner
Besorgnis über das Unrecht Ausdruck, das im Namen des Islams geschieht – womit
auch seine Motivation klar sein dürfte, sich schreibend zu wehren:

Weil leider in den letzten Jahren von manchen Strömungen versucht wird, den Islam, der

eine Religion der Barmherzigkeit ist, als eine aggressive Religion und eine, die den

Menschenrechten widerspricht, zu präsentieren, haben wir beschlossen, uns in einer gesonderten

Abhandlung mit speziellen Erläuterungen der Frage der Rechte zuzuwenden.82

Da sein Gesundheitszustand mehr nicht erlaubt habe, gehe er vor allem auf die
Rechte des Volkes gegenüber den Herrschenden und auf die Pflichten der
Herrschenden dem Volke gegenüber ein. So und nicht andersherum sei das Verhältnis

zwischen beiden definiert. Darüber hinaus widmet Monta.eri sich dem

Völkerrecht sowie den individuellen Rechten der Menschen: dem Recht des

Kranken, dem Recht des Nachbarn und dem Recht des Mitreisenden. Monta.eri
geht auf die Religionsfreiheit, die Meinungsfreiheit, das Recht auf einen fairen
Gerichtsprozess und die Gleichheit aller vor dem Gesetz ungeachtet der Rasse,

dem Geschlecht, der Religion ein. Diese Rechte erläutert und bejaht er. Zudem
spricht er sich gegen Folter aus und erklärt erzwungene Geständnisse für
illegal.83

In Bezug auf die .okumat-e dini wiederholt Monta.eri seine bekannten
Ansichten, und er weitet die normative Setzung, die er für das Amt des vali-ye faqih
vorgenommen hat, auf die Exekutive aus. Es liegt hier allerdings eine Problematik

in der Übersetzbarkeit bzw. eine Schwierigkeit für die Interpretation vor:
Monta.eri spricht von den Pflichten der .okumat-e dini bzw. eslami, also der

islamischen oder religiösen Herrschaft bzw. der islamischen Regierung.

.okumat wird im heutigen persischen Sprachgebrauch sowohl für Herrschaft
allgemein als auch für Regierung im Sinne der Exekutive verwendet. Die Exekutive

schliesst aber nicht den vali-ye faqih ein, obschon dieser andererseits Teil

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

81 Siehe auch: AMIRPUR, 2008: 623–627.
82 MONTA.ERI, 2004: 10.
83 MONTA.ERI, 2004: 65.



498 KATAJUN AMIRPUR

der islamischen Herrschaft ist. Würde man den Begriff .okumat nur mit Regierung

wiedergeben, bezöge er sich nach einem deutschen Verständnis nur auf die
Exekutive. Monta.eris normative Vorgaben beziehen sich aber grundsätzlich
sowohl auf die Exekutive als auch auf das Amt des vali-ye faqih. Hinzu kommt:
Vor der islamischen Revolution galt der doppeldeutige Ausdruck .okumat, also

Herrschaft und Regierung, als veraltet. Dasselbe galt für den Begriff .akemiyat.
Zu Schahzeiten wurde der Begriff doulat für Regierung verwendet, selten auch

für Staat, für den auch der Begriff kešvar in Umlauf war.
Seit .omeinis berühmte Vorlesung über die velayat-e faqih in der schriftlichen

Fassung unter dem Titel .okumat-e eslami erschien, wurde das Wort
.okumat im Sinne von Herrschaft im persischen Sprachgebrauch wieder belebt.
Es steht also eindeutig im Zusammenhang mit der islamischen Herrschaft.
Monta.eri verwendet neben dem Begriff .okumat auch den Begriff .akemiyat,
der im Persischen vollständig in einem religiösen Kontext zu verorten ist. Er ist
aber nicht doppeldeutig wie .okumat und enthält nur die eine Konnotation von
.okumat, nämlich Herrschaft.

Monta.eri spricht also eindeutig von einer religiösen Herrschaft. Diese

.akemiyat, erklärt Monta.eri, ist dem Volk Rechenschaft schuldig. Sie muss

vom Volk gewählt und kontrolliert werden, um der Möglichkeit des
Machtmissbrauchs vorzugreifen; sie wird nur für einen bestimmten Zeitraum gewählt
und darf nicht in einer Hand konzentriert sein. Sie ist der Diener des Volkes und
nicht umgekehrt, und sie hat eine Fürsorge- und Versorgungspflicht gegenüber

der Bevölkerung. Die .akemiyat müsse Sorge dafür tragen, dass den Schwachen

zu ihrem Recht verholfen werde.84 Zudem fordert Monta.eri von den Herrschenden,

dass sie gegenüber ihren politischen Gegnern Toleranz üben und
Andersdenkenden jedes Recht geben, am politischen Prozess mitzuwirken. Auch zur
Transparenz und Offenlegung jedweder politischer Prozesse sei die Regierung
gegenüber der Bevölkerung verpflichtet. Der politischen Despotie wird ebenso

wie der göttlichen Legitimation der Regierung eine klare Absage erteilt: Wenn
die .akemiyat nicht zur Zufriedenheit des Volkes handelt, verliert sie ihre
Legitimität.

Die meisten dieser Punkte sind eine Zusammenfassung seiner Erläuterungen

aus den Dirasat, worauf Monta.eri auch selber immer wieder hinweist.
Allerdings sind sie hier prägnanter und auf den Punkt formuliert. Man könnte
meinen, sie seien für einen westlichen Leser geschrieben, der fragt: Was sagt der

Islam zum Thema Religionswechsel oder Meinungsfreiheit? Zu all dem äussert

84 MONTA.ERI, 2004: 74.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 499

sich Monta.eri, nur das Thema Frauenrechte wird ausgespart bzw. nicht separat

behandelt.

Man kann Monta.eris Resale-ye .oquq als einen kurzen Leitfaden des

optimalen politischen Handels beschreiben, als Norm für das Verhalten der
Herrschenden gegenüber den Staatsbürgern. Monta.eri trifft hier in aller Deutlichkeit
die Aussage, dass auch in einem religiösen Staat das Volk der Souverän ist, und
er betont die Eigenverantwortlichkeit der Menschen für ihr Schicksal – auch für
ihr politisches.85 Das kleine, 134 Seiten umfassende Büchlein ist die Essenz der

politischen Philosophie Monta.eris, sein Handbuch der guten Regierungsführung.

Wie schon in anderen Werken begründet Monta.eri alle genannten Normen
des politischen Handelns mit der Sunna des Propheten und den Überlieferungen
der Imame, besonders mit den Überlieferungen Imam Alis. Die Zitate aus dem

Nahg al-balaga Pfad der Beredsamkeit) nehmen breiten Raum in diesem Büchlein

ein, vor allem Zitate und Hinweise aus dem Regierungsauftrag Imam Alis
an seinen Statthalter in Ägypten, Malik al-Aštar.86 An Imam Ali und den von

ihm aufgestellten Normen muss sich jede Regierung, die den Namen islamisch
verdient, orientieren. Imam Alis Aussagen und sein Handeln enthalten zudem

für Monta.eri alles, was man wissen muss, um einen islamischen Staat nach
Gottes Willen zu lenken, die Ethik des islamischen Staates also.87

Wenn Monta.eri sich auf Imam Ali bezieht, spielt er auf einer wohl
erprobten Klaviatur. Gerade Imam Ali, der den Schiiten als der wichtigste
Koraninterpret gilt, wird häufig im politischen Diskurs zur Untermauerung der eigenen

politischen Position herangezogen: So beispielsweise, wenn Abdol.ali Bazargan

im Juni 2009 einen offenen Brief an Revolutionsführer Ali .amene’i schreibt
und dessen Verhalten im aktuellen Konflikt um die umstrittene Wahl an den

Normen des Regierungsauftrages misst.88

Monta.eri äussert in Resale-ye .oquq keine direkte Kritik, er greift die
Herrschenden nicht frontal an. Dass sie jedoch seiner Ansicht nach gegen die
schiitischen Normen guter Regierungsführung verstossen und somit den Auftrag
nicht erfüllen, der ihnen von Gott, dem Propheten und den Imamen gegeben

wurde, dürfte jedem klar sein, der Monta.eris Handbuch der guten Regierungsführung

liest. Zudem zeigen dies diejenigen seiner schriftlichen Äusserungen, in

85 MONTA.ERI, 2004: 64.
86 ABI .ALIB, 1972.

87 Siehe zu dem Regierungsauftrag auch: SHAH-KAZEMI, 2006: 73–133.

88 BAZARGAN, 2009.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



500 KATAJUN AMIRPUR

denen Monta.eri zu konkreten Vorkommnissen in der Islamischen Republik Iran
Stellung nimmt. Neben der dargelegten Kritik an der velayat-e faqih begründeten

sie Monta.eris Rolle als wichtigste religiöse Autorität der Bevölkerung.
Dies war er ohne Zweifel in seinen letzten Lebensjahren. Zwar wurde nach dem
Tode .omeinis versucht, der Bevölkerung vorzuschreiben, dass ihr .amene’i
als oberste, auch religiöse Autorität zu gelten habe.89 Für den offiziellen
religiöspolitischen Bereich ist .amene’i ohnedies per Verfassung die höchste Autorität,
doch der Versuch, diese Autorität auch für den religiösen, ausser-staatlichen

Bereich zu begründen, ist gescheitert. Stattdessen ist der Mann zur höchsten
religiösen Autorität aufgestiegen, der sich auf traditionelle Art und Weise der

Gefolgschaft einer immer grösseren Zahl von ihn Nachahmenden moqalledan)
versichern konnte. Er wurde ihnen das, was die traditionell angestammte Rolle
der schiitischen marage. war: pošt-o panah, Rückhalt und Zuflucht.

6. Stellungnahmen im aktuellen Diskurs: Das Internet als Kanzel

Im Folgenden sollen zwei Stellungnahmen zitiert werden. Sie bezeugen seine

Rolle im politischen Diskurs Irans. Monta.eri hat in den vergangenen zwei
Jahrzehnten Fragen seiner Anhänger per E-Mail beantwortet und seine Stellungnahmen

zu Fragen der Aussenpolitik wie dem Krieg im Irak und seinen möglichen
Auswirkungen für Iran oder dem Anschlag vom 11. September oder zu den

iranisch-amerikanischen Beziehungen an ausländische Medien verschickt, damit
sie im Ausland veröffentlicht und auf diese Weise nach Iran zurückgespielt werden.

Eine besonders wichtige Rolle spielt hierbei der persischsprachige Dienst
der BBC, der eine der wichtigsten Informationsquellen der iranischen Bevölkerung

ist. Seit Monta.eri über eine Homepage verfügte, funktionierte die
Kommunikation zwischen dem marga. und den ihn Nachahmenden besonders gut.
Die Digitalisierung half der Verbreitung seiner Autorität in hohem Masse.

Allerdings ist die Homepage Monta.eris so schlecht sortiert, und es bereitet
so viele Schwierigkeiten, die Stellungnahmen Monta.eris zu den einzelnen Themen

zu finden, dass dies wiederum belegt, wie gefährlich diese Kommunikation
für den Gross-Ayatollah war. Viele Fatwas findet man nur, wenn man genau

weiss, was man sucht und entsprechende Schlüsselbegriffe in die Suchmaske

eingibt. Dagegen ist beispielsweise die Homepage von Monta.eris Kollegen Ali

89 Dazu: BUCHTA, 1995: 445–473.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 501

Sistani geb. 1930) in Nadschaf darauf angelegt, dass die ihn Nachahmenden

sich möglichst schnell und umfassend über die Ansichten ihrer Autoritätsquelle
informieren können.

Herausragend unter diesen Stellungnahmen ist eine Fatwa vom Frühjahr
2008, in der sich Monta.eri für die verfolgte Minderheit der Baha’i einsetzte.

Laut Monta.eri seien sie gemäss dem Gesetz der Islamischen Republik, das sich
am Koran orientiere, zwar keine anerkannte Minderheit, da sie keine
Schriftbesitzer im Sinne der koranischen Definition seien, aber sie seien Bürger der

Islamischen Republik und müssten als solche unter dem Schutz des Staates

stehen. 90 Damit wandte sich Monta.eri deutlich gegen die unter Ma.mud
A.madinežad betriebene Politik. Seit A.madinežad im Jahre 2005 Präsident

wurde, kam es zu einer massiven Verschlechterung der Situation der Baha’i.91

Aufsehen erregte zudem sein Kommentar zu den Verhaftungen von über

sechzig Mitgliedern der Freiheitsbewegung nehzat-e azadi) vom April 2001.92

Die 60 verhafteten Mitglieder der traditionsreichen Oppositionspartei wurden
umstürzlerischer Aktivitäten und des “Krieges gegen Gott” mo.arebe) angeklagt.

Darauf steht nach iranischem Gesetz die Todesstrafe. Gerüchten zufolge
wurde ihnen auch die Nähe zu Monta.eri zur Last gelegt.

Monta.eri wirft anlässlich der Verhaftungen dem Regime vor, nicht nur
gegen die religiösen Prinzipien zu verstossen, sondern ebenso gegen die Verfassung

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

der Islamischen Republik Iran:

Gemäss den religiösen Prinzipien und laut unserer Verfassung ist jedwede Meinungsäusserung

erlaubt, solange sie nicht die Rechte anderer verletzt. Niemals und nirgendwo

führen die Äusserung einer Meinung und die Kritik an der Regierungsweise der Politiker
und Machthaber zum Umsturz des Systems. Stattdessen überwachen sie die Herrschenden

und korrigieren die Fehler der Herrschenden, so dass gerade durch die Kritik die Ordnung

gefestigt wird.

Monta.eri kritisiert, dass die Herrschenden nicht kritikfähig seien.

In der Islamischen Republik hat – gemäss des religiösen und weltlichen Gesetzes – keine

Institution unter keinen Umständen das Recht, Meinungsäusserungen und öffentlich geäusser-

90 MONTA.ERI, 2007.
91 Ausführliche und aktuelle Informationen dazu finden sich auf der Homepage der Baha’i

Gemeinde Deutschland: http://www.bahai.de/
92 Die Verfasserin erhielt die Stellungnahme per Fax vom Büro Monta.eris und veröffentlichte

die Übersetzung auszugsweise am 20.4.2001 in der Süddeutschen Zeitung. Die folgenden

Zitate entstammen daraus.



502 KATAJUN AMIRPUR

te Vorschläge zu unterbinden. Kein Gesetz kann Kritik verbieten. Der Fürst der Gläubigen

Imam Ali hat, obwohl er – nach unserer Überzeugung – unfehlbar ist, befohlen: “Euer

Verhalten mir gegenüber soll nicht von Nachsicht geprägt sein. Glaubt nicht, für mich sei es

schwer, die Wahrheit zu hören. Ich erwarte nicht, dass Ihr mich für jemanden hält, der

besser ist, denn wem es schwer fällt, die Wahrheit und die Realisierung der Gerechtigkeit zu

hören, dem fällt es noch schwerer, ihnen gemäss zu handeln.”

Vor allem, dass diese widerrechtlichen Aktionen im Namen der Religion
begangen werden, ist aus Sicht Monta.eris schwerwiegend und Anlass zu grösster

Sorge.

Es ist bedauerlich, dass diese widerrechtlichen Handlungen und Repressionen auch noch im
Namen der Religion und der religiösen Regierung und im Namen Alis, des Fürsten der

Gläubigen und unter Berufung darauf, seine Methoden zu übernehmen, geschehen. In den

Lehren des Islams und den Biographien des Propheten und des Fürsten der Gläubigen sind

keine solchen Verhaltensweisen und politisch motivierten Urteile zu finden; niemand wurde

dort verhaftet, weil er seine Meinung geäussert oder Kritik geübt hat.

Den Herrschenden wirft er zudem vor, die Ziele der Revolution verraten zu
haben und nur am eigenen Machterhalt interessiert zu sein. Doch Monta.eri geht

nicht davon aus, dass sie Erfolg haben könnten.

Die Ziele, welche die Herrschenden verfolgen, wenn sie Journalisten, Studenten, Intellektuelle

und freiheitsliebende Geistliche niederknüppeln und unterdrücken, sind jedem
offensichtlich. Um ihre politische und wirtschaftliche Macht zu bewahren, stellen sie sich gegen

das Freiheitsstreben und die Reformforderungen aller Schichten der Gesellschaft. Sie wissen

offenbar nicht, dass sie durch ihre Handlungsweise das Gegenteil bewirken werden.

In eine ähnliche Richtung geht die Fatwa Monta.eris, die er anlässlich der Wahlen

vom 12. Juni 2009 formuliert hat.93 Sie soll hier als wichtiges geschichtliches
Dokument abgedruckt werden. Die Fatwa wurde bereits mit der Fatwa verglichen,

94 die 1891 den Tabakboykott auslöste.95 In einem Editorial der Washington
Times hiess es, durch sie sei der Geist Thomas Jeffersons in Iran lebendig und

93 Eine gekürzte Übersetzung von Armin Eshraghi erschien am 14. Juni 2009 in der Süddeut¬

schen Zeitung. Die folgenden Zitate entstammen daraus. Die persische Fassung findet sich
auf Monta.eris Homepage und auf der Homepage Kadivars: KADIVAR, 2009.

94 Gespräch mit Mo.sen Kadivar vom 31.5.2010.

95 Dazu: LAMBTON, 1966.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 503

ihr Verfasser würde wie John Locke argumentieren.96 Sicherlich kann sie als das

Gründungsdokument der Grünen Bewegung gelten.
Wie bei Fatwas üblich, reagierte Montazeri mit seiner Fatwa auf die

Anfrage eines Gläubigen. Als Quelle der Nachahmung muss Monta.eri sich dazu
äussern, was zu tun sein, wenn Sein Schüler Mo.sen Kadivar hat Montazeri
gefragt, wann der Herrscher seine Legitimität verliert und was zu tun sei,

wenn Kadivar schreibt Montazeri mit den Worten an:

Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Erbarmers.

Friede sei mit Ihnen!
Zum Jahrestag der Geburt Alis, des Herrn der Gottesfürchtigen, des Führers der
Unterdrückten, des Vorbildes aller Gerechten, des Fürsten der Freiheitsliebenden – tausendfach

gesegnet sei er –, übersende ich dem gottergebenen Gelehrten meine herzlichen
Glückwünsche. Wir begehen den gesegneten Feiertag zu einem Zeitpunkt, wo, nach friedlichen
Protesten gegen das von der iranischen Regierung verübte Unrecht, Dutzende ergebene

Anhänger des grossen Imams, Ali, zu Märtyrern geworden, Hunderte verletzt und Tausende

verhaftet worden sind. Es ist zutiefst betrüblich, dass diese Verstösse gegen die legitimen
Rechte des Volkes im Namen des Islam und der Schia begangen wurden. Sie haben mich
gelehrt, der beste Weg, gegen Tyrannei und Ungerechtigkeit zu kämpfen, sei die Verbreitung

der Grundsätze des Korans, der Gebote des Propheten und der Lehren der Imame.

Angesichts der gegenwärtigen Lage droht der letzte Funken der Hoffnung in den reinen Herzen

der jungen Generation zu erlöschen, einer Generation, die unter der von ihrer Obrigkeit

im Namen des Islam begangenen Grausamkeit leidet, die die Schia nur noch als Aberglauben

kennt und deren Geist soviel Lügen, Falschheit und Verrat erfahren hat, dass er

erschöpft und verletzt ist. Nun steht diese Jugend erwartungsvoll vor Ihrer Tür, der Tür der

Hoffnung für das unterdrückte iranische Volk. Niemals wird sie vergessen, wie Sie stets

mutig und mit aller Kraft für die Wiedererlangung der geraubten Rechte des Volkes
gestritten haben. Erweisen Sie nun diesem geringsten Ihrer Schüler die Gunst und beantworten

Sie folgende Rechtsfragen, auf dass diese Finsternis zerrissen werde und ein Lichtstrahl der

Hoffnung durchbreche. Es sind dies die Fragen, die das aufrechte und unterdrückte iranische

Volk heute seinen religiösen Führern stellt.
1) Ein Amt bekleiden zu dürfen, dem gegenüber die Menschen vom Gesetz her zu Gehorsam

verpflichtet sind, hängt von der Erfüllung gewisser Voraussetzungen ab. Dazu gehören

Gerechtigkeit, Vertrauenswürdigkeit und Führungsfähigkeiten sowie die Unterstützung

durch die Mehrheit des Volkes. Wenn nun eine dieser Voraussetzungen nicht länger erfüllt
wird, und die Allgemeinheit mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit wiederholt
solcher Eigenschaften an den Amtsinhabern gewahr wird, die den genannten entgegenstehen,

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

wie ist dies zu beurteilen?

Monta.eri antwortet:

96 EDITORIAL, 2009.



504 KATAJUN AMIRPUR

Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Allerbarmers.

Diejenigen, die freveln und Unrecht tun), werden schon noch zu) wissen bekommen),

welche Wendung es schliesslich) mit ihnen nehmen wird. 26:227)97

Zunächst möchte ich Ihren Gruss und Ihre Glückwünsche erwidern. Eine ausführliche
Behandlung Ihrer Fragen erfordert mehr Zeit, es folgen aber einige allgemeine
Bemerkungen dazu:

Zu Frage 1: Sobald eine der genannten Voraussetzungen nicht länger erfüllt wird, führt dies

zwangsläufig und unmittelbar zum Verlust der Autorität. Die von jener Instanz erlassenen

Befehle haben keine Verbindlichkeit mehr – unabhängig davon, ob eine Absetzung der

Amtsträger bereits erfolgt ist, oder nicht. Die Unterstützung durch die Mehrheit ist die

Voraussetzung für die Legitimität von Autorität und Führerschaft. Der Verlust dieser
Unterstützung bedeutet, dass für einen solchen Amtsträger nicht mehr länger die Unschuldsvermutung

gilt. Der Amtsträger muss das Volk zufrieden stellen, indem er verlässliche

Beweise und vernünftige Argumente dafür erbringt, dass er der Religion und dem Gesetz

nicht zuwider handelt, dass er die Rechte der Menschen wahrt, und dass er nach wie vor die

Loyalität der Mehrheit geniesst.

Frage 2: Welche Pflicht besteht im Umgang mit solchen Amtsträgern, die fortwährend

gegen die Gebote der Religion verstossen?

Antwort:
Sie dürfen ihr Amt nicht länger ausüben. Sollten sie mit Gewalt und Betrug versuchen, sich

im Amt zu halten, müssen die Menschen zeigen, dass sie ihre Legitimität nicht anerkennen.

Sie müssen ihre Absetzung auf die Art und Weise fordern, die am effektivsten ist und so

wenig Opfer wie möglich fordert. Dies ist eine allgemeine Pflicht, der alle Menschen,

unabhängig von ihrer gesellschaftlichen Position, und entsprechend ihrem Wissen und ihren
Fähigkeiten, unterliegen, und der sich niemand entziehen darf. Vor allem aber sind die

Gebildeten gefordert. Sie müssen sich einigen, Parteien und Organisationen gründen sowie

private und öffentliche Versammlungen abhalten, um so ihre Mitmenschen aufzuklären und

ihnen den Weg aufzuzeigen. Einer der letzten Ratschläge des Fürsten der Gläubigen lautete:

“Lasst nicht davon ab, das Gute zu gebieten und das Schlechte zu verbieten. Sonst werden

die Schlimmsten unter euch über euch herrschen.”

Frage 3: Wenn die Amtsträger eine der folgenden schweren Sünden begehen und darin
verharren, kann dies als Beweis dafür gelten, dass sie nicht länger die “Herrschaft der Gerechtigkeit”

üben, sondern stattdessen die der “Tyrannei” und somit ihre Legitimation verlieren?

- Der Befehl, Unschuldige zu töten;

- Der Befehl, Unschuldige auf der Strasse mit Waffen und brutaler Gewalt einzuschüchtern

und zu terrorisieren;

- Freiheitsberaubung und das Erpressen falscher Geständnisse;

97 Übersetzung PARET.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 505

- Lüge und falsches Zeugnis;

- die Verleumdung derer, die durch Proteste Gerechtigkeit erwirken wollen, als “ausländische

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

Spione und Söldner”;
- Missachtung der Wahl und der Ermahnungen wohlmeinender Ratgeber und Gelehrter;

- Schädigung des Islams, indem der Welt ein besonders grausames, irrationales, aggressives,

abergläubisches und tyrannisches Bild dieser Religion, insbesondere der Schia
vermittelt wird.

Antwort
Diese Sünden zu begehen und darin zu verharren, ist eines der deutlichsten und unzweifelhaftesten

Merkmale von Tyrannei und Ungerechtigkeit. Wenn nicht diese, welche Merkmale
sollte die Allgemeinheit dann als unzweifelhafte Belege für Frevel und Ungerechtigkeit
betrachten? Es ist auch offensichtlich, dass jedes Vergehen, insbesondere solche wie die
genannten, sofern sie im Namen der Religion, der Gerechtigkeit oder des Gesetzes erfolgen,

doppelten Schaden anrichten, und als noch grösseres Unrecht zu werten sind. Demzufolge
ziehen sie eine höhere diesseitige und jenseitige Strafe nach sich. Denn solchen Sünden haftet

zusätzlich zu ihrem eigenen Übel auch das der Täuschung sowie der Schädigung des

Ansehens der Religion, der Gerechtigkeit und des Gesetzes an. In Fällen, wo die Amtsträger

ihr Vorgehen für gerecht und legal halten, eine grosse Menge des Volkes aber das Gegenteil

glaubt, ist der Beurteilung durch gerechte, unparteiische und von beiden Seiten anerkannte

Richter zu folgen.

Frage 4: Darf man sich auf das Prinzip “Der Erhalt des Systems ist die höchste Pflicht”
berufen, um gegen die legitimen Rechte des Volkes zu verstossen und zahlreiche moralische
Grundsätze und klare religiöse Gebote, wie etwa Wahrhaftigkeit und Vertrauenswürdigkeit,

mit Füssen zu treten? Wenn ein Amtsträger seine persönlichen Interessen mit dem Erhalt
des Systems verwechselt und auf dieser Fehleinschätzung beharrt, welche religiöse Pflicht
ergibt sich daraus für die Gläubigen?

Antwort
Das System hat keinen Wert an sich, und sein Erhalt ist keine unbedingte Pflicht,
insbesondere dann nicht, wenn mit System eine Person gemeint ist. Die zitierte Aussage bezieht

sich auf ein System, das zur Gerechtigkeit beiträgt und den Rahmen für die Verwirklichung
religiöser und rationaler Gebote schafft. Ausserdem ist es offensichtlich, dass ein islamisches

System nicht mit Tyrannei und mit Massnahmen gerettet oder gestärkt werden kann,

die im Widerspruch zum Islam stehen.

Eine Obrigkeit, die auf Knüppeln, auf Ungerechtigkeit und Rechtsverletzungen basiert, die

sich der Wahlstimmen bemächtigt und diese manipuliert, die mordet, verhaftet und wie im
Mittelalter und mit stalinistischen Methoden foltert, die ein Klima der Unterdrückung
schafft, Zeitungen zensiert, Kommunikationswege stört, die gebildete Elite der Gesellschaft

unter absurden Vorwänden inhaftiert und falsche Geständnisse erpresst, eine solche Obrigkeit

ist aus religiöser Sicht und in den Augen eines jeden Vernünftigen zu verurteilen und
besitzt keinen Wert.



506 KATAJUN AMIRPUR

Das aufrechte Volk Irans weiss sehr wohl, wie es um solche gefälschten Geständnisse und
Fernsehinterviews, wie man sie aus der Geschichte faschistischer und kommunistischer

Staaten kennt, bestellt ist: Die Verantwortlichen haben sie von seinen gefesselten Söhnen

unter Folter und Drohung erpresst, nur um das eigene Unrecht zu verschleiern und den

Charakter der friedlichen und legalen Proteste falsch darzustellen. Die Verantwortlichen

sollen wissen, dass jeder, der an solchen gefälschten Geständnissen und Interviews beteiligt
ist, eine Sünde und ein Verbrechen begeht, und dass das religiöse wie das weltliche Gesetz

eine Strafe dafür vorsieht. Das Land gehört dem Volk, nicht irgend jemandem. Das Volk
trifft die Entscheidung, die Amtsträger haben im Dienste des Volkes zu stehen. Das Volk
muss die Möglichkeit haben, sich frei zu versammeln und sein Recht in schriftlicher und
mündlicher Form zu verteidigen. Der Schah hat erst dann “den Ruf der Revolution des

Volkes vernommen”, als es schon zu spät war. Es bleibt zu hoffen, dass die gegenwärtigen

Amtsträger es nicht so weit kommen lassen.

Frage 5: Welches sind die Belege dafür, dass eine Herrschaft tyrannisch ist? Und wenn sie

als solche erkannt wird, wie haben dann die ehrenwerten Gelehrten und die Gläubigen in
ihrer Gesamtheit zu reagieren?

Antwort
Die Ungerechtigkeit ihrer Herrschenden wird von einer Gesellschaft deutlich wahrgenommen.

Und jeder Mensch hat angesichts von Tyrannei und Unterdrückung, seinen Fähigkeiten

und seinem Wissen entsprechend, eine Verantwortung. Es ist nicht denkbar, dass es

jemanden nach Gerechtigkeit verlangt, er aber nichts unternimmt, um ihr Geltung zu
verschaffen; dass er etwa Angst hat, zögert und die Dinge vor sich her schiebt, oder sich und
andere mit der eigenen Ohnmacht herausredet. Angst vor einem Geschöpf zu haben, bedeutet

Gott etwas zur Seite zu stellen. Zu zögern oder Ausflüchte zu suchen, bedeutet vom
Geraden Pfad abzuirren und andere in die Irre zu führen. Das Leben der Heiligen Imame

bestand im Einsatz für gesellschaftliche Gerechtigkeit. Hätten sie sich ausschliesslich mit
den religiösen Pflichten des Einzelnen befasst, wäre ihnen nicht so viel Unrecht
widerfahren. Gott hat mit den Gelehrten, insbesondere mit den Religionsgelehrten einen festen

Bund geschlossen, dass sie niemals im Angesicht von Tyrannei schweigen dürfen. “Gott
verlangt von den Gelehrten, dass sie niemals Ruhe geben, solange ein Tyrann satt ist und ein

Unterdrückter hungrig” Imam Ali). Diese Pflicht zu erfüllen, bringt grossen Lohn, fordert
aber auch einen hohen Preis.

Wähnen die Menschen etwa, sie würden alleingelassen, wenn sie bloss sagen: ‘Wir glauben’,

und nicht geprüft werden? Wir haben schon die Früheren geprüft. Gott kennt wahrlich
die Aufrichtigen und Er kennt die Lügner.

So Gott will, werden Sie Erfolg haben.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 507

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

7. Monta.eris velayat-e faqih

Wie hat man sich die velayat-e faqih Monta.eris, abgesehen von dem Gesagten,

vorzustellen? Monta.eri ist für Rechtsfortbildung d.h. eine Auslegung des

islamischen Rechts, die zu Demokratie und Menschenrechten nicht im Widerspruch
stehen würde. Es darf also davon ausgegangen werden, dass Monta.eri einen
anspruchsvollen Demokratiebegriff vertritt, der sich nicht auf rein formale
Kennzeichen wie das Abhalten von Wahlen beschränkt. Dieser anspruchsvolle

Demokratiebegriff geht davon aus, dass auch die grundlegenden Menschen- und

Bürgerrechte, das Recht auf Meinungsfreiheit, Versammlungsfreiheit,
Pressefreiheit etc. – also die politischen Freiheitsrechte – garantiert werden müssen.

Hinzu treten gemäss dieser Definition rechtsstaatliche Sicherungen, welche die
Gleichheit der Menschen vor dem Gesetz als ein Grundrecht und den Schutz des

Individuums und der Minderheiten gewährleisten. Politische Unabhängigkeit
und Neutralität der Justiz und die Teilung der Gewalten von Judikative, Legislative

und Exekutive gelten ebenso wie ein freies Mediensystem und eine pluralistische

Öffentlichkeit als Voraussetzung dieser Form einer demokratischen
Ordnung.

Doch war Monta.eri sicherlich kein Liberaler. Beispielsweise hätte er
Schwierigkeiten mit der rechtlichen Gleichstellung von Homosexuellen, aber

Homosexuelle sind auch nicht in allen westlichen Demokratien rechtlich
gleichgestellt. Hinzu kommt: Er hat aus demselben Grund, d.h. als islamischer
Geistlicher, Schwierigkeiten mit der rechtlichen Gleichstellung der Baha’is, die ihm
als die theologisch grösste Herausforderung gelten. Er bezeichnete sie in der
bereits zitierten Fatwa als “irregeleitete Sekte”, forderte aber trotzdem, dass “ihre
Menschenrechte und ihre Rechte als Bürger beachtet werden”. Seinen Missionsauftrag

sah er darin, “ihre Herzen zu gewinnen”.98

Monta.eris Vorstellung von einem vali-ye faqih kann letztlich mit der

Funktion des Bundesverfassungsgerichts oder des Supreme Court verglichen
werden. Ende der 90er Jahre bezeichnete er selbst diese Variante als ne.arat-e
faqi., im Gegensatz zu der velayat-e faqih. Der vali-ye faqih hat darüber zu

wachen, dass der Staat ein islamischer ist. Um islamisch zu sein, muss der Staat

gerecht sein, und hier setzt die Aufsichtsfunktion des faqih ein. Dieses Gebot ist
es nämlich, das die islamische Verfasstheit des Landes ausmacht, und nicht die
einzelne, konkrete Anwendung von vermeintlich islamischen Gesetzen.

98 MONTA.ERI, 2008.



508 KATAJUN AMIRPUR

Das soll nicht heissen, dass man in Monta.eri einen Quietisten sehen sollte:
Die Schia ist schon lange nicht mehr quietistisch gewesen. Die schiitischen
Geistlichen sehen es als ihre Pflicht an, sich in die Politik einzumischen, wenn
sie das Volk gegen die Willkür des Herrschers verteidigen müssen. Daran haben

sie sich in den letzten knapp anderthalb Jahrhunderten gehalten. Beispiele sind
der Tabakboykott, die konstitutionelle Bewegung und natürlich die islamische
Revolution.

Der Pflicht zur Verteidigung des Volkes vor Willkür, die eine Usurpation
der Rechte Gottes und der Imame darstellt und bei Na’ini als egte.ab und als

Ungerechtigkeit Gott und den Imamen gegenüber bezeichnet wird .olm be

sa.at-e aqdas-e a.adiyat; .olm be nahiye-ye moqaddase-ye emamat)99, müssen

die Geistlichen nachkommen. Das ist der Hintergrund, vor dem die Idee der
velayat-e faqih in der Schahzeit entstand und vor dem sie bei Monta.eri durch
die Erfahrungen in der Islamischen Republik Iran eine neue Bedeutung erhielt,
die eigentlich doch eine alte war. Insofern ist Monta.eris velayat-e faqih eine

Anknüpfung an das, was die Schia schon immer vertreten hatte. Deshalb kann
Monta.eris velayat-e faqih auch nicht unpolitisch sein, und sie kann sich nicht
von dem Anspruch .omeinis lösen, dass die Geistlichkeit politisch sein müsse.

Für Monta.eri – so sieht es im übrigen auch der Mann, der zurzeit als sein
Nachfolger gehandelt wird, Yusuf .ane.i geb. 1937)100 –, ist dies nach wie vor die
Pflicht der Geistlichkeit, aber eben in dem gerade beschriebenen Sinne: Der valiye

faqih ist pošt-o panah-e mardom, er hat sich im traditionellen System als
ausserstaatliche Autorität qualifiziert und wurde Schritt für Schritt zum anerkanntesten

marga. und eben nicht zum Schah mit Turban.
Denn, und auch hier steht Monta.eri in der konstitutionellen Tradition der

modernen Schia: In der Zeit der grossen Verborgenheit gehört die Regierung
dem Volk. Das hatte bereits .orasani postuliert. Bezeichnend für Monta.eri ist
aber der Versuch, das Prinzip der Volkssouveränität mit dem schiitischen Prinzip

der velayat zu verbinden.
Dieser Versuch kann durchaus als gelungen bezeichnet werden, er scheint

vor allem vielversprechender, als die Geistlichkeit ins Abseits drängen zu wollen
– wie im Verlaufe der konstitutionellen Bewegung versucht. In ganz ähnlicher
Art und Weise hat ein solcher Diskurs kurz nach dem Sieg der Islamischen
Revolution zur Radikalisierung .omeinis geführt und zu seiner steigenden

Kompromisslosigkeit. In wiederum ähnlicher Art und Weise werden auch heute

99 NA’INI, 1955: 47.

100 Interview mit der Verfasserin vom April 2004.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 509

Stimmen laut, die die Geistlichkeit in Grund und Boden verdammen und eine
laizistische Republik errichten möchten. Doch damit verkennen sie eine
gesellschaftliche Realität Irans: Die tiefe Religiosität der Bevölkerung. Nicht umsonst

fanden die grössten Proteste seit dem Sommer 2009 ihren Anlass am zehnten

Tag nach dem Tod der religiösen Autorität Monta.eri, an dem die Schiiten
traditionell des Toten gedenken, und gewannen sie an Fahrt dadurch, dass dieser
ausgerechnet auf Aschura fiel, den höchsten Feiertag der Schiiten.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

Literaturverzeichnis

ABI .ALIB, Ali ibn
1972 Nahg al-balaga [Der Pfad der Beredsamkeit]. Herausgegeben und in¬

terpretiert von Ali Naqi Feiz ol-Eslam, Teheran: Sara-ye omid.
ABRAHAMIAN, Ervand
1999 Tortured Confessions. Prisons and Public Recantations in Modern

Iran. Berkeley: University of California Press.

AFSHARI, Reza

2001 Human Rights in Iran. The Abuse of Cultural Relativism. Philadel¬

phia: University of Pennsylvania Press.

AKHAVI, Shahrough
1996 “Contending Discourses in Shi.i Law on the Doctrine of Wilayat al-

Faqih.” Iranian Studies 29: 229–268.

2008 “The Thought and Politics of Ayatollah Hossein.ali Montazeri in the

Politics of Post-1979 Iran.” Iranian Studies 41, 645–666.
AMIRPUR, Katajun
2006 “A doctrine in the making. Velayat-e faqih in post-revolutionary Iran”.

Krämer, Gudrun & Sabine Schmidtke eds.): Speaking for Islam:
Religious Authorities in Middle Eastern Islam. Leiden: Brill: 218–240.

2008 “Resale-ye hoquq, Hossein Ali Montazeri, Tehran 2006.” Iranian
Studies 41: 623–627.

ARJOMAND, Said Amir
1989 “The Rule of God in Iran.” Social Compass 36: 539–548.

BAQI, Emad od-Din
2000 Tražedi-ye demukrasi dar iran [Die Tragödie der Demokratie in Iran].

Teheran: Entešarat-e sara’i.



510 KATAJUN AMIRPUR

BAZARGAN, Abdol.ali
2009 “Name’i sargošade be rahbari [Ein offener Brief an die Führung].”

Bazargan.com, 22.6.2009.
<http://www.bazargan.com/Abdolali/LettertoLeader.htm> last visited
June 11, 2010).

BAZARGAN, Abdol.ali; Akbar GANGI; Mo.sen KADIVAR; A.a’ollah MOHA¬

GERANI; Abdolkarim SORUŠ

2010 “.aste-ha-ye .add-e aqalli-ye gonbeš-e sabz dar bayani-ye-ye pang
tan az roušanfekran [Die Minimalforderungen der Grünen Bewegung
in einer Erklärung von fünf Intellektuellen].” Gooya News, 4.1.2010.
<http://news.gooya.com/politics/archives/2010/01/098533.php>
last visited June 11, 2010).

BEHROOZ, Maziar
1991 “Factionalism in Iran under Khomeini.” Middle Eastern Studies 27:

597–614.
BUCHTA, Wilfried
1995 “Die Islamische Republik Iran und die religiös-politische Kontroverse

um die marja.îyat.” Orient 36: 445–473.

1997 Die iranische Schia und die islamische Einheit 1979–1996. Hamburg:
Leske & Budrich.

EBADI, Širin
2009 “Sukname’i bara-ye pedar-e .oquq-e bašar-e iran [Nachruf auf den

Vater der Menschenrechte Irans].” Gooya News, 21.12.2009.
<http://news.gooya.com/politics/archives/2009/12/097857.php>
last visited June 11, 2010).

EDITORIAL

2009 “Iran’s fatwa for freedom.” Washington Times, 16.6.2009.
<http://www.washingtontimes.com/news/2009/jul/16/irans-fatwa-
forfreedom/?feat=home_editorials> last visited June 11, 2010).

FARHI, Farideh
2003 “Improvising in Public: Transgressive Politics of the Reformist Press

in Postrevolutionary Iran.” NABAVI, Negin: ed.): Intellectual Trends
in Twentieth-Century Iran, Gainesville: University Press of Florida:
147–179.

GANGI, Akbar
1999 Talaqqi-ye fašisti az din va .okumat, [Eine faschistische Interpretation

von Religion und Regierung], Teheran: .ar.-e nou.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 511

2005 „Name’i be ayatollah monta.eri [Ein Brief an Ayatollah Monta.eri].”
Freeganji.blogspot.com, 12.7.2005.
<http://freeganji.blogspot.com/2005/07/letter-to-
ayatollahmontazeri.html> last visited June 12, 2006).

GIELING, Saskia

1997 “The Marja.iya in Iran and the Nomination of Khamanei in December

1994.” Middle Eastern Studies 33: 777–787 778).
HAIRI, Abdul Hadi
1977 Shi.ism and Constitutionalism in Iran. A Study of the Role Played by

the Persian Residents of Iraq in Iranian Politics. Leiden: Brill.
HAJATPOUR, Reza

2002 Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs
über Herrschafts- und Staatsdenken im 20. Jahrhundert. Wiesbaden:

Reichert.
2005 Mehdi Haeri Yazdi interkulturell gelesen. Nordhausen: Bautz.
.OMEINI, Ru.ollah
1971 .okumat-e eslami [Der islamische Staat]. o.O.: Ohne Verlagsangabe.
2000 .a.ife-ye emam [Das Werk des Imam]. CD-Rom.
KADIVAR, Mo.sen
2001 Na.ariha-ye doulat dar feqh-e ši.e [Staatstheorien im schiitischen

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

Recht]. Teheran: Našr-e ney.
2003 “A.und Molla Mo.ammad Ka.em .orasani.” Kadivar.com,

30.10.2003.

<http://www.kadivar.com/Index.asp?DocId=605&AC=1&AF=1&AS
B=1&AGM=1&AL=1&DT=dtv> last visited June 11, 2010).

2009 “Fotva-ye besyar mohemm-e ayatollah monta.eri.” Kadivar.com,

10.7.2009.
<http://www.kadivar.com/Index.asp?DocId=2329&AC=1&AF=1&A
SB=1&AGM=1&AL=1&DT=dtv> last visited June 11, 2010).

KAMRAVA, Mehran
1992 The Political History of Modern Iran. From Tribalism to Theocracy.

London: Greenwood Publishers Group.
2008 Iran’s Intellectual Revolution. Cambridge: Cambridge University

Press.

KEDDIE, Nikki
1966 Religion and Rebellion in Iran: The Tobacco Protest of 1891–92.

London: Frank Cass Publishers.



512 KATAJUN AMIRPUR

LAMBTON, Ann
1965 “The Tobacco Régie: Prelude to Revolution.” Studia Islamica 22:

119–157.

ME.BA. YAZDI, Mo.ammad Taqi
2006a “Dar bare-ye .okumat-e eslami [Über die islamische Regierung].”

Šarq, 7.1. 2006.
2006b “ omhuri-ye eslami [Islamische Republik].” Ente.ab, 28.9.2006.
2007 “.okumat-e eslami [Die islamische Regierung].” Mizan, 30.8.2007.
MILANI, Abbas
2010 “The Good Ayatollah. Why my former cellmates legacy will live on.”

Foreign Policy March/April).
<http://www.foreignpolicy.com/articles/2010/02/22/the_good_ayatoll
ah?page=0,1> last visited June 11, 2010).

MILANI, Mohsen
1992 “The Transformation of the Velayat-i Faqih Institution: From Kho¬

meini to Khamenei.” The Muslim World 82: 175–190.

MONTA.ERI, .osein Ali
1988 Dirasat fi wilayat al-faqih wa-fiqh ad-dawla al-islamiya [Studien über

die Führungsbefugnis des Rechtsgelehrten und die Rechtswissenschaft
des islamischen Staates]. Qom: Al-markaz al-.alami li-l-dirasat
alislamiya.

1997 “Name’i be Mo.ammad .atami [Ein Brief an Mo.ammad .atami].”
Payam-e hagar 17/228: 5–7.

1997b “Ayatollah Montazeri decalres [sic] Khamenei not learned enough to
be a Marja.” Youtube.com, 29.10.2009.
<http://www.youtube.com/watch?v=lpHIUYSS5nM&feature=player_
embedded last visited June 11, 2010).

14.11.1997 Yadvare-ye sizdah-e ragab [Zum Gedenken an den 13. Rajab], Qom:
Fotokopie.

1997c “Album-e ta.avir [Fotoalbum].” Montazeri.com, 25.11.1997.
<http://amontazeri.com/farsi/FRAME0.ASP>
last visited June 13 2010).

21.8.1998 “Ne.arat-e faqih [Die Aufsicht des Rechtsgelehrten].” Rah-e nou 18:
12–13.

30.8.1998 “Ne.arat-e faqih 2) [Die Aufsicht des Rechtsgelehrten 2)].” Rah-e

nou 19: 10–11.

2000 .a.erat [Erinnerungen]. Montazeri.com, 11.12.2000.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 513

<http://www.amontazeri.com/farsi/frame3.asp>

last visited June 11, 2010).
2001 Matn-e kamel-e .a.erat-e ayatollah .osein Ali Monta.eri [Vollstän¬

diger Text der Erinnerungen des Ayatollah .osein Ali Monta.eri].
Herausgegeben von der Vereinigung iranischer Verleger in Europa,
Essen et al.

2003 Az agaz ta angam – dar goftogu-ye do danešgu [Von Anfang bis Ende

– bei einem Dialog zweier Studenten]. Qom: Eigenverlag.
2004 Resale-ye .oquq [Abhandlung über die Rechte]. Teheran: Entešarat-e

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

sara’i.
2008 “Peyrovan-e ferqe-ye baha’iyat va .oquq-e šahrvandi-ye anan [Die

Anhänger des Bahaismus und ihre staatsbürgerlichen Rechte].”
Montazeri.com, 14.6.2008.

<http://www.amontazeri.com/Farsi/topic.asp?TOPIC_ID=27&FORU
M_ID=4&CAT_ID=3&Topic_Title=%26%231662%3B%26%231575
%3B%26%231587%3B%26%231582%3B+%26%231576%3B%26%
231607%3B+%26%231662%3B%26%231585%3B%26%231587%3
B%26%231588%3B+%26%231607%3B%26%231575%3B%26%23

1610%3B+%26%23158&Forum_Title=%26%231578%3B%26%231
575%3B%26%231604%3B%26%231575%3B%26%231585%3B+%
26%231575%3B%26%231589%3B%26%231604%3B%26%231740

%3B+%26%231662%3B%26%231585%3B%26%231587%3B%26%
231588%3B+%26%231608%3B+%26%231662%3B%26%231575%
3B%26%231587%3B%26%23> last visited June 11, 2010).

2009a “Bayani-ye-ye ayatollah al-.o.ma monta.eri dar .o.u.-e ente.abat-e
riyasat-e gomhuri [Erklärung des Gross-Ayatollah Monta.eri anlässlich

der Präsidentschaftswahlen].” Montajabnia.com, 14.6.2009.
<http://www.montajabnia.com/?cu=4&se=2&mi=0&ki=31&id=262&
sys=1> last visited June 11, 2010).

2009b Payam be marage.-e taqlid [Botschaft an die Quellen der Nachah¬

mung].” Montazeri.com, 14.9.2009.

<http://www.amontazeri.com/farsi/topic.asp?TOPIC_ID=222&FORU
M_ID=2&CAT_ID=2&Forum_Title=%26%231582%3B%26%23157
6%3B%26%231585%3B%26%231606%3B%26%231575%3B%26%
231605%3B%26%231607%3B&Topic_Title=%26%231662%3B%26
%231740%3B%26%231575%3B%26%231605%3B+%26%231576%
3B%26%231607%3B+%26%231605%3B%26%231585%3B%26%2
31575%3B%26%231580%3B%26%231593%3B+%26%231578%3B



514 KATAJUN AMIRPUR

%26%231602%3B%26%231604%3B%26%231740%3B%26%23158
3%3B%26%231548%3B+%26%231593%3B%26%231604%3B%26
%231605%3B%26%231575%3B%26%231569%3B+%26%231608%
3B+%26%231581%3B%26%231608%3B%26%231586%3B%26%2
31607%3B+%26%231607%3B%26%231575%3B%26%231740%3B
+%26%231593%3B%26%231604%3B%26%231605%3B%26%2317

40%3B%26%231607%3B> last visited June 11, 2010).
2009c A.ta-ye talašgar-e .oquq-e bašar be mo.a.am lahu [Übergabe der

Menschenrechtsmedaille].” Montazeri.com, 10.12.2009.
<http://www.amontazeri.com/ farsi/pop_printer_friendly.asp?TOPIC_I
D=233> last visited June 11, 2010).

NA’INI, Mirza Mo.ammad .osein
1955 Tanbih al-umma wa-tanzih al-milla [Erweckung der Gemeinschaft

und Läuterung der Nation]. Herausgegeben und kommentiert von
Ma.mud .aleqani. Qom: Bustan-e ketab.

NIRUMAND, Bahman

1985 Iran – hinter den Gittern verdorren die Blumen. Hamburg: Rowohlt.
NOURAIE, Fereshteh

1975 “The Constitutional Ideas of a Shi.ite Mujtahid: Muhammad Husayn
Nai’ni.” Iranian Studies 8: 234–247.

OMID, Homa Haleh Afshar)
1994 Islam and the Post-Revolutionary State in Iran. London: Palgrave

Macmillan.
PARET, Rudi
2001 Der Koran. Übersetzung: Darmstadt: Kohlhammer.
REIŠAHRI, Mo.ammad ed.)

1999 Monta.eri – az oug ta forud [Vom Auf- zum Abstieg]. Teheran:
Eigenverlag.

REISSNER, Johannes

1988 “Der Imam und die Verfassung – Zur politischen und staatsrechtlichen
Direktive Imam Khomeinis vom 7. Januar 1988.” Orient 19: 213–236.

1999 Iran unter Khatami. Grenzen der Reformierbarkeit des politischen
Systems der Islamischen Republik. Ebenhausen: Stiftung Wissenschaft
und Politik.

RICHARD, Yann
1985 “Husein-Ali Montazeri.” Orient 26: 303–306.

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515



WIDER DIE “ABSOLUTE FÜHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN” 515

ŠABESTARI, Mo.ammad Mogtahed
2000 Naqdi bar qera’at-e rasmi az din [Eine Kritik an der offiziellen Lesart

AS/EA LXIV•3•2010, S. 475–515

der Religion]. Teheran: .ar.-e nou.

2010 “Gam.ar-e karamat-e ensan [Mitfühlender der Würde des Men¬

schen].” Rahesabz.net, 10.1.2010.
<http://www.rahesabz.net/story/6038/> last visited June 11, 2010).

SCHIRAZI, Asghar
1997 The Constitution of Iran. London: I.B. Tauris.
SHAH-KAZEMI, Reza

2006 Justice and Remembrance. Introducing the Spirituality of Imam ‘Ali.
London: I.B. Tauris.

.ABA.ABA’I, Mo.ammad .osein
1960 Tafsir al-mizan. Persische autorisierte Übersetzung. 8.Bde. Qom: En-tešarat-

e dar ol-.elm.
TELLENBACH, Silvia
1990 “Zur Änderung der Verfassung der Islamischen Republik Iran vom 28.

Juli 1989.” Orient 31: 45–66.




	Wider die "absolute Führungsbefugnis des Rechtsgelehrten" (velāyat-e motlaq-e faqīh) : zur Rolle und Kritik des Hosein 'Alī Montazerī

