Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 3

Artikel: Wider die "absolute Fuhrungsbefugnis des Rechtsgelehrten” (velyat-e
motlag-e fagh) : zur Rolle und Kritik des Hosein 'Al Montazer

Autor: Amirpur, Katajun

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS
DES RECHTSGELEHRTEN” (VELAYAT-E MOTLAQ-E
FAQIH): ZUR ROLLE UND KRITIK
DES HOSEIN ‘ALI MONTAZERI

Katajun Amirpur, Universitit Ziirich (UFSP)

Abstract

The Grand Ayatollah Hosein "All MontazerT's death in December 2009 led to the biggest protests
against the Islamic Republic of Tran’s regime since those following the June 2009 elections, which
also had sparked off massive uprisings. Much lamented, Montazerm (1922-2009) once was
designated as successor by Khomeini himself, but fell from grace subsequently. This essay aims to
discuss the part he played in Iran’s history of the last 25 years. In addition, this essay focuses on
his alternative reading of velayai-e fagih. It will be discussed whether Montazeri’s autonomous
interpretation is new to his thought, and whether it has always (or at least for a long time) been
independent of today’s official understanding of velayat-e fagih. The implications of MontazerT’s
reading are also discussed, as well as the question whether MontazerT succeeded in uniting velayar-
e faqih with the principle of sovereignty of the people in a comprehensible way.

Der Tod des Gross-Ayatollah Hosein “AlT Montazer (1922-2009) im Dezember
2009 hatte die grossten Demonstrationen gegen das Regime der Islamischen
Republik Iran seit den Wahlen vom Juni 2009 zur Folge, die gleichfalls zu
massiven Protesten gefiihrt hatten. In diesem Aufsatz soll daher die Rolle unter-
sucht werden, die der Betrauerte, der einst als Nachfolger Homeinis vorgesehen
war, doch dann in Ungnade fiel, in Iran in den letzten zwei ein halb Jahrzehnten
gespielt hat.

Besonders massgeblich war diese Rolle wihrend der Proteste vom Sommer
2009: Bei dem Aufruhr gegen die offenkundigen Filschungen der Prisident-
schaftswahlen befliigelte der greise Gross-Ayatollah die Demonstranten mit
einer Reihe scharf formulierter Fatwas, die allesamt die Autoritit des
amtierenden vali-ye fagth “All Hamene’1 (geb. 1939) untergruben, weil sie die
Proteste rechtfertigten. Zuerst erklidrte MontazerT, er unterstiitze unerschiitterlich
die friedlichen Aktionen des Volkes fiir die Verteidigung ihrer legitimen Rechte

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



476 KATAJUN AMIRPUR

im Rahmen der Verfassung der Islamischen Republik Iran, denn “kein gesunder
Menschenverstand kann diese Wahlergebnisse akzeptieren™.!

Dann sprach er “All Hamene’T in einer weiteren Fatwa die religiose
Legitimation ab: “Denn die Unterstiitzung durch die Mehrheit ist eine Vor-
aussetzung fiir die Legitimitit von Autoritdt und Fithrerschaft. Der Verlust dieser
Unterstiitzung bedeutet, dass fiir einen solchen Amtstriger nicht linger die
Unschuldsvermutung gilt”.? Schliesslich entschuldigte MontazerT sich bei der
Bevolkerung fiir sein eigenes Mitwirken beim Installieren dieses Systems und
sagte in einer Nachricht, die sich an die anderen “Quellen der Nachahmung”
Irans richtete, im September 2009 bedauernd, das heutige iranische System sei
weder islamisch noch republikanisch — und nicht einmal mehr eine “Herrschaft
des obersten Rechtsgelehrten™ (veldvat-e faqih)?, sondern nur noch eine “Herr-
schaft der Sicherheitskrifte” (veldvar-e nezamivan).# Sein Einsatz fiir die Prote-
stierenden brachte ihm eine Medaille der regierungs-unabhingigen “Vereinigung
zur Verteidigung der Menschenrechte” ein, die ihm am internationalen Tag der
Menschenrechte im Dezember 2009 verlichen wurde.’

MontazerT, der als Privatmensch begeisterter Leser der bissigen Spitzen des
Satirikers Ebrahtm Nabavi (geb. 1939) iiber das politische Geschehen in Iran
war, galt Millionen von Menschen in Iran als Autoritit und Gewissen.
Beispielhaft dafiir diirfte sein, dass der ehemalige Innenminister *Abdollah Nurt
(geb. 1946) wihrend eines Interviews mit dem persischsprachigen Dienst der
BBC, das kurz nach dem Tode Montazeris gefithrt wurde, in Tridnen ausbrach,
als er gefragt wurde, wer die Liicke schliessen konnte, die Montazer gelassen
habe. Montazer1 galt dabei vor allem den Reformern aus dem Umfeld der melli

1 MoNTAZERI, 2009a.

2 Kapivar 2009.

3 Wenn damit die Staatsdoktrin der Islamischen Republik gemeint ist, wird velayat-¢ fagih
zumeist und auch in diesem Aufsatz mit “Herrschaft des obersten Rechtsgelehrten™ wieder-
gegeben. So hilt es die Ubersetzung der iranischen Verfassung ins Deutsche aus dem Jahre
1980, die von der Botschaft der Islamischen Republik herausgegeben wurde. Der Begriff
oberster findet sich jedoch im Persischen nicht, wenn auch der oberste unter den Rechts-
gelehrten mit dem herrschenden Rechtsgelehrten gemeint war. Die Ubersetzung des rechts-
wissenschaftlichen Terminus velayat-e fagth ins Deutsche, auf die sich der Ubersetzer der
iranischen Verfassung ins Deutsche, Manutschehr Amirpur, und der Experte fiir schiitisches
Recht der Universitdt zu Koln, Abdoljavad Falaturi, im Jahre 1980 verstindigt haben, lautet
dagegen “Fiihrungsbefugnis des Rechtsgelehrten”. Im Englischen wird der Terminus meist
mit “guardianship of the jurisconsult” wiedergegeben.

4 MONTAZERI, 2009b.

5 MoNTAZERI, 2009¢.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 477

mazhabi, der National-Religitsen, als marga’-e taglid (Quelle der Nach-
ahmung), doch auch der bekannteste iranische Sdkularist, Akbar Gangi (geb.
1960), nennt ihn den fagih-e 'dligadr, den hochehrwiirdigen Rechtsgelehrten.®

Als Autoritdt galt Montazerm den Reformern, weil er ihnen “das grosste
Vorbild fiir die Verteidigung der Rechte der Gegner” war, wie ‘Emad od-Din
Baqt, als Vorsitzender der iranischen Vereinigung zur Verteidigung politischer
Gefangener sicherlich selber einer der grossten Menschenrechtler Irans, es in
seinem Buch Die Tragddie der Demofratie in Iran formuliert, das er MontazerT
gewidmet hat.” Die Friedensnobelpreistrigerin $STrin Ebadt (geb. 1947) nennt ihn
in ihrem Nachruf den “Vater der Menschenrechte”, von dem sie gelernt habe,
wie man die Menschenrechte verteidige,® Abbas Milani, Professor fiir Iranian
Studies an der Stanford University, ehemals linker Aktivist und einst Zellen-
nachbar von Montazeri, beschreibt in einem bewegenden Artikel “Why my
former cellmates legacy will live on™”, und der Reformtheologe Mohammad
Mogtahed SabestarT (geb. 1936) rithmt ihn in seinem Nachruf dafiir, dass er in
seinem letzten Buch FEslam, din-e fetrat (Der Islam, die Religion, die der Natur
des Menschen entspricht) erklért habe, Regierung sei nichts anderes als ein ver-
nunftgemisser Vertrag zwischen den Regierenden und den Regierten.
Ausserhalb dieses Rahmens habe kein Mensch iiber einen anderen eine
Fithrungsbefugnis (veldyat), und er habe nicht iiber ihn zu bestimmen. Sabestar
schliesst, an die Herrschenden Irans gerichtet:

Sie sollen sehen, wie ein Mann aus ihrer Mitte, weil er die Religion nicht an die Welt ver-
10

kauft hat, die Gunst Gottes und die Herzen der Menschen gewonnen hat
Andererseits: MontazerT war als Vorsitzender des Expertenrates seinerzeit mass-
geblich fiir die Festschreibung der velavat-e fagih in der Verfassung verantwort-
lich. Im Folgenden soll daher neben seiner Rolle als ausserstaatlicher religitser
Autoritdt auch seine alternative Lesart zur heute offiziellen Lesart der veldvat-e
Jfagih dargestellt werden und untersucht werden, ob diese neu ist fiir sein Den-
ken, oder ob MontazerT schon immer oder schon lange eine andere Interpretation
als die heute herrschende veldvai-e fagih vertreten hat. Zudem soll herausge-
arbeitet werden, was diese impliziert. Die Frage, die sich stellt, lautet: Wire

6 GANGI, 1999; 53,
7 BAg1, 2000: 7.

8 EBADI, 2009,

9 MiLanI, 2010.

10 SABESTARI, 2010.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



478 KATAJUN AMIRPUR

theoretisch mit der veldvat-e faqih als iranischer Staatsdoktrin auch etwas
anderes als die heutige Diktatur denkbar gewesen?

Das ist eine Auffassung, die heute von vielen Reformern, die urspriinglich
zu den Revolutiondren gehdrten, aber inzwischen verfolgt werden und fiir eine
Reform im Rahmen der Verfassung eintreten, formuliert wird. Eine entschieden
andere Auffassung vertritt Shahrough Akhavi, Professor am Department ot Po-
litical Science der University of South Carolina. Er schreibt:

Though he [Montazeri] has never abandoned the doctrine of velayat-e faqih, he has sought
to reconceptualize it by furnishing it with democratic principles. In this, he has not been
credible [...].11

Wihrend MontazerT von Reformern wie Akbar Gangl anerkannt werde, wiirden
sich andere Reformer, die nach der autoritativen Meinung eines mugtahid
suchten, um die Doktrin zu verwerfen, an Ayatollah Mehdt Ha’erT Yazdi (gest.
1999) halten.'? Akhavi fiihrt allerdings nicht aus, wer diese Reformer seien. Das
wirft insofern Fragen auf, als sich mit “Abdolkarim Sort§ (geb. 1945), Mohsen
Kadivar (geb. 1959), "Ata’ollah Mohagerani (geb. 1954), “Abdol‘ali Bazargan
(geb. 1944) und Akbar Gangi und den anderen oben genannten die namhatftesten
Reformer der Griinen Bewegung, die im Anschluss an die Wahlen vom Sommer
2009 entstanden ist,'* hinter MontazerT gestellt haben. Die fiinf genannten haben
eine Erkldrung herausgegeben, welche die Ziele der Griinen Bewegung zusam-
menfasst.!* Sie treten darin fiir eine Reform innerhalb des Systems ein und nicht
fir die Abschaffung der velavat-e fagth. Fraglich dirfte zudem folgende Ein-
schiatzung Akhavis sein:

Montazeris efforts to reconcile popular sovereignty with the central ideological principle of
the Iranian revolution, the doctrine of the Imamate and the authority of the jurists, is prob-
lematical. The reason is that the doctrine is elitist, not populist. In his dissatisfaction with
how the doctrine of velavai-e fagih has been implemented in the post-1979 era, Montazeri
has not openly called for a return to its pre-1970 version, where the jurist’s obligation was to
attend to the requirements of those in society who could not make their own decisions be-
cause they were minors, orphans, mentally incapacitated, and the like. He still agrees with
the interpretation he has made of Khomeini’s lectures on Islamic government in 1969-70.

11 AKHAVI, 2008: 645,

12 Siehe auch HAJATPOUR, 2002: 231-304; ders.: 2005,

13 Die Homepage der Bewegung ist garas. Das Akronym steht fiir gonbes-¢ rah-¢ sabz, Die
Bewegung des Griinen Weges. http://www.rahesabz.net/

14  BAzZARGAN/GANGI/KADIVAR/MOHAGERANI/SORUS, 2010,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 479

That interpretation is one that limits the jurist’s public role to oversight to ensure the con-
formity of laws with the shari'ah But, in truth, a fair interpretation of Khomeini’s lectures

would be that Khomeini is in fact calling for clerical rule, the very matter that Montazeri has

come to condemn. !>

Es erscheint ndmlich nicht zwingend, dass MontazerT sich fiir die “pre-1970 ver-
sion” aussprechen muss, um eine andere Variante als die Homeinische veldyat-e
Jagth zu vertreten. Denkbar sind durchaus weitere Interpretationen als die beiden
genannten. Ausserdem ist die velavat-e fagth als Idee so offen und interpretier-
bar, dass sie nicht notwendigerweise aufgrund ihrer elitiren Komponenten mit
der Idee der Volkssouverinitit unvereinbar sein muss. Vielmehr kann sie auch
so verstanden werden, dass der vali-ye fagih eine Instanz ist, die in vielerlei Hin-
sicht dem Bundesvertfassungsgericht oder dem Supreme Court vergleichbar ist.

Richtig diirfte dagegen Akhavis Annahme sein, dass MontazerT sich in der
ersten Zeit nach der Revolution der Autoritit Homeints unterworfen hat und erst
im Verlauf seiner Erfahrungen mit dem Konzept der veldyai-e fagih in der Pra-
xis zu einer eigenen, anderen Interpretation gekommen ist. Sicher scheint auch,
dass MontazerT 1979 und bis zu seinem Tode der Auffassung war, dass ein schii-
tischer Muslim unter der veldyvat-e fagth leben sollte, wenn er den Geboten sei-
ner Religion Rechnung tragen mochte wie Akhavi konstatiert.'® Im Folgenden
soll deswegen die Frage im Vordergrund stehen, wie Montazeris Deutung der
velayat-e fagth beschrieben und innerhalb der gesamten iranischen Debatte ver-
ortet werden kann. Dabei wird — im Gegensatz zu Akhavi — argumentiert wer-
den, dass sie eine eigenstindige, originelle Position darstellt, die auf plausible
Weise die ldee der veldyat-e fagth mit der Volkssouverinitit verbindet.

1. Biographie und Werdegang

Montazert, der ein Schiiler von Ruhollah Miuisavi Homeint (1902—-1989) war,
galt lange Zeit als einer der engsten Vertrauten des spiteren Revolutionstiihrers.
Er war bereits Anfang der sechziger Jahre mit ihm im Kampf gegen das Regime
von Schah Mohammad Reza Pahlavi (1919-1980) aktiv. Als Homeini 1964 des
Landes verwiesen wurde, bestimmte er Montazer zu seinem autorisierten Ver-

15  AxHAvI, 2008: 665.
16  AxkHAVI, 2008: 662,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



480 KATAJUN AMIRPUR

treter oder Reprisentanten (vakil). Montazer verwaltete also fiir Homeini, den
marga'-e taglid, die religiésen Steuern.

Wegen subversiver politischer Aktivititen wurde MontazerT im Jahre 1966
zum ersten Mal vom iranischen Geheimdienst inhaftiert. Weitere Verhaftungen
folgten 1971 und 1974, von 1975 bis 1978 lebte MontazerT in Verbannung in
seinem Heimatort Nagafabad in der Ndhe von Isfahan. Vermutet wird, dass die
grossere ideologische Offenheit, die MontazerT im Vergleich zu Homeint fiir
andere politische Haltungen aufbrachte, auf diese Geflingnisaufenthalte zuriick-
geht. Dort lernte MontazerT viele Angehorige linker Ideologien und deren Den-
ken kennen und erweiterte so seinen politischen Horizont.!” Montazerm wird
diese Erfahrungen spiter in einem Buch festhalten, in dem er ihre Zweifel und
seine Antworten aus islamischer Sicht schildert. Das Buch Az agaz ta angam —
dar gofiogii-ve do danesgii'® besticht dadurch, dass ihm jedwede ideologische
Verbrimtheit fehlt, die sonst oft bei Werken dieser Art zu finden ist.

Kurz nach der Revolution wurde MontazerT 1979 zum Vorsitzenden des
Gremiums gewihlt, dem die Ausarbeitung der Vertassung oblag. Danach nahm
MontazerT kein politisches Amt mehr wahr und beschrinkte sich auf seine Lehr-
titigkeit. 1983 bestimmte der Expertenrat MontazerT zum Nachfolger HomeinTs.
Das geschah nicht ohne Widerstand: MontazerT hatte, weil er so politisch war,
zundchst Miihe, sich einen Namen unter den Gelehrten von Qom zu machen.!?
Gross-Ayatollah Kazem Sari‘atmadar (1905-1986) beispielsweise, einer der
wichtigsten Gegenspieler Homeints, soll Montazeris marga Tvat nicht anerkannt
und sich geweigert haben, dessen Designation zu akzeptieren.?® In der Bevolke-
rung kursierten in jenen Jahren unzidhlige Witze iiber ihn, die seiner dorflichen
Herkuntt, dem damit verbundenen Akzent und seinem im Vergleich mit Ho-
meinT wenig charismatischen Aufireten geschuldet waren.?!

Im Mirz 1989 wurde Montazeris Designation pldtzlich aufgehoben. Der
Offentlichkeit wurde nur mitgeteilt, dies sei zum Wohle der islamischen Ord-
nung geschehen. Tatsichlich war der Absetzung ein Zerwiirfnis zwischen
Montazerm und HomeinT vorausgegangen. MontazerT hatte mehrfach die seiner
Meinung nach von der Regierung zu verantwortende Misswirtschatt, die Unter-
driickung der Meinungsfreiheit und die Kriegsfilhrung kritisiert.?? Ausserdem

17  RICHARD, 1985: 305,

18 MONTAZERI, 2003.

19  RicHARD (1985), 305.

20 GIELING, 1997: 778,

21 Aufschlussreiche Beispiele nennt NIRUMAND, 1985: 186-187.
22 Siehe ausfiihrlich: BucHTa, 1997: 117-123.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 481

hatte Montazer1 die Menschenrechtsverletzungen angeprangert und der Regie-
rung die Schuld an dem Ausbleiben der Investitionen und der Riickkehr emi-
grierter Iraner gegeben.?® Schon im Jahre 1984 hatte er Wahlfdlschungen be-
mingelt.?

Ausschlaggebend waren jedoch Montazeris Ausserungen iiber die Massen-
hinrichtungen in den iranischen Getiingnissen des Jahres 1988:2° Ausgerechnet
die britische BBC zitierte ihn mit der Aussage, die Welt gewinne langsam den
Eindruck, man sei in Iran nur damit beschiftigt, Menschen umzubringen.

Kritik dieser Art liess thn zum “unbestechlichen Gewissen der Islamischen
Revolution” werden, wie Akbar Gangi es in einem offenen Brief an Montazeri
formuliert hat.?¢ Allerdings wurde es in den Jahren nach seiner Absetzung still
um Montazerd, da die iranischen Medien seine Kritik nun noch weniger als zuvor
druckten. Montazer stieg jedoch in der klerikalen Hierarchie weiter auf, denn
sein Ansehen als Rechtsgelehrter wuchs mit den Jahren stetig.

Mit dem Amtsantritt Mohammad Hatamis (geb. 1943) meldete Montazer1
sich 1997 im politischen Diskurs der Islamischen Republik zuriick. “Azam Tale-
gant (geb. 1943), Tochter des angesehenen Geistlichen Mahmid Taleqani
(1914-1979) und Herausgeberin der Zeitschrift pavam-e hdgar, druckte einen
offenen Brief Montazeris an den neugewihlten Prisidenten ab. Darin schrieb
Montazer1, Hatami solle sich nicht von ‘All Hamene'1, dem vali-ye fagth, in
seine Politik hereinreden lassen, nur weil dieser meine, er stiinde iiber der Ver-
fassung. Sollte Hatami sich Hamene’1 unterwerfen, wire IHatamis Reform-
vorhaben nicht durchsetzbar.?” Der Brief war bald in aller Munde und verur-
sachte auf Seiten der Anhéinger wie der Gegner Montazeris einigen Wirbel. Er
wurde als Kampfansage an HHamene’1 gewertet.

Um Montazeri zu desavouieren, verlas das iranische Parlament darauthin
das Schreiben, mit dem HomeinT Montazerm 1989 zum Riicktritt aufgefordert
hatte. In dem Schreiben, das so zum ersten Mal 6ffentlich und in iranischen
Zeitungen abgedruckt wurde, hiess es, MontazerT sei dumm und einfiltig, wiirde
der Revolution und dem Islam schaden und sei somit nicht mehr tragbar.

Darauf reagierte wiederum MontazerT in einem Vortrag, den er anldsslich
des Geburtstages von Imam °Al7 hielt. Der Vortrag erzielte eine weitreichende

23 Kamrava, 1992: 98-100; BEHROOZ, 1991: 608—609.

24 AkHAVI 2008: 655.

25  Zu den Ereignissen und Montazers Handeln siche: ABRAHAMIAN, 1999, 211-221; zu den
Hinrichtungen: AFSHARI, 2001: 104-117.

26 GANGI, 2005.

27  MONTAZERI, 1997 5-7.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



482 KATAJUN AMIRPUR

Wirkung. Er wurde auf Kassette unter der Hand verbreitet, Teile wurden sogar
in der iranischen Presse wiedergegeben.?®

In dem Vortrag spricht MontazermT dem gegenwirtigen Revolutionsfiihrer
die Eignung zum vali-ye fagih ab. Genauver: Hamene’1 habe nicht den notwen-
digen klerikalen Rang. Nur derjenige, der der a'lam sei, der Gelehrteste, kdnne
aber die Position des vali-ye fagih einnehmen. Deshalb sei heute die ganze Idee
der veldyat-e faqih hinfillig. Ihr Sinn war urspriinglich, dass der gelehrteste
unter den Rechtsgelehrten tiber den Staat wachen solle.?

In der Tat wurde, nachdem MontazerT 1989 abgesetzt worden war, durch
eine Verfassungsinderung die Voraussetzung, dass der vali-ve fagth ein marga’
sein muss, aus der Verfassung gestrichen.?® Angesichts der Ablehnung, welche
die Theorie der veldyat-e fagith durch die noch lebenden Gross-Ayatollahs erfuhr
sowie dem Problem, dass sich die Homeinl-Anhédnger unter den Geistlichen
wegen ihrer politischen Aktivititen nicht im traditionell religitsen System quali-
fiziert hatten, war kein Nachfolger mit hohem juristischen Rang gefunden wor-
den. Diejenigen Geistlichen, welche die theologischen Voraussetzungen erfiillt
hitten, waren nicht willens oder zu alt, das Amt zu iibernehmen, und den Willi-
gen ermangelte es an der juristischen Qualifikation.

Homeint hatte die Verfassungsinderung anberaumt, war jedoch, bevor sie
verabschiedet werden konnte, am 4. Juni 1989 gestorben. “Alt Hamene’1 war
sofort nach dem Tode Homeinis vom Expertenrat zum vali-ye fagth ernannt wor-
den, und strenggenommen hatte man damit die Verfassung verletzt, denn die
Verfassung verlangte damals noch, dass der vali-ye faqgih ein marga ' sein miisse,
was Hamene'1 nicht war. In dieser Situation behauptete der damalige Staatspri-
sident Rafsangant, [TomeinT habe vor seinem Tode in einem Brief an den Vor-
sitzenden des gerade einberufenen “Rates zur Revision der Verfassung™ erklért,
er habe es niemals fiir notwendig erachtet, dass der Fiihrer, rahbar, der Islami-
schen Republik ein marga " sein miisse.

Dieser Brief wurde von verschiedenen Seiten als Filschung bezeichnet. Sie
behaupteten, HomeinT habe zwar, als er die Revision der Verfassung einleitete,
davon gesprochen, dass diese sich der Frage der rahbarivat widmen solle, also
der Fiithrerschaft, aber von der marga Tvaf sei nicht die Rede gewesen.?! Dies

28  Seit November 2009 findet sich bei Youtube auch eine Videoaufzeichnung dieser Rede. Auf
Anfrage war es moglich, eine schriftliche Fassung des Vortrags zu erhalten. MONTAZERI,
1997b.

29  MONTAZERI, 1997,

30  Die einzelnen Verinderungen nennt TELLENBACH, 1990: 45-66.

31 GIELING, 1997: 778,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 483

scheint insofern plausibel, als Homeinl in Hokiimat-e eslami die Auffassung
vertreten hatte, dass allein der herausragendste unter den Rechtsgelehrten, also
der allseits anerkannte marga’, tihig und legitimiert sei, die muslimische Ge-
meinde zu fithren. Damit vertrat er die Ansicht, die auch MontazerT bis zu sei-
nem Tode teilte. Ob HomeinT seine Meinung gefindert hat, oder ob dies nur von
Rafsangant behauptet wurde, ist bis heute nicht geklart.

Um das angewandte Verfahren gegen die Kritiker zu verteidigen, behaup-
tete Rafsangani, die Frage der rahbarivat stehe iiber der Verfassung. Ausserdem
habe er selber sich schon hdufiger mit HomeinTs Erlaubnis iiber die Verfassung
hinweg gesetzt.?? Der Rat zur Revision der Verfassung, der seine Vorschlige am
8.7.1989 einbrachte, folgte der von Rafsangant vorgegebenen Linie und setzte
Artikel 109 der Vertassung, der besagte, dass der vali-ve fagth ein marga’ sein
muss, ausser Kraft.?

Fortan wurde fiir das hochste Amt im Staate ein weit geringerer juristischer
Rang verlangt. Begriindet wurde dies damit, dass fiir seine Ausiibung politischer
Schartblick ausschlaggebender sei als religiose Gelehrsamkeit oder juristische
Spitzfindigkeit. Damit wurde in der verinderten Verfassung das Prinzip der rah-
barivat gegeniiber dem der marga Tvat betont.** Die ausschlaggebende Qualifi-
kation fiir den vali-ve fagih lautet nun in der veriinderten Verfassung “dgdah
biidan be zaman”, was Johannes Reissner mit “politisch auf der Hohe der Zeit
sein und die ideologischen Grundlagen und Ziele der Revolution vertreten kén-
nen” iibersetzt bzw. deutet.*”

Montazert befindet, durch diese Verdnderung und die damit einhergehende
Neudefinition des Amtes sei eine Parallelinstitution zu der des Prisidenten ent-
standen. Was unterscheidet den Inhaber der Position des vali-ye faqih, fragt
Montazeri, der Qualifikation nach vom Prisidenten. Beide sind Geistliche nicht
allzu hohen Ranges, beide miissen iiber politische Weitsicht und Kompetenz ver-
fiigen. Fiir den vali-ye fagih fordert dies die Verfassung, im Falle des Prisiden-
ten versteht es sich von selbst. Aber wozu brauche man diese Parallelinstitution,
wenn sich das Amt nicht von dem des Prisidenten unterscheide?3¢

32  TELLENBACH, 1990: 52.

33 Zum Procedere auch: OMID, 1994: 146-148.

34 Dazu ausfiihrlich: MiLani, 1992: 175-190.

35  REISSNER, 1999: 14,

36  Hier muss hinzugefiigt werden: Die Verfassung verlangt nicht, dass der Prisident Geistli-
cher ist, allerdings waren vier Legislaturperioden lang die Prasidenten Geistliche. Erst 2005
wurde mit Mahmid Ahmadinezad der nach Abolhasan Bani Sadr (geb. 1933) erste Nicht-
Geistliche in dieses Amt gewihlt. MontazerT spricht hier vom damaligen Ist-Zustand.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



484 KATAJUN AMIRPUR

MontazerT erkennt den zentralen Unterschied, den das Regime behauptet,
nédmlich nicht an. Dieser lautet, dass der vali-ve faqih {iber eine géttliche Legiti-
mation verfiigt. Er werde von Gott selbst bestimmt. So argumentiert Mohammad
Taqt Mesbah Yazdi (geb. 1934), der seinerzeit grosste Gegenspieler MontazerTs
und bis heute wichtigste Theoretiker der Radikalen.’” Mesbah Yazdi gilt als der
Mentor des gegenwirtigen Prisidenten Mahmiid Ahmadinezad (geb. 1956) und
als Anwirter auf die Nachfolge des jetzigen vali-ye fagih. Uber die dem Rechts-
gelehrten zukommende so genannte “absolute Fithrungsbefugnis” (velayvat-e
motlaq), wie sie die heutige iranische Vertassung seit der Verfassungsinderung
des Jahres 1989 vorsieht, befindet Mesbah Yazdi:

Die sdkularen Regierungen beziehen ihre Legitimation von den Menschen, aber bei der
islamischen Herrschaft ist das anders, denn die absolute Fiihrungsbefugnis (velavar-e
motlag) ist gottgegeben. In der gottlichen Herrschaft kann nur der an der Spitze stehen, den
Gott vorgesehen hat. Gibt es keinen gottlichen Segen, so ist die Regierung nicht legitim,
selbst wenn die ganze Bevolkerung hinter ihr stehen sollte.8

In direkter Anspielung auf den anders denkenden MontazerT erkldrt Mesbah
Yazdri:

Nach der Revolution hat eine Person, die euch allen bekannt und besonders naiv und beson-
ders von Pseudo-Intellektuellen und der Freiheitsbewegung beeinflusst ist, die Moglichkeit
formuliert, dass der vafi-ye fagih durch die Stimme des Volkes legitimiert werde. Er schrieb
in seinem Buch, dass es zwei Theorien gebe. Die eine, dass der vaii-ve fagih “emannt wer-
de” (nash misavad). Und die andere, dass er “gewihlt werde” (entehab misavad). Wenn ihr
jemanden findet, der diese Behauptung vor ihm aufgestellt hat, dann werde ich klein bei-
geben. Aber solch eine Theorie existiert nicht. Dass der vafi-ye fagih von Gott selbst ernannt
wird, ist Teil der schiitischen Kultur.??

MontazerT argumentiert dagegen, ausschliesslich die zwdlf Imame wiirden von
Gott ernannt. Niemand sonst kénne somit eine géttliche Legitimation fiir sich
beanspruchen. Die Souverinitit liege deshalb beim Volk, und alle Macht gehe
vom Volke aus. Auch der vali-ye fagth miisse sich deshalb durch den Volks-
willen legitimieren. Er sei dem Volk voll verantwortlich und diirfe von ihm kriti-

37  Siehe zu seiner Argumentation ausfiihrlicher: AmIRPUR, 2006: 218-240; KaMrRAavA, 2008:;
94-111.

38  MESBAH Y azDi, 2007,

39  MESBAH Y azDI, 2006b,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 485

siert und abgesetzt werden. Zwischen dem Rechtsgelehrten und dem Volk miisse
es eine Art contrat social geben.

Montazeris wesentlichster Punkt ist also, dass die Menschen in der Zeit der
grossen Verborgenheit das Recht haben, sich einen vali-yve fagih zu wihlen. IThm
wiederum obliegt es dann fiir eine festgelegte Zeit die drei Gewalten zu kontrol-
lieren. Montazeris wesentlichstes Argument hiertiir ist, dass allein Gott die Herr-
schaft zukomme, der sie aber den Menschen iibertragen habe.

Zudem erkldarte MontazerT in dem Vortrag, dass die Verfassungsviter, zu
denen auch er selber gehorte, niemals im Sinn hatten, ein System zu installieren
wie das heutige iranische. Der vali-ye fagih sollte dariiber wachen, dass die drei
Gewalten nicht gegen die islamischen Vorgaben verstossen, sich aber nicht in
die Staatsgeschiifte einmischen. Ganz eindeutig habe man 1979 fiir eine
Republik, also fiir die Herrschaft des Volkes, votiert. Es seien Parteien
vorgesehen gewesen und eine freie Presse. Dem derzeit herrschenden vali-ye
Jagth wirtt er vor, die Intentionen der Verfassung pervertiert und eine Diktatur
des Rechtsgelehrten errichtet zu haben. Den Geburtstag Imam “Alis, der ihm als
das Vorbild fiir die wahre islamische Herrschaft gilt, nimmt MontazerT also zum
Anlass fiir eine traurige Bilanz der Revolution.

Nach dem Bekanntwerden seiner Kritik wurde die Schule Montazeris von
Schldgertrupps gestiirmt und in Anspielung auf die US-Botschaft in Teheran, die
1980 withrend der Besetzung durch iranische Studenten so genannt worden war,
auf Schmierereien an den Wiinden als Spionagenest bezeichnet. Bis heute ist die
Schule verlassen, die Scherben und anderen Schiden der Demolierung wurden
nicht beseitigt, um als abschreckendes Beispiel fiir Montazeris Anhdnger und fiir
Kritiker der veldyat-e fagih zu dienen

MontazerT wurde im Zuge dieser Affire unter Hausarrest gestellt. Ausser-
dem publizierten die Anhinger Hamene’1s einige Stellungnahmen, von denen
die wichtigste eine von Mohammad ReiSahiT (geb. 1946) herausgegebene ist.
ReiSahrT war in den achtziger Jahren im Kabinett des damaligen Staatsprisiden-
ten Hamene'1 Innenminister und spéter unter seinem Nachfolger Akbar Hasem1
Rafsangant (geb. 1934) Geheimdienstminister. Er war einer der erbittertsten
Gegner MontazerTs. Laut MontazerT war er zudem gemeinsam mit Hamene'T und
Rafsangani 1989 verantwortlich fiir seine Absetzung. 4!

In der von Reisah1T herausgegebenen Sammlung findet sich der Brief Ho-
meinis an Montazerd, in dem Homeini Montazer auffordert zuriickzutreten so-

40  Bilder davon finden sich im Netz auf Montazers Homepage: MONTAZERI, 1997¢.
41 MONTAZERI, 2000,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



486 KATAJUN AMIRPUR

wie zahlreiche Stellungnahmen der Gegner Montazeris.* Sie stellen ihre Sicht
der Ereignisse dar, die zur Absetzung Montazeris gefithrt hatten. In allen Arti-
keln wird MontazerT als Verriiter dargestellt, als der “naive Scheich”, der fiir den
Kummer der letzten Lebensmonate des Imam Homeini verantwortlich sei. Von
offizieller Seite wurde also alles unternommen, um Montazeris Ruf zu beschii-
digen und seine Kritik unglaubwiirdig zu machen.

2. Das Opus Magnum

Montazeris Ansichten zur velavat-e fagih haben sich in den vergangenen
dreissig Jahren veridndert. Andererseits gibt es einige Konstanten, die ihn auch
schon lange von Homeinl unterschieden haben. Um sich zu vergewissern,
welche dies sind, ist ein Blick in Montazers Schrift Dirdasat fi wildavat al-fagih
wa-figh ad-dawla al-islamiva erforderlich. Das vierbdndige Werk, dessen
erster Band 1987 erschien, gilt als Montazeris Opus Magnum, als sein
Aquivalent zu Homeinis veldyat-e fagih. Homein hatte die beriihmt gewordene
Vorlesung, mit der er den Anspruch auf die Herrschatt durch die Geistlichkeit
erhob, im Jahre 1970 in Nadschaf gehalten. Sie war bald darauf als Buch unter
dem Titel Hokiimat-e eslami in Umlauf.* Homeinl argumentiert in relativ
knapper, wenn auch nachhaltiger Form. Montazeris Dirdsat sind dagegen bis
heute das ausfiihrlichste Werk, das zur schiitischen Staatstheorie in der
Geschichte der Schia erschienen ist.*’

MontazerT hatte sich erstmals in den Jahren 1984 bis 1988, also nicht vor
der Revolution, im fegh-Unterricht mit der veldyat-e faqth beschiftigt. Er wid-
mete sich ihr im Rahmen der Diskussion iiber die Almosensteuer.* Hier unter-
scheidet das schiitische Recht acht Kategorien von Emptangsberechtigten. Fiir
die vierte Kategorie werden Beamte genannt, die die Steuer einzuziehen haben.
Daraus schlussfolgerte MontazerT, dass es einen islamischen Staat geben muss.
Hiervon ausgehend beschiiftigte sich MontazerT im Detail mit der velavat-e faqih
und fasste seine Uberlegungen zu den Dirdsdt zusammen.

42 REISAHRI, 1999,

43 MoNTAZER], 1988. Eine persische Fassung wurde unter dem Titel Mabani-ve feqhi-ve hoku-
mat-¢ eslami (Die juristischen Grundlagen der islamischen Regierung) vertffentlicht.

44 HowmEINT, 1971.

45  KaDIVAR, 2001: 148.

46 Gesprich mit Mohsen Kadivar vom 1.6.2010.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 487

In der Einleitung zu den Dirasat widmet sich MontazerT dem Unterschied
zwischen einer westlichen Demokratie und einer islamischen Regierung/Herr-
schaft (hukiima al-islamiya).#” Um die Ubersetzungsproblematik des Begriffs
hukiima wird es spiter noch ausfiihrlich gehen. Hier wird daher vorerst der ara-
bische Begriff belassen.

Im Gegensatz zur westlichen Demokratie sei in der hukiima al-islamiva der
Herrscher der weiseste, der gerechteste, der frommste und der fihigste. Das
zeigten die Beispiele des Propheten und der Imame, deren Autoritit von Gott
herrithre. Die Institutionen der hukiima al-islamiva sind durch das gottliche
Gesetz eingeschrinkt. Der Herrscher ist im Prinzip Gott, da die Exekutive das
Gesetz Gottes nur ausfithrt. Fiir MontazerT steht wie fiir HomeinT ausser Frage,
dass es ausgefiihrt werden muss.*® Hier unterscheidet er sich beispielsweise von
Mohammad Kazem Horasani (1839-1911), dem grossen Rechtsgelehrten der
konstitutionellen Periode, tiir den die Scharia in der Zeit der grossen Verborgen-
heit ruht.

Der Vorteil der hukitma al-islamiva gegeniiber der Demokratie ist fiir Mon-
tazerT klar: In westlichen Demokratien wiirden nur die Winsche der Wihlenden
befriedigt, die sich an keinerlei rechtliche Vorschriften Gottes oder an morali-
sche Vorgaben gebunden fiihlten. Damit bewegt sich Montazeri im Rahmen der
Topoi der damals gingigen Demokratiekritik. Sie wurde von ‘Alf SarT‘ati (1933—
1977) in seinem Buch Ommat va emamat begriindet.

MontazerT argumentiert: Schon die Vernuntt gebiete, dass der Islam auch
fiir eine hukiima al-islamiva Sorge trage, denn Gott wiirde den Menschen nicht
ohne den gesetzlichen Rahmen zuriicklassen, dessen es bedarf, um ihn anbeten
zu konnen. Wiirde Gott dafiir nicht Sorge tragen, wire dies ungerecht. Deshalb
habe der Prophet das gottliche Gesetz nicht nur empfangen, sondern er hatte
auch die Aufgabe, es umzusetzen. Der Prophet wiederum wurde von den Ima-
men beerbt, die in ihrer Abwesenheit die Aufgabe, eine Regierung zu bilden, an
die Rechtsgelehrten tibertrugen.*

Da diese Auffassung zwar auch von Homeind vertreten wurde, aber in der
schiitischen Herrschaftstheorie alles andere als Konsens ist, widmet Montazeri
von den 2279 Seiten der Dirasar 53 der Zuriickweisung des Quietismus.” Ein
wesentlicher Grund fiir das Schweigen der Gelehrten ist laut MontazerT: Ge-

47  MONTAZERI, 1988, [.: 4-31.

48  MONTAZERI, 1988, [: 91, 150, 162, 407.
49  MONTAZERI, 1988, .: 161.

50  Dazu: AKHAVI, 1996: 253-255.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



488 KATAJUN AMIRPUR

lehrte wie beispielsweise Seih AnsarT (1800-1864), der ein entschiedener Geg-
ner der veldyat-e faqih war, hiitten in permanenter Angst vor der Qbrigkeit leben
miissen und deshalb Zuflucht in der Verstellung gesucht. Daher seien ihre
Diskussionen der velayat-e fagth “dumm”, “nutzlos™ und “infantil”.>!

In weiten Teilen argumentiert MontazerT wie sein Lehrer HomeinT. Er zi-
tiert sogar dieselben Verse wie Homeini, wenn er belegen will, dass der Islam
eine islamische Regierung fordere — beispielsweise 4:59, den #/i7 I-amr Vers. Er
ist eines der wichtigsten Argumente Homeints fiir die velavat-e fagih,>* wird
aber, wie das prominente Gegenbeispiel von Mohammad Hosein Tabataba’i
(1903-1981) zeigt, durchaus nicht von allen schiitischen Gelehrten so inter-
pretiert.>?

Wichtig sind die Unterschiede zu Homeini: Montazerts inhaltlicher
Schwerpunkt liegt anders als der Homeints auf der Frage, warum der fagih vom
Volk gewihlt werden muss.>* Er ist muntahab, nicht mangiih, erwihlt vom Volk,
nicht bestimmt/eingesetzt von Gott. Deshalb nennt Kadivar, der Verfasser des
vermutlich besten Buches iiber die verschiedenen schiitischen Staatstheorien die
Homeinische Variante velavat-e entesabi-yve motlag-e fagth, also “absolute Fiih-
rungsbefugnis des [von Gott] eingesetzten fagih” und die Variante MontazerTs
velavat-e entehdbi-ye mogayede-ve faqih, also “begrenzte Fithrungsbefugnis des
[vom Volk] gewihlten fagih”.

Montazeri fithrt 26 Uberlieferungen des Propheten und der Imame an, die
seine Meinung bestitigen.> Dabei ist das wichtigste Argument fiir Montazert
das Prinzip der Akklamation des Herrschers durch das Volk. Ein fagih, der nicht
gewihlt wurde, kann auch keinen Gehorsam erwarten. Ihm zu gehorchen, ist
also keine religitse Pflicht.

MontazerT sagt ausserdem: Zwischen dem vali-ve fagth und dem Volk be-
steht ein Vertrag. Beide miissen den Vertrag erfiillen: Der vali-ve fagih ist der
Bevolkerung gegeniiber rechenschaftspflichtig, und er wird eingeschrinkt durch
das Gesetz. Er steht also nicht iiber dem Gesetz, sondern ist an die Verfassung
gebunden.’ Hierin unterscheidet sich MontazerT grundlegend von Homeint. Fiir
Homeint stand der fagih iiber der Verfassung. Er kann sie nach Belieben aus-

51  MONTAZERI, 1988, 1.: 437,

52 HoMEINI, 1971: 27.

53  TABATABA’'L, 1960, VIII: 250-251.

54 MONTAZERI, 1988, 1.: 494,

55  MOoNTAZERI, 1988, 1.: 408.

56  KaDIvAR, 2001: 155. Dies habe MontazerT im Unterricht so ergénzt. In den Dirasar findet
sich nichts dariiber.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 489

setzen, wenn das Interesse der islamischen Ordnung (maslehat-e nezam), das
wiederum einzuschétzen dem fagih obliegt, es gebietet >’

Angesichts der Tatsache, dass Montazer1 die Auffassung, fiir die er nach
1997 bekannt wurde, schon in den Dirgsar formuliert hat, kann man nicht be-
haupten, seine heutigen Aussagen tiber die veldyat-e fagih wiirden MontazerTs
personlicher Abneigung gegeniiber dem gegenwiirtigen Amtsinhaber entsprin-
gen. Sie sind auch nicht Ausdruck der Tatsache, dass man ihn selber ausgebootet
hat. Laut Kadivar, der Mitte der achtziger Jahre Montazeris Schiiler war, wurden
die Dirasat explizit als Gegenkonzept zu Homeinis Facon der velavat-e faqih
konzipiert.>®

3. Montazeris Haterat

Allerdings ist die Frage, ab wann MontazerT zu seiner demokratischeren Varian-
te der veldvat-e fagih fand. Hatte er sie schon im Sinn, als er an der Ausarbei-
tung der Verfassung beteiligt war, oder ist sie eine Folge von Montazeris
Erfahrung mit der velayat-e fagth unter Homeint?

In der Frage, was fiur eine Art der velavat-e fagith Homeini selbst vor-
schwebte, sind sich zwei Méinner einig, die sonst iiber wenig Gemeinsamkeiten
vertiigen. Sowohl Kadivar als auch Mesbah Yazdi meinen, dass HomeinT kei-
nesfalls Befiirworter einer demokratischen Interpretation der veldayat-e fagth war.
Kadivar schreibt, Homeini habe die Verfassungsinderung des Jahre 1989 anbe-
raumt, um die weitreichenden Befugnisse, der der fagih eigentlich hitte haben
sollen, die sich aber 1979 nicht durchsetzen liessen, und die sich Homeind in der
Praxis ohnehin immer genommen hatte, nun auch per Verfassung festschreiben
zu lassen.’® HomeinT hatte also laut Kadivar schon immer mehr im Sinn als eine
velayat-e 'ame, eine allgemeine velayat, wie sie die erste Verfassung vorsah,
und gab dies nur aus taktischen Griinden nicht zu.

So sieht dies auch Montazerts grosster Gegenspieler. Mesbah Yazdr ist der
Ansicht, dass Homein1 den Begriff Republik 1979 nur gewihlt habe, um die
Monarchie zu negieren.

57  KADIVAR, 2001: 24-27.
58  Kapivar, 2001: 27.
59  KADIVAR, 2001: 26.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



490 KATATUN AMIRPUR

Die Republik ist nur eine Schale, die damals bei der Griindung der Islamischen Republik in
die Bezeichnung des neuen Staates aufgenommen wurde. 6¢

MontazerT hingegen hat dies immer bestritten. Am aussagekriiftigsten ist in die-
sem Zusammenhang seine Biographie. Da sie keine Druckerlaubnis bekam,
setzte Montazer seine Hdterdl (Erinnerungen) im Dezember 2000 auf seine
Homepage (www.amontazeri.com).¢! In der internationalen Presse wurden sie
schnell als politische Bombe gehandelt, und scheinbar wurden sie auch in Iran so
wahrgenommen: Die Website wurde immer wieder gehackt und Montazeris
Sohn Sa‘1d (geb. 1962), der sie erstellt hatte, kam ins Getlingnis.¢?

Neben MontazerTs Sicht der Ereignisse, die 1989 zu seiner Absetzung fiihr-
ten, lautet eine seiner interessantesten Aussagen, dass nicht Homeint, sondern er
es war, der die Idee vorbrachte, die veldvat-e fagith einzufithren. Das ist neu,
klingt aber plausibel: In der Tat hatte HomeinT urspriinglich sein Plazet zu einem
demokratischen Verfassungsentwurf gegeben, in dem von der velayat-e fagih
keine Rede war. Die Expertenversammlung, die nach dem Sieg der Revolution
mit der Ausarbeitung der Verfassung beaufiragt worden war, hatte jedoch bei
ihrem ersten Zusammentreten diesen demokratischen, schon von Homeint abge-
segneten Verfassungsentwurf beiseite gelegt. Stattdessen wurde die Idee der
velavat-e fagth in der Verfassung festgeschrieben.3

Damit ist weder gesagt, was Montazerl zu Beginn mit der velavat-e fagih
intendierte, noch welche Interpretation HomeinT im Sinn hatte. Moglicherweise
hat MontazerT als gelehriger Schiiler nur seinem Lehrer den Weg geebnet und
war sich dessen Absichten nicht bewusst. So wurde Montazeri zum Vollstrecker
einer Idee, iiber deren Implikationen er sich nicht im Klaren war.

Fakt aber ist, dass sich MontazerT auch in seinen Memoiren aus dem Jahre
2000 weigert, HomeinT Boses zu unterstellen. MontazerT betont immer wieder,
dass die urspriingliche Version und die urspriingliche Ausrichtung der Ver-
fassung eine republikanische war und eine, die auch von Homeint befiirwortet
wurde. HomeinT habe das nicht gewollt, er habe immer den republikanischen
Charakter des Systems betont. MontazerT geht so weit zu sagen, Homein1 habe in
seinen letzten Lebensmonaten nicht mehr selber Entscheidungen getroffen.

60  MESBAH Y azDI, 2006.

61 MoNTAZERI, 2000,

62  Inzwischen ist die Biographie ausserhalb Irans auch in Buchform erschienen. MONTAZERI,
2001.

63  Zur Entstehungsgeschichte der iranischen Verfassung: ScHIRAZI, 1997. Zu dem hier be-
schrichbenen Verlauf: 22-38.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 491

MontazerT bezweifelt sogar, dass HomeinT den Brief geschrieben hat, mit dem er
aufgefordert wurde, seine Designation zuriickzuziechen. In den letzten Lebens-
monaten Homeints habe es keine velavat-e fagth mehr gegeben, sondern nur
noch eine veldvat bar faqih, eine Filhrung des fagih — hier verstanden als Geni-
tivus objectivus. Die veldyvat habe in den Hédnden eines Triumvirats aus Ahmad
Homeint (1945-1995), “All Hamene'T und Akbar Rafsangant (geb. 1934) gele-
gen, schreibt MontazerT.

Diese Behauptungen sind nicht zu verifizieren. Aber sie zeigen, dass Mon-
tazerm zwar einerseits Ende der achtziger Jahre lautstark die Politik der Islami-
schen Republik kritisiert hat, aber andererseits der Auffassung war, dass
HomeinT diese gar nicht mehr bestimmt hat. MontazerT hat also immer die
Auffassung vertreten, dass auch sein chemaliger Mentor Homein1 fiir eine
andere, eine demokratischere Interpretation der veldyai-e fagih war.

4. Nezarat-e fagih — Supervision des Rechtsgelehrten

So schwer einzuschiitzen ist, was MontazerT 1979 fiir eine Vorstellung von der
velayat-e fagth hatte, so sicher ist, dass Montazeris Position sich weiterent-
wickelt hat, und sie mit den Jahren immer demokratischer wurde. “Test kard va
azmaye§ kard”, beschreibt dies sein Schiiler Kadivar: Er habe die Theorie aus-
probiert und sei dann nach lingerem Nachdenken zu einer besseren Variante
gelangt.* Zudem wurde Montazer1 mit den Jahren immer deutlicher, wenn er die
herrschende Form der veldvat-e faqih kritisierte, und er wurde in seiner Wort-
wahl immer angriffslustiger.

Teile von Montazeris Ansichten zur velayat-e fagih aus den Dirdsdt sowie
argumentative Erweiterungen, welche die aktuelle iranische Debatte jener Zeit
wiederspiegeln, sind in Aufsatzform im Jahre 1998 in der wirkmichtigen Zeit-
schrift rdh-e nou erschienen. Damals erlebte die iranische Presselandschaft eine

kurzzeitige Liberalisierung der offentlichen-politischen Sphire. ¢ Montazer
schreibt:

Im Allgemeinen bestehen die Herrschaften (agavan) darauf, dass die velayai-e fagih eine
Sache des “Ermennens™ (nasbh) sei, nicht der “Wahl“ (entehab), dass also der vafi-yve faqgih

64 Gesprach mit Mohsen Kadivar vom 1.6.2010.
65  Siehe zur Rolle der Presse in jener Zeit: FArHI, 2003: 147-179.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



492 KATATUN AMIRPUR

von den Imamen ernannt werde, wie die Imame vom Propheten emannt worden sind und der
wiederum von Gott.5¢

Anders als “Herrschaften”, wie MontazerT seinen Gegenspieler Mesbah Yazdi
und die Mitglieder des herrschenden klerikalen Establishments abfillig nennt,
vertritt MontazerT auch in den 1998er Ausfilhrungen die bereits in den Dirdsat
formulierte, aber nun auf den aktuellen Diskurs zugeschnittene Ansicht, dass die
Imame bzw. letztlich Gott die Rechtsgelehrten insgesamt zu ihren Vertretern
ernannt und sie in ihrer Abwesenheit mit der Ausiibung des eigenen Amtes
beauftragt haben. Ernennung und Auftrag galten also nicht einem einzelnen
Rechtsgelehrten, sondern den Rechtsgelehrten in ihrer Gesamtheit. Deshalb sei
es Volkes Sache, einen von ihnen durch eine Wahl zum vali-ve faqih zu be-
stimmen.

Da es allgemein im juristischen Disput so iiblich ist, gibt MontazerT auch in
dieser populiarwissenschaftlichen Darstellung eine koranische Begriindung sei-
ner Theorie. Er liest aus der koranischen Offenbarung heraus, dass die Rechts-
gelehrten keineswegs beauftragt sind, die politische Leitung der Gemeinde im
Sinne einer Vormundschaft iiber diese zu iibernehmen, wie vom gegenwirtigen
Regime behauptet. Fiir Montazeri sind die Menschen selber bis zum Jiingsten
Tag fiir ihr Schicksal verantwortlich. Seiner Auffassung nach spricht die Exi-
stenz des Jingsten Gerichts und die Tatsache, dass sich die Menschen dort fiir
ihr Verhalten verantworten miissen, fiir ihre gottgegebene Freiheit, also auch fiir
die Freiheit, sich eine Regierung wihlen zu diirfen. Dies begriindet er auch mit
der Gerechtigkeit Gottes: Wenn Gott selbst fiir das Volk einen Herrschenden
bestimmen wiirde, wére es ungerecht, die Menschen fiir ihre Verfehlungen zur
Rechenschaft zu ziehen und zu bestrafen. MontazerT zitiert Sure 5:37:

Sie mochten (dereinst) aus dem Hdéllenfeuer herauskommen, aber sie werden nicht (mehr)
daraus herauskommen.®7

und Sure 15:8:

Wir senden (jedoch) die Engel erst hinab, wenn es wirklich (so weit) ist (d.h. wenn der
jiingste Tag anbricht; w. bei der Wahrheit).¢%

66  MONTAZERI, 21.8.1998: 12.
67  Ubersetzung PARET.
68  Ubersetzung PARET.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 493

Aus aktuellem Anlass wendet sich MontazerT in seinen 1998er Ausfithrungen
aber vor allem gegen die veldvat-e motlage-ye fagih, also die “absolute Fiih-
rungsbefugnis des Rechtsgelehrten”, und gegen ihre Festschreibung in der
verdnderten Verfassung des Jahres 1989.%° Diese Festschreibung habe alles
veridndert und mache einen fundamentalen Unterschied. Eine absolute Fithrungs-
befugnis habe nur Gott, nicht einmal der Prophet und die Imame verfiigten tiber
sie. Natiirlich werde auch der vali-yve fagih durch den Rahmen des gottlichen
Gesetzes eingeschrinkt, schreibt Montazer1. Der vali-ye fagih kénne nur in
seinem Rahmen handeln und regieren. Er zitiert folgende Suren:

Die Entscheidung steht Gott allein zu (6:57).7

Und (wir haben die Schrift zu dir herabgesandt mit der Aufforderung): Entscheide zwischen
ihnen nach dem, was Gott (dir) herabgesandt hat, und folge nicht ihrer (personlichen) Nei-
gung! Und hiite dich vor ihnen, dass sie dich (nicht) in Versuchung bringen (so dass du) von
einem Teil dessen, was Gott dir (als Offenbarung) herabgesandt hat {(abweichst)! (5:49)

Und er spricht nicht aus (personlicher) Neigung (53:3).

MontazerT schliesst aus diesen Suren, dass der Prophet die gesellschaftlichen und
Offentlichen Angelegenheiten der Menschen iiberwachen soll. Er sei aber nicht
der Wichter iiber ihre personlichen Angelegenheiten sowie keinesfalls iiber
ichren Besitz, ihr Haus und ihre Ehre. Hier teilt Montazeri die Ansicht von
Mohammad Kazem Horasani, der heute als Vorreiter demokratischen Gedanken-
guts in der modernen Schia betrachtet wird.”! MontazerT verortet sich also in
einer bestimmten Tradition innerhalb der Schia.

Das Gegenteil von Horasant behaupten Montazeris Gegner: Der Rechts-
gelehrte, der eine veldyat-e motlag habe, sei der Wichter {iber die persénlichen
Angelegenheiten, den Besitz, Haus und Ehre der Bevolkerung. Doch wenn, so
schreibt Montazert, nicht einmal der Prophet eine derartige Fithrungsbefugnis
habe, dann hitten die Rechtsgelehrten sie auf keinen Fall. Diese Form von
Fithrungsbefugnis wiirde in Despotie miinden. Montazerls Worten mangelt es
nicht an Deutlichkeit:

69  Siehe zu der Festschreibung und damit der Etablierung der “absoluten Fiithrungsbefugnis des
Rechtsgelehrten”: ARIOMAND, 1989: 544,

70 Ubersetzung PARET.

71  KaDIvar, 2003.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



494 KATATUN AMIRPUR

Eine absolute Fithrungsbefugnis des vali-ve fagih ist unsinnig.’”

Weil dem Rechtsgelehrten stattdessen nur eine Aufsichtsfunktion, nezarat, zu-
kommt, werden alle Detailaufgaben des gesellschaftlichen Lebens den Speziali-
sten {iberlassen. Der Rechtsgelehrte mischt sich nicht ein, er soll nur sicher-
stellen, dass die generelle Linie der Politik nicht gegen die Vorschriften des
Islams verstosst. In wenigen Einzelfdllen kommt ihm dann die Aufgabe zu, eine
abschliessende Entscheidung zu fillen.

Allerdings kann der vali-ye fagih, argumentiert Montazer1, zuweilen auch
das Wohl und Interesse der ommat {iber die Detailvorschriften des Glaubens stel-
len. Hier stimmt er der maslehat-Direktive Homeinis™ zu. Thm ist aber wichtig:
Der vali-ye faqih hat keine grenzenlosen Kompetenzen und keinerlei absolute
Machtbefugnisse.

Gott hat nicht einem Menschen, der nicht unfehlbar ist, sondern Fehler machen kann, solch
eine Fithrungsbefugnis iibertragen, und er wire damit auch nicht einverstanden.”

MontazerT fragt zudem, wie mit den Widerspriichen umzugehen sei, die zwi-
schen der absoluten Fithrungsbefugnis und den anderen Artikeln der Verfassung
bestiinden. Die Artikel 6, 56, 60 und 117 betonten, dass das Volk sein Schicksal
selbst bestimme. Die Souverinitit des Volkes werde also hervorgehoben. Artikel
117 erkldre ausserdem, dass nach dem vali-ve fagih der Staatsprisident die
hochste Autoritit des Landes sei. Die Machtbefugnisse des vali-ve fagth wiirden
also laut Verfassungstext durchaus eingeschrinkt. Auch andere Widerspriiche
finden sich: MontazerT bezieht sich konkret auf’ Artikel 122, der festlegt, dass
der Prisident vor dem Volk verantwortlich ist und fragt:

Wie kann es angehen, dass jemand verantwortlich gemacht wird, der nicht einmal die
Richtlinienkompetenz in der Politik hat und dem in der Praxis sogar die Minister aufge-
zwungen werden?’?

Grundsitzlich wirft MontazerT seinen ideologischen Gegnern vor, sdmtliche Ar-
tikel, welche die Rolle des Volkes betonten, ausser Acht zu lassen. Sie hitten

72 MONTAZERI, 30.8.1998: 10-11.

73 Dazu ausfiihrlich: REISSNER, 1988: 213-236.
74 MONTAZERI, 21.8.1998: 13.

75  MONTAZERI, 30.8.1998: 11.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 495

alle staatlichen Institutionen, die sich mittels des Volkswillens legitimierten,
ihres Sinnes entleert, aber:

Das Volk und HomeinT und wichtige marage "haben einer Verfassung ihre Stimme gegeben,
welche die Rolle des Volkes betont — und nicht der velayar-e motlag-e fagih.™®

Montazert erklirt auch an dieser Stelle, Homeini selbst habe kurz nach der Re-
volution nicht einmal vorgehabt, die veldyat-e fagih tiberhaupt festzuschreiben.
Sichtlich erbost klingt Montazer1, wenn er hinzufiigt:

Und dann kommen die Herren und schreiben ein Wort, motiag, in den Artikel 57 hinein, und
ich weiss nicht, sind sie sich iiberhaupt nicht im Klaren dariiber gewesen, welchen Wider-
spruch dies zu den anderen Artikeln aufwirft??”

Montazeri kritisiert also weitestgehend die Verfassungsinderung des Jahres
1989. Das ist nicht verwunderlich, da er persénlich massgeblich fiir die Fassung
aus dem Jahre 1979 verantwortlich war. Mit der Verfassungsinderung wurden
zwei entscheidende Neuerungen eingefiithrt: So wurde auf der einen Seite die
Zulassungsqualifikation fiir das hochste Amt im Staate gemindert, aber auf der
anderen Seite wurden die Machtbefugnisse des Amtsinhabers durch die Um-
wandlung der Fiithrungsbetugnis in eine absolute Fithrungsbetugnis deutlich aus-
geweitet.

Die Tatsache, dass Hamene'1 kein marga’ im traditionellen Sinne ist, hat
also moglicherweise dazu beigetragen, dass aus der urspriinglichen velayat-e
Jagih, in der dem gelehrtesten aller Rechtsgelehrten eine Supervisionsrolle zu-
kommt, eine Diktatur wurde. "All Hamene'1 ist nur noch rahbar-e engeldb,
Revolutionstithrer. So wird er meist genannt, und dies gibt die verinderte Aus-
richtung des Amtes wieder. Er vereinigt nicht mehr die beiden hochsten Amter
in sich. Es gibt neben ihm Autorititen in den schiitischen Gelehrtenzentren Qom
und Nadschaf, die eine betriichtlich hohere juristische Kompetenz haben.
Dadurch biissten Amt und Inhaber an Ansehen und Einfluss ein. Deshalb musste
sich Hamene'T in den letzten Jahren mehrfach auf Koalitionen und Personen
einlassen, die statt seiner den Kurs und die Richtung der Politik bestimmen, weil
er ihre Unterstiitzung braucht, was wiederum in den letzten Jahren zu einer
Radikalisierung seiner Politik gefiihrt hat.

76 ~ MONTAZERI, 30.8.1998: 11.
77  MONTAZERI, 30.8.1998: 11.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



496 KATATUN AMIRPUR

Erst die Verfassungsinderung, meint also Montazer, habe durch die Hinzu-
fiigung des Wortes moflagq die heute in Iran herrschende Tyrannei erméglicht.
Laut MontazerT hat die Praxis der “absoluten Fiithrungsbefugnis des vali-ye
Jfagih” dazu gefiihrt, dass die Bevdlkerung sich von den Geistlichen abgewendet
hat. Die Menschen hitten inzwischen eine “Klerikerphobie” (zadegi-ve mardom
az rithaniyat) entwickelt. MontazerT dussert viel Verstindnis fiir die Kritik des
Volkes an den Geistlichen, dafiir, dass das Volk den Geistlichen vorwirft, sie
hitten die Versprechungen, die sie wihrend der Revolution gegeben hitten,
nicht erfiillt, sondern sich nur um ihre eigenen Privilegien gekiimmert und nur zu
ihrem eigenen Vorteil gehandelt.”® Man hort ihm an, dass es ihn schmerzt, wie
das Volk heute ihn und seine Kollegen im geistlichen Stand sieht. Immerhin
waren die Geistlichen Jahrhunderte lang post-o panah-e mardom, der Riickhalt
und die Zuflucht des Volkes. Deshalb spart er auch nicht mit Vorwiirfen den
Geistlichen gegeniiber:

War es nicht ihre Aufgabe, “das Bose zu verbieten” (nahy az monkar)? Aber sie schweigen
iiber die willkiirlichen Verhaftungen, die Zensur, die Probleme, die die Familien haben, die
Folter und das Unrecht. Und deshalb verurteilt uns das Volk.”?

Wenn die “Herrschaften” dieses Verhalten nicht dnderten, werde es ihnen selber
zum Schaden gereichen. Montazer beruft sich auf Mirza Mohammad Hosein
Na'in1 (1860-1936), den beriihmten Schiiler Horasants. Na’in1 ist Verfasser des
1909 erschienenen, wegweisenden Traktats Tanbih al-umma wa-tanzih al-milla
(Erweckung der Gemeinschaft und Liuterung der Nation), mit dem er aus-
fiihrlich sein Eintreten fiir die Konstitutionalismus begriindet.®® MontazerT zitiert
Na'ints Aussage, dass die religiose Tyrannei schlimmer sei als eine politische
Tyrannei und fihrt fort: Nun sei es so weit gekommen, dass sogar der islamische
Charakter des Landes getihrdet sei.

78  MONTAZERI, 30.8.1998: 11.

79  MONTAZERI, 30.8.1998: 10.

80  Die umfassendste Darstellung zu Na'inT liefert: Hairi, 1977: 109-151. Und zu Tanbih al-
umma wa-tanzth al-mifia: 154-164. Ausserdem: NOURAIE, 1975: 234-247,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 497
5. Resdle-ye hogiig — Eine Abhandlung {iber die Rechte

Montazers vielleicht explizitestes Werk tiber die Rechte des Volkes kann man
als Gegenprogramm zur in Iran herrschenden veldvat-e fagih lesen.® Seine
Resdle-ye hogiig (Abhandlung iiber die Rechte) ist ein Handbuch des good
governance. Sie ist ein weiteres Argument dafiir, dass Montazerm durchaus
glaubwiirdig fiir die Volkssouverinitét eintrat. Montazerl gibt hier seiner Be-
sorgnis iiber das Unrecht Ausdruck, das im Namen des Islams geschieht — womit
auch seine Motivation klar sein diirtte, sich schreibend zu wehren:

Weil leider in den letzten Jahren von manchen Stromungen versucht wird, den Islam, der
eine Religion der Barmherzigkeit ist, als eine aggressive Religion und eine, die den Men-
schenrechten widerspricht, zu prasentieren, haben wir beschlossen, uns in einer gesonderten
Abhandlung mit speziellen Erlauterungen der Frage der Rechte zuzuwenden 82

Da sein Gesundheitszustand mehr nicht erlaubt habe, gehe er vor allem auf die
Rechte des Volkes gegeniiber den Herrschenden und auf die Pflichten der Herr-
schenden dem Volke gegentiber ein. So und nicht andersherum sei das Verhilt-
nis zwischen beiden definiert. Dariiber hinaus widmet Montazeri sich dem
Volkerrecht sowie den individuellen Rechten der Menschen: dem Recht des
Kranken, dem Recht des Nachbarn und dem Recht des Mitreisenden. Montazeri
geht auf die Religionsfreiheit, die Meinungsfreiheit, das Recht auf einen fairen
Gerichtsprozess und die Gleichheit aller vor dem Gesetz ungeachtet der Rasse,
dem Geschlecht, der Religion ein. Diese Rechte erldutert und bejaht er. Zudem
spricht er sich gegen Folter aus und erklirt erzwungene Gestindnisse fiir il-
legal ®

In Bezug auf die hokiimat-e dint wiederholt MontazerT seine bekannten An-
sichten, und er weitet die normative Setzung, die er fiir das Amt des vali-ye fagih
vorgenommen hat, auf die Exekutive aus. Es liegt hier allerdings eine Proble-
matik in der Ubersetzbarkeit bzw. eine Schwierigkeit fiir die Interpretation vor:
MontazerT spricht von den Pflichten der hokiimat-e dint bzw. eslami, also der
islamischen oder religiosen Herrschaft bzw. der islamischen Regierung.
Hokiimat wird im heutigen persischen Sprachgebrauch sowohl fiir Herrschatt
allgemein als auch fiir Regierung im Sinne der Exekutive verwendet. Die Exeku-
tive schliesst aber nicht den val/i-ye fagth ein, obschon dieser andererseits Teil

81  Siehe auch: AMIRPUR, 2008: 623-627.
82  MONTAZERI, 2004: 10.
83  MONTAZERI, 2004 65,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



498 KATATUN AMIRPUR

der islamischen Herrschaft ist. Wiirde man den Begriff hokiimat nur mit Regie-
rung wiedergeben, bezoge er sich nach einem deutschen Verstindnis nur auf die
Exekutive. Montazeris normative Vorgaben beziehen sich aber grundsitzlich so-
wohl auf die Exekutive als auch auf das Amt des vali-ve fagih. Hinzu kommt:
Vor der islamischen Revolution galt der doppeldeutige Ausdruck hokiimat, also
Herrschaft und Regierung, als veraltet. Dasselbe galt fiir den Begrift hakemivat.
Zu Schahzeiten wurde der Begriff doulat fir Regierung verwendet, selten auch
fiir Staat, fiir den auch der Begriff kesvar in Umlauf war.

Seit Homeints berithmte Vorlesung tiber die veldvat-e fagth in der schrift-
lichen Fassung unter dem Titel Hokiimat-e esiami erschien, wurde das Wort
hokiimat im Sinne von Herrschaft im persischen Sprachgebrauch wieder belebt.
Es steht also eindeutig im Zusammenhang mit der islamischen Herrschaft.
MontazerT verwendet neben dem Begriff hokiimar auch den Begriff hakemiyvat,
der im Persischen vollstindig in einem religiosen Kontext zu verorten ist. Er ist
aber nicht doppeldeutig wie hokimat und enthilt nur die eine Konnotation von
hokiimat, ndmlich Herrschatt.

MontazerT spricht also eindeutig von einer religiosen Herrschaft. Diese
hakemivat, erklart Montazert, ist dem Volk Rechenschaft schuldig. Sie muss
vom Volk gewihlt und kontrolliert werden, um der Moglichkeit des Macht-
missbrauchs vorzugreifen; sie wird nur fiir einen bestimmten Zeitraum gewéhlt
und darf nicht in einer Hand konzentriert sein. Sie ist der Diener des Volkes und
nicht umgekehrt, und sie hat eine Fiirsorge- und Versorgungsptlicht gegeniiber
der Bevolkerung. Die hakemivat miisse Sorge dafiir tragen, dass den Schwachen
zu ihrem Recht verholfen werde.?* Zudem fordert MontazerT von den Herrschen-
den, dass sie gegeniiber ihren politischen Gegnern Toleranz iiben und Anders-
denkenden jedes Recht geben, am politischen Prozess mitzuwirken. Auch zur
Transparenz und Offenlegung jedweder politischer Prozesse sei die Regierung
gegeniiber der Bevolkerung verpflichtet. Der politischen Despotie wird ebenso
wie der gottlichen Legitimation der Regierung eine klare Absage erteilt: Wenn
die hakemivat nicht zur Zufriedenheit des Volkes handelt, verliert sie ihre Legi-
timitit.

Die meisten dieser Punkte sind eine Zusammenfassung seiner Erliute-
rungen aus den Dirdsdat, worauf MontazerT auch selber immer wieder hinweist.
Allerdings sind sie hier prignanter und auf den Punkt formuliert. Man koénnte
meinen, sie seien fiir einen westlichen Leser geschrieben, der fragt: Was sagt der
Islam zum Thema Religionswechsel oder Meinungsfreiheit? Zu all dem #dussert

84  MONTAZERI, 2004; 74,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 499

sich MontazerT, nur das Thema Frauenrechte wird ausgespart bzw. nicht separat
behandelt.

Man kann MontazerTs Resdle-ye hogiig als einen kurzen Leitfaden des opti-
malen politischen Handels beschreiben, als Norm fiir das Verhalten der Herr-
schenden gegeniiber den Staatsbiirgern. MontazerT trifft hier in aller Deutlichkeit
die Aussage, dass auch in einem religiosen Staat das Volk der Souverin ist, und
er betont die Eigenverantwortlichkeit der Menschen fiir ihr Schicksal — auch fiir
ihr politisches.®> Das kleine, 134 Seiten umfassende Biichlein ist die Essenz der
politischen Philosophie MontazerTs, sein Handbuch der guten Regierungsfiih-
rung.

Wie schon in anderen Werken begriindet MontazerT alle genannten Normen
des politischen Handelns mit der Sunna des Propheten und den Uberlieferungen
der Imame, besonders mit den Uberlieferungen Imam °Alfs. Die Zitate aus dem
Nahg al-baldga (Ptad der Beredsamkeit) nehmen breiten Raum in diesem Biich-
lein ein, vor allem Zitate und Hinweise aus dem Regierungsauftrag Imam “Alis
an seinen Statthalter in Agypten, Malik al-Astar.86 An Imam Al und den von
ihm aufgestellten Normen muss sich jede Regierung, die den Namen islamisch
verdient, orientieren. Imam ‘Alis Aussagen und sein Handeln enthalten zudem
fiir MontazerT alles, was man wissen muss, um einen islamischen Staat nach
Gottes Willen zu lenken, die Ethik des islamischen Staates also.%7

Wenn Montazer sich auf Imam “Ali bezieht, spielt er auf einer wohl er-
probten Klaviatur. Gerade Imam “Alf, der den Schiiten als der wichtigste Koran-
interpret gilt, wird hdufig im politischen Diskurs zur Untermauverung der eigenen
politischen Position herangezogen: So beispielsweise, wenn “Abdol*ali Bazargan
im Juni 2009 einen offenen Briet an Revolutionstithrer “AlT HJamene’T schreibt
und dessen Verhalten im aktuellen Konflikt um die umstrittene Wahl an den
Normen des Regierungsauftrages misst.®

Montazer1 dussert in Resdle-ve hoqiig keine direkte Kritik, er greift die
Herrschenden nicht frontal an. Dass sie jedoch seiner Ansicht nach gegen die
schiitischen Normen guter Regierungsfithrung verstossen und somit den Auftrag
nicht erfiillen, der ihnen von Gott, dem Propheten und den Imamen gegeben
wurde, diirfte jedem klar sein, der Montazeris Handbuch der guten Regierungs-
filhrung liest. Zudem zeigen dies diejenigen seiner schrifilichen Ausserungen, in

85 MONTAZERI, 2004 64,

86  ABITALIB, 1972,

87  Siehe zu dem Regierungsaufirag auch: SHAH-Kazemi, 2006: 73133,
88  BAZARGAN, 2009,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



500 KATAJUN AMIRPUR

denen MontazerT zu konkreten Vorkommnissen in der Islamischen Republik Iran
Stellung nimmt. Neben der dargelegten Kritik an der veldyat-e fagih begriin-
deten sie Montazeris Rolle als wichtigste religiose Autoritit der Bevolkerung.
Dies war er ohne Zweifel in seinen letzten Lebensjahren. Zwar wurde nach dem
Tode Homeints versucht, der Bevolkerung vorzuschreiben, dass ihr Hamene’1
als oberste, auch religiése Autoritéit zu gelten habe.® Fiir den offiziellen religios-
politischen Bereich ist Hamene’1 ohnedies per Verfassung die hochste Autoritit,
doch der Versuch, diese Autoritit auch fiir den religiésen, ausser-staatlichen
Bereich zu begriinden, ist gescheitert. Stattdessen ist der Mann zur hochsten reli-
gidsen Autoritit aufgestiegen, der sich auf traditionelle Art und Weise der
Gefolgschaft einer immer grésseren Zahl von ihn Nachahmenden (mogalleddnn)
versichern konnte. Er wurde ihnen das, was die traditionell angestammte Rolle
der schiitischen marage " war: post-o pandh, Riickhalt und Zuflucht.

6. Stellungnahmen im aktuellen Diskurs: Das Internet als Kanzel

Im Folgenden sollen zwei Stellungnahmen zitiert werden. Sie bezeugen seine
Rolle im politischen Diskurs Irans. Montazer1 hat in den vergangenen zwei Jahr-
zehnten Fragen seiner Anhiinger per E-Mail beantwortet und seine Stellungnah-
men zu Fragen der Aussenpolitik wie dem Krieg im Irak und seinen moglichen
Auswirkungen fiir Iran oder dem Anschlag vom 11. September oder zu den
iranisch-amerikanischen Beziehungen an auslindische Medien verschickt, damit
sie im Ausland ver6ftentlicht und auf diese Weise nach Iran zuriickgespielt wer-
den. Eine besonders wichtige Rolle spielt hierbei der persischsprachige Dienst
der BBC, der eine der wichtigsten Informationsquellen der iranischen Bevdlke-
rung ist. Seit MontazerT iiber eine Homepage verfiigte, funktionierte die Kom-
munikation zwischen dem marga’ und den ihn Nachahmenden besonders gut.
Die Digitalisierung half der Verbreitung seiner Autoritit in hohem Masse.
Allerdings ist die Homepage Montazeris so schlecht sortiert, und es bereitet
so viele Schwierigkeiten, die Stellungnahmen MontazerTs zu den einzelnen The-
men zu finden, dass dies wiederum belegt, wie gefihrlich diese Kommunikation
fiir den Gross-Ayatollah war. Viele Fatwas findet man nur, wenn man genau
weiss, was man sucht und entsprechende Schliisselbegriffe in die Suchmaske
eingibt. Dagegen ist beispielsweise die Homepage von Montazeris Kollegen ‘Al

89  Dazu: BUCHTA, 1995: 445-473.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 501

Sistani (geb. 1930) in Nadschaf darauf angelegt, dass die ihn Nachahmenden
sich moglichst schnell und umfassend iiber die Ansichten ihrer Autoritédtsquelle
informieren kénnen.

Herausragend unter diesen Stellungnahmen ist eine Fatwa vom Friihjahr
2008, in der sich MontazerT fiir die verfolgte Minderheit der Baha'1 einsetzte.
Laut MontazerT seien sie gemiss dem Gesetz der Islamischen Republik, das sich
am Koran orientiere, zwar keine anerkannte Minderheit, da sie keine Schrift-
besitzer im Sinne der koranischen Definition seien, aber sie seien Biirger der
Islamischen Republik und miissten als solche unter dem Schutz des Staates
stehen. ?° Damit wandte sich Montazerm deutlich gegen die unter Mahmud
Ahmadinezad betriebene Politik. Seit Ahmadinezad im Jahre 2005 Prisident
wurde, kam es zu einer massiven Verschlechterung der Situation der Baha’1.”!

Aufsehen erregte zudem sein Kommentar zu den Verhaftungen von iiber
sechzig Mitgliedern der Freiheitsbewegung (nehzat-e azady) vom April 2001.%2
Die 60 verhafteten Mitglieder der traditionsreichen Oppositionspartei wurden
umstiirzlerischer Aktivititen und des “Krieges gegen Gott” (mohdrebe) ange-
klagt. Darauf steht nach iranischem Gesetz die Todesstrafe. Geriichten zufolge
wurde ihnen auch die Nihe zu MontazerT zur Last gelegt.

MontazerT wirft anldsslich der Verhaftungen dem Regime vor, nicht nur
gegen die religidsen Prinzipien zu verstossen, sondern ebenso gegen die Verfas-
sung der Islamischen Republik Iran:

Gemiss den religiosen Prinzipien und laut unserer Verfassung ist jedwede Meinungs-
dusserung erlaubt, solange sie nicht die Rechte anderer verletzt. Niemals und nirgendwo
fithren die Ausserung einer Meinung und die Kritik an der Regierungsweise der Politiker
und Machthaber zum Umsturz des Systems. Stattdessen iiberwachen sie die Herrschenden
und korrigieren die Fehler der Herrschenden, so dass gerade durch die Kritik die Ordnung
gefestigt wird.

MontazerT kritisiert, dass die Herrschenden nicht kritikfihig seien.

In der Islamischen Republik hat — gemiss des religiosen und weltlichen Gesetzes — keine In-
stitution unter keinen Umstinden das Recht, Meinungséusserungen und 6ffentlich gedusser-

90  MONTAZERI, 2007,

91  Ausfiihrliche und aktuelle Informationen dazu finden sich auf der Homepage der Baha't
Gemeinde Deutschland: http://www.bahai.de/

92 Die Verfasserin erhielt die Stellungnahme per Fax vom Biiro Montazeris und verdffentlichte
die Ubersetzung auszugsweise am 20.4.2001 in der Siiddeutschen Zeitung. Die folgenden
Zitate entstammen daraus.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



502

KATAJUN AMIRPUR

te Vorschlige zu unterbinden. Kein Gesetz kann Kritik verbieten. Der Fiirst der Glaubigen
[ITmam °Ali] hat, obwohl er — nach unserer Uberzeugung — unfehlbar ist, befohlen: “Euer
Verhalten mir gegeniiber soll nicht von Nachsicht geprigt sein. Glaubt nicht, fiir mich sei es
schwer, die Wahrheit zu héren. Ich erwarte nicht, dass Thr mich fiir jemanden héilt, der
besser ist, denn wem es schwer fillt, die Wahrheit und die Realisierung der Gerechtigkeit zu
héren, dem fallt es noch schwerer, ihnen gemiss zu handeln.”

Vor allem, dass diese widerrechtlichen Aktionen im Namen der Religion be-
gangen werden, ist aus Sicht Montazeris schwerwiegend und Anlass zu grosster
Sorge.

Es ist bedauerlich, dass diese widerrechtlichen Handlungen und Repressionen auch noch im
Namen der Religion und der religiosen Regierung und im Namen °“Alis, des Fiirsten der
Glaubigen und unter Berufung darauf, seine Methoden zu iibernehmen, geschehen. In den
Lehren des Islams und den Biographien des Propheten und des Fiirsten der Gliubigen sind
keine solchen Verhaltensweisen und politisch motivierten Urteile zu finden; niemand wurde
dort verhafiet, weil er seine Meinung gedussert oder Kritik geiibt hat.

Den Herrschenden wirft er zudem vor, die Ziele der Revolution verraten zu
haben und nur am eigenen Machterhalt interessiert zu sein. Doch MontazerT geht
nicht davon aus, dass sie Erfolg haben kénnten.

Die Ziele, welche die Herrschenden verfolgen, wenn sie Journalisten, Studenten, Intellektu-
elle und freiheitsliebende Geistliche niederkniippeln und unterdriicken, sind jedem offen-
sichtlich. Um ihre politische und wirtschaftliche Macht zu bewahren, stellen sie sich gegen
das Freiheitsstreben und die Reformforderungen aller Schichten der Gesellschaft. Sie wissen
offenbar nicht, dass sie durch ihre Handlungsweise das Gegenteil bewirken werden.

In eine dhnliche Richtung geht die Fatwa Montazers, die er anlédsslich der Wah-
len vom 12. Juni 2009 formuliert hat.” Sie soll hier als wichtiges geschichtliches
Dokument abgedruckt werden. Die Fatwa wurde bereits mit der Fatwa vergli-
chen,? die 1891 den Tabakboykott ausloste.” In einem Editorial der Washington
Times hiess es, durch sie sei der Geist Thomas Jeffersons in Iran lebendig und

93

94
95

Eine gekiirzte Ubersetzung von Armin Eshraghi erschien am 14. Juni 2009 in der Siiddeut-
schen Zeitung. Die folgenden Zitate entstammen daraus. Die persische Fassung findet sich
auf Montazeris Homepage und auf der Homepage Kadivars: KADIVAR, 2009.

Gesprach mit Mohsen Kadivar vom 31.5.2010.

Dazu: LAMBTON, 1966.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 503

ihr Verfasser wiirde wie John Locke argumentieren.?® Sicherlich kann sie als das
Griindungsdokument der Griinen Bewegung gelten.

Wie bei Fatwas iiblich, reagierte MontazerT mit seiner Fatwa auf die An-

frage eines Glaubigen. Als Quelle der Nachahmung muss MontazerT sich dazu
dussern, was zu tun sein, wenn ... Sein Schiiler Mohsen Kadivar hat Montazeri
getragt, wann der Herrscher seine Legitimitit verliert und was zu tun sei,
wenn ... Kadivar schreibt MontazerT mit den Worten an:

Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Erbarmers.

Friede sei mit Thnen!

Zum Jahrestag der Geburt “Alis, des Herrn der Gottesfiirchtigen, des Fiihrers der Unter-
driickten, des Vorbildes aller Gerechten, des Fiirsten der Freiheitsliebenden — tausendfach
gesegnet sei er —, iibersende ich dem gottergebenen Gelehrten meine herzlichen Gliick-
wiinsche. Wir begehen den gesegneten Feiertag zu einem Zeitpunkt, wo, nach friedlichen
Protesten gegen das von der iranischen Regierung veriibte Unrecht, Dutzende ergebene
Anhinger des grossen Imams, ‘Alf, zu Mirtyrern geworden, Hunderte verletzt und Tausende
verhaftet worden sind. Es ist zutiefst betriiblich, dass diese Verstdsse gegen die legitimen
Rechte des Volkes im Namen des Islam und der Schia begangen wurden. Sie haben mich
gelehrt, der beste Weg, gegen Tyrannei und Ungerechtigkeit zu kdmpfen, sei die Verbrei-
tung der Grundsitze des Korans, der Gebote des Propheten und der Lehren der Imame.
Angesichts der gegenwiirtigen Lage droht der letzte Funken der Hoffhung in den reinen Her-
zen der jungen Generation zu erldschen, einer Generation, die unter der von ihrer Obrigkeit
im Namen des Islam begangenen Grausamkeit leidet, die die Schia nur noch als Aberglau-
ben kennt und deren Geist soviel Liigen, Falschheit und Verrat erfahren hat, dass er er-
schopft und verletzt ist. Nun steht diese Jugend erwartungsvoll vor Threr Tiir, der Tiir der
Hoffhung fiir das unterdriickte iranische Volk. Niemals wird sie vergessen, wie Sie stets
mutig und mit aller Kraft fiir die Wiedererlangung der geraubten Rechte des Volkes ge-
stritten haben. Erweisen Sie nun diesem geringsten Threr Schiiler die Gunst und beantworten
Sie folgende Rechtsfragen, auf dass diese Finsternis zerrissen werde und ein Lichtstrahl der
Hofthung durchbreche. Es sind dies die Fragen, die das aufrechte und unterdriickte iranische
Volk heute seinen religidsen Fiihrern stellt.

1} Ein Amt bekleiden zu diirfen, dem gegeniiber die Menschen vom Gesetz her zu Gehor-
sam verpflichtet sind, hangt von der Erfiilllung gewisser Voraussetzungen ab. Dazu gehdren
Gerechtigkeit, Vertrauenswiirdigkeit und Fithrungsfihigkeiten sowie die Unterstiitzung
durch die Mehrheit des Volkes. Wenn nun eine dieser Voraussetzungen nicht ldnger erfiillt
wird, und die Allgemeinheit mit an Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit wiederholt
solcher Eigenschaften an den Amtsinhabern gewahr wird, die den genannten entgegen-
stehen, wie ist dies zu beurteilen?

MontazerT antwortet:

96

EDITORIAL, 2009,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



504 KATAJUN AMIRPUR

Im Namen Gottes, des Barmherzigen, des Allerbarmers.

Digjenigen, die freveln (und Unrecht tun), werden (schon noch zu) wissen (bekommen),
welche Wendung es (schliesslich) mit ihnen nehmen wird. (26:227)%7

Zunichst moéchte ich Thren Gruss und Thre Gliickwiinsche erwidern. Eine ausfiihrliche
Behandlung Threr Fragen erfordert mehr Zeit, es folgen aber einige allgemeine Bemer-
kungen dazu:

Zu Frage 1: Sobald eine der genannten Voraussetzungen nicht langer erfiillt wird, fiihrt dies
zwangsldufig und unmittelbar zum Verlust der Autoritat. Die von jener Instanz erlassenen
Befehle haben keine Verbindlichkeit mehr — unabhingig davon, ob eine Absetzung der
Amtstriger bereits erfolgt ist, oder nicht. Die Unterstitzung durch die Mehrheit ist die
Voraussetzung fiir die Legitimitit von Autoritat und Fithrerschaft. Der Verlust dieser Unter-
stiitzung bedeutet, dass fiir einen solchen Amtstriger nicht mehr langer die Unschulds-
vermutung gilt. Der Amtstrager muss das Volk zufrieden stellen, indem er verldssliche
Beweise und verniinftige Argumente dafiir erbringt, dass er der Religion und dem Gesetz
nicht zuwider handelt, dass er die Rechte der Menschen wahrt, und dass er nach wie vor die
Loyalitit der Mehrheit geniesst.

Frage 2: Welche Pflicht besteht im Umgang mit solchen Amtstrigern, die fortwihrend
gegen die Gebote der Religion verstossen?

Antwort:

Sie diirfen ihr Amt nicht ldnger ausiiben. Sollten sie mit Gewalt und Betrug versuchen, sich
im Amt zu halten, miissen die Menschen zeigen, dass sie ihre Legitimitit nicht anerkennen.
Sie miissen ihre Absetzung auf die Art und Weise fordern, die am effektivsten ist und so
wenig Opfer wie méglich fordert. Dies ist eine allgemeine Pflicht, der alle Menschen,
unabhingig von ihrer gesellschaftlichen Position, und entsprechend ihrem Wissen und ihren
Fahigkeiten, unterliegen, und der sich niemand entziechen darf. Vor allem aber sind die
Gebildeten gefordert. Sie miissen sich einigen, Parteien und Organisationen griinden sowie
private und 6ffentliche Versammlungen abhalten, um so ihre Mitmenschen aufzuklaren und
ihnen den Weg aufzuzeigen. Einer der letzten Ratschlige des Fiirsten der Glaubigen lautete:
“Lasst nicht davon ab, das Gute zu gebieten und das Schlechte zu verbieten. Sonst werden
die Schlimmsten unter euch iiber euch herrschen.”

Frage 3: Wenn die Amtstriger eine der folgenden schweren Siinden begehen und darin ver-

harren, kann dies als Beweis dafiir gelten, dass sie nicht linger die “Herrschaft der Gerech-

tigkeit” iiben, sondern stattdessen die der “Tyrannei” und somit ihre Legitimation verlieren?

- Der Befehl, Unschuldige zu téten;

- Der Befehl, Unschuldige auf der Strasse mit Waffen und brutaler Gewalt einzuschiichtern
und zu terrorisieren;

- Freiheitsberaubung und das Erpressen falscher Gestindnisse;

97  Ubersetzung PARET.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 505

- Liige und falsches Zeugnis;

- die Verleumdung derer, die durch Proteste Gerechtigkeit erwirken wollen, als “auslindi-
sche Spione und Soldner™;

- Missachtung der Wahl und der Ermahnungen wohlmeinender Ratgeber und Gelehrter;

- Schidigung des Islams, indem der Welt ein besonders grausames, irrationales, aggressi-
ves, abergldubisches und tyrannisches Bild dieser Religion, inshesondere der Schia ver-
mittelt wird.

Antwort

Diese Siinden zu begehen und darin zu verharren, ist eines der deutlichsten und unzweifel-
haftesten Merkmale von Tyrannei und Ungerechtigkeit. Wenn nicht diese, welche Merkmale
sollte die Allgemeinheit dann als unzweifelhafte Belege fiir Frevel und Ungerechtigkeit
betrachten? Es ist auch offensichtlich, dass jedes Vergehen, insbesondere solche wie die
genannten, sofern sie im Namen der Religion, der Gerechtigkeit oder des Gesetzes erfolgen,
doppelten Schaden anrichten, und als noch grosseres Unrecht zu werten sind. Demzufolge
ziehen sie eine hohere diesseitige und jenseitige Strafe nach sich. Denn solchen Siinden hat-
tet zusitzlich zu ihrem eigenen Ubel auch das der Tauschung sowie der Schiadigung des
Ansechens der Religion, der Gerechtigkeit und des Gesetzes an. In Féllen, wo die Amtstrager
ihr Vorgehen fiir gerecht und legal halten, eine grosse Menge des Volkes aber das Gegenteil
glaubt, ist der Beurteilung durch gerechte, unparteiische und von beiden Seiten anerkannte
Richter zu folgen.

Frage 4: Darf man sich auf das Prinzip “Der Erhalt des Systems ist die hdchste Pflicht”
berufen, um gegen die legitimen Rechte des Volkes zu verstossen und zahlreiche moralische
Grundsitze und klare religidse Gebote, wie etwa Wahrhaftigkeit und Vertrauenswiirdigkeit,
mit Fiissen zu treten? Wenn ein Amtstriger seine personlichen Interessen mit dem Erhalt
des Systems verwechselt und auf dieser Fehleinschétzung beharrt, welche religigse Pflicht
ergibt sich daraus fiir die Glaubigen?

Antwort

Das System hat keinen Wert an sich, und sein Erhalt ist keine unbedingte Pflicht, insbe-
sondere dann nicht, wenn mit System eine Person gemeint ist. Die zitierte Aussage bezieht
sich auf ein System, das zur Gerechtigkeit beitrdgt und den Rahmen fiir die Verwirklichung
religioser und rationaler Gebote schafft. Ausserdem ist es offensichtlich, dass ein islami-
sches System nicht mit Tyrannei und mit Massnahmen gerettet oder gestdrkt werden kann,
die im Widerspruch zum Islam stehen.

Eine Obrigkeit, die auf Kniippeln, auf Ungerechtigkeit und Rechtsverletzungen basiert, die
sich der Wahlstimmen bemichtigt und diese manipuliert, die mordet, verhaftet und wie im
Mittelalter und mit stalinistischen Methoden foltert, die ein Klima der Unterdriickung
schafft, Zeitungen zensiert, Kommunikationswege stort, die gebildete Elite der Gesellschaft
unter absurden Vorwinden inhaftiert und falsche Gestandnisse erpresst, eine solche Obrig-
keit ist aus religioser Sicht und in den Augen eines jeden Verniinftigen zu verurteilen und
besitzt keinen Wert.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



506 KATAJUN AMIRPUR

Das aufrechte Volk Irans weiss sehr wohl, wie es um solche gefilschten Gestindnisse und
Fernsehinterviews, wie man sie aus der Geschichte faschistischer und kommunistischer
Staaten kennt, bestellt ist: Die Verantwortlichen haben sie von seinen gefesselten Séhnen
unter Folter und Drohung erpresst, nur um das eigene Unrecht zu verschleiern und den
Charakter der friedlichen und legalen Proteste falsch darzustellen. Die Verantwortlichen
sollen wissen, dass jeder, der an solchen gefillschten Gestéindnissen und Interviews beteiligt
ist, eine Siinde und ein Verbrechen begeht, und dass das religidse wie das weltliche Gesetz
eine Strafe dafiir vorsieht. Das Land geh6rt dem Volk, nicht irgend jemandem. Das Volk
trifft die Entscheidung, die Amtstriger haben im Dienste des Volkes zu stehen. Das Volk
muss die Moglichkeit haben, sich frei zu versammeln und sein Recht in schriftlicher und
miindlicher Form zu verteidigen. Der Schah hat erst dann “den Ruf der Revolution des
Volkes vernommen”, als es schon zu spit war. Es bleibt zu hoffen, dass die gegenwirtigen
Amtstrager es nicht so weit kommen lassen.

Frage 5: Welches sind die Belege dafiir, dass eine Herrschaft tyrannisch ist? Und wenn sie
als solche erkannt wird, wie haben dann die ehrenwerten Gelehrten und die Gliaubigen in
ihrer Gesamtheit zu reagieren?

Antwort

Die Ungerechtigkeit ihrer Herrschenden wird von einer Gesellschaft deutlich wahrgenom-
men. Und jeder Mensch hat angesichts von Tyrannei und Unterdriickung, seinen Fihigkei-
ten und seinem Wissen entsprechend, eine Verantwortung. Es ist nicht denkbar, dass es
jemanden nach Gerechtigkeit verlangt, er aber nichts unternimmt, um ihr Geltung zu ver-
schaffen; dass er etwa Angst hat, zogert und die Dinge vor sich her schiebt, oder sich und
andere mit der eigenen Ohnmacht herausredet. Angst vor einem Geschdpf zu haben, bedeu-
tet Gott etwas zur Seite zu stellen. Zu zdgern oder Ausfliichte zu suchen, bedeutet vom
Geraden Pfad abzuirren und andere in die Irre zu fithren. Das Leben der Heiligen Imame
bestand im Einsatz fiir gesellschaftliche Gerechtigkeit. Hétten sie sich ausschliesslich mit
den religidsen Pflichten des Einzelnen befasst, wire ihnen nicht so viel Unrecht wider-
fahren. Gott hat mit den Gelehrten, insbesondere mit den Religionsgelehrten einen festen
Bund geschlossen, dass sie niemals im Angesicht von Tyrannei schweigen diirfen. “Gott
verlangt von den Gelehrten, dass sie niemals Ruhe geben, solange ein Tyrann satt ist und ein
Unterdriickter hungrig™ (Imam "Alf). Diese Pflicht zu erfiillen, bringt grossen Lohn, fordert
aber auch einen hohen Preis.

Wihnen die Menschen etwa, sie wiirden alleingelassen, wenn sie bloss sagen: “Wir glau-
ben’, und nicht gepriift werden? Wir haben schon die Fritheren gepriift. Gott kennt wahrlich
die Aufrichtigen und Er kennt die Liigner.

So Gott will, werden Sie Erfolg haben.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 507
7. Montazeris veldayat-e fagih

Wie hat man sich die velavat-e fagih MontazerTs, abgesehen von dem Gesagten,
vorzustellen? MontazerT ist fiir Rechtsfortbildung d.h. eine Auslegung des isla-
mischen Rechts, die zu Demokratie und Menschenrechten nicht im Widerspruch
stehen wiirde. Es dart also davon ausgegangen werden, dass MontazerT einen
anspruchsvollen Demokratiebegriff vertritt, der sich nicht auf rein formale
Kennzeichen wie das Abhalten von Wahlen beschrinkt. Dieser anspruchsvolle
Demokratiebegriff geht davon aus, dass auch die grundlegenden Menschen- und
Biirgerrechte, das Recht auf Meinungstreiheit, Versammlungstreiheit, Presse-
freiheit etc. — also die politischen Freiheitsrechte — garantiert werden miissen.
Hinzu treten gemiss dieser Definition rechtsstaatliche Sicherungen, welche die
Gleichheit der Menschen vor dem Gesetz als ein Grundrecht und den Schutz des
Individuums und der Minderheiten gewihrleisten. Politische Unabhingigkeit
und Neutralitit der Justiz und die Teilung der Gewalten von Judikative, Legisla-
tive und Exekutive gelten ebenso wie ein freies Mediensystem und eine plurali-
stische Offentlichkeit als Voraussetzung dieser Form einer demokratischen
Ordnung.

Doch war Montazer sicherlich kein Liberaler. Beispielsweise hitte er
Schwierigkeiten mit der rechtlichen Gleichstellung von Homosexuellen, aber
Homosexuelle sind auch nicht in allen westlichen Demokratien rechtlich gleich-
gestellt. Hinzu kommt: Er hat aus demselben Grund, d.h. als islamischer Geist-
licher, Schwierigkeiten mit der rechtlichen Gleichstellung der Baha’ts, die ihm
als die theologisch grosste Herausforderung gelten. Er bezeichnete sie in der be-
reits zitierten Fatwa als “irregeleitete Sekte™, forderte aber trotzdem, dass “ihre
Menschenrechte und ihre Rechte als Biirger beachtet werden”. Seinen Missions-
aufirag sah er darin, “ihre Herzen zu gewinnen™.”8

Montazerts Vorstellung von einem vali-ve fagth kann letztlich mit der
Funktion des Bundesvertfassungsgerichts oder des Supreme Court verglichen
werden. Ende der 90er Jahre bezeichnete er selbst diese Variante als nezarat-e
Jagih, im Gegensatz zu der velayat-e faqih. Der vali-ye faqth hat dariiber zu
wachen, dass der Staat ein islamischer ist. Um islamisch zu sein, muss der Staat
gerecht sein, und hier setzt die Aufsichtsfunktion des fagih ein. Dieses Gebot ist
es ndmlich, das die islamische Verfasstheit des Landes ausmacht, und nicht die
einzelne, konkrete Anwendung von vermeintlich islamischen Gesetzen.

98  MONTAZERI, 2008,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



508 KATAJUN AMIRPUR

Das soll nicht heissen, dass man in MontazerT einen Quietisten sehen sollte:
Die Schia ist schon lange nicht mehr quietistisch gewesen. Die schiitischen
Geistlichen sehen es als ihre Pflicht an, sich in die Politik einzumischen, wenn
sie das Volk gegen die Willkiir des Herrschers verteidigen miissen. Daran haben
sie sich in den letzten knapp anderthalb Jahrhunderten gehalten. Beispiele sind
der Tabakboykott, die konstitutionelle Bewegung und natiirlich die islamische
Revolution.

Der Pflicht zur Verteidigung des Volkes vor Willkiir, die eine Usurpation
der Rechte Gottes und der Imame darstellt und bei Na’'mi als egfesab und als
Ungerechtigkeit Gott und den Imamen gegeniiber bezeichnet wird (zolm be
sahat-e agdas-e ahadivat, zolm be nahive-ve mogaddase-ye emamat)”, miissen
die Geistlichen nachkommen. Das ist der Hintergrund, vor dem die Idee der
veldvat-e fagih in der Schahzeit entstand und vor dem sie bei Montazeri durch
die Erfahrungen in der Islamischen Republik Iran eine neue Bedeutung erhielt,
die eigentlich doch eine alte war. Insofern ist Montazeris velavat-e fagih eine
Ankniipfung an das, was die Schia schon immer vertreten hatte. Deshalb kann
Montazeris velayvat-e fagih auch nicht unpolitisch sein, und sie kann sich nicht
von dem Anspruch HomeinTs 16sen, dass die Geistlichkeit politisch sein miisse.
Fiir MontazerT — so sieht es im iibrigen auch der Mann, der zurzeit als sein Nach-
folger gehandelt wird, Yusuf Sane‘7 (geb. 1937)1% — ist dies nach wie vor die
Pflicht der Geistlichkeit, aber eben in dem gerade beschriebenen Sinne: Der vali-
ve fagih ist post-o pandh-e mardom, er hat sich im traditionellen System als aus-
serstaatliche Autoritit qualifiziert und wurde Schritt fiir Schritt zum anerkann-
testen marga ' und eben nicht zum Schah mit Turban.

Denn, und auch hier steht MontazerT in der konstitutionellen Tradition der
modernen Schia: In der Zeit der grossen Verborgenheit gehort die Regierung
dem Volk. Das hatte bereits Horasani postuliert. Bezeichnend fiir MontazerT ist
aber der Versuch, das Prinzip der Volkssouveriinitdt mit dem schiitischen Prin-
zip der veldyat zu verbinden.

Dieser Versuch kann durchaus als gelungen bezeichnet werden, er scheint
vor allem vielversprechender, als die Geistlichkeit ins Abseits dringen zu wollen
— wie im Verlaufe der konstitutionellen Bewegung versucht. In ganz dhnlicher
Art und Weise hat ein solcher Diskurs kurz nach dem Sieg der Islamischen
Revolution zur Radikalisierung Homeinis gefiihrt und zu seiner steigenden
Kompromisslosigkeit. In wiederum dhnlicher Art und Weise werden auch heute

99 NA'INI, 1955:47.
100 Interview mit der Verfasserin vom April 2004,

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 509

Stimmen laut, die die Geistlichkeit in Grund und Boden verdammen und eine
laizistische Republik errichten méchten. Doch damit verkennen sie eine gesell-
schaftliche Realitiit Trans: Die tiefe Religiositit der Bevolkerung. Nicht umsonst
fanden die grossten Proteste seit dem Sommer 2009 ihren Anlass am zehnten
Tag nach dem Tod der religiosen Autoritit MontazerT, an dem die Schiiten tradi-
tionell des Toten gedenken, und gewannen sie an Fahrt dadurch, dass dieser aus-
gerechnet auf Aschura fiel, den hochsten Feiertag der Schiiten.

Literaturverzeichnis

ABITALIB, ‘Ali ibn

1972 Nahg al-balaga [Der Pfad der Beredsamkeit]. Herausgegeben und in-
terpretiert von “AlT Naqt Feiz ol-Eslam, Teheran: Sara-ye omid.

ABRAHAMIAN, Ervand

1999 Tortured Confessions. Prisons and Public Recantations in Modern
Iran. Berkeley: University of California Press.

AFSHARI, Reza

2001 Human Rights in Iran. The Abuse of Cultural Relativism. Philadel-
phia: University of Pennsylvania Press.

AKHAVI, Shahrough

1996 “Contending Discourses in Shi‘i Law on the Doctrine of Wilayat al-
Faqih.” lranian Studies 29: 229-268.

2008 “The Thought and Politics of Ayatollah Hossein"ali Montazeri in the
Politics of Post-1979 Iran.” franian Studies 41, 645-666.

AMIRPUR, Katajun

2006 “A doctrine in the making. Velayat-¢ faqih in post-revolutionary Iran”.
Krimer, Gudrun & Sabine Schmidtke (eds.): Speaking for Islam:
Religious Authorities in Middle Eastern Islam. Leiden: Brill: 218-240.

2008 “Resale-ye hoquq, Hossein Ali Montazeri, Tehran 2006.” Iranian
Studies 41: 623-627.

ARJOMAND, Said Amir

1989 “The Rule of God in Tran.” Social Compass 36: 539-548.

BAQI, ‘Emad od-Din

2000 Trazedi-ve demiikrast dar ran [Die Tragddie der Demokratie in Iran].
Teheran: Entesarat-e sara’1.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



510 KATAJUN AMIRPUR

BAZARGAN, ‘Abdol‘ali

2009 “Name’1 sargoSade be rahbar1 [Ein offener Brief an die Fithrung].”
Bazargan.com, 22.6.2009.
<http://www.bazargan.com/Abdolali/LettertoLeader.htm> (last visited
June 11, 2010).

BAZARGAN, ‘Abdol‘ali; Akbar GANGI; Mohsen KADIVAR; ‘Ata’ollah MOHA-
(GERANI; ‘Abdolkarim SORUS

2010 “Haste-ha-ye hadd-e agalli-ye gonbes-e¢ sabz dar bayani-ye-ye pang
tan az rousanfekran [Die Minimalforderungen der Griinen Bewegung
in einer Erkldrung von fiinf Intellektuellen].” Goova News, 4.1.2010.
<http://news.gooya.com/politics/archives/2010/01/098533 .php>
(last visited June 11, 2010).

BEHROOZ, Maziar

1991 “Factionalism in Iran under Khomeini.” Middle Eastern Studies 27:

597-614.
BUCHTA, Wilfried
1995 “Die Islamische Republik Iran und die religids-politische Kontroverse

um die marja‘iyat.” Orient 36: 445-473.

1997 Die iranische Schia und die islamische Einheit 1979-1996. Hamburg:
Leske & Budrich.

EBADI, Sirin

2009 “Stkname’1 bara-ye pedar-e hoqiigq-e basar-e ran [Nachruf auf den
Vater der Menschenrechte Irans].” Gooya News, 21.12.2009.
<http://news.gooya.com/politics/archives/2009/12/097857 php>
(last visited June 11, 2010).

EDITORIAL

2009 “Iran’s fatwa for freedom.” Washington Times, 16.6.2009.
<http://www.washingtontimes.com/news/2009/jul/16/irans-tfatwa-for-
freedom/?feat=home _editorials> (last visited June 11, 2010).

FARHI, Farideh

2003 “Improvising in Public: Transgressive Politics of the Reformist Press
in Postrevolutionary Iran.” NABAVI, Negin: (ed.): Intellectual Trends
in Twentieth-Century Iran, Gainesville: University Press of Florida:
147-179.

GANGI, Akbar

1999 Talagqgi-ye fasistt az din va hokiimat, [Eine faschistische Interpretation
von Religion und Regierung], Teheran: Tarh-e nou.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 511

2005 »IName’1 be ayatollah montazeri [Ein Brief an Ayatollah Montazer1].”
Freeganji.blogspot.com, 12.7.2005.
<http:/freeganji.blogspot.com/2005/07/letter-to-ayatollah-
montazeri.html> (last visited June 12, 2006).

(GIELING, Saskia

1997 “The Marja'iva in Iran and the Nomination of Khamanei in December
1994.” Middle Eastern Studies 33: 777-787 (778).

HAIRI, Abdul Hadi

1977 Shi‘ism and Constitutionalism in Iran. A Study of the Role Plaved by
the Persian Residents of Iraq in Iranian Politics. Leiden: Brill.

HAJATPOUR, Reza

2002 Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs
tiber Herrschafis- und Staatsdenken im 20. Jahrhundert. Wiesbaden:
Reichert.

2005 Mehdi Haeri Yazdi interkulturell gelesen. Nordhausen: Bautz.

HOMEINT, Ruhollah

19%1 Hokiimat-e eslami [Der islamische Staat]. 0.0.: Ohne Verlagsangabe.

2000 Sahife-ve emdam [Das Werk des Imam]. CD-Rom.

KADIVAR, Mohsen

2001 Nazarthd-ye doulat dar fegh-e si'e [Staatstheorien im schiitischen
Recht]. Teheran: Nasr-e ney.

2003 “Ahiind Molla Mohammad Kazem Horasani.” Kadivar.com,
30.10.2003.
<http://www kadivar.com/Index.asp?Docld=605& AC=1&AF=1&AS
B=1&AGM=1&AL=1&DT=dtv> (last visited June 11, 2010).

2009 “Fotva-ye besyar mohemm-e ayatollah montazeri.” Kadivar.com,
10.7.2009.
<http://www kadivar.com/Index.asp?Docld=2329& AC=1 &AF=1&A
SB=1&AGM=1&AL=1&DT=dtv> (last visited June 11, 2010).

KAMRAVA, Mehran

1992 The Political History of Modern Iran. From Tribalism to Theocracy.
London: Greenwood Publishers Group.

2008 Iran’s Intellectual Revolution. Cambridge: Cambridge University
Press.

KEDDIE, Nikki

1966 Religion and Rebellion in Iran: The Tobacco Protest of 1891-92.
London: Frank Cass Publishers.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



512 KATAJUN AMIRPUR

LAMBTON, Ann

1965 “The Tobacco Régie: Prelude to Revolution.” Studia Islamica 22:
119-157.

MESBAH YAZDI, Mohammad Taqt

2006a  “Dar bare-ye hokiimat-e eslami [Uber die islamische Regierung].”
Sarg, 7.1. 2006.

2006b  “Gomhiiri-ye eslami [Islamische Republik].” Entehib, 28.9.2006.

2007 “Hokuimat-e eslami [Die islamische Regierung].” Mizdn, 30.8.2007.

MILANI, Abbas

2010 “The Good Ayatollah. Why my former cellmates legacy will live on.”
Foreign Policy (March/April).
<http://www foreignpolicy.com/articles/2010/02/22/the_good_ayatoll
ah?page=0,1> (last visited June 11, 2010).

MILANI, Mohsen

1992 “The Transformation of the Velayat-i Faqih Institution: From Kho-
meini to Khamenei.” The Muslim World 82: 175-190.

MONTAZERI, Hosein “All

1988 Dirasdt fi wildvat al-fagth wa-figh ad-dawla al-islamiva [Studien tiber
die Fithrungsbefugnis des Rechtsgelehrten und die Rechtswissenschatt
des islamischen Staates]. Qom: Al-markaz al-‘alami li-l-dirasat al-
islamiya.

1997 “Name’T be Mohammad Hatami [Ein Briet an Mohammad Hatamt].”
Payam-e hagar 17/228: 5-7.

1997b  “Ayatollah Montazeri decalres [sic] Khamenei not learned enough to
be a Marja.” Youtube.com, 29.10.2009.
<http://www.youtube.com/watch?v=IpHIUYSS5nMd&feature=player
embedded> (last visited June 11, 2010).

14.11.1997 Yddvare-ye sizdah-e ragab [Zum Gedenken an den 13. Rajab], Qom:
Fotokopie.

1997¢  “Album-e tasavir [Fotoalbum].” Moniazeri.com, 25.11.1997.
<http://amontazeri.com/farsi/FRAMEOQ.ASP>
(last visited June 13 2010).

21.8.1998 “Nezarat-e faqih [Die Aufsicht des Rechtsgelehrten].” Rah-e¢ nou 18:
12-13.

30.8.1998 “Nezarat-e fagih (2) [Die Aufsicht des Rechtsgelehrten (2)].” Rdh-e
nou 19: 10-11.

2000 Haterat [Erinnerungen]. Montazeri.com, 11.12.2000.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 513

2001

2003

2004

2008

2009a

2009b

<http://www.amontazeri.com/farsi/frame3.asp>

(last visited June 11, 2010).

Matn-e kamel-e haterat-e ayatollah Hosein "AlT Montazert [Vollstin-
diger Text der Erinnerungen des Ayatollah Hosein ‘AlT MontazerT].
Herausgegeben von der Vereinigung iranischer Verleger in Europa,
Essen et al.

Az dagdz ta angam — dar gofiogii-ve do danesgii [Von Anfang bis Ende
—bei einem Dialog zweier Studenten]. Qom: Eigenverlag.

Resdle-ye hogiig [Abhandlung tiber die Rechte]. Teheran: Entesarat-e
sara’1.

“Peyrovan-¢ ferge-ye baha’iyat va hoqiig-e Sahrvandi-ye anan [Die
Anhidnger des Bahaismus und ihre staatsbiirgerlichen Rechte].”
Montazeri.com, 14.6.2008.
<http://www.amontazeri.com/Farsi/topic.asp? TOPIC_ID=27&FORU
M_ID=4&CAT _ID=3&Topic_ Title=%26%231662%3B%26%231575
%3B%26%231587%3B%26%231582%3B+%26%231576%3B%26%
231607%3B+%26%231662%3B%26%231585%3B%26%231587%3
B%26%231588%3B+%26%231607%3B%26%231575%3B%26%23
1610%3B+%26%23158&Forum_Title=%26%231578%3B%26%231
575%3B%26%231604%3B%26%231575%3B%26%231585%3B+%
26%231575%3B%26%231589%3B%26%231604%3B%26%231740
%3B+%26%231662%3B%26%231585%3B%26%:231587%3B%26%
231588%3B+%26%231608%3B+%26%231662%3B%26%231575%
3B%26%231587%3B%26%23> (last visited June 11, 2010).
“Bayani-ye-ye ayatollah al-‘ozma montazerT dar hosiis-e entehabat-e
riyasat-e gomhiir1 [Erkliarung des Gross-Ayatollah MontazerT anliss-
lich der Prisidentschaftswahlen].” Montajabnia.com, 14.6.2009.
<http://www.montajabnia.com/?cu=4&se=2&mi=0&ki=31&id=262&
sys=1> (last visited June 11, 2010).

Payam be marage’-e taqlid [Botschaft an die Quellen der Nachah-
mung).” Montazeri.com, 14.9.2009.
<http://www.amontazeri.com/farsi/topic.asp? TOPIC 1D=222&FORU
M _ID=2&CAT _ID=2&Forum_Title=%26%231582%3B%26%23157
6%3B%26%231585%3B%26%231606%3B%26%231575%3B%26%
231605%3B%26%231607%3B& Topic_Title=%26%231662%3B%26
%231740%3B%26%231575%3B%26%231605%3B+%26%231576%
3B%26%231607%3B+%26%231605%3B%26%231585%3B%26%2
31575%3B%26%231580%3B%26%231593%3B+%26%231578%3B

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515



514 KATAJUN AMIRPUR

%26%231602%3B%26%231604%3B%26%231740%3B%26%23158
3%3B%26%231548%3B+%26%231593%3B%26%231604%3B%26
%231605%3B%26%231575%3B%26%231569%3B+%26%231608%
3B+%26%231581%3B%26%231608%3B%26%231586%3B%26%2
31607%3B+%26%231607%3B%26%231575%3B%26%231740%3B
+%26%231593%3B%26%231604%3B%26%231605%3B%26%2317
40%3B%26%231607%3B> (last visited June 11, 2010).

2009¢  A'ta-ye tala§gar-e hoqiig-e basar be mo‘azam lahu [Ubergabe der
Menschenrechtsmedaille].” Montazeri.com, 10.12.2009.
<http://www.amontazeri.com/farsi/pop_printer friendly.asp?TOPIC 1
D=233> (last visited June 11, 2010).

NA’INI, Mirza Mohammad Hosein

1955 Tanbth al-umma wa-tanzih al-milla [Erweckung der Gemeinschaft
und Léuterung der Nation]. Herausgegeben und kommentiert von
Mahmiid Talegani. Qom: Bustan-e¢ ketab.

NIRUMAND, Bahman

1985 Iran — hinter den Gittern verdorren die Blumen. Hamburg: Rowohlt.

NOURAIE, Fereshteh

1975 “The Constitutional Ideas of a Shi‘ite Mujtahid: Muhammad Husayn
Nai'ni.” Iranian Studies 8: 234-247.

OMID, Homa (Haleh Afshar)

1994 Islam and the Post-Revolutionary State in Iran. London: Palgrave
Macmillan.

PARET, Rudi

2001 Der Koran. Ubersetzung: Darmstadt: Kohlhammer.

REISAHRI, Mohammad (ed.)

1999 Montazeri — az oug ta forid [Vom Auf- zum Abstieg]. Teheran:

Eigenverlag.

REISSNER, Johannes

1988 “Der Imam und die Verfassung — Zur politischen und staatsrechtlichen
Direktive Imam Khomeinis vom 7. Januar 1988.” Orient 19: 213-236.

1899 Iran unter Khatami. Grenzen der Reformievbarkeit des politischen
Systems der Islamischen Republik. Ebenhausen: Stiftung Wissenschaft
und Politik.

RICHARD, Yann
1985 “Husein-Ali Montazeri.” Orient 26: 303-306.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475515



WIDER DIE “ABSOLUTE FUHRUNGSBEFUGNIS DES RECHTSGELEHRTEN" 515

SABESTARI, Mohammad Mogtahed

2000 Nagdrt bar gera’at-e rasmi az din [Eine Kritik an der offiziellen Lesart
der Religion]. Teheran: Tarh-e nou.

2010 “Gamhar-e karamat-e ensan [Mitfithlender der Wiirde des Men-
schen].” Rahesabz.net, 10.1.2010.
<http://www rahesabz.net/story/6038/> (last visited June 11, 2010).

SCHIRAZI, Asghar

1997 The Constitution of Iran. London: 1.B. Tauris.

SHAH-KAZEMI, Reza

2006 Justice and Remembrance. Introducing the Spirituality of Imam ‘Ali.
London: I.B. Tauris.

TABATABA’I, Mohammad Hosein

1960 Tafstr al-mizan. Persische autorisierte Ubersetzung. 8.Bde. Qom: En-
tesarat-¢ dar ol-"elm.

TELLENBACH, Silvia

1990 “Zur Anderung der Verfassung der Islamischen Republik Iran vom 28.
Juli 1989.” Orient 31: 45-66.

AS/EA LXTV 322010, 8. 475-515






	Wider die "absolute Führungsbefugnis des Rechtsgelehrten" (velāyat-e motlaq-e faqīh) : zur Rolle und Kritik des Hosein 'Alī Montazerī

