
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 435

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

MARIE-LUCE BARAZER-BILLORET, BRUNO DAGENS et VINCENT LEFEVRE, avec

la collaboration de S. SAMBANDHA SIVACARYA et la participation de Christèle
BAROIS: Diptagama. Tome III Chapitres 63–111). Appendice et Index. Édition
critique. [Collection Indologie 81.3]. Pondichéry: Institut Français de Pondichéry,

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467

2009. 701p. ISBN: 978-81-8470-171-5.

Nach bewundernswert kurzer Zeit Band 1 erschien 2004, Band 2 2007) ist der

dritte und letzte Band der kritischen Edition des Diptagama erschienen. Er enthält

die Kapitel 63–94 des von den Editoren zum Korpus des Textes
gerechneten Werkes und als Kapitel 95–111 bezeichnete Abschnitte, die nicht
durch die Mss. A belegt sind, manche sogar nur durch einzelne Mss. Die Mss. A
sind von den Editoren als am zufriedenstellendsten beurteilt und daher als

Grundlage der Edition gewählt worden.
Der dritte Band ist ähnlich strukturiert wie die ersten beiden Bände. Die

Einleitung pp. 1–64) widmet sich zunächst den Grundprinzipien, die den Aufbau

des Bandes bestimmen: sie gibt eine Übersicht über die Kapitel des Diptagama,

beschreibt, aus welchen Gründen bestimmte Kapitel zum Korpus
gerechnet und andere als supplementär interpretiert werden, liefert Informationen
zum Appendix, der Zitate des Diptagama in anderen Werken auflistet, und geht
auf die verwendeten, zum Teil auch neu hinzugekommenen Manuskripte ein.
Danach beschreibt sie die Hauptthemen dieses Bandes. Diese sind der Tempelbau

und die Rituale, die diesen begleiten und durch die der Tempel nach seiner
Fertigstellung eingeweiht wird, die verschiedenen beim Ritual verwendeten

Utensilien, Handgesten mudra), Mantras und Diagramme und, als besonderes

Ritual, das Fest utsava), dem ganze 15 Kapitel des Diptagama gewidmet sind.
Anschließend wird versucht, die Entstehung und Entwicklung des Textes
anhand seiner Manuskripte nachzuvollziehen und ihn aufgrund von inhaltlichen
Kriterien zu datieren. Diese Kriterien sind die im Text beschriebene

Architektur, Ikonographie und Kultbilder, die Stellung des Königs und die
Beschreibung der Feste. Anhand dieser kommen die Editoren zum Schluß, daß

der Korpus des Textes in der Co.a-Zeit, vielleicht im 11. Jh., entstanden ist und
auch die Ergänzungen schon sehr früh, im 12. Jh., hinzugekommen sind.

Den Hauptteil des Bandes bildet natürlich die kritische Edition des Textes
pp. 65–400), die gewohnt übersichtlich gestaltet ist. Daran schließt sich der



436 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

schon erwähnte Appendix pp. 401–417) an, der, ohne Anspruch auf
Vollständigkeit, Zitate des Diptagama in anderen Werken auflistet, zunächst jene,

die im edierten Text aufgefunden werden konnten, dann jene, die nicht gefunden

werden konnten und aus anderen Versionen des Textes stammen könnten. Ein
weiterer großer Teil des Bandes ist der ausführlichen Zusammenfassung des

Inhalts der edierten Kapitel pp. 419–536) in Französisch gewidmet, die zum

Teil durch anschauliche Diagramme und Tabellen ergänzt wird. Vervollständigt
wird die Arbeit durch einen Index der Halbverse des edierten Textes pp. 539–
689).

Kritikpunkte und offene Wünsche gibt es nur wenige. Kapitel 72 widmet
sich zum Großteil dem Srirudra-Mantra Taittiriyasa.hita [TS] 4.5) und wie er

auf ein Diagramm gelegt wird. Diese komplizierte Materie überblicksmäßig
darzustellen, ist relativ schwierig, und die Editoren versuchen, sich hier mit
typographischen Mitteln zu helfen. So werden Varianten im Vergleich zum Originaltext

der TS in Kursivschrift, Auslassungen im Vergleich zum Originaltext in
Kursivschrift in Klammern und Hinzufügungen durchgestrichen dargestellt.
Dies ist an und für sich eine gute Lösung; leider treten in der Darstellung jedoch
eine Reihe von anderen Inkonsequenzen auf. So konjizieren die Editoren in
72.12b mit TS 4.5.1.2 sas ca nas zu dhas ca nus, erwähnen diese Konjektur in
ihrer Zusammenfassung aber gar nicht, sondern geben dort nur sa-nas in Kursivschrift,

also als Variante im Vergleich zur TS, an. In 72.13a konjizieren die
Editoren ebenfalls mit 4.5.1.2 saravya ya zu saravya ya. Auch hier wird die

Konjektur in der Zusammenfassung nicht berücksichtigt, in einer Fußnote
allerdings “On attend saravya au lieu de saravya” angemerkt. In 72.15c ist eine

Konjektur auf Basis der TS aus metrischen Gründen nicht möglich 15c liest
nava, TS 4.5.1.3 tanúva). Auf diesen Umstand wird in der Edition nur mit einem
Rufzeichen hingewiesen, dessen Bedeutung vielleicht nicht für alle auf ersten

Blick einsichtig ist; erst in der Zusammenfassung wird die Sache in einer

Fußnote geklärt. In 72.38cd wiederum wäre eine Konjektur auf Basis der TS
durchaus möglich gewesen yasmin jaraya zu saspiñjaraya), diese wurde
allerdings nicht vorgenommen. In der Fußnote der Edition wird nur darauf hingewiesen,

daß der Text der TS saspiñjaraya lautet, in der Fußnote der Zusammenfassung

heißt es simpel “Lire saspiñjaraya”. Hier wird mit ähnlichen Fällen also

in einer unterschiedlichen Form umgegangen, wodurch dieser Teil der Arbeit
leider unzuverlässig wird und der Leser selbst, soweit es für ihn relevant ist, den

Text mit der TS vergleichen muß.
Wünschenswert wären mehr Informationen über die Bedeutung des

Werkes innerhalb und eventuell auch außerhalb der Tradition gewesen. Die

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 437

erwähnte Liste von Zitaten und ihre kurze Behandlung in der Einleitung pp. 6–
8) geben darüber nur ansatzweise und implizit Auskunft. Auch ein
Stichwortindex hätte die Nutzung dieses umfang- und inhaltsreichen Werkes
einfacher und fruchtbarer gemacht.

Generell ist jedoch die Qualität des dritten Bandes, wie auch die der ersten
beiden, sehr hoch, und es ist eine Freude, diesen wichtigen Text des Saivasiddhanta

nun in einer hochwertigen Edition vorliegen zu haben.

Marion Rastelli

EBERSTEIN, Bernd: Hamburg – Kanton 1731. Der Beginn des Hamburger
Chinahandels. Gossenberg: Ostasien Verlag 2008 Reihe Gelbe Erde 2), 97 S.

ISBN 978-3-940527-10-3.

Lange Zeit wurden die im 18. Jahrhundert im deutschsprachigen Raum
unternommenen Versuche zur Aufnahme von Handelsbeziehungen mit China lediglich

als eine Art Vorgeschichte der in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
etablierten und vertraglich geregelten wirtschaftlichen Kontakte betrachtet. Mit
der überarbeiteten und erweiterten Fassung seines zuerst in den Mitteilungen
der Hamburgischen Sinologischen Gesellschaft Nr. 13/2000) erschienenen

Beitrags über die Anfänge des Hamburger Chinahandels liefert Bernd Eberstein

eine anschauliche Untersuchung eines dieser frühen Kontakte.
Das Einlaufen der Fregatte “Apollon” in Hamburg 12. September 1731)

rückte Hamburg zumindest kurzzeitig ins Zentrum der Aufmerksamkeit der am
Ostasienhandel interessierten europäischen Mächte. Die “Apollon”, die Anfang
1730 im Auftrag der kaiserlichen Ostende-Kompanie nach Kanton gesegelt war,
sollte von den in Südchina liegenden Schiffen der britischen East India Company

aufgebracht werden. Am 1. Januar 1731 konnte sich das Schiff jedoch “
ungehindert auf den Heimweg” machen S. 13). In Kanton selbst zumindest beim
damaligen Generalgouverneur He Yulin) dürfte das Schiff keinen nachhaltigen
Eindruck hinterlassen haben S. 11 f.). Dafür sorgte die Rückkehr der “Apollon”
nach Europa für “ein heftiges diplomatisches Beben” S. 16, vgl. dazu auch S.

50–64). Der Rat der Stadt Hamburg sah sich mit Interventionen der britischen
und niederländischen Gesandten konfrontiert, und wandte sich nicht nur an den

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



438 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

preußischen König sondern schließlich auch nach Wien. Kaiser Karl VI.
unterstützte in seiner Antwort die Position Hamburgs S. 54 f.).

Um am einträglichen Asienhandel zu partizipieren, hatten Hamburger
Kaufleute in die Kompanie von Ostende investiert. Im Abschnitt über die Ostender

Kompanie S. 17–49) zeigt Eberstein die schon für das 18. Jahrhundert

typische enge Verflechtung zwischen überseeischen Handelsinteressen und

machtpolitischen Konstellationen. Die vor allem von englischer und

niederländischer Seite erzwungene und im Wiener Vertrag vom 16. März 1731
festgeschriebene Auflösung dieser Kompanie von Ostende bedeutete

keineswegs das Ende des Hamburger Asienhandels. Schon 1728 waren in
Altona Versuche unternommen wurden, den dänischen Asienhandel neu zu

beleben. Durch britischen, niederländischen und französischen Druck unterblieb
jedoch zunächst die geplante “Erneuerung der Dänischen Ostindischen
Handelskompanie” S. 66). Erst 1732, im Jahr nach dem Ende der Ostender

Kompanie, unterzeichnete der dänische König die Charter für eine Dänische
Asiatische Kompanie. “Hamburger Kapital und die internationalen
Handelsbeziehungen der Hansestadt” S. 68), darunter Anleihen und Kredite,
lieferten die Grundlage für zahlreiche China-Fahrten von Schiffen dieser

dänischen Kompanie. Neuerliche Fahrten zwischen Hamburg und China folgten
erst Ende des 18. Jahrhunderts. Das Ende der Kontinentalsperre 1814)
ermöglichte schließlich in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts die
Intensivierung der direkten Handelsbeziehungen zwischen Hamburg und China.

Am Beispiel der Anfänge des Hamburger Chinahandels macht Bernd Eberstein
den internationalen Charakter und die komplexen Hintergründe und Interessen

deutlich, die im 18. Jahrhundert die wirtschaftlichen Kontakte der europäischen

Länder mit Asien prägten. Zahlreiche Abbildungen unterstreichen die Vielfalt
der für diese Studie herangezogenen europäischen und chinesischen Quellen.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467

Georg Lehner

LEWIS, Mark Edward: The Construction of Space in Early China, Albany: State

University of New York Press, 2006, 498 pp. ISBN-10:0-7914-6607-8.

After Sanctioned Violence in Early China and Writing and Authority in Early
China, Mark Edward Lewis here presents us with a third volume on ancient



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 439

Chinese culture. This book summarizes much of what has been written in
secondary literature on the topic of different aspects of space and their treatment

in early Chinese sources, both transmitted and excavated ones. The arrangement

of the book slightly imitates the famous introductory passus of the Daxue
chapter from the Liji. Lewis starts with the human body, continues with the

“household” and then with “cities and capitals” before he moves on to “regions
and customs” and finally to the “world and the cosmos”.

The first chapter is divided into three parts namely the “Discovery of the
Body in the Fourth Century A.D.”, “The Composite Body” and “Interfaces of
the Body”. Because the same phonetic element occurs in li /Þ and ti Q
Lewis in his first part tries to relate the body to ritual but then moves on to the

topic of self-cultivation in several Zhanguo texts, especially the “Yang Zhu”
chapters and the “Neiye” in the Guanzi. Throughout the text, Lewis states that
ritual is a predominant aspect in discussions of the body. In his second part
Lewis deals with different members and organs of the body as well as with qi
"S and with the soul. Finally he discusses medical texts. Although this is a

most useful overview of many different ideas on the human body, I think that it
would have been fruitful to add a discussion of the difference between shen DÛ

and ti. Lewis does sometimes add “self” after translating shen as “body”, but he
does not deal with ti which usually means “member” and sometimes also

“structure” in early Chinese but only very rarely “body”. I am sceptical
therefore about translations such as “bodiless ritual” for wu ti zhi li 'QQ{/Þ
p. 14). What is probably meant in this passage from the “Kongzi xianju” chapter
of the Liji is not a “bodiless ritual” but a “ritual without structuring elements”. It
is, of course, also precarious to translate li as “ritual”. In many instances “proper
behaviour” would be much better. A sentence such as “ritual is the embodiment
of life and death, survival or perishing” would probably better be rendered as

“ceremonial behaviour is the structuring element for life and death and for
survival and decline”.

In his second chapter Lewis begins with a crucial contradiction: That the

household is built around the conjugal couple. He promises to deal with the

“authority of women”, a “scandalous fact” to traditional authors that had to
stand up against the hidden reality of female power. In the middle of this chapter

Lewis adds the paradox that the Chinese centre of power was always called

“forbidden” but that women lived in it. But is that really so paradox? Or does it
not mean that women simply were not perceived as a real danger? Several terms

for the household are dealt with, and the size of extended househoulds as the
seat of wealth discussed. Extremely valuable is the paragraph on the terms zu

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



440 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ÿ and zong Ç and the discussion of the importance of this topic for legal
matters. It was, indeed, relevant whether a zu constituted a horizontal or a

vertical line when it came to lawsuits: Did the classics prescribe that just one

line starting with a grandfather and ending with a grandchild should be

extinguished or did they include members of the families of marital partners?

On household organization Lewis heavily draws on the Yanshi jiaxun before he

moves on to the household and the tomb, a paragraph in which he addresses the

question why the dead were always perceived as a threat in China. He finally
deals with ancestral temples and with ordinary burials.

Chapter three starts with the size and the number of states in the time of the

Shang and Zhou. Lewis describes the historical development of cities, their
inner structure, social composition and armies. He also deals with the question

of public space, for example when he writes about appeals of rulers to the
population for important decisions. It is a pity that in this interesting section

Lewis only rarely refers to primary sources but rather to works of secondary

literature that the reader will not always have at hand when reading this book.
Moreover, at some places, the system becomes self-referential because Lewis in
this section often just quotes from his own works. After having in vain looked
up three or four endnotes, I somewhat frustrated gave up – and once again I
noted what a bad invention the endnote actually is. Why does it become more

and more difficult to publish books with proper footnotes? Lewis asks the

important question why the classical age of cities lasted only three hundred
years and left no traces p. 151). At this point, one wonders whether Lewis
actually thinks that public debates such as those that took place in the schools of
the state of Zheng p. 146) should be dated to the time when they are said to
have taken place according to the Zuozhuan. Is it really certain that these

discussions were not recorded under the Han? After these paragraphs Lewis
directs the focus of his attention to “towers”, an invention that he relates to the

search for spirits and later to the aspect of the invisibility of the ruler. He turns
to markets, a space where different social groups could mingle and where all
kind of illicit activities took place. Finally, he speaks of the Han capitals, taking
several pieces of fu-poetry as his basis.

The fourth chapter first takes the term su “custom” as its starting
point. Lewis defines it as a word that usually was used with a negative
undertone. He explains this fact by saying that su was something regional and

that the central state used its power in order to fight local influences, sometimes

ridiculing su as provincial. Here I wondered whether this definition of su is not
too neat: Is it really possible to say that this word always referred to regional

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 441

customs? After the discussions of su, we find paragraphs on local charity and on
the local cult as a final form of local association p. 228). Again Lewis at length
quotes from rhapsodies of the Han.

The final chapter starts with conventional accounts of the well-field
system, of the ideas of Zou Yan and of several systems of the Hall of Light >
2 Mingtang). It also contains a discussion of the TLV mirrors that Lewis
relates to the Mingtang, and of the Liubo game which he sees as a depiction of
the cosmos. Finally he quotes from the Shanhai jing and deals with the travels
of the emperors of the Han.

There is only a very brief “Conclusion” which, however, does not really add

anything to what has been said in the book before. The same may be said about
the short conclusions which end the individual chapters. They should have

better been termed brief “summaries”, not conclusions. Moreover, there does

not seem to be an overarching idea that keeps the individual chapters together.
Nevertheless, all in all this is an interesting summary of many different aspects

of spatial organization in early China. It does contain insights by the author that
are of great interest not just to an interested general public but also to Lewis’
sinological colleagues, the debt to whom he acknowledges on the first page of
this book.

Hans van Ess

MYLIUS, Klaus: Wörterbuch Deutsch – Pali. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag
2008. 251 S. Beiträge zur Kenntnis südasiatischer Sprachen und Literaturen,
hrsg. von Dieter B. Kapp, 18). ISSN 0948-2806, ISBN 978-3-447-05716-5.

Das Ziel der Erlernung einer modernen Fremdsprache wird in der Regel darin
bestehen, diese passiv und aktiv zu beherrschen. Ein wesentlicher Bestandteil

der jeweiligen Lehrbücher sind daher Sprachübungen, mit deren Hilfe sich der
Lernende die Fähigkeit des Übersetzens sowohl von der Ziel- in die
Muttersprache als auch von der eigenen in die Zielsprache aneignen soll. Nach dem

gleichen Muster sind auch zahlreiche Unterrichtswerke aufgebaut, die der
Vermittlung alter Sprachen wie des Latein dienen, d.h. den Übungssätzen Deutsch-
Latein werden solche der umgekehrten Sprachrelation zur Seite gestellt. Ebenso

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



442 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ist Lehrbüchern des Sanskrit ein solches Verfahren bekanntlich nicht fremd.1

Vor diesem Hintergrund macht es also durchaus Sinn, auch für das

mittelindische Pali, die Sprache des Kanons der Theravada-Buddhisten, eine

aktive Beherrschung anzustreben.

Um entsprechende Sprachübungen durchführen zu können, bedarf es, unter
anderem, einer entsprechenden lexikografischen Grundlage. Eben diesem

Zweck will das von Mylius vorgelegte, hier besprochene Wörterbuch Deutsch-
Pali abgekürzt: WDP) dienen. Mylius schließt damit an seine der Fachwelt
bereits vorliegenden großen lexikografischen Arbeiten an, nämlich: das

Wörterbuch Sanskrit-Deutsch/Deutsch-Sanskrit 2 das Wörterbuch des

altindischen Rituals. Mit einer Übersicht über das altindische Opferritual und

einem Plan der Opferstätte 3, das Wörterbuch Pali–Deutsch. Mit Sanskrit-
Index 4, das Wörterbuch Ardhamagadhi–Deutsch 5 sowie das Wörterbuch des

kanonischen Jinismus 6.

Das WDP besteht aus einem knapp gehaltenen Vorwort, in dem der
Verfasser u.a. auf die Bedeutung des Pali als “Portal zum Eintritt in die Welt der

mittelindischen Sprachen” S. 5) abhebt, ohne dessen Kenntnis ein ernsthaftes

1 So enthalten die Sanskritlehrwerke von Wilhelm Geiger Elementarbuch des Sanskrit. Unter
Berücksichtigung der vedischen Sprache) und Georg Bühler Leitfaden für den
Elementarkursus des Sanskrit) neben den Übungssätzen Sanskrit-Deutsch auch solche, die für eine

Übertragung vom Deutschen ins Sanskrit gedacht sind. Auch Sanskritlehrbücher aus

jüngerer Zeit bieten Übungssätze, mit denen das Übersetzen von der Muttersprache in das

Sanskrit gelernt werden soll, so z.B. Michael Coulsons Buch: Sanskrit. An Introduction to
the Classical Language. Revised by Richard Gombrich and James Benson. London, 2nd

edition 1992 11976) oder Walter Harding Maurers zweibändiges Werk: The Sanskrit

Language. An Introductory Grammar and Reader. Richmond 1995. Was die aktive
Beherrschung des Sanskrit betrifft, so ist zu beobachten, dass dafür seit einiger Zeit an

verschiedenen Universitäten sogar besondere Kurse angeboten werden. So hat die
Klassische Indologie der Universität Heidelberg ihr Programm um die sogenannten

internationalen Sommerkurse bereichert, und ebenso werben zahlreiche indologische

Einrichtungen in den USA, in Australien und anderenorts mit ähnlichen Veranstaltungen.

2 Harrassowitz Verlag 2005; zuvor in zwei Bänden erschienen: Sanskrit-Deutsch. Leipzig:

VEB Verlag Enzyklopädie. 2. Aufl. 1980; 3., durchgesehene Aufl. 1987; 4.–7. Aufl.: Leipzig

und München: Langenscheidt/Verlag Enzyklopädie, 1992–2001; Deutsch-Sanskrit.

Leipzig: VEB Verlag Enzyklopädie. 2. Aufl.: Leipzig und München: Langenscheidt/Verlag

Enzyklopädie, 1992, 2001.

3 Wichtrach: Institut für Indologie 1995.

4 Wichtrach: Institut für Indologie 1997.

5 Wichtrach: Institut für Indologie 2003.

6 Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2005.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 443

Studium des ursprünglichen Buddhismus unmöglich sei. Es folgen Hinweise für
die Benutzung des WDP, die sich auf Grundsätzliches bei der Behandlung der
deutschen Stichwörter und ihrer Pali-Äquivalente beziehen, ferner das Alphabet
des Pali, eine Erörterung seiner Ausspracheregeln sowie ein Abkürzungsverzeichnis.

Der Hauptteil des WDP wird durch weit mehr als 16.000 deutsche

Stichwörter mit ihren jeweiligen Entsprechungen im Pali gebildet. Das WDP ist
damit um ein Beträchtliches umfangreicher als das 1982 erschienene Lexikon
Deutsch-Pali von Helmut Klar7, das 7400 Stichwörter mit 14'200 Pali-
Entsprechungen enthält. Ein wesentlicher Grund für den deutlich größeren Umfang
des WDP ist, dass sein Verfasser auch Begriffe des modernen Lebens
aufgenommen hat, für die er Pali-Äquivalente konstruiert hat. Neologismen wie
adikappikagodha (“Dinosaurier”), rakkhitahara (“Konserve”), gu.havijja
(“Okkultismus”), lipiyanta (“Schreibmaschine”) und durabhasanayanta (“
Telefon”) mögen hier stellvertretend für zahlreiche weitere Beispiele stehen. Es ist
also dem Lernenden dadurch möglich, sich in der Pali-Sprache auch über Dinge
des alltäglichen Lebens verständlich zu machen. Allerdings vermisst man den

Bereich der elektronischen Datenverarbeitung. Wer “Computer” und “Internet”
im Pali ausdrücken möchte, wird im WDP vergeblich suchen.

Es ist indes nicht allein die Aufnahme moderner Begriffe, durch die sich
das WDP dem Benutzer als die weitaus bessere Wahl empfiehlt, denn im
Gegensatz zu Klar führt es für ein deutsches Stichwort meistens eine größere

Anzahl von synonym verwendbaren Pali-Wörtern an. Dies sei an einigen
Beispielen exemplifiziert. Unter dem Lemma “Schutz” findet man bei Klar die
Pali-Wörter: arakkho8, rakkha.a.9 und abhaya.. Zu demselben Stichwort
führt Mylius konsequent in der Reihenfolge des Pali-Alphabets die Substantive

arakkha übereinstimmend mit Klar), anurakkha.a, anurakkha, gutti, gopana,
tayana und paritta.a an, die allesamt synonym für das deutsche “Schutz”
verwendet werden können.10 Dass Mylius hingegen das von Klar angegebene

abhaya nicht aufgenommen hat, ist berechtigt, bedeutet doch dieses Pali-Wort
genau genommen nicht “Schutz”, sondern “Abwesenheit von Furcht”,
“Furchtlosigkeit”, “Sicherheit”.11 Über das von Klar weiterhin angeführte, von

7 Helmut Klar: Deutsch-Pali Wörterbuch. Octopus Verlag. Wien 1982.

8 Klar führt die Substantive nicht in der Stammform, sondern in der Form des Nominativs an.

9 Korrekt: rakkhana..
10 Ein wenig problematisch ist allerdings tayana, das nicht belegt zu sein scheint. Jedenfalls ist

ein solches Wort in The Pali Text Society’s Pali-English Dictionary nicht verzeichnet.

11 Vgl. dazu das Critical Pali Dictionary s.v.: “absence of fear”, “fearlessness”, “safety”,

“safety-pledge”; Mylius, Wörterbuch Pali-Deutsch: “Sicherheit”.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



444 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Mylius ebenfalls nicht berücksichtigte rakkhana mag man sich streiten: nach
The Pali Text Society’s Pali-English Dictionary PTSD) bedeutet es “keeping”,

“protection”, “guarding”, wobei “protection” die Aufnahme in die Reihe der für
“Schutz” synonym verwendbaren Pali-Wörter gerechtfertigt hätte. Mylius selbst

setzt allerdings in seinem Wörterbuch der umgekehrten Relation, also Pali-
Deutsch, an: “Hüten”, “Pflegen”, “Schützen” und nicht “Schutz”.

Zwei weitere Beispiele, an denen sich zeigen lässt, dass dort, wo Mylius
und Klar das gleiche deutsche Stichwort behandeln, ersterer eine größere
Auswahl von synonym verwendbaren Pali-Wörtern angibt und zugleich um größere

Genauigkeit bemüht ist, mögen stellvertretend für zahlreiche analoge Fälle sein.

Für das Stichwort “Befehl” führt Klar die Pali-Wörter vasa und a.a an. Mylius
folgt ihm nur insofern, als auch er a.a angibt. Darüber hinaus fügt er die Pali-
Wörter a.atti und niyoga hinzu. Das von Klar gebotene vasa hingegen findet
sich bei Mylius nicht, und zwar zu Recht, wird man doch die Bedeutung dieses

Pali-Lexems korrekterweise mit “Kontrolle”, “Herrschaft”, “Gewalt”, “Wille”
angeben. Ganz ähnlich verhält es sich mit dem dritten hier gewählten Beispiel,
dem Stichwort “Abstieg”. Während Klar dafür zwei Pali-Wörter, nämlich
okkanti mit dem Zusatz: “des ‘Embryo’ i.d. Uterus”) und patana. angibt,
finden sich bei Mylius neben okkanti auch opata, oroha.a12 und adhogati.
Hingegen fehlt das von Klar an zweiter Stelle angegebene patana. bei Mylius
zu Recht, da seine Bedeutung nach Ausweis des PTSD als “Fallen”,

“Herabfallen”; auch: “Zerstörung”, “Ruin” anzugeben ist.
Wie anhand der im Vorangehenden gegebenen Beispiele illustriert, ist

Mylius mit seinem hier besprochenen Werk also eine wichtige, insgesamt sehr

sorgfältig gearbeitete und ausgereifte Grundlage für die aktive Beherrschung des

Pali gelungen, die im Übrigen auch vor dem Hintergrund der Annahme Sinn
macht, dass es “keine tote Sprache ist), sondern innerhalb des buddhistischen

Kulturkreises die Gelehrtensprache gebildeter Mönche”13. Wer also die Zeit und
Energie aufzubringen in der Lage ist, sich auf ein intensiveres Studium des Pali
einschließlich dessen aktiver Beherrschung einzulassen, dem ist das WDP sehr

zu empfehlen. Vielleicht könnte man es noch effektiver nutzen, wenn es in
naher Zukunft gelänge, auch ein entsprechendes Unterrichtswerk zu verfassen,

das neben Übersetzungsübungen vom Pali ins Deutsche auch solche vom

12 So oder: orohana) doch wohl korrekt statt oruhana.
13 Vorwort, S. 5. Zum Gebrauch des Pali zwecks Verständigung mit bzw. unter buddhistischen

Mönchen vgl. Wilhelm Geiger: Memories of Ceylon. Journal of the Pali Text Society 1924–

1927, S. 228; 231 Kl. Schr., S. 427; 430).

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 445

Deutschen ins Pali enthält. Soweit dem Rez. bekannt, gibt es nur
englischsprachige Werke dieser Art, z. B.: A. P. Buddhadatta Thera: The New
Pali Course. Part I. Fifth Edition. Colombo 1954. Part II. Fourth Edition.
Colombo 1956.

Andreas Bock-Raming

SCHULER, Barbara: Of Death and Birth. Icakkiyamma., a Tamil Goddess, in
Ritual and Story. Wiesbaden: Harrassowitz, 2009 Ethno-Indologie, Heidelberg
Studies in South Asian Rituals; general editor: Axel Michaels, Vol. 8), xvi+501
pp. ISBN 978-3-447-05844-5.

This voluminous study of the mythology and cult connected with the Tamil
goddess Icakkiyamma. otherwise Nili) contains a survey of textual sources, an

edition and translation of the main narrative, an apparatus cross-referencing the
available parallels, a description and interpretation of the ko.ai festival in the
village of Pa.avur, photos and a DVD documenting both the bow-song
performance of the narrative and the ritual conducted on that occasion. The book
comes in three parts of uneven length, general prolegomena being followed by
textual material part one pp. 7–217), interpretation of the text part two, pp.
221–230), the ritual context part three, pp. 233–343), final conclusions,
extensive appendixes, a glossary, a bibliography and finally an index.

The text, entitled Icakki Katai (“The story of Icakki”), an orally performed epic
transmitted also in writing, comes down in two recensions Northern and

Southern) with variations on the same story of violation and revenge: Nili in a

former human birth has been killed by her husband/lover out of avarice, in
consequence of which her brother commits suicide. Both brother and sister come

back to life as avenging spirits. While the brother is killed again, this time by 70
land-owning Ve.a.as felling his tree abode, Nili takes revenge on her former
husband, reborn as a Ce..i merchant. She takes the form of his wife,
transforming the Ka..i plant that had witnessed the old murder into his child and

demands to be recognised by him. He refuses, and the quarrel is brought before
the 70 Ve.a.as, who take the couple in for the night and guarantee the frightened
merchant’s life with their own. Locked up in a room with him at night Nili kills
him and escapes. The next day, she comes back in the guise of the merchant’s

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



446 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

mother and claims him back from the Ve.a.as, who have to honour their promise
and give their lives for his. To complete the destruction, the goddess poisons the

entire Ve.a.a clan.
The author has consulted altogether 7 manuscripts mostly paper copies

based on earlier palm-leaf versions) and 6 editions. 10 of these sources have

found entry into the text as presented and translated in the book. The printed
text follows one manuscript version N1), while the others have been used, in
varying degrees, to correct and complement that defective manuscript. A more

extensive and satisfactory manuscript N10) has come to the notice of the author

only at an advanced stage of her work and has basically been represented in the

“Encyclopaedic Apparatus” appendix C) that assembles variations and parallels
from other versions. A number of these sources are still in use in the oral
performance of the narrative in the Southern Tamil bow-song tradition
villuppa..u).

The Tamil edition gives the 2485 lines of N1 in non-standardised form and

in an order partly re-arranged on the basis of the more plausible narrative
sequence of events found in other versions. Extensive footnotes record standardised

forms for graphic and regional variations, corrections, as well as word
explanations, and numerous word glosses. It is not clear whether the latter
represent the interpretations of the author, oral commentaries given by the

scholars/bards consulted, or corrections/interpretations adduced from parallel
versions. There follows an extensively annotated English translation, fairly
faithful and readable, which is, as the author points out, the first of its kind for
the Icakki Katai. The concluding interpretation of the text focuses on the themes

taken up by the story and their anthropological dimension, such as the rôle of
women in Tamil society. There is little consideration of the linguistic and

poetological issues and the interrelation between the different versions invoked.
This is one reason why the introductory collection of references to the

Nili/Icakki story in Tamil literature looks to some extent arbitrary and less than
convincing in certain details, for instance, when of the four references to the
Ka..i plant in Karaikkalammaiyar’s decades on Tiruvala.ka.u only one is cited).
The basic idea of that collection is to locate sources for the various and partly
heterogeneous strands and motifs that make up today’s Katai. This
heterogeneity is exemplified in the double name of the goddess Nili (“the blue
one”) and Icakki Skt. yak.i-), a composite figure discussed in chapter 7, which
functions as a link between the textual and the ritualistic part of the book.

The last major section, then, is devoted to the ritual context in which the
epic is performed, in particular to an account of the two-day ko.ai festival held

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 447

in honour of Icakki in Pa.avur in spring 2002. The translocal legend of the
goddess is complemented by a local version according to which the village
priest had maltreated Icakki and was in consequence destroyed by her. The
purpose of the rites is to effect the transposition of the goddess from her
aggressive and dangerous form as an avenging spirit into her benevolent form
that will help the childless couples of the village to procure children. Appendix
A adduces a tabular summary of the ritual sequence.) To quote from the

author’s conclusions ib. p. 346):

My ethnographic and textual analyses have revealed that the ritual strives for harmony and a

culture of consensus, while the narrative portrays an individualistic culture, grounded in
mutual tension and argument. In one sense, the ritual rewrites the two fatally tragic stories of
Icakki in positive terms and towards practical ends. This shows that the aim of the ritual is
to master the future rather than the past. Whereas the text offers us a cultural understanding

of instability […] and plainly also of memoria, the ritual creates an alternative reality in
response to the texts. It carries us from death to human fertility.

In summary it can be said that this broad and carefully documented study offers
ample material and scope for reflection to philologists, historians of religion and

anthropologists alike.

Eva Wilden

STUCHLIK, Jakob: Der arische Ansatz. Erich Frauwallner und der
Nationalsozialismus. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften
2009 ÖAW. Philos.-hist. Kl. Sitzungsberichte. 797), 202 pp. ISBN 978-3-7001-
6724-2.

Die eigentliche Verortung der zu besprechenden Arbeit verbirgt sich in
Stuchliks knapp gehaltenem Vorwort S. 7-10).1 Eine kurze Analyse, die der

1 Das dem Buch entzogene Vorwort Ernst Steinkellners wurde online publiziert, da der Autor
mit der Sichtweise Steinkellners “nicht einverstanden” war (<http://ikga.oeaw.ac.at/Mat/
steinkellner_vorwort_stuchlik_2009.pdf>). Diese Vorgehensweise der Ausgrenzung
abweichender Meinungen wirft zugleich ein bezeichnendes Licht auf Stuchliks unkonventionelles
Verständnis von wissenschaftlicher Objektivität und seinen Mangel an historischen Methoden

s.u.). Zu Letzteren gehört, im Rahmen intersubjektiver Überprüfbarkeit auch
abweichende Meinungen zu dokumentieren und ihre Plausibilität zur Diskussion zuzulassen.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



448 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Besprechung klärend vorangestellt werden muß, wird die Eckpfeiler in
deutlicher faßbaren Konturen hervortreten lassen. Stuchlik hat sich auf “Spurensuche”

rund um ein “zentrales Konzept” begeben, das er in einem Aufsatz
Frauwallners, “Der arische Anteil an der indischen Philosophie”, aufgespürt zu
haben meint. Dieses Konzept, dessen “Vorgeschichte” sich bis zu seiner “
Geburtsstunde” in den Jahren 1935/36 S. 80) zurückverfolgen lasse, sei Gegenstand

seiner “kontextuellen” Darstellung. Das von Stuchlik aufgespürte, “zentrale

Konzept” trage den Namen “arischer Ansatz”, den er sich, wie er selbst

erklärt, alleine ausgedacht hat.2

In den Schriften Frauwallners, die Stuchlik auf dieses Konzept hin untersucht,

ist allerdings von einem “Konzept” nirgendwo die Rede. Stuchlik definiert den

von ihm wiederholt bemühten Begriff auch gar nicht, so daß die intendierte
Bedeutung nur erraten werden kann. Vielleicht wollte Stuchlik damit eine Art von
theoretischer Vorstufe zu einem erweiterten Denkentwurf zum Ausdruck
bringen? Man weiß es nicht. Wenn Frauwallner selbst aber weder von einem

“arischen Ansatz” 3 noch von einem mit diesem Ansatz korrespondierenden

“Konzept” sprach, so kann das nur bedeuten, daß er kein solches Konzept hatte,

oder daß ihm nicht klar war, eines zu haben. Posthum springt ihm Stuchlik
deshalb mit seinem eigenen begrifflichen Hilfskonstrukt bei und erklärt seinen

Lesern, daß es sich hierbei um ein “Konzept des arischen Ansatzes” handle.
Und dieser Ansatz sei nicht etwa ein rassischer, sondern ein rassistischer S. 9).

Schärfer gefaßt: das, was nach Dafürhalten Stuchliks ein “Konzept”
Frauwallners gewesen wäre - oder gewesen hätte sein können -, taucht nur in
seinem subjektiven Erlebnis- und Deutungshorizont auf. Das von ihm
supponierte “Konzept” ist pure Abstraktion und erweist sich als eine von
Stuchlik geprägte Konzeptualisierung. Der Autor jagt einer von ihm selbst

konzipierten und auf Frauwallners Periodisierungsversuch dazu unten)
übertragenen Idee nach. Frauwallner selbst sprach immer nur von einem “Anteil” an
einem Teilgebiet indischer Kulturäußerungen, nämlich dem “arischen Anteil an
der indischen Philosophie”. Es ist bezeichnend, daß Stuchlik schon in seinem

Vorwort diesen Anteil als von Frauwallner “propagierten Ansatz” verkennt und
indische Philosophie mit einem von Frauwallner “präsentierten Indienbild”

2 “[…] - in Anlehnung an den Beitragstitel Der arische Anteil an der indischen Philosophie
nenne ich es den „arischen Ansatz“ - […]” S. 7).

3 Stuchlik setzt den “arischen Ansatz” als von ihm gefundenen Begriff regelmäßig in Anfüh¬

rungsstriche. Diese Auszeichnungskonvention wird hier übernommen.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 449

verwechselt S. 8). All das und mehr liest er in Frauwallners Schriften hinein,
ohne zu merken - und zwar nicht einmal im Ansatz -, daß der sich

zwangsläufig einstellende Wiedererkennungseffekt seiner Ideen, den er für eine

Entdeckung hält, nur der eigenen Spiegelung gilt. In einem zweiten Schritt
versucht Stuchlik sodann, seine Konstruktion von einem ganz Indien
umfassenden “arischen Ansatz” Frauwallners in leitmotivischer
Verallgemeinerung dessen Lebenswerk als Generalkonzept zu unterschieben.

Daß das Buch tatsächlich mehr über die Intentionen des Verfassers und
seine vorgefaßten Meinungen als über den vorgeblichen Gegenstand seiner
Untersuchung aussagt, wird weiter unten genauer auszuführen sein. Für dieses

Mißverhältnis mag vielleicht auch der entstehungsgeschichtliche Hintergrund
der Arbeit eine für die Beurteilung ihres wissenschaftlichen Wertes nicht zu
vernachlässigende Rolle spielen. In ihrem disziplinären Kontext betrachtet, ging sie
nämlich aus der ungedruckten Dissertation des Verfassers im Fach Philosophie
hervor. Dort war der “arischen” Konzeption Stuchliks von einem “arischen

Konzept” Frauwallners die Funktion zugedacht gewesen, als “kontrastierendes

Gegenbeispiel” zur “altbuddhistischen Übung der ‘Vier Verankerungen der

Achtsamkeit’ Pali: cattaro satipa..hana)” zu dienen. Mithin als ein “konkretes
indologisches Gegenbeispiel aus der NS-Zeit” zum “kognitiven Modus dieser
erkenntnis-praktischen Übung”, die Stuchlik mit Prädikaten wie “offen,
nichtmanipulativ, unabhängig und empathisch charakterisiert.” Mit diesem kühnen
Wurf eines Kulturen, Epochen und Zeiten überschreitenden Vergleichs des

altbuddhistischen satipa..hana mit einem österreichischen Professor des 20. Jh.
wurde Stuchlik an der Universität Wien im Fach Philosophie promoviert.4 Der
aus dieser Dissertation ausgegliederte, um drei detaillierte Passagen ergänzte

Teil über das “konkrete indologische Gegenbeispiel” d.i. Erich Frauwallner)
bildet das vorliegende Buch.

Nach herkömmlichen Kategorien des universitären Fächerkanons fiele der

untersuchte Gegenstand (“Erich Frauwallner und der Nationalsozialismus”) in
den Bereich - und damit auch in die methodische Kompetenz - des Faches

Zeitgeschichte. Die Kompetenz des Verfassers liegt demgegenüber in der
interkulturellen Philosophie, in der er am Institut für Philosophie ausgebildet
wurde, wo “auch der Faschismus […] mit der nötigen Selbstverständlichkeit
kritisch behandelt werden konnte” S. 7). Ob damit ausgesagt werden soll, daß

das bei fachlich zuständigeren Instituten der Universität Wien, wie etwa dem für

4 “Erkenntnispraxis mit offenen Augen. Überlegungen am Rande eines altindischen Übungs¬

weges.” Universität Wien. Ungedruckte Dissertation 2005. Betreuer: Franz Martin Wimmer.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



450 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Zeitgeschichte, nicht so selbstverständlich wäre, läßt sich dem kryptisch
gehaltenen Seitenhieb nicht mit Gewißheit entnehmen. Deutlich ist jedoch, daß

Stuchlik über keinerlei wissenschaftliche Qualifikation für Zeitgeschichte

verfügt, für dasjenige Fach also, das die methodischen Voraussetzungen für
tragfähige Behandlungen der jüngeren Geschichte entwickelt hat und lehrt. Daß

Stuchlik als graduierter Indologe und promovierter Philosoph die geschulte
Verwendung zeitgeschichtlicher Methodik vermissen läßt, kann nicht
überraschen: Dürften denn von einem Politikwissenschaftler Beherrschung und
Anwendung gräzistischer Methoden gefordert werden? Würde sich der juristische
Kommentar eines Soziologen als verfahrensfest erweisen? Ließe man sich von
einem historischen Linguisten operieren? Sind also nur Indologen und Philosophen

grenzenlos kompetent? Wenn ein solches Selbstverständnis vorherrschen

sollte, wäre es mit fachlicher Hybris zu erklären, daß Stuchlik sich anmaßen

konnte, ohne entsprechende Ausbildung mit etablierten Fächern auf Augenhöhe
mitreden zu wollen.5

Das führt zur nächsten wichtigen Frage, der nach einer Methodik. Stuchlik
unterläßt explizite Äußerungen über die von ihm angewandten Methoden. Das

allein muß bei einer fachlichen Grenzüberschreitung6 wie der vorliegenden
Mißtrauen wecken. Die Unterlassung einer Offenlegung der Methodik stellt eine

Unterschreitung von Mindeststandards dar, wie sie in Form methodologischer
Reflexionen - und seien es nur solche über ein Bewußtsein von den eigenen

subjektiven Anteilen, von erkenntnisleitenden Interessen bei der Interpretation,
über eigene Standorte oder Perspektiven, die das Urteil trüben könnten -, heute

selbstverständlich sind. Das Vorgehen Stuchliks kann man daher nicht anders

als hemdsärmelig bezeichnen. Man erschrickt nachgerade angesichts der

Unbekümmertheit des Autors, mit der er über seinen Untersuchungsgegenstand

ohne viel Federlesens einfach herfällt. Das wenige, das - aus verstreut gemachten

Bemerkungen in seinem Vorwort zusammengetragen - als methodologischer
Orientierungsrahmen ausgemacht werden könnte, ist zitierenswert, werfen doch

5 “Quellenhinweise, Korrekturen, Verbesserungsvorschläge und Anregungen”, für die St. u.a.

auch zwei Wiener Zeithistorikern dankt S. 10), können ein Promotionsstudium nicht
ersetzen. Und unterhalb eines vergleichbaren Ausbildungsniveaus ein Thema - noch dazu

eines von Brisanz - zu vergeben, wäre wissenschaftlich verantwortungslos.

6 Darunter verstehe ich das Gegenteil von Interdisziplinarität. Denn diese setzt die Beherr¬

schung derjenigen Disziplinen voraus, innerhalb derer man sich forschend bewegt. Zunehmend

wird der Begriff zur Verschleierung des Nichtbeherrschens von Disziplinen
gebraucht, innerhalb derer sich viele bewegen möchten, ohne eine beherrschen zu müssen.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 451

oft die eigenen Worte das bezeichnendste Licht auf einen Autor, seinen Intellekt
und seine Gesinnung:

[…] die Arbeit [wurde] nicht auf der Grundlage einer Wissenschaft7 erstellt […], die die

individuelle Verantwortung” [Erich Frauwallners, W.S.] “mit hohen statistischen Zahlen

sowie trockenen terminologischen und institutionellen Subsumierungen verwischt. S. 7)

[…] setze ich auf Rekonstruktionen von primären lebens-, wissenschafts- und

zeitgeschichtlichen Fakten, die sekundär wiederum als kontrastierender Hintergrund für die
Ersteren reflektiert werden bzw. reflektiert werden können. S. 8)

Als “wichtigen Schlüssel zum Verständnis” seines Buches überreicht Stuchlik
seiner Leserschaft die Information, wem sein “deskriptives Interesse” gelte: “der

menschlichen Erkenntnis als einem Phänomen an der Schnittstelle zwischen
Natur, Kultur und Individuum.” Es handle sich aber auch

um eine ‘erkenntnis-anthropologische’ Fallstudie […], die versucht, der eigentümlichen
Ordnung des Erkenntnisspektakels zu folgen, selbst wenn dabei auf das letzte Sujet der

grellste Scheinwerfer fallen muß. S. 9).

Stuchliks “grelle Scheinwerfer” beleuchten allerdings vor allem das Erkenntnisspektakel

einer krausen Wortakrobatik, der, wie jedermann unschwer nachvollziehen

kann, Sinnfreiheit im Sinne des Wortes zugeschrieben werden muß.
Diese abstruse Programmatik findet ihre selbstentlarvende Krönung in der
folgenden Aussage:

[…] daß die stellenweise vielleicht überraschende Nennung von belastenden Fakten in
diesem Buch keinen engen kausalen Zusammenhang zwischen diesen und Frauwallner
bedeuten muß […] und oft nur deren kontextuelle, etwa zeitliche, institutionelle, personelle

oder typologische Nähe zeigen soll. Sollte jedoch trotzdem der Eindruck eines suggerierten

kausalen Zusammenhangs auch in Fällen entstehen, in denen dieser nicht ausdrücklich
genannt wird, lasse ich diesen Effekt walten, […]. S. 8).

Stuchlik, der zwar keine Methode, aber Absichten hat, möchte eingestandenermaßen

nicht nur suggestive “Effekte” erzielen, sondern betont sogar seine

Bereitschaft, diese, auch wenn sie in unzutreffenden Voraussetzungen gründen,

“walten zu lassen”. Es geht ihm also bei der Beurteilung Frauwallners um nichts
weniger als um die Ersetzung wissenschaftlicher Redlichkeit durch emotionalisierende

Effekthascherei, um deren Erzeugung willen er auch vor dem Werfen

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467

7 Welche Wissenschaft das sein soll, wird nicht mitgeteilt.



452 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

kausaler Nebelgranaten nicht zurückscheut. Stuchlik macht zwar Frauwallner
ideologische Voreingenommenheit zum Vorwurf, findet aber selbst gar nichts
dabei, seine eigene Voreingenommenheit dazu zu benutzen, Frauwallner mittels
Suggestion kausaler Zusammenhänge, durch Verzerrung und Manipulation, zu
belasten. Getreu dem politischen Motto, daß der Zweck die Mittel heilige, gibt
Stuchlik den seinen als einen volkspädagogischen aus:

[…] lasse ich diesen Effekt walten, sofern dies an die prinzipielle Mitverantwortung jener

für die Folgen der Gesellschaftssysteme oder für das Wirken politischer Parteien erinnert,

die diese Systeme oder Parteien unterstützen.8 S. 8).

Stuchlik schlüpft zwar äußerlich in die Rolle des Zeithistorikers - an der er gar

nicht anders als scheitern konnte -, tritt in der Hauptsache aber als Chefankläger

in rebus moralibus auf. Gerne gibt er auch den Psychologen, wie etwa im “Fall
Günther” vgl. unten). Querbeet versucht er sich am Feuilletonstil, versagt
jedoch auch in diesem Fach: die Stilmittel zum - leicht durchschaubaren –
Spannungsaufbau wie der Gebrauch des historischen Präsens oder des Futurs, um
bevorstehende Ereignisse vorwegnehmend in das Erleben des Lesers
hereinzuholen, werden durch aufdringliche Häufung plump zum Einsatz gebracht. Mit
dem fehlenden Willen zu wissenschaftlicher Objektivität und der ebenso fehlenden

kritischen Distanz zu sich selbst entfällt zwangsläufig auch der gebotene

Abstand zum untersuchten Gegenstand. Sich selbst als hier und heute urteilendes

Subjekt, das eine völlig anders gelagerte Edukation und Sozialisierung
erfahren hat als das von ihm vorverurteilte Objekt einer politisch überwundenen
Epoche, scheint Stuchlik der Hinterfragung für unwert befunden zu haben und

drischt wutentbrannt auf seinen imaginären Gegner, der seit fast vier Jahrzehnten

tot ist, ein, als stünde er bedrohlich direkt vor ihm. Die von Stuchlik erzählte
Geschichte über Frauwallner gehört all dem zufolge in die Kategorie der

Geschichten - nota bene: der schlechten -, aber nicht der Geschichte. Auf den

Punkt gebracht, Stuchlik dilettiert vor aller Augen auf fachfremdem Terrain.
Das Buch besitzt allerdings auch eine Merite: Fleißiges Aktenstudium hat

einige neue Fakten zur Vita Frauwallners zutage gefördert.9 Als nüchterne

8 Das Präsens in “die diese Systeme oder Parteien unterstützen” besagt ganz klar, daß Stuch¬

lik mit seinem Buch ein aktuelles politisches Anliegen verfolgt.
9 “Die Dokumentation enthält das, was möglicherweise jeder zusammentragen könnte, der

Bibliotheken und Archive benutzen kann […]” S. 7f).

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 453

Fakten - jenseits unkontrollierter Assoziationsketten und suggerierter
Kausalzusammenhänge

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467

- stellen sie sich so dar:10

Eintritt in die österreichische NSDAP am 29. November 1932. S. 35, FN 15)

Mitglied des NS-Lehrerbundes seit 24. März 1933. S. 35, FN 15)
Ernennung zum a.o. Professor am 31. August 1939. S. 64)
Entlassung11 aus dem öffentlichen Dienst am 6. Juni 1945. S. 84)

Einstufung als “minderbelastet” im Jahre 1947. S. 86)
Bestätigung der Einstufung als “minderbelastet” am 14. September 1948. S. 94)

Die dürren Fakten füllen noch kein Buch, und um diesem Mangel abzuhelfen,
hat Stuchlik, in anerkennenswert fleißiger Sammelarbeit, viel Aktenmaterial aus

der “zeitlichen, institutionellen, personellen oder typologischen Nähe”
Frauwallners zusammengetragen. Für sich genommen, fände sich darunter durchaus
Interessantes über Frauwallners akademische Zeit- und Parteigenossen, wäre da
nicht das Problem, den Wortlaut der Akten und ihre manipulative Einbettung in
den kausalen Suggestivnexus, den Stuchliks Phantasien ihm verleihen, stets

sauber auseinanderzuhalten. Eine belastbare Beleglage für eine moralische
Verurteilung Frauwallners fehlt. In solchen Fällen mußte Stuchlik sich die Dinge
eben zusammenreimen. Als typologisches Muster für seine aberwitzigen
Schuldzuweisungen an Frauwallner sei aus dem reichen Fundus seiner Anwürfe

10 Die Gründe für die Existenz von Akteneinträgen S. 35, FN 15; S. 88, FN 425f) über seine

angebliche Mitwirkung beim Nachrichtendienst während der Verbotszeit der NSDAP in
Österreich stellt Frauwallner selbst so dar: “Ich benützte […] den dehnbaren Begriff der

Tätigkeit für den Nachrichtendienst und Angaben eines Bekannten über seine Verbindungen

zur Partei. Eine genauere Untersuchung wird ergeben, daß ich keiner der im Antrag
genannten Stellen, wie Nachrichtendienst des Gaues Wien oder der SA-Gruppe Wien,
bekannt bin. […] Im übrigen habe ich mit Ausnahme der Berufsorganisation, des NS-
Dozentenbundes, keiner Gliederung der Partei angehört, und habe nie eine Funktion bekleidet,

[…]. Und ich glaube ruhig behaupten zu können, daß man in ganz Österreich keinen

politisch Andersdenkenden finden wird, der deswegen von mir mit Worten oder Taten auch

nur gekränkt worden wäre. Gegen die Fehler der NSDAP, soweit ich sie erkannte, habe ich
mich nie gescheut aufzutreten. […] Im Unterricht und in Vorlesungen habe ich nie
politische Ideen vertreten, sondern mich immer streng im Rahmen meines Faches gehalten.

[…] Die wissenschaftlichen Nachwuchskräfte an der Universität Wien, wie Dr. Karl Ammer

und Priv. Doz. Dr. Herbert Günther, habe ich ohne Rücksicht auf ihre politische Einstellung
rückhaltlos gefördert, auch wenn mir ihre ablehnende Haltung gegenüber dem
Nationalsozialismus bekannt war.” S. 89f).

11 Begleitet von der Schließung der Lehrkanzel für Indologie.



454 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

nur auf zwei näher eingegangen, auf Frauwallner als Lehrstuhlräuber und als

Bestohlener, in beiden Fällen als Täter.
Stuchlik klagt Frauwallner an, sich schuldig gemacht zu haben12

1) der versuchten Beteiligung am Stellenraub an Prof. Dr. Otto Strauß 1935),

2) der Beteiligung am Stellenraub an Dr. Leo Oppenheim 1938) sowie

3) am Stellenraub an a.o. Prof. Bernhard Geiger 1938/39).

Wie genau machte Frauwallner sich zum Räuber? Für Stuchlik durch
Rufannahme, denn die Nachbesetzung einer Stelle ist Raub, begangen durch diejenige
Person, die an der “Ersetzung der Entfernten teilhat”.13 Nach dem “Anschluß”
wurden in Österreich mit Erlaß vom 28. Mai 1938 nahezu die Hälfte 45%) aller
Hochschullehrer “vorzeitig pensioniert” S. 63). Die Pensionierung wurde auch

für Bernhard Geiger “als Angehöriger des jüdischen Volkes beantragt”.14

Eineinhalb Jahre später, am 31. August 1939, wurde Frauwallner ernannt. Stellenraub.

Nach der aus Gründen des “Arierparagraphen” erfolgten Entlassung 1935)

von Otto Strauß stand Strauß’ Vorgänger auf dem Breslauer Lehrstuhl, Bruno
Liebich, mit Frauwallner zweimal wegen der Nachbesetzungsfrage in
brieflichem Kontakt. Frauwallner hatte sich - nach Eintritt der Vakanz - erkundigt
und offenbar Interesse geäußert.15 Versuchter Stellenraub.

Im März 1938 erhielt Frauwallner die Privatdozentur. Ende Mai 1938 wurde

der Bibliothekar am Orientalischen Institut, der Assyriologe Leo Oppenheim,

“beurlaubt”. Seine Stelle ging im Juni 1938 an Karl Ammer. Versuchter Stellenraub

durch Frauwallner S. 61f; 130).
Damit nicht genug, “verging sich” Frauwallner sogar “an jüdischen

Immobilien” S. 130). Der sittlichen Abgründe Frauwallners ist kein Ende.
Der Privatdozent Herbert Günther später: Herbert V. Guenther) hatte sich

systematisch an Frauwallners Bibliothek vergriffen und ihm nach und nach die

für sein eigenes Arbeitsgebiet des Buddhismus relevanten Bände gestohlen S.

173ff). In Frauwallners Dokumentation der entwendeten Bestände anhand einer
Bücherliste und seiner Aufdeckung des Diebstahls 1948)16 erkennt Stuchlik -
der die Tatsache der kriminellen Handlung nicht bestreiten kann - zunächst ein-

12 S. 130 mit Seitenverweis auf die betreffenden Abschnitte.

13 Vgl. S. 130, FN 679, für Stuchliks Definition von “Raub”.
14 S. 63, FN 233.

15 S. 49. Zu dieser Angelegenheit sind nur zwei Briefe Liebichs erhalten.

16 S. 177, FN 999.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 455

mal Frauwallners “Bestreben, Günther als einen heimtückischen Dieb darzustellen.”

S. 177). Er rechtfertigt den Bücherraub Günthers damit, daß “systematisch

betriebene Büchervernichtung und Bücherraub […] bekanntlich zur breiten
Palette der nationalsozialistischen Verbrechen [gehört hätten]” S. 179), und
erkennt in der “gewissen Ähnlichkeit” von “Günthers Aktion” ein Motiv, das

die Annahme begründe, “daß Günther von seiner Umgebung dahingehend
demoralisiert wurde.” S. 181). Seine psychologische Probe vertieft er anhand

einer Spekulation über “die Möglichkeit, daß es sich hier um eine bewußte
Demonstration handelte.” Diese malt Stuchlik sich tiefenpsychologisch so aus,

daß der durch die Nazis völlig demoralisierte Günther in der Nachkriegszeit
Frauwallners Bücher “verfrüht als gewohntes Raubgut zu behandeln begann und
sie […] Frauwallner ersetzend, quasi ‘arisierte’ und zugleich ‘entnazifizierte’.”
Dessen “offensichtliche Lüge”, d.h. Günthers Bestreitung der Tat, nahm für
Stuchlik “die Funktion einer Selbstgeißelung wahr”, womit “an das angenommene

kollektive Schuldgefühl des Gegenübers [appelliert werden konnte].” S.

182). Das Verwerfliche an Frauwallner wäre daher, daß er zwei Jahre nach

Kriegsende das Fehlen seiner Bücher “kommissionell reklamierte”, während

“Europa noch die Toten des Weltkriegs [zählte].” S. 181). Dem Dieb aber, der,

weil “von der Universität Wien für untragbar erklärt”, im Jahre 1950 das Weite
suchte und sich nach Indien absetzte, gedenkt Stuchlik die Rolle des Opfers des

“Nationalsozialisten Frauwallner” zu, das “wegen eines Bücherdiebstahls […]
um seinen Lehrauftrag gebracht und schließlich in die Emigration getrieben

[wurde].” S. 182).
Im Zusammenhang mit seiner Darstellung des “Falles Günther” offenbart

Stuchlik eine weitere Untragbarkeit, nämlich Text nicht als Text, sondern
unreflektiert als wirklichkeitsadäquat zu nehmen. Stuchlik charakterisiert Frauwallner

dabei folgendermaßen: “Der in der NS-Zeit ‘gesinnungsgemässig [sic] in
jeder Hinsicht einwandfrei[e]’, ‘vollste Gewähr für Einsatzbereitschaft’
bietende Nationalsozialist Erich Frauwallner […]” S. 182). Woher weiß Stuchlik
um diese Charaktereigenschaften Frauwallners? Tatsächlich stammen sie aus

einer Akte. Um das aber herauszufinden, muß man von Seite 182, wo die
Eigenschaften Frauwallner ohne Quellenverweis attributiert werden, nahezu 150
Seiten zurückblättern, um dann dort, auf S. 35, eine 24-zeilige Fußnote
durchzustudieren, um schließlich in den Zeilen 18–19 die Quelle eine Gauakte)
angegeben zu finden. Dann erweisen die Eigenschaften sich als anonyme
Aktenrhetorik aus stereotypen Floskeln. Über Integrität und Intention ihrer Verfasser
wissen wir - und weiß auch Stuchlik - gar nichts. Dennoch zögert er nicht, dort

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



456 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

festgehaltene Zuschreibungen so wiederzugeben, als hätten sie auf Frauwallner
tatsächlich zugetroffen.

Nach diesem Schema und auf diesem Interpretationsniveau geht es knapp
200 Seiten lang dahin. In ermüdender Länge werden Nacherzählungen längst
bekannter Tatsachen der NS-Zeit oder des 2. Weltkriegs ausgebreitet, ohne daß

diese auch nur irgend etwas zur Sache beitrügen. Denn sie stehen mit Frauwallner

in keinem Kausalzusammenhang. Für keines der vielen ausführlich
ausgebreiteten Verbrechen aus dieser Epoche ist Frauwallner eine persönliche
Verantwortung oder gar eine Beteiligung anzulasten. Deshalb versucht Stuchlik, es

mittels Suggestivinterpretationen gegenteilig aussehen zu lassen. Zur Erzeugung
dieses Eindrucks bedient er sich durchgängig der einfachen, aber wirkungsvollen

Methode der Juxtaposition, um mit ihrer Hilfe zeitliche Koinzidenzen in
beliebige Kausalzusammenhänge mit Frauwallner zu rücken. Stellvertretend an

einem einzigen Beispiel demonstriert, verfährt Stuchlik dabei so S. 64ff):
Ein erster Satz 1) zu Frauwallner, ein zweiter 2) zum Kriegsbeginn, ein

dritter 3) noch einmal zu Frauwallner, um im Bewußtsein des Lesers die
assoziative Verankerung seines Namens sicherzustellen, und danach 4) legt er los,
seitenlang, mit Hitler, Himmler, Massenmord, Rassenmord, Krieg und
Ausrottung, bis Grausamkeiten furchtbarster Art blutig aus den Seiten triefen. Nur,
mit Frauwallner hat es nichts zu tun. Doch spielt das keine Rolle. Es ist Kalkül:

1) Genau ein Jahr nach seinem Bonner Vortrag, mit Schreiben vom 31. August 1939, wird
Frauwallner von Hitler zum a.o. Professor ernannt.

2) Wenige Stunden später, am frühen Morgen des 1. September 1939, fallen die ersten

deutschen Fliegerbomben auf das noch schlafende, völlig unbefestigte Städtchen Wielun in
Polen: es beginnt der Zweite Weltkrieg in Europa.

3) Mit Wirkung vom 1. September 1939 bekommt Frauwallner die Planstelle des

entlassenen und aus Wien vertriebenen a.o. Professors für iranische und indische Philologie
Bernhard Geiger.

4) Desaster. Europa in Trümmern. Frauwallner.

Stuchliks Methode erweist sich damit als Berechnung plattester Art. Von ihr
geleitet führt er auch sein eigentliches Anliegen aus, die - einleitend bereits
angesprochene - Konstruktion seines eigenen “arischen Ansatzes” Frauwallner
anzudichten. Dieser “arische Ansatz” ist, wie schon der Buchtitel, aber auch die
Namen der Haupt- und der Unterkapitel besagen, allgegenwärtig. So gibt es den

“arischen Ansatz” einschließlich “Vorgeschichte” S. 39ff) und “positivem
Echo nach 1945” S. 189 ff), seit der “NS-Zeit und danach” S. 33), d.h. “anno

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 457

1938” S. 35ff), “anno 1942” S. 70ff), “anno 1953” S. 151ff), “anno 1959” S.

161) und “anno 1960” S. 162ff).
Dieser “Ansatz” schien Stuchlik im wesentlichen in einem mit “Der arische

Anteil an der indischen Philosophie” betitelten Vortrag Frauwallners 1938)17,

als gleichnamiger Aufsatz ein Jahr später erschienen 1939)18, vorzuliegen,
sowie - als weitere Quelle - in Frauwallners “Die Bedeutung der indischen
Philosophie” 1942; 1944)19.

Stuchliks Dreh- und Angelpunkt ist im Grunde Frauwallners darin zum
Ausdruck kommender Periodisierungsversuch der indischen Philosophiegeschichte.

Dieser “Versuch”, dessen Ziel gemäß Frauwallner es war, “den
arischen Anteil an dieser Entwicklung […] zu bestimmen und abzugrenzen”20,

erbrachte - für ihn - als Resultat der Beobachtung einer “weitgehenden
Wesensverschiedenheit” der “Systeme der älteren und jüngeren Zeit” eine
Zweiteilung, wonach diese Geschichte, kurz gesagt, in eine ältere und in eine jüngere
Periode zerfiele. Die ältere Periode sei dabei von Atheismus, Rationalität und
voraussetzungsloser Wissenschaftlichkeit gekennzeichnet, die jüngere, prononçiert

theistische Periode demgegenüber von Offenbarung, Glaube und Religion
angeleitet. Als Träger der ersten Entwicklungsperiode machte Frauwallner “im
wesentlichen arische Inder” aus, weil er meinte, daß “in vedischer Zeit […]
sicher das arische Element vorherrscht[e]”.21 In der jüngeren Periode, die “in
nichtarischem Boden” wurzle, erkannte er entsprechend “eine Schöpfung der

nichtarischen Völker”.22 “Arisch” und “nichtarisch” begreift Frauwallner in
dieser Zeit - in Übereinstimmung mit der damals vorherrschenden Auffassung-
noch als Rasse, nicht als Sprachgemeinschaft23, wie es heute dem als gültig
akzeptierten Erkenntnisstand der Wissenschaft entspricht. Die für Frauwallner
naheliegende Ursachenerklärung, von der er als “Vermutung” spricht, war zu

17 Gehalten anläßlich des IX. Deutschen Orientalistentages in Bonn, als Kurzfassung ver¬

öffentlicht

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467

in ZDMG 92 1938), S. *9-10*.
18 WZKM 46 1939), S. 267-291.

19 “Die Bedeutung der indischen Philosophie” [Kurzfassung]. ZDMG 96/3 1942), S.

*40-42*; “Die Bedeutung der indischen Philosophie”. In: Hans Heinrich Schaeder Hrsg.),

Der Orient in deutscher Forschung. Vorträge der Berliner Orientalistentagung, Herbst

1942. Leipzig 1944, S. 158-169.

20 Frauwallner 1939, S. 268.
21 Frauwallner 1938, S. *10*.
22 Ibid.
23 Aus der gedruckten Fassung geht demgegenüber hervor, daß Frauwallner, wenn er von

“Boden” spricht, darunter durchaus auch “Sprachgebiete” versteht: “in nichtarischem Boden

[…] im nichtarischen Sprachgebiet […]” Frauwallner 1939, S. 285).



458 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

jener Zeit, “daß es sich um einen Sieg nichtarischen Wesens über die ermattende

Kraft des in den älteren Systemen schöpferischen arischen Geistes handelt”.24

Er verweist explizit auf Oldenberg und von Glasenapp als Vorläufer, “einzelne

Vorgänge der indischen Philosophie- und Religionsgeschichte mit der
rassenmäßigen Zusammensetzung des indischen Volkes in Verbindung zu bringen”.25

Vor dem Hintergrund, daß Frauwallner “ in der griechischen Entwicklung einen

ähnlichen Ablauf” sah - in Form der Ablösung der griechischen Philosophie
durch eine Welle religiöser Bewegungen […], von denen die bedeutendste, das

Christentum, […] ihr Erbe antrat”26 - zog er aus vergleichenden Beobachtungen

den fragenden Schluß, “ob nicht dem arischen Geist die philosophische
Einstellung mehr entspricht als die religiöse”27 und führte die Ursache für die

“Übereinstimmungen zwischen indischer und europäischer Philosophie” auf das

ihm “Nächstliegende” zurück, daß sie nämlich “von Völkern gleichen Blutes,
[…] von arischen Völkern geschaffen wurden”28. Frauwallner stellt dabei aber

deutlich heraus, daß, wenn er eine Entwicklung als “arisch” bezeichne, “damit
natürlich nicht gemeint ist, daß ihre Träger durchwegs Arier waren. Eine solche

von jedem fremden Einfluß freie Entwicklung” fände sich “überhaupt nirgends,

am wenigsten in Indien […]”29. Vor diesem Hintergrund ist Frauwallners
Periodisierung als “rassisch”, nicht - wie von Stuchlik unterstellt S. 9) - als “
rassistisch” zu sehen:

[…] die erste [Entwicklungsperiode ist] ihrem Wesen nach arisch, als ihre Träger sind die
eingewanderten arischen Inder zu betrachten. Die zweite ist unarisch, sie ist eine Schöpfung

der vorarischen Bevölkerung Indiens.30

Anders als seine Vorgänger Hermann Goetz31, Hermann Oldenberg32 und
Helmuth von Glasenapp33 hat Frauwallner die “vorarischen Träger” dieser von ihm

24 Im Abstract seines Bonner Vortrags Frauwallner 1938, S. *10*) heißt es, “daß der Ablauf
der Entwicklung durch den rassenmäßigen Untergang der Arier und den Sieg des

vorarischen Blutes bedingt” war.

25 Frauwallner 1939, S. 286.

26 Frauwallner 1939, S. 284f.
27 Ibid.
28 Frauwallner 1939, S. 267.

29 Frauwallner 1939, S. 287.

30 Frauwallner 1939, S. 288.

31 Goetz stellt 1929) in Indien die Rasse der “Herrenmenschen”, der “kolonisierenden Hoch¬

kultur”, der des “nichtarischen Blutes” gegenüber, spricht von “dunkelhäutigem
Bluteinschlag”, “Rückfall in die Barbarei”, “Zersetzung”, “Aushöhlung”, vom “primitiven Yogitum

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 459

gefundenen zweiten Epoche der philosophischen Entwicklung Indiens als

“Rasse” nirgendwo abgewertet. Er spricht ihnen eine “Schöpfung” zu, die einen

“Sieg der Urbevölkerung über die arischen Einwanderer” bedeute und die
“letzten Endes auf deren rassenmäßigen Aufgehen in der Urbevölkerung”
beruhe.34 Die von Frauwallner der indischen “Urbevölkerung” zugeschriebenen

“mächtigen Religionen des Vi..u und Siva”, die danach “das Erbe der
philosophischen Schulen antreten”, hätten “ihrerseits bedeutende theologische
Systeme” entwickelt und wären “die Träger der philosophischen Entwicklung”
geworden, “in deren Führung sie die älteren philosophischen Systeme”
ablösten35. In nüchterner, klarer Sprache, die keinen Anflug von emotionaler
Voreingenommenheit oder gar Rassenhaß enthält, faßt Frauwallner seine

damalige Sichtweise so zusammen:

Die Systeme der älteren Zeit sind atheistisch; ihre Welterklärung kennt keinen höchsten

Gott als grundlegendes Prinzip. Sie sind daher auch nicht religiös-dogmatisch gebunden,

sondern suchen ihre Lehren wissenschaftlich voraussetzungslos abzuleiten. Die Systeme der

jüngeren Zeit dagegen sind theistisch. Die höchste Erkenntnisquelle ist für sie die göttliche
Offenbarung heiliger Schriften.36

Gerhard Oberhammer hat Frauwallners Standort ohne Zweifel besonnen und
zutreffend eingeschätzt, da er schreibt:

der unterworfenen Munda-Dravidas” und von “Ekstase eines primitiven Ackerbauvolkes”
zit. nach Stuchlik, S. 54–56).

32 Oldenberg 1923): “[…] das beständige Einströmen neuer Mengen von Wilden- und Halb¬

wildenblut”

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467

zit. nach Stuchlik, S. 36, FN 26).
33 von Glasenapp 1936): “Jetzt kamen sie [scil. “die alten Lehren von der Bedeutung des

weiblichen Prinzips und von dem göttlichen Charakter der Vereinigung von Mann und

Frau”, W.S.] infolge sozialer und rassischer Umschichtungen wieder aus dem Dunkel heraus

[…]” zit. nach Stuchlik, S. 36f, FN 27).

34 Ibid.
35 Frauwallner 1939, S. 276f. Aufgrund vertiefter Beschäftigung mit den Quellen konnte Frau¬

wallner in späteren Jahren seiner schon anfänglich gegebenen Anerkennung noch berufener

Ausdruck verleihen: “Mit der zweiten Hälfte des Jahrtausends ändert sich jedoch das Bild.
Auf dem Boden der Sekten entstehen nunmehr voll entwickelte Systeme. Sie unterscheiden

sich von den älteren philosophischen Systemen dadurch, daß sie die Gottheit als höchstes

Prinzip anerkennen und sich auf göttliche Offenbarung als Erkenntnisquelle berufen.

Aber sie bauen ihre Gedankengebäude so allseitig aus und entwickeln ihre Gedanken mit
solcher Klarheit und Methode, daß sie ebenbürtig neben die alten Systeme treten.” Erich
Frauwallner, Aus der Philosophie der sivaitischen Systeme. Berlin: 1962, S. 8).

36 Frauwallner 1939, S. 271.



460 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Die Einführung der Rassentheorie als inneres Deutungsprinzip dieser Perioden ist Verirrung
der Zeit, der Frauwallner erlegen ist, […]. Denn der ‘arische’ Geist, der ihm die erste

Periode des indischen Denkens zu kennzeichnen scheint, ist nicht der Geist ‘arischer Rasse’,

sondern der Geist Hellas, den der Altphilologe im Alten Indien in verwandter Prägung

wiederzufinden glaubt.37

Anderswo hält Oberhammer des weiteren fest:

[Frauwallners] Vorstellung von den Perioden der indischen Philosophie […] ist, wenn man

von der wohl unhaltbaren These ihrer Begründung aus der rassischen Eigenart ihrer Träger

absieht, die man nur als eine, wenngleich nicht politisch vordergründig motivierte
Verfallenheit an den Zeitgeist verstehen kann, der bisher einzige wissenschaftlich begründete,

aus typologischen Gründen abgeleitete Versuch einer Periodisierung der indischen

Philosophiegeschichte […]. 38

Aus seiner Zeit, seinem Ausbildungshorizont und wissenschaftlichen Milieu
heraus verstanden, suchte Frauwallner nach seinem philosophischen Ideal der,

wie er selbst sagt, “voraussetzungslosen Wissenschaft”, das er aus Griechenland
kannte, auch in Indien. “Religiös-dogmatische” Bindung war das Gegenteil
davon, und spätestens seit der Aufklärung darf das Diktum “philosophia ancilla
theologiae” in Europa als überwunden gelten. Wenn Frauwallner also einen
wertenden Standpunkt vertrat, so findet er sich im Spannungsfeld zwischen
Theologie und Philosophie als Erbe der europäischen Geistesgeschichte. Hier
sympathisierte er ohne Zweifel mit der Philosophie, weil sie voraussetzungslos

und frei von Dogmen sei.39 Das wäre auch heute noch kein Verbrechen.
Abgewertet, und das ist das Entscheidende, hat er den Theismus und seine
abendländischen Vertreter aber nicht, so wenig, wie er die Vertreter - oder “
rassischen Träger” - der theistischen philosophischen Strömungen Indiens irgendwo
als minderwertig bezeichnet hat. Im Gegenteil hat Frauwallner die Größe und

den Mut besessen, sogar im Kriegsjahr 1942 in Berlin in einem Vortrag “Die

37 Gerhard Oberhammer: “Erich Frauwallner 28.12.1898-5.7.1974).” WZKS 20 1976), S. 9

zit. nach Stuchlik, S. 189).
38 Gerhard Oberhammer: “Nachgetragene Gedanken zu E. Frauwallners ‘Geschichte der indi¬

schen Philosophie’.” In: Erich Frauwallner, Nachgelassene Werke II. Hrsg. v. Gerhard

Oberhammer und Chlodwig H. Werba. Wien 1992, S. 225, Anm. 1 zit. nach Stuchlik, S.

189).
39 Zu diesem die westliche Universitätsphilosophie kennzeichnenden Grundsatz, der aus genau

diesen Gründen einer fehlenden “Voraussetzungslosigkeit” und “Dogmenfreiheit” ursächlich

für den “Ausschluß Indiens aus der Philosophiegeschichte” war, vgl. die zusammenhängende

Darstellung bei Wilhelm Halbfass, India and Europe. Albany 1988, S. 145-159.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 461

Bedeutung der indischen Philosophie”, der 1944 erschienen ist, die kulturellen
Leistungen auch der “nichtarischen Urbevölkerung” Indiens ausdrücklich und
öffentlich zu würdigen:

Allerdings dürfen wir auch nicht vergessen, daß die arischen Einwanderer auf eine

zahlenmäßig starke Urbevölkerung trafen, die eine nicht zu unterschätzende eigene Kultur
besaß, und deren Einfluß auch auf die spätere Entwicklung sicher bedeutend war und nicht
aus den Augen gelassen werden darf.40

Um Frauwallner all dem zum Trotze Rassenhaß und persönliche Schuld
unterstellen zu können, mußte Stuchlik besonders hier zu den bekannten Methoden
greifen. An nur einem Beispiel - pars pro toto - demonstriert,41 stellt sich das

so dar:
Es werden Frauwallners Vortrag und Aufsatz über den arischen Anteil an

der indischen Philosophie 1939) behandelt. Frauwallner sei “im Aufbau seines

Vortrags […] sichtlich bestrebt, den Eindruck besonderer wissenschaftlicher
Korrektheit zu vermitteln”. Nach einer 15-zeiligen Demonstration der Phraseologie,

mit der Frauwallner seine Voreingenommenheit als Wissenschaftlichkeit
zu tarnen versuchte, wird dies von Stuchlik als “verständliche Ostentation”,
Prahlerei, entlarvt. Es folgt ein nahtloser Übergang zu Hitlers Mein Kampf:
Stuchlik braucht jetzt “nur wenige Zeilen”, bis er “glaubt”, dort auf “einen

Prototyp der Frauwallnerschen Vorstellung vom ‘Niedergang’ der indischen
Philosophie infolge des ‘Sieges fremden Wesens’ gestoßen zu sein, allerdings
dargelegt in den Kategorien der ‘Verbastardierung’ und ‘Vernegerung’ der Welt
[…].” Damit hat er Frauwallner in die Nähe menschenverachtender Diktion
gerückt, wie sie Frauwallner nie gebraucht hatte, und seinem Publikum
nahezubringen versucht, in welchen Kategorien Frauwallner in Wahrheit
gedacht habe, als er sich wissenschaftlich gab. Einen Schritt weiter vergleicht
Stuchlik Frauwallners “arischen Ansatz” - wir sind zwar erst auf S. 39, aber der
“Ansatz” ist jedenfalls vollentwickelt da - “mit den Botschaften aus Hitlers
Buch”. Stuchlik kommt nun nicht mehr “umhin, den Ansatz als eine Denunziation

der indischen ‘Nichtarier’ zu sehen, analog zur zeitgleichen
nationalsozialistischen Denunziation der ‘Nichtarier’ in Europa mit den damit verbundenen

deutlichen Folgen und weiteren Zielsetzungen.” Ja, die “Parallelstellung
von Frauwallners wissenschaftlichem Vortrag und Hitlers Buch” werde “noch
einleuchtender, wenn […].”

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467

40 Zit. nach Stuchlik, S. 72.

41 Alle Zitate aus Stuchlik, S. 37-39.



462 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Hiermit muß es genug sein. Wen es nach mehr Proben Stuchlikscher
Zeitgeschichte verlangt, kommt nicht umhin, das Machwerk selbst in die Hand zu
nehmen. Es ist richtig, daß Frauwallner Mitglied der NSDAP war und daß er im
Zusammenhang mit seiner Periodisierung der indischen Philosophie ihre
Trägerschaften an zwei Rassen festgemacht hatte, einer arischen und einer

nichtarischen. Der wissenschaftliche Irrtum einmal erkannt, vertrat er die These

nicht mehr.42 Die Tatsache der früheren NSDAP-Mitgliedschaft aber teilte sich
Frauwallner nach dem Kriege mit zahlreichen prominenten Namen in
öffentlichen Ämtern und Positionen. Mehr als die Hälfte der neuen
Abgeordneten des ersten deutschen Bundestages war Mitglied der NSDAP gewesen.

Als solches konnte man in Bundeskanzler-, Bundespräsidenten- und in andere

hohe Ämter gewählt werden. Frauwallner aber - als Vertreter eines randständigen

Faches ein öffentlicher Niemand - hätte nach Auffassung Stuchliks keinen
Neuanfang mehr verdient. Günter Grass, Literaturnobelpreisträger mit
SSVergangenheit, beurteilt die Gnade, sich bewährt haben zu dürfen, gegenteilig.43

Stuchlik jedenfalls findet, daß mit der Ruhestandsversetzung Frauwallners als

Mittelschullehrer 31.12.1948) seine “aktive akademische Karriere ihr Ende

gefunden haben hätte können” S. 94). Da es leider “anders kam” S. 136), wird
die Indologie das schwere Erbe, das Frauwallners nicht verhindertes Weiterwirken

ihr aufgebürdet hat, irgendwie bewältigen müssen, als da sind: die Gründung

blühender Universitäts- und Akademie-Institute, von Akademie-Schriften
und wissenschaftlichen Zeitschriften, die Heranziehung eines hoch reputierten
Schülerkreises mit internationaler Strahlkraft sowie zuletzt Frauwallners eigene

fachliche Wirkungsgeschichte in Form bahnbrechender Pionierleistungen. Aus
diesem Grunde hat die DMG Frauwallner 1972 die Ehrenmitgliedschaft
verliehen.44

Stuchliks verdrehte Kausalakrobatik erinnert in ihrer assoziativen Beliebigkeit
an den von Leo Strauss mit dem Begriff der reductio ad Hitlerum belegten

42 Frauwallner hat später 1953) in seiner Geschichte der indischen Philosophie das rassische

Erklärungsmodell für seine Periodisierung fallengelassen.

43 “Wenn man über [diese Zeit] urteilt, dann muß man tolerieren und anerkennen, daß alle, die
diesen Jahrgängen angehört haben, sofern sie’s überlebt haben, die Chance hatten, etwas

daraus zu machen. […] Diese Befangenheit in der Ideologie des Nationalsozialismus ist eine

Periode, in der ich mich im Rückblick als eine völlig fremde Person begreife und mir mein
Verhalten nicht erklären kann.” Frankfurter Allgemeine Zeitung, 22.12.2003, Nr. 297 /

Seite 33).

44 Auch diese Tatsache hat Stuchlik ersichtlich Verdruß bereitet S. 191).

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 463

Trugschluß.45 Sie müßte Vegetariern, Nichtrauchern und Anti-Alkoholikern im
Grunde eine Warnung sein, sich trotz löblicher Absichten nicht eines Tages
unerwartet in der Verdachtszone der imitatio ducis wiederzufinden. Befolgt man

etwa dessen diätisches Regime? Der Autor hätte besser daran getan, sein Buch
im Programm eines nichtwissenschaftlichen Verlages oder in dem eines
ideologischen Organs unterzubringen. Mit Wissenschaft hat es nichts zu tun - trotz
gegenteiliger Suggestion durch den reputierten Namen des Verlags, bei dem
diese Abhandlung unerklärlicherweise erscheinen durfte.

Walter Slaje

WU Xiujie: Ein Jahrhundert Licht: Eine technikethnologische Studie zur
Beleuchtung im chinesischen ländlichen Alltag. Wiesbaden: Harrossowitz
Verlag 2009, 249 pp. ISBN: 978-3-447-05999-2.

“Eine wichtige Nebensache im Alltag” – so beschreibt Wu Xiujie die Rolle der
Beleuchtung im China des zwanzigsten Jahrhunderts. Tatsächlich zeigt ihre

Arbeit auf eindrucksvolle Weise, daß Beleuchtung durchaus nicht nebensächlich
war und daß der Wandel der Beleuchtungstechnik – von Öl und Kerze über
Petroleum bis zum elektrischen Licht – entscheidende Veränderungen im
Alltagsleben, in der Arbeitsteilung zwischen Mann und Frau, in der Wahrnehmung
und Nutzung von Raum und Zeit, und vielleicht sogar in der Vorstellungswelt
chinesischer Landbewohner nach sich zog. Gleichzeitig demonstriert sie, daß

ein gut gewählter enger Fokus auf einen unspektakulären Bereich des Alltags zu
inhaltlichen und methodischen Erkenntnissen führen kann, die weit über diesen

Bereich hinausgehen. Die Autorin verfolgt einen zweifachen Methodenansatz.
Einerseits benutzt sie die traditionellen Mittel der chinesichen Volkskunde und

der europäischen Ethnologie: den genauen Blick auf materielle Kultur und

Alltagsleben, die Analyse von mündlichen Überlieferungen und “kleinen”
schriftlichen Quellen lokale Sammlungen von Sprichwörtern, Kinderversen,
Volkserzählungen usw.), und ausgedehnte Feldforschung im Kreis Dingxian,
Hebei, in Nordchina). Andererseits folgt sie der Einsicht der Technikgeschichte,

45 “[…] we must avoid the fallacy that in the last decades has frequently been used as a sub¬

stitute for the reductio ad absurdum: the reductio ad Hitlerum. A view is not refuted by the

fact that it happens to have been shared by Hitler.” Leo Strauss, Natural Right and History.
11953, paperback edition Chicago 1965, S. 42f.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



464 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

daß technischer Wandel immer auch kultureller und sozialer Wandel ist und daß

Technik nicht nur Objekte sondern gleichzeitig auch Menschen und deren
Beziehungen produziert 36). Das Verhältnis zwischen der empirisch dichten
aber theoriefernen volkskundlichen Forschung und der sozial- und

kulturhistorischen Theoriebildung bleibt dabei allerdings etwas unklar: die

Autorin lehnt die Unterordnung des konkreten Alltagslebens unter

theoriegeleitete Verallgemeinerungen ab und spricht sich für eine

Nachzeichnung der Alltagswelt in all ihren komplexen Zusammenhängen aus

21); gleichzeitig warnt sie aber vor einem Empirizismus, der vor lauter Bäumen

den Wald nicht sieht 27).
Chinesische Beleuchtung, wie Wu sie beschreibt, war lange Zeit geprägt

durch Knappheit. Lampenöl wurde aus Raps, Baumwollsamen, oder Sesam

gewonnen und war nicht grundsätzlich von Speiseöl verschieden. Mehr Licht im
Haus bedeutete daher weniger Öl im Kochtopf – eine erhebliche Einschränkung

in der ohnehin kargen und fettarmen Kost Nordchinas. Beleuchtet wurde punktuell,

mit tragbaren Lampen, die nicht das ganze Zimmer sondern nur das

Blickfeld der arbeitenden Person erhellten. Auch zeitlich war der

Lichtverbrauch begrenzt: Lampen wurden so spät wie möglich angezündet und
so früh wie möglich gelöscht. Im Winter ging man früh zu Bett, um Lampenöl
und Kalorien zu sparen. Beleuchtung war Frauensache, da Frauen noch spät

abends spannen, webten und nähten, während Männer in der Regel nach

Einbruch der Dunkelheit nicht mehr arbeiteten. Wu spricht von einer

“Zwangsgemeinschaft” der im Winter um die Lampe gescharten Familie, betont
aber auch, daß Männer häufig dieser Gemeinschaft auswichen und sich an

männlich dominierte Orte – traditionell in den Stall, nach der Kollektivisierung
in Gebäude der Dorfverwaltung – zurückzogen. Nur einmal im Jahr schwang

Sparsamkeit in Verschwendung um. Zu Neujahr wurden alle verfügbaren
Lampen angezündet oder nach der Elektrifizierung) die üblichen 40-Watt-
Lampen durch solche von 200 Watt ersetzt 155).

Petroleum – eingeführt in 1850 von der Standard Oil Company und

beinahe flächendeckend vertrieben – veränderte die materielle Kultur der
Beleuchtung in Nordchina nur unwesentlich. Es wurde in leicht angepassten

traditionellen Lampen verbrannt, so daß Verbraucher ohne größere Umstände
von Petroleum zu Pflanzenöl und wieder zurück wechseln konnten. Die Frage

ist, warum Petroleum sich überhaupt durchsetzen konnte, da es dem Pflanzenöl
an Leuchtkraft kaum überlegen und vor allem in entlegenen Gegenden deutlich
teurer war. Die verblüffende Antwort der Autorin ist, daß der Vorteil des

Petroleums vor allem in seiner Ungeniessbarkeit lag. Nutzer von Raps- oder

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 465

Baumwollöl sahen Lampenöl als vom Munde abgespartes Speiseöl. Wer
dagegen Petroleum kaufte, nahm damit die Entscheidung für ein gewisses Maß
von Licht vorweg und mußte nicht mehr täglich zwischen den Anforderungen
des Magens und des Auges abwägen.

Wie auch in der Sowjetunion galt das elektrische Licht im maoistischen China
als Symbol des Fortschritts: ein weit verbreiteter Slogan versprach den Bauern

“zweistöckige Häuser, Telefon und elektrisches Licht” loushang louxia,
diandeng dianhua) als Frucht der sozialistischen Entwicklungspolitik. Tatsächlich

führte die Elektrifizierung aber zu eher graduellen Veränderungen. In den

fünfziger Jahren setzte die Regierung auf kleine, dezentrale Dampfkraftwerke,
die nur sehr schwachen Strom lieferten; erst in der zweiten Hälfte der sechziger
Jahre wurden diese zu grösseren Netzwerken zusammengeschlossen, aber auch
dann behielt der Stromverbrauch in Industrie und Landwirtschaft vor allem für
Bewässerung) Vorrang gegenüber dem Privatverbrauch. Schwache und
schwankende Spannung reduzierte den Nutzen des elektrischen Lichts, aber die
Tatsache, daß der Wolframfaden nur langsam aufglühte, gab dem neuen Licht
“Prozesscharacter” 170) und nahm ihm damit seine Fremdheit. Auch nach der
Elektrifizierung regierte die Knappheit. Glühbirnen wurden zum Beispiel repariert,

indem das Glas aufgeschmolzen und der gebrochene Faden durch einen

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467

neuen ersetzt wurde.
Wu beschreibt ein eher zwiespältiges Verhältnis chinesischer Bauern zu

der neuen Lichtquelle: einerseits Freude über ihre Helligkeit und

Benutzerfreundlichkeit, andererseits ein Gefühl der “Demütigung” 215) und
Entmachtung gegenüber einer Technologie, die aufgrund schlechter Installation
und Unwissenheit mit beträchtlichen Gefahren verbunden war und den

Einzelnen in unkontrollierbare Netzwerke einband. Begriffe wie
“Stromzuteilung nach persönlicher Bevorzugung” renqing dian), “nach

Beziehungen” guanxi dian) und “nach Macht” quanli dian) zeigen, daß

Stromzuteilung nicht immer fair und demokratisch geregelt wurde. Für Frauen

bedeutete Elektrifizierung ein Verlust von Kontrolle über alltägliche
Arbeitsabläufe und über die Nutzung des Raums: Lampen wurden nun von
Männern installiert und gewartet, und die zentral gehängte, das Zimmer
gleichmässig ausleuchtende Glühbirne führte zur Auflösung der
“Zwangsgemeinschaft” um das Licht und damit zu einer stärker männlich
geprägten Nutzung der Innenräume.

Ein durchgängiges Thema des Buches ist das Fortbestehen alter Gewohnheiten

und Einstellungen trotz des technologischen Wandels. Das beginnt mit



466 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

anfanglichen Anpassungsschwierigkeiten: so berichtet Wu, daß Stromnutzer
anfangs versuchten, Glühbirnen auszublasen oder ihre Pfeifen an ihnen
anzuzünden. Eine Informantin erzählt, wie sie in einem erstmals hell erleuchteten

Raum abwechselnd verschiedene Nähmaschinen benutzte, um das auf einmal
überreichlich vorhandene, aber immer noch wertvolle Licht “in jeder Ecke

auszunutzen” 51). Technologische Ungleichzeitigkeit zeigt sich auch in dem

weiterhin extrem sparsamen Umgang mit Beleuchtung in Haushalten, die sich
eigentlich mehr Licht leisten könnten. Bis heute wird selten mehr als eine

Lampe in einem Raum angeschaltet; ältere Leute kommen mit 15-Watt Birnen
aus und auch jüngere halten Lampen mit mehr als 60 Watt für unnötige
Verschwendung 148). Der durchschnittliche monatliche Stromverbrauch einer
ländlichen Familie liegt zwischen 10 und 20 kWh – fünf bis zehn Prozent
dessen, was ein deutscher oder schweizer Haushalt verbraucht. Dahinter liegen,
so Wu, andere Zeit- und Raumnutzungsstrategien und andere Körpertechniken.
Dies wird deutlich am Beispiel ihrer Gastgeberin, die bei Stromauswahl im Dorf
in fast völliger Dunkelheit das Essen zubereitet; es zeigt sich auch in der

anscheinend weit verbreiteten) Klage älterer Frauen über den “exzessiven”
Lichtverbrauch ihrer Schwiegertöchter, die noch nicht gelernt hatten, auch ohne

Licht gleichmässig zu spinnen und zu nähen 146–47). Dies legt die Vermutung
nahe, daß zumindest für Teile der Landbevölkerung das Sehen nicht den

gleichen uneingeschränkten Vorrang über die anderen Sinne hatte, den es für
uns in der Regel hat, und darüber hinaus, daß die nicht-visuellen Sinne

geschlechts- und generationsspezifisch unterschiedlich ausgebildet wurden. Die
Fähigkeit, auch ohne Licht zu “sehen” scheint in den letzten Jahren verloren zu
gehen: Wu berichtet von einem aus der Sicht alter Bauern verschwenderischen

Umgang mit Licht unter jungen Leuten 191) und suggeriert damit, daß die von
der Annales-Schule aufgestellte These einer zunehmenden Visualisierung in der

Moderne und eines Verlusts anderer Sinne auch für China zutrifft.

Für mich liegt der Hauptnutzen dieses Buches darin, daß es auf vorbildhafte
Weise zeigt, wie die dramatischen Umwälzungen des zwanzigsten Jahrhunderts

im Alltag erfahren wurden, nämlich gebrochen durch technische Unzulänglichkeiten

und gefiltert durch alte Gewohnheiten. Für viele ländliche Chinesen lag
der Hauptinhalt der Revolution eher im schon erwähnten Slogan vom “
zweistöckigen Haus, Telefon und elektrischen Licht” als in Klassenkampf und

Kampagnenwesen, aber selbst ein scheinbar abruptes, “revolutionäres” Ereignis
wie die ländliche Elektrifizierung ist nur als lang ausgedehnter Prozess zu ver-

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 467

stehen, der erst mit der Ausbildung neuer Sehgewohnheiten und Körpertechniken

in der nächsten Generation zum Abschluss kam.
Ein Mangel ist zu erwähnen: Die vier inhaltlichen Kapitel (“Alltag mit

knappen Beleuchtungsresourcen”, “Materielle Kultur der Beleuchtung”, “Praktiken

im Alltag”, “Wahrnehmung von Beleuchtung”) sind nicht scharf voneinander

abgegrenzt, so daß Angaben zum Beispiel zu volksliterarischen Motiven
oder zum Umgang mit elektrischen Licht über mehrere Kapitel verteilt sind. Da
ein Index fehlt, ist es nicht immer einfach, sich im Text zurechtzufinden.

Jacob Eyferth

AS/EA LXIV•2•2010, S. 435–467




	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

