
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 2

Artikel: Sur un démon mineur de la religion védique

Autor: Voegeli, François D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SUR UN DÉMON MINEUR
DE LA RELIGION VÉDIQUE

François D. Voegeli, Université de Lausanne

Abstract

An entity named aráru is repeatedly mentioned in the sacrificial formulae called stambayajús

which are recited by the Adhvaryu when he prepares the altar védi) of the New and Full Moon
sacrifices. These formulae say that aráru needs to be expelled from the earth of the védi and

prevented to leap to the sky. Though aráru seems a malevolent being in the ritual, old Vedic
sources call it “son of an ásura”. A passage of the Atharvaveda reveals that aráru was indeed

considered to be the son of Yama. aráru has thus been demonized by the later Vedic literature, in a

way which evokes the fate of the daeuua in Avestic literature. The case of aráru shows that such a

process of demonization was also at work within the Vedic religion itself.

Un préliminaire essentiel du sacrifice védique des syzygies darsapur.amasa)
est la construction de l’autel vedi) où seront déposées les offrandes et les divers
instruments nécessaires à leur accomplissement, tels les cuillers sruc), le pot de
beurre clarifié ajyasthali), le pot contenant les eaux de lustration prok.a-
.idhani), etc.

La vedi des syzygies est un trapèze situé à l’intérieur de l’aire délimitée par

les trois foyers sacrificiels que sont l’ahavaniya, situé à l’est, le garhapatya,
situé à l’ouest, et le foyer dit dak.i.agni ou anvaharyapacana, situé au sud.

Contrairement à ce que l’on pourrait croire, la vedi n’est pas une structure
surélevée, mais une dépression creusée à même le sol que l’on recouvre ensuite

d’une litière d’herbe.
En préliminaire au creusement de l’autel, l’Adhvaryu procède à l’opération

dite des stambayajus. Ce rituel consiste à prélever à l’aide d’un sabre de bois
sphya) quatre mottes de terre du centre de la surface destinée à devenir la vedi.

Ces mottes de terre sont déposées tour à tour sur le crassier utkara), un petit
tertre situé au nord-est du terrain sacrificiel, où l’on entrepose les déchets

produits au cours du sacrifice.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



416 FRANÇOIS D. VOEGELI

L’ensemble de la besogne porte le nom de stambayajus, “formules
sacrificielles que l’on récite pendant l’enlèvement) de la touffe d’herbe”1, parce que

l’Adhvaryu commence par déposer sur le sol un brin d’herbe qu’il sectionnera
en deux lors de sa première frappe avec le sphya et qu’il accompagne toutes ses

opérations par la récitation de formules bien précises.

Lorsque l’Adhvaryu transporte les trois premières mottes de terre vers le
crassier, il récite une série de formules où il est fait mention d’un certain aráru.
Cet aráru est un être malfaisant que l’on veut expulser de la terre, en souhaitant

qu’il ne monte pas ensuite aux cieux.
C’est le nom de ce petit démon qui a en premier attiré mon attention. Sa

structure consonnantique et son accentuation s’opposait fortement à mon
modeste Sprachgefühl de la langue védique et, en effet, le grand dictionnaire
étymologique de MAYRHOFER 1992–96) confirme que l’origine de ce patronyme

est obscure. Je m’étais alors posé la question de savoir si on avait affaire à

un vocable d’origine austroasiatique. Comme on le sait, les traces des langues

mu..a dans l’idiome védique ont fait couler beaucoup d’encre depuis les
travaux de KUIPER 1991), mais tant les sources que j'ai pu accumuler sur aráru
que l’intervention bienveillante de mon ami le Dr. Canevascini, m’ont persuadé

que cet esprit malfaisant est authentiquement indo-européen. Une de ses
caractéristiques m’a néanmoins conduit à une réflexion délicate sur le statut et l’origine
des entités démoniaques de la religion védique, réflexion qui n’est pas achevée

et dont je ne peux livrer aujourd’hui que certains éléments. Avant de vous les

présenter, il faut impérativement examiner ce que les sources nous disent de

aráru.

Les formules sacrificielles que l’Adhvaryu récite lorsqu’il prend et transporte les

mottes de terre vers le crassier sont les suivantes:

TS 1.1.9.1e–3r ápahato ’ráru. p thivyái e) vrajá. gacha gosth na. f) vár.atu te dyáur
g) badhaná deva savita. paramásyam paraváti saténa p sair yò ’sm n dvé..i yá. ca

vayá. dvi.más tám áto m maug h) ápahato ’ráru. p thivyái devayájanyai i) vrajá.
gacha gosth na. k) vár.atu te dyáur l) badhaná bis áto m maug m) ápahato ’ráru. p -
thivy ádevayajano n) vrajá. gacha gosth na. o) vár.atu te dyáur p) badhaná bis áto m

maug q) arárus te díva. m skan. r)

1 stambayajús- dans des expressions telles que stambayajúr harati TS 2.6.4.1) est un

accusatif à valeur durative. Lorsque des noms de formules sont utilisés comme accusatifs à

valeur durative, ils expriment l’idée que l’action se prolonge tant que ces formules sont

récitées. Pour plus d’information sur ces constructions, voir VOEGELI à paraître 2010).

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 417

aráru est expulsé de la terre. e) Va à l’étable, à la stabulation des vaches. f) Que le ciel
pleuve pour toi. g) Ô dieu Savit lie au confin des confins, avec cent liens, celui qui nous

hait et celui que nous haïssons. Puisses-tu ne pas le libérer de là-bas. h) aráru est expulsé

de la terre qui est) lieu de sacrifice aux dieux. i) Va à l’étable, à la stabulation des vaches.

k) Que le ciel pleuve pour toi. l) Ô dieu Savit lie bis Puisses-tu ne pas le) libérer de
làbas. m) aráru est expulsé de la terre, lui qui est non-lieu de sacrifice aux dieux. n) Va à

l’étable, à la stabulation des vaches. o) Que le ciel pleuve pour toi. p) Ô dieu Savit lie bis

Puisses-tu ne pas le) libérer de là-bas. q) Puisse aráru ne pas bondir vers ciel à ton
détriment). r)

VS 1.26a–e áparáru. p thivyái devayájanad badhyasam a) vrajá. gacha go..h nam b)
vár.atu te dyáu. c) badhaná deva savita. paramásya. p thivy saténa p sair yò ’sm n
dvé..i yá. ca vayá. dvi.mas tám áto m maug d) áraro díva. m papta.. e)

Puissé-je repousser aráru de la terre qui est) lieu de sacrifice aux dieux. a) Va à l’étable, à

la stabulation des vaches. b) Que le ciel pleuve pour toi. c) Ô Dieu Savit lie au plus loin
de la terre, avec cent liens, celui qui nous hait et celui que nous haïssons. Puisses-tu ne pas

le libérer de là-bas. d) Ô aráru, puisses-tu ne pas voler vers le ciel. e)

VSK 1.9.4 áparáru. vadhyasa. p thivyái devayájanat vrajá. gaccha go..h na. vár.atu
te dyáur badhaná deva savita. paramásya. p thivy saténa p sai., yò ’sman dve..i yá.
ca vayá. dvi.más tám áto m mauk, áraro díva. m papto drapsás te dy m skan,

vrajá. gaccha bis tám áto m mauk.

Puissé-je expulser aráru de la terre qui est) lieu de sacrifice aux dieux. Va à l’étable, à la
stabulation des vaches. Que le ciel pleuve pour toi. Ô Dieu Savit lie au plus loin de la terre,

avec cent liens, celui qui nous hait et celui que nous haïssons. Puisses-tu ne pas le libérer de

là-bas. Ô aráru, puisses-tu ne pas voler vers le ciel. Puisse ta goutte ne pas bondir vers le
ciel. Va à l’étable bis Puisses-tu ne pas le libérer de là-bas.

KS 1.9 [4.15–18] KapS 1.9 [7.13–16]) ararur dya. ma paptad vraja. gaccha

gosthana. var.atu te dyaur badhana deva savita. paramasya. p thivya satena pasair
yo ’sman dipsati ya. vaya. dipsamas tam ato ma maug apararum adevayajana. p thivya
devayajanaj jahi.
Puisse aráru ne pas voler vers le ciel. Va à l’étable, à la stabulation des vaches. Que le ciel
pleuve pour toi. Ô Dieu Savit lie au plus loin de la terre, avec cent liens, celui qui veut
nous faire du mal, celui à qui nous voulons faire du mal. Puisses-tu ne pas le libérer de

làbas. Expulse aráru, le non-lieu de sacrifice aux dieux, de la terre qui est) lieu de sacrifice

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433

aux dieux.

MS 1.1.10 [6.7] áparáru. p thivy ádevayajanam.

Loin de la terre on expulse) aráru, le non-lieu de sacrifice aux dieux.

Ces formules nous disent que le lieu de résidence d’aráru est la terre de l’aire
sacrificielle p thivyái devayájanyai). On veut l’en chasser, mais ce faisant on



418 FRANÇOIS D. VOEGELI

redoute qu’il ne monte aux cieux. aráru y est aussi “ le non-lieu de sacrifice aux

dieux” ádevayajana.). On peut interpréter cette épithète de deux manières.

Dans la première, sa présence rend la terre impropre au sacrifice et il est

nécessaire de le bannir en un lieu profane pour créer le terrain sur lequel le rituel
pourra se dérouler. Comme nous le verrons, c’est l’interprétation qui domine
dans le YV.

Dans la seconde, s’il est maintenant dit être “non-lieu de sacrifice aux
dieux”, c’est peut-être que par le passé il était moins profane, et que la terre
consacrée lui était accessible dans une certaine mesure. Nous verrons que cette
seconde explication, toute surprenante qu’elle soit, a en fait un certain fondement.

On est aussi surpris de voir qu’apparemment on lui demande d’aller “à

l’étable, à la stabulation des vaches” et que l’on souhaite qu’il pleuve pour lui,
deux exigences qui semblent difficilement conciliables avec la nature
malfaisante d’aráru. Le rituel a tenté d’accomoder cette singularité en fractionnant à

l’extrême les actions de l’Adhvaryu que ces formules accompagnent.

Dans la version Taittiriya de ce rituel2, l’Adhvaryu prend la première motte
de terre en récitant ápahato ’ráru. p thivyái. Puis il la transporte en dehors de

l’aire où l’autel sera creusé en récitant vrajá. gacha gosth na.. Arrivé en
dehors de ce périmètre, il tourne son regard vers le terrain de la vedi en récitant

vár.atu te dyáur, puis il transporte la motte vers le crassier où il la dépose en

récitant badhaná deva savita. etc.). Ces opérations se répètent lorsque les

deuxième et troisième mottes sont transportées, si ce n’est que la formule
introductive devient ápahato ’ráru. p thivyái devayájanyai lorsque la deuxième

motte est prélevée et ápahato ’ráru. p thivy ádevayajana. lorsque la troisième
motte est prélevée. Enfin, lorsqu’il dépose la troisième motte sur le crassier il
supplée arárus te díva. m skan à la formule badhaná deva savita. etc.).

Vu sous l’angle des actions rituelles, ce n’est pas aráru qui est envoyé à

l’étable mais un fragment de la terre de l’autel. C’est pour ce dernier que l’on
souhaite aussi la pluie. On peine toutefois à trouver une parfaite correspondance
entre paroles et actions dans ces séquences rituelles. Non seulement on se sent

obligé d’expulser plusieurs fois aráru du terrain de l’autel, mais en plus ce

bannissement répété ne semble pas suffire, car on craint encore qu’il ne
s’échappe du crassier pour bondir vers le ciel.

2 Je suis ici Baudh 1.11 [14.9–15.4], mais la procédure des Taittiriya postérieurs et des

Vajasaneyin ne diffère pas significativement de celle de Baudhayana.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 419

Je ne tiens pas à entrer ici dans le débat portant sur la préséance du rituel
sur le regroupement des formules sacrificielles dans les diverses Sa.hita du
Yajurveda, mais, comme nous le verrons par la suite, divers indices me font
penser qu’ici l’agencement des formules a précédé leur application dans le
sacrifice, et que donc l’étable et la pluie était à l’origine destinées à aráru.

Les formules sacrificielles que nous venons de voir nous apprennent

qu’aráru est un esprit chtonien, mais pas exclusivement. Les cieux sont visiblement

un des domaines dans lequel il pourrait s’ébattre. Cela étant, il semble

aussi avoir un rapport avec la pluie, si on accepte ma conjecture sur le
destinataire de la formule récurrente vár.atu te dyáur, mais aussi en tenant

compte de drapsá- qui apparaît dans la version Ka.viya de ces yajus. Dans cette

version, drapsás te dy m skan est toutefois difficile à interpréter. Le
commentaire de la VSK attribue ces gouttes à la terre de la vedi et elles seraient

le “suc dont les créatures tirent subsistance”3. Cette explication me semble

artificielle et cette goutte pourrait être une référence au fait que chez les Ka.viya
on aspergeait le terrain de l’autel avant d’en prélever les mottes de terre qui
étaient de ce fait humides. Les sources rituelles SBK) ne confirment
malheureusement pas mon hypothèse, mais c’est la seule qui me semble pouvoir
expliquer l’apparition d’une goutte dans un tel contexte.

Les aspects d’aráru que nous laissent entrevoir ces yajus sont précisés dans

les gloses que l’on trouve à son sujet dans les Sa.hitas et Brahma.as du Yajurveda,

dont il faut maintenant donner un aperçu exhaustif.
Dans la MS on parle d’aráru en ces termes:

MS 4.1.10 [13.7–12] arárus te dy m paptat. íty arárur vái n masurá asit, sá p thiv m
upamrúcyasayat, tám índro ’cayat, tám, áparáru. p thivy ádevayajanam íty, ápahant, sá

dívam apipati.at, tám. arárus te dy m paptat. íti divá. práty anudata, yá evá vidv
stambayajúr háraty, ebhyó v etál lokébhyo yájamano bhr t vya. nír bhajati.

Il dit) “Puisse aráru ne pas voler vers le ciel”. Il y avait un fils d’ásura dont le nom était
aráru. S’étant couché dans la terre, il y gîta. Indra l’aperçu. Il l’expulsa en disant) “Loin de

la terre on renvoie) aráru, le non-lieu de sacrifice aux dieux”. Il chercha à voler au ciel. Il
Indra) l’évinça du ciel en disant) “Puisse aráru ne pas voler vers ciel à ton détriment) ”. Il

dépouille ainsi un rival de ces espaces le sacrifiant qui, le sachant tel, transporte les mottes

de terre) pendant que l’on récite) les formules de la touffe d’herbe).

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433

Il apparaît à deux reprises dans la KS:

3 he vedidevate te p thivirupayas tava drapsa upajivyo rasa., dya. dyuloka., ma skan ma

skandatu ma gacchatu, ed. B.R. SHARMA, Vol. I, p. 16, ll. 3–4.



420 FRANÇOIS D. VOEGELI

KS 25.4 [106.18–19, 21–22] KapS 39.1 [248.14–15, 17–19]) apararum adevayajana.
p thivya devayajanaj jahiti bhrat vyo va ararur bhrat vyam eva p thivya apahanti4 [18–19]

ararur dya. ma paptad iti bhrat vyo va ararur bhrat vyam eva svargal lokat pratinudate.

[21–22]

Il dit) “Expulse aráru, le non-lieu de sacrifice aux dieux, de la terre qui est) lieu de

sacrifice aux dieux”. aráru est un rival. Il expulse ainsi) un rival de la terre. Il dit) “Puisse

aráru ne pas voler vers le ciel”. aráru est un rival. Il évince ainsi) un rival de l’espace du

ciel.

KS 31.8 [10.3–13] ararur dya. ma paptad iti bhrat vyo va ararur bhrat vyam eva svargal
lokat pratinudate ’rarur vai namasura asit so ’bibhed yajñena no deva abhibhavi.yantiti sa

p thivi. vi.e.alimpad amedhya. kurvann indro vai v tram aha s tasyema. lohitam
anuvyadhavat tad amedhyabhavad yad uddhanti yad evasya amedhyam ayajñiya. tad
apahanty ararur vai namasura asit so ’bibhed deva ma p thivya notsyanta iti sa p thivim
upamrucyasayat tam indro ’cayat tam apararum adevayajana. p thivya devayajanaj jahiti
p thivya apahan sa divam apatad ararur dya. ma paptad iti ta. diva. pratyanudata tato
deva abhavan parasura abhavan yasyaiva. vidu.as stambayajur hriyate yasyaiva. vidvan

haraty ebhya eva lokebhyo bhrat vya. nirbhajati bhavaty atmana parasya bhrat vyo

bhavati.

Il dit) “Puisse aráru ne pas voler vers le ciel”. aráru est un rival. Il évince ainsi) un rival
de l’espace du ciel. Il y avait un fils d’ásura dont le nom était aráru. Par crainte il se dit:
“Les dieux nous surpasseront par le sacrifice”. Il enduisit la terre de poison pour la rendre

impropre au sacrifice. Indra tua V tra. Son sang s’écoula le long de cette terre). Elle devint

ainsi impropre au sacrifice. Lorsqu’il bêche la terre de l’autel), il en expulse ce qui est

impropre au sacrifice, ce qui est) insacrifiable. Il y avait un fils d’ásura dont le nom était

aráru. Par crainte il se dit: “Les dieux me repousseront de la terre”. S’étant couché dans la

terre, il y gîta. Indra l’aperçu. Il l’expulsa de la terre en disant) “Expulse aráru, le non-lieu
de sacrifice aux dieux, de la terre qui est) lieu de sacrifice aux dieux”. Il vola vers le ciel. Il
Indra) l’évinça du ciel en disant) “Puisse aráru ne pas voler vers le ciel”. De là les dieux

furent pleinement et) les ásura périrent. Il dépouille un rival de ces espaces celui qui, le

sachant tel, transporte les mottes de terre) pendant que l’on récite les) formules de la touffe
d’herbe), ou celui dont les mottes de terre) sont transportées pendant que l’on récite les)

formules de la touffe d’herbe), alors qu’il le sait ainsi. Il devient pleinement et) son rival
périt.

On en parle dans des termes similaires dans le TB et les deux recensions du SB:

TB 3.2.9.4–6 arárur vái n masurá asit, sá p thivy m úpamlupto ’sayat, tá. dev

ápahato ’ráru. p thivy íti p thivy ápaghnann, bhr t vyo v aráru. ápahato ’ráru.
p thivy íti yád ha bhr t vyam evá p thivy ápahanti tè ’manyanta díva. v ayám itá.
pati.yat ti tám arárus te díva. m skan íti divá. páryabadhanta, bhr t vyo v aráru.,

4 nirbhajati KapS.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 421

arárus te díva. m skan íti yád aha bhr t vyam evá divá. páribadhate, stambayajúr harati,
p thivy evá bhr t vyam ápahanti, dvit ya harati, antárik.ad eváinam ápahanti, t t ya.
harati, divá eváinam ápahanti, tu.. caturthá harati, áparimitad eváinam ápahanti.

Il y avait un fils d’ásura dont le nom était aráru. S’étant dissimulé dans la terre, il s’y
reposa. Les dieux l’expulsèrent de la terre en disant) “aráru est expulsé de la terre”. aráru
est un rival. Lorsqu’il dit “aráru est expulsé de la terre”, il expulse ainsi) un rival de la
terre. Ils les dieux) pensèrent: “Cet aráru) volera d’ici vers le ciel”. Ils l’excluèrent du ciel
en disant) “Puisse aráru ne pas bondir vers le ciel à ton détriment)”. aráru est un rival.

Lorsqu’il dit “Puisse aráru ne pas bondir vers le ciel à ton détriment)”, il exclut ainsi) un

rival du ciel. Il transporte les mottes de terre) pendant que l’on récite les) formules de la
touffe d’herbe). Il expulse ainsi) un rival de la terre. Il transporte la seconde motte de

terre). Il l’expulse ainsi) de l’espace intermédiaire. Il transporte la troisième motte de

terre). Il l’expulse ainsi) du ciel. Il transporte la quatrième motte de terre) sans réciter de

formule. Il l’expulse ainsi) de ce qui est indéfini.

SB 1.2.4.17–18 átha dvit ya. prá harati, áparáru. p thivyái devayájanad vadhyasam íty
arárur ha vái n masurarak.asám asa tá. dev asya ápaghnata tátho evàinam etád e.ò 'sya

ápahate vrajá. gaccha go..h na. vár.atu te dyáur badhaná deva savita. paramásya.
p thivy saténa p sair yò ’sm n dvé..i yá. ca vayá. dvi.mas tám áto m maug íti tám
agn d abhiní dadhaty, áraro díva. m papta íti yátra vái dev arárum asurarak.asám
ap ghnata sá dívam apipati.at tám agnír abhinyàdadhad áraro díva. m papta íti sá ná

dívam apatat tátho evàinam etád adhvaryúr ev sm l lok d antaréti divó ’dhy agn t tásmad

evá. karoti.
Puis il transporte la seconde motte de terre) vers le crassier en récitant) “Puissé-je
repousser aráru au loin de la terre qui est) lieu de sacrifice aux dieux”. Il y avait un démon

des ásura dont le nom était aráru. Les dieux l’expulsèrent de cette terre). De la même

manière il l’expulse là de cette terre), puis il ajoute) “Va à l’étable, à la stabulation des

vaches. Que le ciel pleuve pour toi. Ô Dieu Savit lie au plus loin de la terre, avec cent

liens, celui qui nous hait et celui que nous haïssons. Puisses-tu ne pas le libérer de là-bas”.

L’Agnidhra foule cette motte sur le crassier en récitant) “Ô aráru, puisses-tu ne pas voler
vers ciel”. Lorsque les dieux expulsèrent aráru, le démon des ásura, il voulut voler vers le
ciel. Agni le foula alors en disant) “Ô aráru, puisses-tu ne pas voler vers le ciel”. Il ne vola
pas vers le ciel. De la même manière l’Adhvaryu se met là entre lui et cet espace et)
l’Agnidhra se met) au-dessus du ciel. C’est pourquoi on fait ainsi.

SBK 2.2.2.10 átha dvit ya. prá haraty áparáru. vadhyasa. p thivyái devayájanad íty
arárur ha vái n masurarak.asám asa tám evá. dev asy p thivy ap ghnata tátho v

enam e.á etád asy p thivy ápa hanti vrajá. gaccha go..h na. vár.atu te dyáur
badhaná deva savita. paramásya. p thivy saténa p sai., yò ’sm n dvé..i yá. ca vayá.
dvi.mas tám áto m maug íti tád agn d abhiní dadhaty áraro díva. m papta íti yátra ha

vái tád dev arárum asurarak.asám asy p thivy ap ghnata tád dhotkar d díva.
pipati. cakara tám agnír abhiní dadhav áraro díva. m papta íti tátho v enam e.á etád

adhvaryúr ev sm l lok d antaréti divó ’dhy agn t.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



422 FRANÇOIS D. VOEGELI

Puis il transporte la seconde motte de terre) vers le crassier en récitant) “Puissé-je
repousser aráru au loin de la terre qui est) lieu de sacrifice aux dieux”. Il y avait un démon

des ásura dont le nom était aráru. Les dieux l’expulsèrent ainsi de cette terre). De la même

manière il l’expulse là de cette terre, puis il ajoute) “Va à l’étable, à la stabulation des

vaches. Que le ciel pleuve pour toi. Ô Dieu Savit lie au plus loin de la terre, avec cent

liens, celui qui nous hait et celui que nous haïssons. Puisses-tu ne pas le libérer de là-bas”.

L’Agnidhra foule cette motte sur le crassier en récitant) “Ô aráru, puisses-tu ne pas voler
vers le ciel”. Lorsque les dieux expulsèrent aráru, le démon des ásura, de cette terre, il
voulut voler du crassier vers le ciel. Agni le foula alors en disant) “Ô aráru, puisses-tu ne

pas voler vers le ciel”. De la même manière l’Adhvaryu se met là entre lui et cet espace et)

l’Agnidhra se met) au-dessus du ciel.

Ces passages nous apprennent qu’aráru est le descendant d’un ásura et, comme
on peut le supposer, un ásura lui-même. En tant que rejeton d’ásura, son
domaine n’est pas exclusivement chtonien. C’est un démon “mineur” de la
littérature védique parce qu’on le rencontre dans un contexte restreint et qu’il
pénètre sous la terre pour y exercer son activité nuisible, mais il peut tout aussi

bien aller semer la zizanie dans les cieux.
Comme il est “fils d’ásura”, on peut se demander si les textes védiques

n’en ont pas gardé quelque souvenir en dehors de la littérature rituelle. On

trouve en effet mention d’un aráru dans deux passages du V. Comme ces deux
extraits sont fort difficiles, je fais suivre ma traduction de celle de GELDNER et,
lorsqu’elles étaient disponibles, de celles d’autres interprètes confirmés du V:

V 1.129.3 dasmó hí .ma v .a.a. pínvasi tváca., ká. cid yavir aráru. sura mártya.,
pariv .ák.i mártya., índrotá túbhya. tád divé, tád rudr ya sváyasase, mitr ya voca.
váru.aya saprátha., sum ik ya saprátha..
Car, en dieu) merveilleux, tu gonfles l’outre pareille au) taureau. Ecartes donc du

chemin), ô héros, ce mortel quelconque qu’est) aráru. Tu évites le mortel aráru). Puissé-je
dire cette parole) extensive aussi bien à toi, à Indra, qu’au ciel, qu’à Rudra dont la gloire est

sienne, qu’à Mitra, qu’au compatissant Varu.a. Puissé-je dire) cette parole) extensive.

GELDNER 1951, Vol. I, p. 180) Denn du, der Meister, machst den bullengleichen Schlauch

schwellen. Mögest du, Tapferer, jedwedem feindseligen Sterblichen wehren, indem) du den

Sterblichen übergehst. Sowohl dir, Indra, sag ich das, als dem Himmel und) dem

selbstherrlichen Rudra, dem Mitra, dem Varu.a ganz ausführlich, dem barmherzigen ganz

ausführlich.
RENOU 1955–69 EVP Vol. 17, p. 42) Car, en dieu) merveilleux, tu gonfles l’outre en sorte

de lui donner une vigueur) mâle. Tu écartes de ta route), ô héros, tout mortel avare, tu
évites le mortel avare)./ O Indra, c’est à toi que je veux le dire, c’est au ciel, c’est à Rudra

spontanément-glorieux, / à Mitra, à Varu.a, cette parole) extensive, à Varu.a)
compatissant, cette parole) extensive.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 423

HOFFMANN 1967, p. 137, seult. les pada b–c) Jedwedem feindlichen Sterblichen hälst du

fern, o Held; du wendest den feidlichen) Sterblichen ab.

V 10.99.10 ayá. dasasyán náryebhir asya, dasmó devébhir váru.o ná may ayá. kan na

tup avedy, ámimitaráru. yás cátu.pat.

Ce dieu) merveilleux, doué de puissance confondante tel Varu.a, se montre grâcieux
envers nous) avec ses gens virils, les dieux. Ce jeune dieu), qui boit le soma) au bon moment

vient d’être trouvé. Celui qui a quatre pieds délimitait aráru.

GELDNER 1957, Vol. III, p. 180) Dieser ist als der Meister huldvoll mit seinen mannhaften

Freuden), den Göttern, listenreich gleich Varu.a, dieser ist als Jüngling als der zu seinen

Zeiten Trinkende bekannt geworden; er verwandelte(?) sich in den Araru, der vierfüßig.

Ces deux extraits du V appellent plusieurs commentaires.

Il s’agit de versets appartenant à des hymnes dédiés à Indra. Ce grand dieu
du panthéon védique est le sujet, implicite ou explicite, des actions qui y sont
décrites et l’on voit que ses rapports avec aráru ont toujours une nuance
conflictuelle. En 1.129.3 il écarte yavi.)5 aráru, mais pour finir il l’évite pariv

.ak.i).
aráru est dit mártyam dans cette strophe. On voit que nos prédécesseurs

considèrent le mot comme un substantif et prennent aráru- pour un adjectif.
GELDNER et HOFFMANN, en traduisant aráru- par “feindselig” ou “feindlichen”,
pensent visiblement qu’il s’agit d’un dérivé de la racine AR2- cchati) “venir à

la rencontre de quelqu’un”, sous-entendu “avec des intentions hostiles”, un sens

qu’elle a quelquefois dans le V. La formation serait donc ar-á-ru, ce qui est

difficilement concevable en raison de l’interposition d’un -a- accentué entre la
racine et le suffixe. 6 Renou, par sa traduction “avare”, semble en revanche
considérer qu’il s’agit d’un dérivé de la racine RA1- “donner, offrir, dépenser”.

La formation serait donc a-rá-ru, ce qui se heurte aussi à un problème
d’accentuation on s’attendrait à áraru-7, cp. árati-). Ces deux interprétations

5 L'injonctif doit être restitué en suivant HOFFMANN op. cit., n. 57: “Da der Ind.Präs.

pariv .ák.i den Inj.Aor. yavi. glossiert, ist Geldners modale Übersetzung ('mögest du …')
nicht zu rechtfertigen.” C’est d’ailleurs ce que fait Renou. Personnellement, et au vu de ce

qui suit, je pense que la nuance modale devait néanmoins être présente à l’esprit de l’auteur
de cette strophe.

6 Pour les formations d’adjectifs en finale -ru-, voir Wackernagel, AiGr II.2, §689, pp. 859–

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433

61.
7 WHITNEY 1905) remarque en note à sa traduction de SS 6.46.1 que certains manuscrits de la

SS accentuent toutefois ainsi. Il préfère l’accentuation aráru. sur la base de ses attestations

dans la MS et le TB. Les attestations d’aráru- dans le reste des sources védiques qui ont
conservé l’accentuation lui donnent amplement raison.



424 FRANÇOIS D. VOEGELI

étymologiques ont en fait déjà été proposées par GRASSMANN dans son Wörterbuch,

s.v. aráru- p. 104). Ce dernier considère aráru- comme toujours adjectif,
or il me semble que cette position est difficile à concilier avec son attestation en

10.99.10d. Prendre aráru- pour un adjectif en 1.129.3b me semble aussi

injustifié en raison d’une strophe de la SS, que nous étudierons plus tard et où il
est dit que le fils de Yama a pour nom aráru. Je prends donc le contrepied de ces

érudits en considérant arárum comme un nom propre et mártyam comme un
adjectif qualifiant ce nom propre en 1.129.3b–c.

En 10.99.10d il s’agit de “délimiter” aráru. Ma restitution de ámimita est

fort différente de celle de GELDNER qui considère, non sans hésitations, qu’il
s’agit d’un imparfait irrégulier de MAY2- minati) “changer, échanger,
permuter”.8 Ma traduction est basée sur ce que le rituel nous apprend d’aráru. On a

vu qu’au cours de l’opération des stambayajus, il s’agissait de consigner aráru à

la motte de terre et de là au crassier. Ce faisant, on restreint son aire d’action, on

lui assigne des limites bien précises. Il me semble donc légitime de considérer

ámimita comme un imparfait régulier 3è moyen de MA2- “mesurer, délimiter”,
ou en allemand “abmessen”. Même si mon interprétation repose sur des sources

très postérieures au V, il faut encore relever que celle de GELDNER présente un
autre problème. Elle est difficile à réconcilier avec les racines YAV2- et pari-
VARJ- de 1.129.3b–c: Indra se transformerait-il volontiers en ce qu’il cherche à

écarter et éviter? Il y a donc des raisons internes au V de considérer ámimita en
10.99.10d comme une forme fléchie de MA2-, et le fait que ces raisons
s’accordent bien au contexte rituel postérieur ne peut être qu’une confirmation
supplémentaire de mon intuition.

aráru est encore mentionné deux fois dans la littérature de l’AV:

SS 6.46.1 yó ná jivó ’si ná m tó dev nam am tagarbhó ’si svapna, varu.an te mat yamá.
pit rárur n masi.

Tu es celui qui n’est ni vivant, ni mort. Tu es l’immortel embryon des dieux, ô sommeil.
Varu.ani est) ta mère, Yama ton) père. De nom tu es aráru.

PS 2.37.4 araro hai satam adya gava. bhak.iya satam ajana., satam avina. satam

asvana. sata. puru.a.am, tatrapi bhak.iyamum amu.yaya.am amu.ya. putram.
Hé! aráru! Puissé-je jouir aujourd’hui d’une centaine de vaches, d’une centaine de chèvres,

d’une centaine de moutons, d’une centaine de chevaux, d’une centaine d’hommes. Puissé-je
là aussi jouir de ce descendant d’un tel, fils de cette femme-la).

8 Il a peut-être encore été influencé par GRASSMANN, voir son Wörterbuch, p. 1046, s.v.

ámimita.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 425

SS 6.46.1 est la première strophe en prose d’un bref hymne contre les cauchemars.

On y assimile aráru au sommeil9 et, plus important, on dit qu’il est fils de

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433

Varu.ani et de Yama.
Si aráru est le sommeil, alors la strophe suivante de l’hymne SS 6.46 nous

fournit peut-être quelques indications supplémentaires sur son caractère propre,
car on y apostrophe à plusieurs reprises le sommeil:

SS 6.46.2 vidmá te svapna janítra. devajam na. putrò ’si yamásya kára.a., ántako ’si

m tyúr asi, tá. tva svapna tátha sá. vidma sá na. svapna du..vápnyat pahi.

Nous connaissons, ô sommeil, ton lieu de naissance. Tu es le fils des soeurs des dieux,

l’agent de Yama. Tu es celui qui met une fin. Tu es la mort. Nous te connaissons bien ainsi,
ô sommeil. Ô sommeil, protége nous du cauchemar!

L’équivalence entre aráru et svápna dans cette seconde strophe n’est pas

parfaite car ce dernier est dit “fils des soeurs des dieux”, ce qui s’accorderait mal
avec le fait qu’il est dit être fils de Varu.ani dans la strophe précédente.

Varu.ani est la parèdre de Varu.a et non sa soeur10. Cette incongruité a été

relevée par WHITNEY 1905, Vol. I, p. 315), qui mentionne en note de sa

traduction de SS 6.46.2 que le commentaire paraphrase °jami- par °stri-.
Le sommeil est en revanche “agent de Yama”, une fonction qui pourrait

éventuellement convenir à son fils, si du moins on ne la confond pas avec celle
de ses messagers dutá), qui sont dit être deux chiens en V 10.14.10–12, ou un
pigeon kapóta) en 10.165.1.

Le sommeil est encore “celui qui met une fin” et “la mort” elle-même. Ce
sont là des attributs bien connus de Yama11, et il est concevable qu’il les ait
transmis à son fils.

aráru est donc le fils de Yama et de Varu.ani, dans les cercles saunakiya à

tout le moins, car, si l’on reprend l’analogie entre aráru et le sommeil, les

9 La strophe correspondante en PS 19.46.10 ne mentionne pas aráru: yo na jivo ’si na m to
devanam am tagarbho ’si svapna varu.ani te mata yama. pita.

10 Doit-on voir dans jamí- une reminiscence du mythe de Yama et Yami? Ce serait une piste

intéressante, mais qui se heurte au pluriel °jam na.. Yama n’a qu’une soeur jumelle, et rien
ne nous permet d’affirmer que certains croyaient qu’il avait plusieurs soeurs.

11 Yama est la mort explicitement en V 10.165.4d tásmai yam ya námo astu m tyáve “que

révérence soit faite) à ce Yama, la mort”. En SS 18.2.27 m tyú devient le messager “attentif”

de Yama m tyúr yamásyasid dutá. práceta). ántaka est mentionné au côté de Yama en

VS 39.13 pour le rapprochement avec ántaka voir MALAMOUD 2002, p. 27–28), et
BERGAIGNE 18811963, Vol. II, p. 473).



426 FRANÇOIS D. VOEGELI

sources paippalada considèrent ce dernier comme le fils de Varu.a et de

Varu.ani en

PS 17.24.5 vidma te svapna janitra. varu.asya putro 'si varu.anya adhijata..
Nous connaissons, ô sommeil, ton lieu de naissance. Tu es le fils de Varu.a, né de Varu.ani.

Cette seconde version serait plus conforme à ce que nous savons des
concubinages divins dans le panthéon védique. SS 6.46.1 est à ma connaissance le
seul endroit où l’on fait référence à une union entre Yama et Varu.ani. Il faut
toutefois remarquer que dans le V certains traits de la figure de Yama le

rapprochent de Varu.a.12 Ce dernier est d’ailleurs mentionné à ses côtés en

V 10.14.7 préhi préhi pathíbhi. purvyébhir yátra na. p rve pitára. pareyú., ubh r jana
svadháya mádanta yamá. pasyasi váru.a. ca devám.

Va de l’avant, va de l’avant par les antiques chemins sur lesquels nos pères anciens sont

allés au-delà. Puisses-tu voir les deux rois, Yama et le dieu Varu.a, se délectant de

nourritures spirituelles.

On attribue aussi à Yama une certaine propension au badinage et à la polygamie
en

V 1.66.8c–d yamó ha jató yamó jánitva. jará. kan na. pátir jáninam.

Yama est ce qui est) né. Yama est ce qui est) à naître. Il est l’amant des jeunes filles,
l’époux des femmes.

On ne sera donc pas trop étonné de le voir folâtrer avec la compagne attitrée de
Varu.a.

Yama étant le premier être mortel de la mythologie védique, le produit de

son union illégitime avec une déesse par nature immortelle a conféré à l’entité
aráru/svápna un caractère à la fois mortel et immortel, qui est explicitement
reconnu au début de la strophe SS 6.46.1 lorsqu’on y dit: “tu es celui qui n’est ni
vivant, ni mort”. La part d’immortalité que lui a léguée sa mére est légitimement
tenue en bonne estime puisqu’on rajoute immédiatement après dans la même

strophe qu’il est “l’immortel embryon des dieux”13.

12 Voir BERGAIGNE 18831963) Vol. III, p. 208, n. 2.

13 Faut-il voir dans cette épithète un rapport antithétique avec marta..á? marta..á, “l’oeuf
mort”, est, dans une des versions de la légende sur l’origine de Yama MS 1.6.12), le rejeton

informe qu’Aditi enfanta après avoir violé les règles rituelles et qui fut récupéré par ses

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 427

Le caractère mortel de aráru s’accorde particulièrement bien avec l’adjectif
mártyam que nous trouvons en V 1.129.3. Son aspect à la fois mortel et

immortel fait de lui un adversaire redoutable, même pour le plus puissant des

dieux, car il constitue par essence une espèce d’aporie: on peut le tuer parce qu’il
est mortel, sans pouvoir le tuer réellement parce qu’il est immortel. On
comprend donc qu’Indra cherche d’abord à l’écarter, et que pour finir il l’évite,

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433

comme on le voit en V 1.129.3.
Tout redoutable qu’il soit, aráru sait aussi être secourable en accordant des

têtes de bétail et des hommes par centaines, comme nous le voyons dans la PS.

Cette prolixité lui donne un aspect démiurgique qui sied bien à son ascendance

croisée.

Au terme de ce détour par les sources anciennes, nous avons acquis une

image plus précise d’aráru.
Il s’agit d’une entité qui a incontestablement des rapports avec le royaume

des morts et avec les états limites de la conscience le sommeil, voire le coma).

Il est à moitié divin et sa nature ambivalente lui permet d’accomplir des

prouesses propres aux dieux. Cette part divine devait lui permettre d’avoir accès,

dans une certaine mesure, au terrain du sacrifice et par conséquent l’épithète
ádevayajana. qui lui est donnée dans les sources yajurvédiques résulte
certainement d’une élaboration secondaire. Dans les sources anciennes, ses

aspects négatifs ne semblent donc pas si nombreux qu’on puisse l’appeler ásura
dans le sens de “démon”. Il nous faut donc maintenant examiner comment les

sources postérieures en sont arrivées à lui conférer ce titre.
On a vu que la littérature rituelle le considère universellement comme un

esprit chtonien. Ce caractère est en fait difficile à réconcilier avec la fonction de
souverain des morts qu’a son père. Le royaume de Yama ne se situe en effet pas

sous la terre mais dans les cieux. V 10.14.8 nous dit même que le lieu où les
mânes rejoignent Yama est le “plus élevé des cieux”:

V 10.14.8a–b sá. gacchasva pit bhi. sá. yaméne..apurténa paramé vyòman.

Va en compagnie des pères, en compagnie de Yama, avec ton) oeuvre pieuse, vers le plus
élevé des cieux.

________________________________

autres fils. Ces derniers lui donnèrent la forme du soleil vívasvant, père de Yama. aráru
serait-il une forme de rachat des fautes de son arrière grand-mère?



428 FRANÇOIS D. VOEGELI

Certains auteurs ont d’ailleurs comparé le royaume de Yama à la lune14, mais

cette idée repose sur une interprétation discutable des sources.

C’est par sa fonction régalienne que Yama a un rapport avec la terre. La TS
nous en dit ceci:

TS 5.2.3.1 y vati vái p thiv tásyai yamá dhipatyam páriyaya […]. i.vagré.a v asy

ánam tam ichánto n vindan.

Yama est le souverain et le possesseur de la terre dans toute son étendue […]. On aurait
beau chercher, on15 ne trouverait pas sur la terre une surface suffisante pour une pointe de

flèche qui ne soit pas occupée par la mort. Trad. MALAMOUD 2002), p. 26).

Cette remarque se trouve toutefois dans une source plus récente que le V ou

l’AV. Elle fait peut-être de Yama le souverain du sous-sol, mais certainement
pas le maître des royaumes infernaux. C’est en fait par ses sujets que le lien de

Yama avec la terre devient plus explicite.
Déjà dans le V on lit:

V 10.18.11 úc chvañcasva p thivi m ní badhatha. supayan smái bhava supavañcan

mat putrá. yátha sic bhy èna. bhuma ur.uhi.
Voûte-toi, ô terre! Puisses-tu ne pas l’)opprimer. Sois d’accès facile pour lui, sois) un bon

refuge! Telle une mère son) fils, couvre-le, ô terre, de ta) frange.

Ce qu’on cherche à ne pas opprimer ici, c’est ce qui reste du cadavre après sa

crémation. Ces restes étaient enterrés ou mis dans un tertre funéraire smasaná).

La terre est aussi associée aux mânes de diverses manières dans le rituel que

nous font voir les sources postérieures au V.
L’offrande de boulettes aux mânes pi..apit yajña), un des préliminaires

au sacrifice de la nouvelle lune, se fait à même le sol, dans un sillon que l’on a

creusé au sud du terrain sacrificiel. Plus généralement, toutes les offrandes
adressées aux mânes sont faites à même le sol, que ce soit dans le rituel solennel

srauta) ou domestique g hya). Comme le remarque MALAMOUD op. cit., p.
153, n. 31) “La terre en tant que matière m d) est elle aussi liée à la mort et aux
Pères […] les objets de terre conviennent quand les destinataires de l’offrande
sont les Pères.” Le même auteur relève encore que “le traçage des lignes qui
délimitent [le terrain sacrificiel] est du ressort de Yama” op. cit., p. 27), ce qui est

intéressant, compte tenu du fait que la terre dont est expulsé aráru, soit l’aire de

14 HILLEBRANDT 1929trad. 1981) p. 226 ssv.

15 Le pluriel avindan dans l’original réfère aux dieux qui sont mentionnés dans la phrase

suivante.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 429

la vedi, sera par la suite soigneusement circonscrite par des sillons tracés à l’aide
du même sabre de bois sphya) qu’on utilise pour l’en chasser.

C’est donc vraisemblablement par le biais des pit qu’aráru est devenu un
esprit chtonien dans les sources rituelles. On a attribué à sa personne des

caractéristiques qui appartiennent en fait aux sujets de son père. En plus on a forcé le
trait, car lorsqu’on dit qu’aráru gîte asayat) dans la terre, cela semble indiquer
que cette demeure, étroitement associée aux mânes dans l’esprit du YV, ne lui
est pas désagréable.

Son titre de “fils d’ásura” sura) est en revanche plus difficile à expliquer.
A ma connaissance, l’épithète d’ásura n’est jamais apposée à Yama. C’est
néanmoins un qualificatif bien connu de Varu.a. Les choses seraient donc fort
simples si aráru avait été fils de Varu.a et de Varu.ani mais, comme nous

l’avons vu précédemment, c’est le sommeil svápna) qui est dit être le produit de

cette union, et ce uniquement dans les sources paippalada. Si l’identité entre le
sommeil et aráru était valable aussi pour les paippalada, nous aurions un début
de réponse sous la forme d’un transfert du titre du père à son fils. Dans l’état
actuel de nos connaissances nous ne savons malheureusement pas si aráru était
aussi considéré comme identique à svápna chez les paippalada.

On remarquera cependant que la qualité de “fils d’ásura” n’était peut-être
pas évidente pour les auteurs des sources rituelles eux-mêmes. On a vu qu’en KS
31.8 on fait référence au mythe du meutre de v trá. En le tuant, Indra répandit
son sang sur la terre, ce qui la rendit impropre au sacrifice. Ce passage a tout
l’air d’un insert. Il est redondant avec ce que l’on dit précédemment de aráru qui
a lui aussi rendu la terre impropre au sacrifice en y répandant du poison. Cela
donne l’impression que l’auteur de KS 31.8 veut justifier la nature d’ásura
d’aráru en faisant référence à la figure prototypique du démon dans la mythologie

védique.
Si nous savons maintenant mieux comment aráru est devenu une figure

démoniaque, nous ne comprenons toujours pas pourquoi on a jugé nécessaire de

lui attribuer la qualité d’ásura. Dans l’état actuel de mes recherches, je ne peux
apporter de réponse définitive à cette question, mais j'aimerais proposer quelques

pistes de réflexions.
Si aráru est “fils d’ásura”, on peut légitimement se demander si on ne

trouverait pas trace d’une entité similaire dans la littérature avestique. Au niveau
linguistique, si aráru était un vocable d’emprunt iranien, on s’attendrait à le
trouver tel quel en avestique, à l’exception de l’accent qui n’y serait pas noté.16

16 D'après une communication personnelle du Prof. Werner Knobl.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



430 FRANÇOIS D. VOEGELI

Le Altiranisches Wörterbuch de BARTHOLOMAE ne présente malheureusement
aucune entrée araru-. Cette absence, jointe au fait qu’une entité marginale des

sources védiques anciennes est subitement parée du caractère d’ásura dans des

textes védiques plus récents m’a conduit à mettre en question la validité de ce
que l’on a appelé le phénomène “d’inversion des valeurs” entre les couples
indiens devá/ásura et leurs homonymes iraniens daeuua/ahura. Ce phénomène

se résume, à l’extrême, par l’équation “deva indiens ahura iraniens” et “asura
indiens daeuua iraniens”.

Ce schéma, proposé par LOMMEL 1930, pp. 88–92) et avalisé par
BENVENISTE dans WIESSNER, 1967, pp. 144–147), a récemment été critiqué par
KELLENS 1994). Pour ce dernier, il serait vain, voire impossible, d’expliquer la
condamnation des daeuua par la seule réforme de Zara.uštra, entre autres parce

que “l’auteur du texte [de l’Avesta ancien] ne dit jamais quelque chose qui soit

aussi clair que […]: ‘Les daivas sont mauvais ou n’existent pas, Ahura Mazda
est le seul dieu’” KELLENS, op. cit., p. 12). L’attribution d’un caractère démoniaque

aux daeuua serait à chercher dans des développements de la religion de

l’Iran ancien qui seraient antérieurs à la réforme de Zara.uštra. Développant
cette idée, KELLENS fait observer que:

De la lecture de l’Avesta tout entier, on retire l’impression que le mot daeuua-, loin d’être

figé dans un sens originellement négatif, a bel et bien eu une histoire iranienne. Les daeuuas

gâthiques, dirait-on, sont, comme le pense Benveniste, des dieux véritables, mais rejetés, qui
font encore partie du système religieux dans la mesure où la polémique dirigée contre eux

revêt une importance actuelle. Ceux de l’Avesta récent ne sont plus que des petits génies

malins qui perturbent l’ordonnance des phénomènes naturels, la santé humaine et la

régularité de la vie religieuse, tandis que leurs adorateurs, daeuuaiasnas, littéralement “ceux

qui offrent le sacrifice aux daeuuas”, sont devenus les adeptes des cultes étrangers. Le
passage du sens de “dieu réprouvé”, qui est apparemment celui du vieil-avestique, au sens

récent de “démon” n’est bien sûr explicable que si le mot a eu, dans le passé iranien, celui de

“dieu”, que l’indien et d’autres langues indo-européennes lui ont conservé. Les Ga.a

témoigneraient ainsi du temps où le processus de rejet, négation ou démonisation, s’est

constitué comme un boulversement radical des croyances religieuses. KELLENS, 1994, pp.

13–14)

Je soupçonne fortement cette remarque de s’appliquer mutatis mutandis aux
rapports entre les devá et les ásura de la mythologie védique. On sait que le

terme ásura n’a pas dans les parties les plus anciennes du V le sens de

“démon” qu’il acquière dans ses strates plus récentes, puis conserve par la suite.

L’ásura n’est pas un être démoniaque dés le départ. Il y a eu dans la religion
védique un processus consistant à transformer en démons une certaine classe

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 431

d’entités célestes, qui commence fort tôt puisqu’on le voit déjà apparaître dans le
V. BERGAIGNE, qui est à ma connaissance un des rares érudits à avoir étudié

dans le détail cette évolution à l’intérieur du V, la résume ainsi:

Les Asuras devaient être des dieux auxquels les croyances religieuses des rishis n’opposaient

pas de démons; dieux puissants pour le mal comme pour le bien; tantôt manifestés

sous la forme brillante que semble impliquer le mot deva et que conserve toujours un dieu

[…] comme Indra, tantôt au contraire cachés et cachant eux-mêmes la lumière et les eaux,

tous les trésors que l’homme attend du ciel; enfin, en tant qu’opposés à Indra, assimilables

dans une plus ou moins forte mesure aux démons combattus et vaincus par ce dieu. Les

Asuras en général, comme Tvashtri en particulier, paraissent avoir eu dès l’origine un

caractère équivoque, susceptible de s’accuser dans le sens démoniaque, comme de devenir

l’expression la plus complète et la plus auguste de l’idée de la divinité. BERGAIGNE,

18811963, Vol. III, p. 84)

L’expression “caractère équivoque” devrait retenir toute notre attention ici, car
c’est précisément ce que nous voyons au travers de l’exemple d’aráru: un être à

l’origine et à la nature ambivalentes est progressivement transformé en esprit
malfaisant. Si un tel développement a pu se faire après la période du V, c’est
que la transformation d’entités célestes ambiguës en démons est un trait inhérent
à la religion védique. Il n’est donc pas nécessaire de postuler un conflit entre les

branches occidentales et orientales des tribus indo-aryennes pour rendre compte
de l’opposition entre les devá et les ásura ou entre les daeuua et les ahura. Cet
antagonisme s’est développé de manière parallèle dans les religions indiennes et

iraniennes. La différence entre les deux porte sur la cible de l’exclusion qui est

dans un cas les ásura et dans l’autre les daeuua. La présence du réformateur
Zara.uštra en Iran a peut-être contribué à précipiter la clôture de ce processus

tératologique mais son origine réside dans une propension naturelle des Indo-
Aryens à prêter une nature maléfique à des êtres au caractère ambivalent. C’est
là qu’il faudrait chercher un fond d’indo-européanité commune, et non dans des

querelles étymologiques.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



432 FRANÇOIS D. VOEGELI

Bibliographie

BARTHOLOMAE, Christian
1961 Altiranisches Wörterbuch. Berlin: W. de Gruyter.
BERGAIGNE, Abel
18811963 La religion védique d’après les hymnes du Rig-Veda. 4 Vols. Paris: H.

Champion.
GELDNER, Karl Friedrich
1951–57 Der Rig-Veda. Aus dem Sanskrit in Deutsche übersetzt und mit einem

laufenden Kommentar versehen. 4 Parts. Parts 1–3: 1951. Part 4:

1957. Cambridge: Harvard University Press Harvard Oriental Series

Vols. 33–35).
GRASSMANN, Hermann
18731 Wörterbuch zum Rig-Veda. Leipzig.
HILLEBRANDT, Alfred
1929trad. 1981 Vedic Mythology. Delhi: Motilal Banarsidass.

HOFFMAN, Karl
1967 Der Injunktiv im Veda. Eine synchronische Funktionsuntersuchung.

Heidelberg: Carl Winter.
KUIPER, Franciscus Bernardus Jacobus

1991 Aryans in the Rigveda, Amsterdam–Atlanta: Rodopi.
KELLENS, Jean

1994 Le panthéon de l’Avesta ancien. Wiesbaden: L. Reichert.
LOMMEL, Herman
1930 Die Religion Zarathustras: nach des Awesta dargestellt. Tübingen:

Mohr.
MALAMOUD, Charles
2002 Le jumeau solaire. Paris: Seuil.
MAYRHOFER, Manfred
1992–96 Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen. I. & II. Band.

Heidelberg: Carl Winter.
SHARMA, Bellikoth Ramachandra

1988–99 Ka.va Sa.hita with the Padapa.ha and the Commentaries of Saya.a¬

carya and Anandabodha. 4 Vols. Pune: Vaidika Sa.sodhana Ma.-
.ala.

VOEGELI, François Daniel
à par. The Vth prapa.haka of the Vadhulasrautasutra. Text, Translation and

Commentary. Thèse de doctorat de l’Université de Lausanne.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433



SUR UN DÉMON MINEUR DE LA RELIGION VÉDIQUE 433

WHITNEY, William Dwight
1905 Atharva-Veda Sa.hita: Translated with a Critical and Exegetical

Commentary. Revised and brought nearer to completion and edited by
Charles Rockwell Lanman. 2 Vols. Harvard Oriental Series Nos. 7,

8). Cambridge: Harvard University Press.

WIESSNER, Gernot

1967 Festschrift für Wilhelm Eilers: ein Dokument der internationalen For¬

schung zum 27. September 1967. Wiesbaden: O. Harrassowitz.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 415–433




	Sur un démon mineur de la religion védique

