
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 2

Artikel: Les fausses couches dans la littérature yurvédique

Autor: Smets, Sandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES FAUSSES COUCHES
DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE

Sandra Smets, Université catholique de Louvain

Abstract 1

Recently, various studies on obstetrics in ayurvedic literature have been published: they shed light
on a rich and varied documentation, gathered from treatises which are not always easily available.

In his opus magnum, A History of Indian Medical Literature, G. Jan Meulenbeld shows that a lot
of work has still to be done in this field. This article provides a small summary of data collected in
the most famous classical treatises on the specific question of miscarriage. First, I will recall the

ideas commonly shared on “normal” conception and pregnancy, in order to highlight the etiology

of garbhavyapad; then, some diseases will be analysed in more detail to illustrate three issues: 1°)
the clever synthesis of earlier sources CS and SS) realized by Vagbha.a; 2 °) the original position

of the Susrutasa.hita; 3 °) the ambiguity of certain terms in the ayurvedic tradition.

Dernièrement, diverses études sur l’obstétrique dans la littérature ayurvédique
ont été publiées: 2 elles ont le mérite de rassembler une documentation riche et

variée, issue de traités ou de commentaires d’époques différentes, dont les

éditions et traductions ne sont pas toujours facilement accessibles, si tant est

qu’elles existent. L’oeuvre magistrale de MEULENBELD, A History of Indian
Medical Literature, illustre l’ampleur du champ d’investigation et des

recherches qu’il reste à mener dans ce domaine.
Le présent article propose une modeste synthèse de données recueillies

dans les traités classiques les plus célèbres. Elle s’articule en deux parties: tout
d’abord, elle rassemblera les idées communément admises sur les conditions
favorables à la conception et à la grossesse, afin de mettre en lumière l’étiologie

1 Cet article reprend et développe le contenu d’une communication intitulée “Miscarriage in
ayurvedic literature” 14th World Sanskrit Conference, 01–05 September 2009, Kyoto).

2 Cfr, par exemple, TIVARI 1989, KUMAR 2000, TEWARI 1999 et 2001, et, plus anciennement,

DASH 1975. Il faut également mentionner les études réalisées sur le statut de la femme dans

la société hindoue qui apportent un éclairage intéressant sur son identité en tant que mère ou

future mère, et sur la signification et les enjeux de la grossesse: cfr, notamment, JAMISON

1996, LESLIE 1992 et 1994, STORK 1992, et VAN HOLLEN 2003.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



388 SANDRA SMETS

des cas de fausse couche telle qu’elle se présente dans les sources; ensuite, des

pathologies spécifiques seront analysées de façon plus approfondie, et serviront
à illustrer trois problématiques apparues au cours de l’examen des textes: 1°) la
synthèse des sources antérieures CS et SS) opérée par Vagbha.a; 2°) la position
souvent originale de la Susrutasa.hita; 3°) l’ambiguïté de certains termes dans

la tradition ayurvédique.

1. Étiologie générale

La plupart des traités ayurvédiques 3 mentionnent d’abord les conditions
nécessaires à une conception “normale” sur un mode prescriptif.4 La conception est

ainsi définie comme l’union de deux semences, paternelle sukra) et maternelle
artava),5 qui doivent être pures, c’est-à-dire exemptes de do.a. Les do.a sont

les troubles résultant d’un déséquilibre des humeurs corporelles
dhatuvai.amya) 6: le vent vata)7, la bile pitta) et le phlegme slesman ou kapha)
deviennent alors des humeurs morbides, responsables des maladies “
endogènes”.8 Pour les mêmes raisons évidentes de santé, il est recommandé que les

organes génitaux des parents soient eux aussi parfaitement “purs” suddha).

L’homme et la femme, tous deux en bonne santé, s’uniront à un moment
déterminé du cycle féminin. Ce dernier est appelé .tu9, et la semence produite

3 Cfr notamment CS sa. 2.6 et 3.3, SS sa. 2.33, BhS sa. 8.1–2 et 5.4–5, AS sa. 1.3 et 2.2, AhS
sa. 1.1, VS 974–976, BhPr 1, 3, 27–28.

4 Cfr SELBY 2005:257: “In fact, they present a coherent narrative prescription not a

description) for what should ideally take place in the management and care of a pregnant

woman from the moment of conception up to the moment of delivery and beyond.”
5 Sur cette semence féminine, cfr l’étude détaillée de DAS 2003:passim en particulier, 14–29,

59 et 69–70), HIML, IB:78, n. 42, COMBA 1981:192–193 et SMETS 2006–2007:225–226.

6 Cfr, par exemple, CS su. 12.14.

7 Comme le relève SELBY 2005:259, avec n. 10), le vent est l’humeur la plus dangereuse

selon ce modèle théorique: il peut affecter profondément le déroulement de la grossesse et la

croissance du foetus, en particulier en raison de son action desséchante: plusieurs des

pathologies présentées dans la suite de cet exposé l’illustreront.
8 Susruta su. 24.4) distingue trois types de maladies roga, vyadhi): les maladies dues à des

causes internes, celles dues à des causes externes il s’agit essentiellement des maladies

consécutives à un accident ou un traumatisme), et les maladies d’origine providentielle, liées

au changement saisonnier, à des causes surnaturelles ou à la vieillesse.

9 Le .tu, littéralement “la saison”, est défini comme le moment propice à la semence

bijakala, cfr KS sa. 5.5): l’enfant conçu en dehors de cette période akalaja, cfr ibidem) est

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 389

par la femme, artava10. Les textes relatifs à l’embryologie, médicaux et non
médicaux, formulent différentes opinions quant à cette période propice à la
conception11: elle comporte douze ou seize jours, selon que l’on inclut ou non les

jours des règles12. Il convient toutefois de préciser que si les traités médicaux ne
nient pas la possibilité d’une fécondation pendant la période des règles, les
relations sexuelles sont clairement condamnées durant les trois premiers jours
des menstrues.13

Enfin, les futurs parents veilleront à respecter certaines règles relatives non
seulement à leur mode de vie, mais aussi à leur alimentation, à leur hygiène et

aux rites qui précèdent la relation sexuelle.14 La Susrutasa.hita sa. 2.24–25)
énonce même de telles prescriptions pour la période des règles qui conditionnera
en quelque sorte la conception.

Outre ces règles et recommandations qui visent à préparer de façon
optimale la “descente de l’embryon” garbhavakranti) dans le sein maternel, les

traités reconnaissent habituellement six facteurs de développement de

l’embryon.15 En effet, pour devenir un être complet et individualisé, le garbha se

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

________________________________

déficient, faible, instable, vulnérable, maigre et fragile comme une graine plantée hors

saison). La métaphore agricole est évidente cfr aussi BhS sa. 8.2).

10 Sur le problème de la nature de cet artava, cfr DAS 2003:14–20. SELBY 2005:260–261;

2008:47–49) met en évidence les couleurs associées aux semences paternelle et maternelle:

le pôle masculin est symbolisé par le blanc, tandis que le pôle féminin se distingue par la
couleur rouge. Cette opposition fondée sur l’aspect des sécrétions masculine et féminine
renvoie à une autre “paire archétypale” (“archetypal binary pair”) de la pensée indienne, le

couple formé par agni et soma cfr WUJASTYK 2004). À partir de cette représentation du

féminin, la grossesse est donc envisagée comme présentant le caractère igné de la couleur

rouge, et les complications sont souvent traitées par des méthodes qui visent à calmer ou à

maintenir sous contrôle cette dominante. Sur l’application de cette « sémiotique » des

couleurs dans l’interprétation de l’A..a.gah.dayasa.hita, cfr BENNER 2009:127–128.

11 Cfr, d’une part, CS sa. 2.6 et 4.7, SS sa. 3.4, AhS sa. 1.26–27, AS sa. 1.19 et, d’autre part,

AgP 153.1–2, VDhP 2.85.2, Yajñ I.79, Mn III.46, SG 8.7, etc.

12 Cfr COMBA 1981:194–195 et DAS 2003:15, n. 27. La KS sa. 5.5) établit quant à elle des

correspondances entre la durée de la période propice à la conception et la caste à laquelle
appartient la femme: pour la femme brahmane, elle comporte 12 jours, pour la k.atriya, 11

jours, pour la vaisya, 10 jours et pour les autres, 9 jours.

13 Cfr, en particulier, SS sa. 2.31 et BhPr 1, 3, 2 et 13–15.

14 Cfr CS sa. 8.3–14, SS sa. 2.28, KS sa. 5.7–9, BhS sa. 3.3, BT 4 garbhadhanakala¬

rudrasnanakathana), AS sa. 1.27–28, AhS sa. 1.27cd–33. Sur les sa.skara relatifs à la
conception dans l’AhS, cfr BENNER 2009.

15 Cfr CS sa. 3.6– 16, SS sa. 3.32, BhS sa. 6.1, KS sa. 3.4–10.



390 SANDRA SMETS

construira à partir de diverses composantes: les héritages paternel et maternel16,

les propriétés dérivées de l’atman, autrement dit les caractéristiques liées à sa

qualité d’atman incarné ou jiva (“vivant”), celles dérivées de l’être psychique

sattva, employé comme un synonyme de manas)17, et enfin, celles qui
dépendent de l’alimentation littéralement “suc”, rasa) et d’un “régime sain”
satmya).

En résumé, le bon déroulement de la grossesse dépend de facteurs parentaux

alimentation, mode de vie, hygiène), mais aussi de la maturation du foetus

liée à la durée de gestation et de l’accomplissement de sa “nature propre”
svabhava), autrement dit de son karman: matradina. khalu garbhakara.a.
bhavana. sa.padas tatha v.ttasya sau..havan mat.tas caivopasnehopasvedabhya.18

kalapari.amat svabhavasa.siddhes19 ca kuk.au v.ddhi. prapnoti CS

sa. 4.27).20

16 La qualité des semences paternelle et maternelle est donc capitale pour prévenir les mal¬

formations et déficiences éventuelles de l’embryon.
17 Le sattva appelé aussi manas) désigne ici l’être psychique qui accompagne l’atman lors de

sa descente dans le sein maternel. C’est en quelque sorte la dimension karmique de

l’individu, à savoir l’ensemble des actes commis dans une vie antérieure qui vont informer
la condition de l’individu dans sa nouvelle naissance. Le statut du sattva dans la liste des

facteurs de développement fait l’objet de débats: il est dit aupapadika KS), aupapadaka

BhS se référant à l’opinion d’Atreya) ou aupapaduka CS) cfr HIML, IB:80, n. 70, avec

références); pour ce terme, MW donne la traduction “self-produced”, mais s. v. upapadaka,

on peut lire “causing to occur or happen”. En CS sa. 3.14, Atreya souligne que c’est la
combinaison de tous les facteurs qui forme l’embryon comme le toit résulte de la combinaison
de divers matériaux, et le chariot, de la combinaison de ses différentes parties: cfr HIML,
IB:81, n. 82), avec le sattva comme upapaduka cfr aussi sa. 4.4). PAPIN dans sa traduction
récente de la CS 2006) retient l’idée de production contenue dans la forme causative du

verbe upa-PAD-:“J’affirme que l’embryon provient d’une heureuse association du père, de la

mère, du Soi, du comportement et de la nutrition et que le psychisme participe étroitement à

cet acte de création” PAPIN 2006:398). Il est possible effectivement que ce terme souligne le

rôle essentiel du sattva-manas dans le processus de réincarnation: de par son association

étroite avec l’héritage karmique de l’être appelé à renaître, il donne en quelque sorte

l’impulsion à l’assemblage qui se forme et en dessine les contours psychiques à dominante

sattvique, rajasique ou tamasique). En CS sa. 3.16, le sattva est d’ailleurs défini comme le

principe qui met en contact le jiva et le corps sattva. jiva. sp.ksarire.abhisa.badhnatiti).
18 Aussi longtemps que son corps et ses organes ne sont pas complètement formés, l’embryon

doit sa subsistance et son développement aux deux mécanismes ou processus d’upasneha et

d’upasveda cfr CS sa. 6.23). MEULENBELD HIML, IA:44, cfr aussi IB:83, n.134–135)
traduit respectivement ces deux termes “transudation” et “conduction of heat”. Selon le

commentaire de Cakrapa.idatta, l’upasneha désigne “la propriété de suintement des

constituants” dhatuni.yandasa.bandha., AD ad CS sa. 4.27) ainsi absorbés par l’enfant,

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 391

Par conséquent, toute anomalie survenant durant la grossesse sera analysée

comme un manquement ou un défaut relatif à l’un de ces paramètres21. Dans ce

contexte, les traités médicaux proposent une prophylaxie qui aborde la question
sous deux aspects: les mesures qui protègent la grossesse garbhasthapana)22 et

les comportements à risque garbhopaghatakara)23. À l’instar des conditions
propices à la conception, les conseils relatifs à la grossesse concernent l’alimentation,

l’hygiène et le mode de vie des parents. Les comportements à risque
peuvent provoquer la mort de l’embryon in utero, déclencher un avortement
spontané ou encore engendrer des déficiences ou maladies qui affecteront le
nouveau-né.

Si la qualité du sperme peut elle aussi pâtir d’un manquement au “protocole
sanitaire”24, la responsabilité maternelle est plus particulièrement mise en avant.

Le comportement de la future mère influe directement sur le développement du
foetus, tant et si bien que la CS sa. 8.21) établit des analogies – souvent
immédiates – entre certaines habitudes de la garbhi.i et les caractéristiques de

________________________________

tandis que l’upasveda est la chaleur nécessaire au développement foetal, à l’instar de la
couvée a..ajana. pak.ater upasvedana. v.ddhikara. d...am, ibidem). Plus tard, le foetus

sera alimenté via le cordon ombilical nabhina.yayana), attaché d’une part à l’ombilic
nabhi), d’autre part au placenta apara).

19 Cfr AD ad loc.: svabhavenaiva karmajanyena garbho bhavati vardhi..ur ity artha.. Cfr

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

aussi KS sa. 5.3.
20 Ailleurs sa. 6.12), la CS ajoute encore l’excellence de l’alimentation aharasau..hava) et

l’absence d’obstacles avighata), tels des relations sexuelles trop fréquentes ou des émotions

violentes AD ad loc.).

21 Cfr CS sa. 4.28: matradinam eva tu khalu garbhakara.a. bhavana. vyapattinimittam
asyajanma bhavati. L’ “absence de naissance” ajanma) signifie ici la mort de l’enfant in
utero ou la fausse couche.

22 Cfr CS sa. 8.20 et 32, SS sa. 10.2–3, BT 5 plantes, bali et mantra qui protègent l’enfant
pendant toute la durée de la grossesse, jusqu’au douzième mois), AS sa. 1.34–35 cfr aussi

sa. 2.37 et 3.2–10), AhS sa. 1.41cd–42, BhPr 1, 3, 330–331 cfr SS sa. 10.2). La KS ka.

6.80–81) décrit un vara.abandha qui protège la grossesse. Selon WUJASTYK 1998:230, n.
24), le composé vara.abandha, attesté seulement dans cet extrait de la KS, pourrait être

interprété comme “a method of placing a bond bandha) on the birth canal vara.a?)
securing it against miscarriage”. Cependant, le même auteur revoit judicieusement cette

interprétation dans son édition de 2003 167–168): il s’agirait plus simplement d’un talisman
magique. WUJASTYK ib.) propose donc la traduction “bulwark bond”.

23 Cfr CS sa. 8.21 et 6.25–26, SS sa. 3.15, AS sa. 2.36, AhS sa. 1.44–47, BhPr 1, 3, 332–339.

24 Selon l’expression de PAPIN 2006:428 dans sa traduction de CS sa. 8.21: […] yad yac ca
yasya yasya vyadher nidanam uktam tat tad asevamanantarvatni tannimittavikarabahulam

apatya. janayati / pit.jas tu sukrado.a matrjair apacarair vyakhyata. […].



392 SANDRA SMETS

l’enfant qu’elle porte.25 Une femme qui a coutume de dormir en plein air ou de

se promener la nuit donnera naissance à un malade mental unmatta)26, la femme
querelleuse, à un épileptique apasmarin), celle qui s’adonne au sexe sans

retenue mettra au monde un enfant au physique ingrat durvapus), impudique
ahrika) ou obsédé par les femmes strai.a), celle qui éprouve sans cesse du

chagrin enfantera un être peureux, émacié ou à l’espérance de vie très courte, la
femme envieuse aura un enfant malveillant, jaloux ou porté sur les femmes, etc.

De la même façon, l’alimentation détermine le profil de l’enfant: la garbhi.i qui
consomme régulièrement de l’alcool mettra au monde un enfant sans cesse

assoiffé, souffrant de troubles de la mémoire, ou instable mentalement, celle qui
consomme principalement de la viande d’iguane, un enfant atteint de calculs ou
de dysurie, celle qui mange surtout de la viande de sanglier, un enfant aux yeux
rouges, souffrant de problèmes de respiration, ou aux poils raides, celle qui se

nourrit de poisson, un enfant qui cligne difficilement des yeux ou qui a le regard

fixe, etc.

Les comportements présentant des risques majeurs pour la vie même de

l’enfant relèvent tantôt d’une véritable conception médicale du développement
embryonnaire, tantôt de croyances à caractère magico-religieux. Il est

incontestable que les coups, les efforts violents, les émotions fortes et la malnutrition
représentent un danger mortel pour le foetus d’un point de vue médical. En
revanche, la peur de regarder des trous, des puits, des précipices, ou de fréquenter

des lieux de crémation a partie liée avec les croyances proprement
religieuses27, en particulier celles qui concernent les “esprits” bhuta) prompts à

“se saisir” de l’enfant: on les appelle en effet graha, mot issu de la racine

GRAH- qui signifie “saisir”, “s’emparer de”. WUJASTYK souligne, à juste titre,
que les mères et leurs enfants sont présentés par la littérature médicale comme
les êtres les plus exposés aux attaques des démons.28 La Kasyapasa.hita, dans

un chapitre consacré à la démone Revati, fournit une explication de ces attaques:

en réalité, Revati est, au départ, engagée dans un combat qui oppose les dieux
aux démons. Tandis qu’elle poursuit les démons, elle perçoit de son oeil divin

25 Cfr aussi AS sa. 2.37, AhS sa. 1.48. Sur les correspondances entre les désirs et activités de la

mère, et la personnalité future de son enfant, cfr SELBY 2008:54–55.

26 Selon l’explication fournie par le commentaire AD ad loc.), la femme qui se comporte ainsi

court le risque d’attirer les esprits bhuta), en conséquence de quoi le garbha sera possédé et

dérangé mentalement.

27 Cfr note 23. Cfr aussi SS su. 24.5 où les janmabalav.tta désignent les maladies dues à une

alimentation ou un comportement inapproprié(e) de la mère pendant la grossesse).

28 WUJASTYK 1999:259.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 393

que certains d’entre eux se sont incarnés dans des matrices animales et
humaines. Elle se transforme alors en Jatahari.i, “Celle qui emporte la
progéniture”, et les traque jusque dans le ventre maternel. Les enfants ainsi “saisis”
seraient donc en réalité d’anciens démons. L’une des conséquences tragiques de

cette croyance est de reporter sur la mère la responsabilité morale de la perte de

l’enfant: c’est par son comportement, passé ou présent, que la femme se rend
vulnérable à l’emprise des démons.29 Selon le triste constat de WUJASTYK,

“Voices of sympathy or support are rare in medical literature. More usual is the
depiction of the woman as having caused her own disaster by laying herself open
to demonic attack.”30

Les correspondances étroites entre la mère et l’enfant à naître sont ainsi

l’une des clés de compréhension de l’étiologie de la grossesse échouée. Cette
théorie prolonge un thème important de l’obstétrique ayurvédique: l’état “
bicardiaque”. 31 Quand l’embryon est doté des principaux organes et des facultés
sensorielles au troisième mois de la grossesse32, il commence à éprouver du désir
à l’égard des objets qui ont été expérimentés dans les vies antérieures. Or, son

coeur est alors relié à celui de sa mère, appelée pour cette raison “(femme aux)
deux coeurs” dvih.daya)33. Par conséquent, les envies34 ressenties par la femme
enceinte ne sont que le reflet des désirs et répulsions de l’embryon. Celles-ci
doivent donc être impérativement satisfaites sous peine de porter dommage à

l’enfant.35

De la même façon, certains traités médicaux soulignent l’idée d’une “
connexion fonctionnelle” entre la mère et l’enfant 36 : nisvasocchvasasa.k.o¬
bhasvapnan garbho ’dhigacchati / matur nisvasitocchvasasa.k.obhasvapna-

29 WUJASTYK 1999:267: “This train of thinking leads inevitably to the idea, elaborated ex¬

plicitly in the text, that miscarriage and child mortality happen because the soul of the infant
is either a former demon, or has been tainted in some way by evil and unrighteousness. And
from that it is a small step to saying that miscarriage happens to bad women.”

30 WUJASTYK 1999:256.

31 Cfr CS sa. 4.15 et 17–18, SS sa. 3.17–20 et 2.52, AS sa. 2.11–12, AhS sa. 1.52cd–53.

32 Cette étape du développement embryonnaire est située au quatrième mois dans la SS sa.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

3.17).

33 Sur l’état “bicardiaque” de la parturiente, cfr COMBA 1981:198, n. 18, et 200–201 avec note

25).
34 Sur ces envies dohada) comme motif littéraire, cfr BLOOMFIELD 1920.

35 La CS sa. 4.19) tente de donner une explication médicale à ce phénomène: si l’on réprime

l’envie de la femme enceinte, le vent est agité ou excité prakupita) à l’intérieur de son

corps et provoque la mort ou la difformité de l’embryon.
36 Cfr SS sa. 2.56, AS sa. 2.16, BhPr 1, 3, 322.



394 SANDRA SMETS

sambhavan SS sa. 2.56). L’inspir et l’expir, les saccades et le sommeil de

l’embryon sont concomitants aux activités correspondantes de la mère. Par suite,

la douleur est communément ressentie par l’un et l’autre, qu’elle soit causée par
les humeurs do.a) ou par un choc abhighata).37

Une dernière connexion importante entre l’embryon et la garbhi.i concerne

l’alimentation: la nourriture ingérée par la mère sera également goûtée et

assimilée par l’enfant, d’abord par “suintement” upasneha) uniquement, ensuite

via le cordon ombilical.38 La médecine ayurvédique prête aux aliments des
propriétés spécifiques susceptibles d’affecter la constitution de l’individu; les traités

sont dès lors très attentifs à l’alimentation de la femme enceinte pendant toute la
durée de la grossesse.39

Les mesures prophylactiques visent donc à mettre en place les conditions
favorables au bon développement embryonnaire en agissant sur des paramètres

directement maîtrisables tels le comportement, l’hygiène et l’alimentation des

parents. Toutefois, les textes n’ignorent pas les complications qui peuvent
survenir au cours de la grossesse. Certains signes doivent alerter le médecin, en

particulier les pertes de sang40, l’absence de mouvement foetal, un ventre dur et

froid, des douleurs abdominales ou la dégradation de l’état général de la
parturiente41.

Ces symptômes sont interprétés en fonction du stade de la grossesse. Les
auteurs distinguent en effet deux types de fausse couche qu’ils nomment
respectivement garbhasrava et garbhapata. Le premier terme désigne littéralement

l’ “écoulement de l’embryon”, à savoir la perte de l’embryon dont la consistance

est encore fluide; le garbhapata, “chute de l’embryon”, évoque une fausse

couche à un stade ultérieur de l'embryogenèse, quand le corps de l'embryon est

formé et solide. Ainsi, bien que la littérature ayurvédique n’établisse aucune

distinction terminologique entre l’embryon42 et le foetus43 – le terme garbha est

communément usité44 –, elle reconnaît deux phases de l’embryogenèse relatives

37 Cfr SS sa. 3.16: do.abhighatair garbhi.ya yo yo bhaga. prapi.yate / sa sa bhaga. sisos

tasya garbhasthasya prapi.yate.
38 Cfr note 18 supra.

39 Cfr CS sa. 8.32, BhS sa. 3.4, SS sa. 10.3 et AS sa. 3.2–5.
40 Cfr CS sa. 8.23, BhS sa. 8.5, AS sa. 4.8–9, AhS sa. 2.6cd–7a, VS:980, BhPr 8, chap. 70, 74.

41 Cfr CS sa. 8.30, SS su. 15.12, 17–18, sa. 10.55, AS sa. 4.2, 27, AhS sa. 2.1–6ab.

42 Produit de la conception jusqu’à la fin de la huitième semaine de grossesse.

43 Produit de la conception dès le début de la neuvième semaine de grossesse.

44 Cfr SUNESON 1991:114) pour qui la littérature médicale établit seulement “a fundamental

distinction between the initial stage of the embryo called kalala in the Susrutasa.hita) and

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 395

à l’état physique de l’embryon. Par ailleurs, en cas d’hémorragie durant les deux
ou trois premiers mois de grossesse, l’embryon a peu de chances de survie, car il
n’est pas encore doté de force vitale ajatasara45). En revanche, si cette force
vitale est déjà apparue sa.jatasara), les pertes de sang peuvent annoncer une

fausse couche ou une gestation prolongée, mais les risques sont moindres.46

Dans les traités plus tardifs, l’opposition entre garbhasrava et garbhapata
est théorisée: jusqu’au quatrième mois, la perte de l’enfant est désignée par le
terme garbhasrava, car sa substance “s’écoule” pra-SRU-); aux cinquième et

sixième mois, quand le corps est devenu plus ferme, la fausse couche est appelée

garbhapata 47. Cette définition révèle en outre que l’expulsion de l’enfant à

partir du septième mois est considérée comme un phénomène distinct. La médecine

occidentale qualifiera ce phénomène de “naissance prématurée” à partir du
sixième mois de la grossesse). Le foetus est précisément considéré comme viable
à partir du septième mois de son existence intra-utérine.48

Cette périodisation guide le praticien dans sa démarche thérapeutique. En
cas de saignements durant le premier trimestre, la marge de manoeuvre du
médecin est relativement réduite, et le pronostic, réservé. Cependant, les traités
proposent une thérapie détaillée pour prévenir une grossesse improductive
avortements spontanés, morts foetales in utero, mortalité périnatale) dès le

premier mois. Le Balatantra, en particulier, énumère les bali, les plantes et les

mantra qui protègent l’enfant tout au long de la grossesse, jusqu’au douzième

mois.49 De même, la CS50, la SS51, l’AS52, la VS53, le SY54, le BhPr55 décrivent le
traitement approprié à chaque mois de la gestation.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

________________________________

a subsequent stage when during the second month the embryo has acquired a solid and firm
form designated ghana”.

45 CS sa. 8.23; cfr aussi BhS sa. 8.5.
46 Cfr BhS sa. 8.5, AS sa. 4.8–9, AhS sa. 2.6cd–7a.

47 Cfr VS:978–979, BhPr 8, chap. 70, 72.

48 L’avortement spontané se définit quant à lui comme l’expulsion spontanée de l’embryon ou

du foetus avant qu’il soit viable avant la fin de la vingtième semaine de gestation).

49 Cfr BT, chap. 5.

50 Cfr CS sa. 8.32.

51 Cfr SS sa. 10.57, 62–68.

52 Cfr AS sa. 4.53–59; cfr aussi AhS sa. 2.53–60.
53 Cfr VS:982–983.

54 Cfr SY chap. 65, 2–7.
55 Cfr BhPr 8, chap. 70, 86–96.



396 SANDRA SMETS

2. Pathologies

2.1. Étiologie et symptômes

La symptomatologie permet de distinguer différentes pathologies, dont le nom
varie parfois d’une source à l’autre. Les correspondances et divergences
apparaîtront plus clairement grâce au tableau descriptif qui suit:

Pathologie Source Symptômes et signes cliniques Étiologie
So.a CS sa. 2.15 - dessèchement ou fausse couche

“dessèchement”

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

parisruti)
- grossesse prolongée plusieurs

années)

- malnutrition

AS sa.

2.37
- déficience causée par le vent ou

grossesse prolongée plusieurs
années)

- le vent dessèche

les canaux

srotas) qui
transportent le suc

nourricier
Upavi..aka:

“solidement

installé”

CS sa. 8.26 - saignements pu.pa) ou toute autre

sécrétion vaginale yonisrava)

- arrêt du développement dans la
deuxième phase de la grossesse56

- gestation prolongée

- alimentation
inappropriée

AhS sa.

2.14–15ab

- arrêt du développement de

l’embryon toujours vivant)
- ventre qui ne s’arrondit pas

- écoulement

vaginal durant la
deuxième phase

de la grossesse57

56 En sanskrit, mahati sa.jatasare garbhe.

57 En sanskrit, sa.jatasare mahati garbhe.



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 397

Pathologie Source Symptômes et signes cliniques Étiologie
Nagodara CS sa. 8.26 - dessèchement parisu.katva) du

“ventre de foetus qui provoque l’arrêt du
serpent / développement
d’éléphant” ou - gestation prolongée

“ventre qui - absence de mouvements foetaux

porte un foetus

semblable à) un

serpent / un

éléphant”?58

- jeûne et autres
observances
religieuses

- alimentation
inappropriée

- dégoût pour ce qui
est gras

- consommation de
substances qui
excitent le vata

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

BhS sa.

3.12–1359

- gestation prolongée
- arrêt du développement foetus

incomplet)60

- impureté du..a)
de l’ouverture des

canaux sira)
empêchant
l’alimentation
rasa) du foetus

SS sa.

10.57
- gonflement du ventre dans lequel

est descendu le jiva)61
- mélange des

semences affecté
par le vent

- selon l’opinion
populaire,
intervention de
Naigame.a

AhS sa.
2.15cd–16

- assèchement de l’embryon
- embryon sous-développé
- le ventre s’arrondit mais diminue

longtemps après

- tristesse

- jeûne
- consommation de

substances
astringentes

- écoulement
vaginal abondant

- vent irrité

58 Cfr infra.
59 Le foetus atteint de cette pathologie est appelé naga. Le terme nagodara est, semble-t-il,

ajouté par l’éditeur comme titre pour ces deux sloka.

60 Quand le foetus est à nouveau correctement alimenté, son corps peut poursuivre son

développement et l’enfant naîtra le moment venu yathakalam) BhS sa. 3.13).

61 C’est le mélange de sperme et de fluide féminin, affecté par le vent, qui fait gonfler le

ventre. Parfois, ce mélange “s’éteint” spontanément kadacid yad.cchayopasantam), ce que

d’aucuns interprètent comme l’enlèvement du garbha par Naigame.a. Le participe passé

upasanta pourrait aussi se comprendre comme une “pacification” et donc, un retour à l’état
normal du mélange formé par les deux semences; cependant, l’étiologie populaire ne

laissant aucun doute sur l’idée de disparition de l’embryon indique plutôt l’ “extinction” de

la vie jiva) qui s’était incarnée. Le texte le présente d’ailleurs ensuite comme un embryon

“dissous” tam eva kadacit praliyamana. nagodaram ity ahu.).



398 SANDRA SMETS

Pathologie Source Symptômes et signes cliniques Étiologie
M.tagarbha CS sa. 8.30 - ventre immobile, rigide, tendu, froid,
stri) “(femme)
dont le foetus est

mort in utero)”

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

dur comme s’il contenait une pierre

- absence de mouvements foetaux

- douleur aiguë

- absence de contractions

- absence de sécrétions vaginales

- regard tombant

- patiente qui halète, tremble,

chancèle, gémit, et qui souffre d’une

profonde anxiété

- problèmes de transit intestinal

- excès atimatra)
de do.a

- consommation
excessive de

substances

piquantes tik..a)
et chaudes u..a)

- rétention des

besoins naturels

- positions

inconfortables,

compressions et

coups

- émotions

- tout acte violent
AS sa.

4.27
- enfant complet au niveau de son

développement
- ventre rigide, immobile, froid, dur

comme s’il contenait une pierre
- douleur aiguë
- absence de mouvements foetaux

- absence de contractions
- absence de sécrétions vaginales
- regard tombant
- patiente qui souffre d’une profonde

anxiété, agitée, dont les mouvements
sont désordonnés, qui halète,
chancèle, gémit nuit et jour, et ne

dort pas

- haleine fétide
- difficultés respiratoires
- la patiente mange et respire avec

peine

AhS sa.

2.22cd–
24ab62

- ventre froid, immobile, gonflé, très

ferme
- absence de mouvements foetaux

- étourdissements
- soif
- difficultés respiratoires
- fatigue
- anxiété
- regard tombant
- absence de contractions

- excès de do.a
- consommation de

substances
inappropriées

- destin daiva)

62 Cfr SS ci. 15.9.



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 399

Pathologie Source Symptômes et signes cliniques Étiologie
Vatodara

“ventre affecté

par le) vent”

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

BhS sa.

3.6–7
- “perte” pra-NAS-) du foetus lors de

sa descente CYU-)
- union de sperme

affecté par le vent
et de fluide
féminin artava)

pur

AS sa. 1.7 - fausse grossesse - vent perturbé

Ni.s.ta
“(embryon)
expulsé”

BhS sa.

5.14
- perte de l’enfant ou déficiences

bégaiement, surdité, nasillement)
- impureté du fluide

féminin so.ita),
etc.63, causée soit
par la
consommation de

substances

astringentes ou
qui excitent le

vent, soit par la
rétention des

besoins naturels,
par la mère ou le
père, pendant la
période de

conception
.tukala)

Lina
“(embryon)
dissous 64”

SS sa.

10.57

- fausse couche vyapad)65 après une

longue gestation

- assaut des canaux

srotas) par le
vent

AS sa.

4.2366

- foetus dans un état de sommeil
- absence de mouvements foetaux

- canaux srotas)

affectés par le
vent

Vatasu.ka67

“(embryon)
desséché par le

vent”

SS sa.

10.57

- ventre de la mère insuffisamment

rempli
- mouvements foetaux lents

- embryon asséché

par le vent

63 En sanskrit, so.itadi.u vatasa.du.ite.u, ce qui semble suggérer que c’est tout le mélange

constituant l’embryon qui est affecté par le vent.
64 Le verbe LI-, liyate peut signifier “fondre”, “se dissoudre”, “coller”, “adhérer”, “rester

collé”. La SS indique que l’enfant n’est expulsé par avortement spontané) qu’après une

longue période so ’tikalam avati..hamano vyapadyate). Le linagarbha désigne donc un cas

particulier de grossesse prolongée, sans que le texte ne précise comment l’embryon “se

dissout”.
65 L’expulsion doit parfois être provoquée quand la grossesse dépasse le terme.

66 Cfr AhS sa. 2.18cd–20.

67 Dans le texte SS sa. 10.60), vatabhipanna eva su.yati garbha..



400 SANDRA SMETS

Pathologie Source Symptômes et signes cliniques Étiologie
Garbhak.aya68 SS su.
“diminution de 15.12
l’embryon”

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

- absence de mouvements foetaux
- ventre qui ne s’arrondit pas

Ativ.ddha69
“
hyperdéveloppement

de l’embryon)”

SS su.
15.16

- augmentation du volume) de
l’abdomen

- sueurs

Garbhasphurana
“palpitations de

l’embryon”70

SS sa.
10.57

Prasra.sama.a
“chute de
l’embryon)”

SS sa.
10.57

- douleur aiguë accompagnée de
sensations de brûlure dans les flancs
et le dos

- hémorragie as.gdara)
- constipation anaha)
- dysurie mutrasa.ga)

Prakraman
“déplacement de
l’embryon)”71

SS sa.
10.57

- inflammation des viscères

Upavi..a ou
upasu.ka

“solidement
installé” ou
“desséché” 72

AS sa.

4.13
- saignements pu.pa) ou toute autre

sécrétion vaginale yonisrava.a)
- arrêt du développement dans la

deuxième phase de la grossesse73

- gestation prolongée ou dessèchement

- alimentation
inappropriée qui
excite le vent
luimême perturbant à
son tour les autres
humeurs)

- le vent, excité,
comprime le canal
qui transporte le
suc nourricier
rasa)

- apport incomplet
de suc nourricier
dû à la
compression du canal

68 Cette pathologie peut être soignée par des k.irabasti lavements à base de lait) et la con¬

sommation d’aliments gras: cfr SS su. 15.12. Le texte n’en mentionne toutefois pas les

causes. Il ne précise pas non plus les risques de fausse couche ou les conséquences sur le

développement ultérieur du foetus.

69 Cfr SS su. 15.14. Comme pour le garbhak.aya, la SS ne donne aucune information sur les

causes de cette pathologie et sur les risques éventuels dans la suite de la grossesse.

70 Cfr infra.
71 L’enfant se déplace à l’intérieur du garbhasaya cfr DAS 2003:542–543) “d’un lieu vers un

autre” sthanat sthanam).

72 Les deux pathologies sont traitées simultanément. Elles présentent une étiologie et une

symptomatologie similaires; pour le diagnostic différentiel, cfr AS sa. 4.14, infra.
73 En sanskrit, jatasare garbhe.



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 401

Pathologie Source Symptômes et signes cliniques Étiologie
Upavi..aka

“solidement

installé”

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

AS sa.

4.14

- perte continue et peu abondante de

fluide féminin artava) ou d’autres

sécrétions

- embryon sous-développé

développement très lent)

- palpitations continuelles de

l’embryon
- ventre qui ne s’arrondit pas

- gestation prolongée plusieurs

années)

Upasu.kaka
appelé aussi

nagodara)

“desséché”

AS sa.

4.14

- perte régulière et abondante de fluide
féminin artava)

- embryon sous-développé

développement très lent)

- mouvements foetaux rares et limités
- ventre qui ne s’arrondit pas

suffisamment

- gestation prolongée plusieurs

années)



402 SANDRA SMETS

Pathologie Source Symptômes et signes cliniques Étiologie
Upavi..aka et AS sa.

upasu.kaka 4.16

caractérisés par

une

prédominance

de vata74

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

- flatulences sonores

- selles mousseuses et défaites

- rétention d’urines

- douleur dans les hanches, le dos, la
région du coeur

- bâillements
- perte de sommeil
- catarrhe nasal permanent

- toux sèche

- fatigue
- sorte de bourdonnement dans les

oreilles

- sensation d’aiguilles piquées dans les

tempes

- sensation que le corps est parcouru
de fourmis

- sensation que le vent circule dans le
ventre détruisant tout sur son passage

- sensation d’être précipitée dans

l’obscurité

- digestion pénible

- déclin progressif

- peau craquelée, pâle, rugueuse

Upavi..aka et

upasu.kaka
caractérisés par

une

prédominance

de pitta

AS sa.

4.17
- selles cuivrées ou jaunâtres

- vomissement avec sensation de

fumée et d’acidité dans la bouche

- évanouissement

- sensation de brûlure dans le ventre et

la région du coeur

- yeux, urine, ongles et peau orangés

comme l’urine de vache

- couleur de plus en plus foncée

- la patiente est faible et constamment

gonflée

74 MEULENBELD dans HIML, IB:626, n. 121) remarque que cette typologie des upavi..aka et

upasu.kaka, fondée sur la prédominance humorale, n’est attestée ni dans la CS, ni dans la

SS, ni même dans l’AhS. Le traitement pour chaque cas est décrit en AS sa. 4.19–22: il a

pour but de relancer le développement du foetus. Si, malgré ces mesures, le foetus ne grandit

pas, il faut provoquer son expulsion, en même temps que celle du placenta apara), par

l’usage d’abortifs pataniya) puissants cfr AS sa. 4.22).



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 403

Pathologie Source Symptômes et signes cliniques Étiologie
Upavi..aka et
upasu.kaka

caractérisés par
une

prédominance

de sle.man

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

AS sa.

4.18

- goût sucré en bouche

- nausée

- vomissement de phlegme

- dégoût pour la nourriture
- mains, pieds et yeux de couleur

blanche

- toux
- difficultés respiratoires

Cyavana

“expulsion”
AS sa.

4.26

- “détaché du lien”75 avec la mère),

l’embryon est délogé du garbhasaya

et descend avasra.samana.) dans

les espaces intermédiaires entre les

viscères

- trauma des viscères

- le vent descendant apana) perturbé

par ce trauma cause:

douleurs aigues dans le ventre, la

vessie, l’intérieur des flancs et le
vagin
constipation, rétention d’urine et de

fèces

expulsion prématurée de l’enfant
sous la forme de sang so.ita)

- accumulation de

do.a en excès

- relations sexuelles

et autres

comportements à

risque

- maladies

- karman accumulé

antérieurement

par la mère et

l’enfant

2.2. Problématiques

2.2.1. Utilisation des sources dans l’AS et l’AhS

Vagbha.a s’est efforcé d’harmoniser les enseignements de Caraka et de Susruta,
et de les organiser en un ensemble structuré76. MEULENBELD77 cite AS sa. 3.20–

22 comme exemple de synthèse: Vagbha.a y évoque deux mantra facilitant la
délivrance. Le premier est tiré de la CS sa. 8.39), le second de la SS ci. 15.6–
8). Cette volonté de synthèse transparaît également dans sa façon de présenter
les pathologies qui affectent la grossesse, comme l’illustrent les exemples qui
suivent.

75 bandhanan mucyate garbha.. L’AS compare ce processus au fruit qui se détache de la
queue phalam iva v.ntat).

76 Pour une comparaison entre les oeuvres attribuées à Vagbha.a, d’une part, et les CS et SS,

d’autre part, cfr HIML, IA:635–638. Cfr aussi WUJASTYK 2003:195.

77 Cfr HIML, IA:638.



404 SANDRA SMETS

– so.a: dans la CS, le “dessèchement” est considéré comme le résultat de la
malnutrition. Ce trouble semble correspondre au vatasu.ka décrit dans la
SS qui lui attribue pour cause un dérangement du vent. L’embryon se

dessèche selon un processus d’émaciation qui donne son nom à la pathologie.

Si la SS considère que l’enfant est encore vie – bien que ses mouvements

soient ralentis –, selon la CS, cette affection peut causer l’avortement
spontané à un stade précoce du développement embryonnaire parisruti). Il
convient de noter que cette pathologie n’est pas mentionnée par l’AhS,
mais bien par l’AS sa. 2.37): selon ce dernier, elle est causée par le vent
qui assèche les canaux srotas) transportant le suc nourricier. En
conséquence, l’embryon souffre de malnutrition. Il appert que l’AS réalise ici
une synthèse élégante de la CS et de la SS au sein d’un système où la
théorie humorale est parfaitement intégrée.

– upavi..aka: les symptômes de cette pathologie sont des écoulements vagi¬

naux, un arrêt du développement foetal et une grossesse prolongée CS sa.

8.26 and AS sa. 4.13). Elle survient dans la “seconde” phase de la
grossesse, quand l’embryon est doté de sara.

En ce qui concerne les symptômes, l’AS rapproche cette maladie de l’upasu.ka,

un dessèchement qui survient également dans la seconde phase de la
grossesse. L’upavi..aka et l’upasu.ka sont d’ailleurs décrits ensemble. La
distinction entre les deux pathologies apparaît si ténue à l’auteur qu’il
présente un diagnostic différentiel en sa. 4.14. La principale opposition
entre elles réside dans la régularité et la quantité des écoulements vaginaux:
une femme atteinte d’upavi..aka a des écoulements peu abondants mais

continus, tandis que celle atteinte d’upasu.ka(ka) a des écoulements réguliers

et abondants. Dans les deux cas, le médecin observe un dépassement

du terme et le sous-développement foetal.

Il convient de noter que l’AS offre une longue description de ces
pathologies, en comparaison non seulement de la CS mais aussi de l’AhS. Il
présente même une théorie originale, puisque ces troubles et leurs

traitements sont abordés selon leur prédominance humorale AS sa. 4.16–
18). Une fois de plus, l’AS élabore un système où la théorie humorale
occupe le premier plan. D’ailleurs, l’étiologie est elle aussi fondée sur les

humeurs: une alimentation inappropriée perturbe le vent et par suite, les

autres humeurs), qui comprime les canaux responsables de l’apport nutritif.
Le point de départ de ce modèle explicatif est l’alimentation inappropriée

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 405

comme dans la CS, mais, à partir de là, Vagbha.a envisage les
conséquences sur la constitution humorale de l’individu.
L’AhS mentionne brièvement l’arrêt du développement foetal et l’absence
de croissance abdominale78 résultant des sécrétions vaginales.

Enfin, l’upavi..aka n’apparaît pas dans la SS.

2.2.2. Position originale de la SS

La SS se distingue relativement souvent des autres sources. Elle présente une

longue liste de troubles qui peuvent affecter l’embryon ou le foetus dans son
développement. Dans le présent article, seuls les suivants seront abordés:

linagarbha, garbhak.aya, ativ.ddha ou garbhav.ddhi, et garbhasphura.a.

– linagarbha: cette pathologie de l’embryon “dissous” est causée par le vent

qui atteint les canaux srotas). Il en résulte un avortement spontané après

une longue période de grossesse. Parfois, l’accouchement devra être induit.
L’AS présente également cette pathologie, mais développe davantage les
symptômes: le foetus est endormi et ne bouge pas. L’AhS mentionne seulement

l’absence de mouvements. Vagbha.a emprunte ces précisions à la CS
sa. 8.28): cette dernière décrit justement un cas où le foetus est endormi et

ne manifeste aucun mouvement yasya. punar garbha. prasupto na
spandate), sans citer le nom de cette pathologie. Vagbha.a considère que

cette description s’applique au linagarbha de la SS.

– garbhak.aya et garbhav.ddhi: ces deux pathologies sont opposées. Dans le
cas d’une “diminution de l’embryon”, l’enfant à naître ne bouge pas, et le
ventre de la femme enceinte ne s’arrondit pas; dans le cas d’un “
développement excessif”, l’abdomen est trop gonflé et la femme transpire.

– garbhasphura.a: cette pathologie est mentionnée sans plus de précision. Le
terme sphura.a désignant un “tremblement”, une “vibration”, une “palpitation”,

le composé pourrait évoquer des mouvements saccadés, des

secousses, voire des convulsions du foetus. L’expression renvoie en tout cas

à des mouvements vifs et répétés muhur muhu.). Le texte ne donne aucune

information sur les conséquences de cette pathologie pour la suite de la
grossesse.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

78 Symptôme mentionné uniquement par l’AS.



406 SANDRA SMETS

2.2.3. Terminologie

Certains termes sont difficiles à comprendre, soit parce que leur signification ne

va pas de soi, soit parce que leur sens a évolué dans la littérature ayurvédique.
Les exemples qui suivent illustreront ces deux cas de figure.

– nagodara: “ventre de serpent / d’éléphant” ou “ventre portant) un serpent /
un éléphant”? Le terme naga désigne d’abord un serpent, mais aussi un
éléphant. La grossesse prolongée peut suggérer, par comparaison, la gestation

d’une éléphante79; cependant, si l’on garde la première signification,
celle de “serpent”, l’expression pourrait faire référence à l’aspect émacié du
foetus, comme KRISHNAMURTHY l’a compris dans sa traduction de la
Bhelasa.hita 80. À propos de l’expulsion de l’enfant atteint de cette pathologie,

celle-ci utilise l’expression strikuk.ivicyuta.: la délivrance est
comparée à la mue du serpent81, suggérant un processus à la fois long et lent.

Ainsi, il apparaît que le terme nagodara a été diversement compris et
interprété, peut-être même à date ancienne.

La SS présente ici aussi un point de vue original, puisqu’elle identifie le
nagodara au phénomène appelé bhutah.ta: quand le mélange de sperme et

d’artava est affecté par le vent, ce dernier cause une distension de

l’abdomen, mais aucune naissance n’est observée. Selon l’opinion populaire,
l’enfant a été enlevé par Naigame.a, et est donc dit bhutah.ta. Susruta
mentionne cette explication magico-religieuse pour la pathologie qu’il
nomme nagodara.

– prasra.samanagarbha: pra-SRA.S- signifie “chute”. C’est l’un des

termes généraux utilisés pour designer la fausse couche. Cependant, en SS
sa. 10.57, les symptômes du prasra.samana sont décrits en même temps

que leurs traitements. Grâce à ces mesures, l’enfant peut poursuivre sa

croissance. Par conséquent, la “chute” mentionnée par la SS ne semble pas

désigner la fausse couche à proprement parler, mais plutôt la “descente” du
foetus, delogé de son “réceptacle” garbhasaya). Ce processus peut
éventuellement provoquer la perte du foetus. Il faudrait peut-être rapprocher cette

pathologie de ce que l’AS sa. 4.26) nomme “expulsion” cyavana): les

79 Cfr la traduction de CS sa. 8.26 par BHAGWAN DASH, vol. 2:481: “elephantine gestation”.
80 Cfr BhS sa. 3.12–13 KRISHNAMURTHY:201): “a snake wombed nature; i. e. the birth of a

snake like foetus)”.

81 Cfr MW s. u. vi-CYU- “(in surgery) separated from the living part, sloughed”.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 407

deux troubles impliquent descente du foetus, douleur aiguë, constipation et

dysurie. En outre, Vagbha.a utilise le terme avasra.samana pour évoquer
la descente du foetus au milieu des viscères. Cependant, ce dernier ajoute
que l’embryon sera expulsé sous la forme de sang so.ita).

– garbha.) prakraman: la “descente” prasra.samana) doit être distinguée
d’une autre pathologie, la “marche” ou l’ “avancée” du foetus, garbha.)
prakraman SS sa. 10.57). Celui-ci se déplace à l’intérieur de son
réceptacle garbhasaya), “d’un lieu à l’autre” sthanat sthanam). Les
symptômes de ce trouble sont peut-être similaires à ceux du
garbhasphura.a décrit précédemment: les mouvements foetaux sont probablement
brusques et douloureux, mais le texte ne précise par leurs effets sur la
grossesse.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

3. Conclusion

Du point de vue de l’étiologie, la responsabilité maternelle est clairement mise
en évidence. L’avortement spontané est la conséquence directe d’un manquement

aux prescriptions médicales. Cependant, l’AS donne souvent des précisions
intéressantes sur le lien causal entre, d’une part, le comportement et les
habitudes alimentaires de la future mère, et, d’autre part, les problèmes susceptibles
d’affecter l’enfant qu’elle porte. En particulier, il met en exergue le rôle joué par

les humeurs dans le processus morbide.
Mais ce n’est pas la seule initiative de Vagbha.a: il réalise aussi une

synthèse intelligente des données récoltées dans la CS et la SS, en partie
divergentes. Ce travail est rendu d’autant plus ardu que la SS présente souvent un
point de vue original sur la question, et que les termes employés dans les traités

comportent des difficultés d’interprétation. Vagbha.a s’efforce alors d’identifier
et de combiner les symptômes et pathologies dans une démarche toute
personnelle.

Dans le cadre de cet article, les expressions sanskrites ont, autant que

possible, été rendues de façon fidèle, loin de toute identification à la terminologie

occidentale moderne. Il est évidemment tentant d’assimiler certains
troubles décrits dans les traités ayurvédiques aux pathologies connues de la



408 SANDRA SMETS

médecine occidentale, et cet exercice a déjà été entrepris par ailleurs. 82

Cependant, ces associations ne doivent avoir d’autre valeur que documentaire83: en

effet, il est aberrant de traduire les expressions des auteurs indiens par des

formules telles que “intra-uterine growth retardation”84, ou encore “intra-uterine
death during second trimester of pregnancy”85. Une telle méthodologie trahirait
la spécificité culturelle de la médecine ayurvédique, et introduirait inévitablement

des anachronismes. Les pathologies précédemment étudiées ne sont pas

catégorisées selon le modèle occidental: leur nom renvoie souvent à une

caractéristique marquante de la maladie, en particulier à l’aspect du foetus qui est

dit “desséché” ou “semblable à un serpent”, etc. Ce mode d’expression, parfois
ambigu, met néanmoins en exergue les méthodes d’observation des praticiens
issus de la tradition ayurvédique.

Même si la question a été peu abordée ici, il serait intéressant de comparer

les données qui ont été relevées dans les sources explorées ci-dessus à des textes

ou extraits davantage marqués par la pensée magico-religieuse, tels les

développements sur Revati dans la KS86, le contenu du Balatantra87, ou les
chapitres sur les graha dans la SS U. 27). Certains auteurs ont déjà consacré des

études au contraste entre la démarche rationnelle de l’ayurveda, qui transparaît

notamment dans la théorie humorale, et la présence plus ou moins visible, dans

les mêmes traités médicaux, d’un fonds magico-religieux, en particulier dans les

chapitres traitant d’obstétrique et de pédiatrie. 88 Dans un article précédent

82 Cfr KUMAR 2000 et TIVARI 1989.

83 Nous rejoignons totalement sur ce point SELBY 2005:255, n. 2), qui, à propos de TEWARI

2001, émet les réserves suivantes: “Although this overview gives us a very good sense of the

sorts of topics that are subsumed under this heading sc. Kaumarabh.tya), it is interlaced

with taxonomical and anatomical understandings that have been imported from the world of
western medicine, a rather common technique that is used uncritically by many scholars and

western or western-trained) doctors writing on Ayurveda. Though it can sometimes be useful,

it can also mislead, and to use such language in any discussion of Sanskrit medical

systems is problematic, but sometimes unavoidable.”
84 Cfr KUMAR 2000:56.

85 Cfr ibidem.
86 Cfr WUJASTYK2003:169–189, et 1999.

87 Cfr HECKMANN 1997.
88 Cfr, notamment, ZYSK 1991, ENGLER 2003 et BENNER 2009. Toutefois, BENNER 2009:120–

121) note, à la suite des critiques déjà émises par ENGLER, qu’il est parfois difficile de tracer

la frontière entre ce qui relève du “magico-religieux” et du “rationnel”: “Brahmanic
conceptions, such as mythological explanations for diseases or “magico-religious” healing
techniques are found throughout ayurvedic literature. This has become a matter of some

discussion because of what some conceive as an epistemological clash between the latter

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 409

consacré aux grossesses atypiques89, nous avons également abordé la question et

montré que l’intégration des croyances populaires dans les compendia pouvait
révéler certaines spécificités littéraires, puisque le poids donné à ces croyances

ainsi que l’harmonisation de théories a priori incompatibles varient d’un auteur
à l’autre90. La démarche comparative appliquée à des thématiques particulières
donne ainsi un aperçu du travail rédactionnel à l’oeuvre dans les sa.hita
médicales.

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

Bibliographie

1. Éditions et traductions

AD Ayurveda-Dipika. Vaidya Jadavaji Trikamji Acharya éd.). Cara¬

kasa.hita of Agnivesa elaborated by Caraka and D..habala, with the

Ayurveda-Dipika Commentary of Cakrapa.idatta. Vara.asi, 1992:
Caukhamba Surabharati Prakasan Caukhamba ayurv.ñana granthamala,

34).

________________________________

approach to healing and the ‘empirico-rational’ character of what are generally regarded as

the main ayurvedic theories. Though traditional Indian medicine as recorded by the
ayurvedic treatises does not acknowledge such a break in its ideology but postulates a continuity
from Veda to Ayurveda, the sometimes quite obviously contradictory approaches to healing
prove the tradition to be far from monolithic.”

89 Cfr SMETS 2006–2007.
90 De la même façon, dans son analyse du rite appelé pu.savana, qui est censé opérer le

changement de sexe de l’embryon après sa conception, BENNER 2009:129–133) relève à

juste titre que l’idée même de pouvoir exercer une action déterminante sur le genre de

l’enfant par un rituel est contraire à la logique des théories médicales développées dans les

traités ayurvédiques: en effet, selon la règle des proportions, si le sperme domine au moment

de la conception, un fils naîtra, si c’est le fluide féminin, une fille, si les deux semences sont

en quantité égale, un hermaphrodite. Le sexe est donc fixé – définitivement, semble-t-il –
dès la conception. Comme BENNER l’a démontré, Vagbha.a utilise une sorte de deus ex

machina pour rendre compte de l’efficace du rite malgré la théorie médicale, par la formule
« bali puru.akaro hi daivam apy ativartate » AhS sa. 1.38), alors que Caraka se montre
davantage sceptique, arguant que si les rites tels le pu.savana étaient réellement efficaces,

tous les parents pourraient donner naissance à un fils, fait contredit par l’expérience
BENNER 2009:125, 130–132).



410 SANDRA SMETS

AgP Agnipura.a. Upadhyaya A. B. éd.). Agnipura.a of Mahar.i Veda¬

vyasa. Varanasi, 1966: The Chowkhamba Sanskrit Series Office The
Kashi Sanskrit Series, 174).

AhS A..a.gah.dayasa.hita. Das R. P., Emmerick R. E. éd.). Vagbha.a’s
A..a.gah.dayasa.hita. The romanised text accompanied by line and

word indexes. Groningen, 1998: Egbert Forsten Groningen Oriental
Studies, XIII).

AS A..a.gasa.graha. Srikantha Murthy K. R. éd. et trad.). A..añga
Samgraha of Vagbha.a Text, English Translation, Notes, Indeces

etc.). Varanasi, 1995 réimp. 2002): Chaukhambha Orientalia
Jaikrishnadas Ayurveda Series, 79).

BhPr Bhavaprakasa. Brahmasa.kara Misra, Rupalal Ji Vaisya éd. et

comm.). Bhavaprakasa with Hindi commentary). Vara.asi, 1938
réimp. 1961) Kasi Sanskrit Series, 130 / Haridas Sanskrit Series, 39).

BhS Bhela-Sa.hita. Sharma P. V. éd.), Krishnamurthy K. H. trad.).
Bhela-Sa.hita. Text with English Translation, Commentary and

Critical notes. Varanasi, 2000: Chaukhambha Visvabharati Haridas
Ayurveda Series, 8).

BT Balatantra. Heckmann J. éd., trad. et comm.). Kalya.as Balatantra.
Ein Baustein zur indischen Medizingeschichte des 16. Jahrhunderts.
Freiburg, 1997: Freiburg Universität PhD). Voir aussi HECKMANN

1997.

CS Carakasa.hita. Sharma R. K., Dash V. B. éd., trad., comm.). Agni¬

vesa’s Caraka Sa.hita. Text with English Translation & Critical
Exposition Based on Cakrapa.i Datta’s Ayurveda Dipika. Varanasi,
1977 réimp. 2000): Chowkhamba Sanskrit Series Office
Chowkhamba Sanskrit Studies, 94).

KS Kasyapasa.hita. Tewari P. V. éd. et trad.). Kasyapa-Sa.hita or
V.ddhajivakiya Tantra. Preached by Mahar.i Marica Kasyapa;

summarized then written by his disciple Acarya V.ddhaji¬
vaka; redacted by latter’s descendant Vatsya Text with English
Translation and Commentary). Varanasi, 1996 réimp. 2002):
Chaukhambha Visvabharati Haridas Ayurveda Series, 2).

Mn Manusm.ti. Ganganath Jha éd. et trad.). Manusm.ti: with the
Manubha.ya of Medhatithi. Delhi, 19992: Motilal Banarsidass.

SG Sivagita. Comba A. trad). Un capitolo della Sivagita sulla medicina
ayurvedica. Torino, 1981: Accademia delle Scienze, fasc. III Memo-

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 411

rie della Accademia delle Scienze di Torino, II. Classe di Scienze

Morali, Storiche e Filologiche, V. 5). Voir aussi COMBA 1981.
SS Susrutasa.hita. Sharma P. V. éd. et trad.). Susruta sa.hita. With

English Translation of Text and .alha.a’s Commentary along with
Critical Notes. Varanasi, 2004–2005: Chaukhambha Visvabharati
Haridas Ayurveda Series, 9).

SY Siddhayoga. Tewari P., Kumari A. éd. et trad.). V..dama
¯

dhava or
Siddha yoga: the first treatise of Ayurveda on treatment. 2 vols. Varanasi,

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

2006: Chaukhambha Visvabharati.
VDhP Vi..udharmottarapura.a. Bombay, 1912: Ve.ka.esvara Press.

VS Va.gasenasa.hita. Saxena N. éd. et trad.). Va.gasena sa.hita, or,
Cikitsasara sa.graha of Va.gasena: text with English translation,
notes, historical introduction, comments, index, and appendices. 2 vol.
Varanasi, 2004: Chowkhamba Sanskrit Series Office Chowkhamba
Sanskrit Studies, 125).

Yajñ Yajñavalkyasm.ti. Khiste N. Sh., Hoshinga J. Sh. éd.). Yajnavalkya
Sm.ti. With “Viramitrodaya” Commentary of Mitra Mishra and

“Mitakshara” Commentary of Vijnaneshwara. Varanasi, 1930 réimp.
1997): Chowkhamba Sanskrit Series Office Chowkhamba Sanskrit
Studies, 62).

2. Articles et monographies

BENNER, Dagmar
2009 “Sa.skaras in Vagbha.a’s A..angah.dayasa.hita: garbhadhana, .tu¬

sa.gamana, pu.savana”. In: Wujastyk D. éd.). Mathematics and
Medicine in Sanskrit. Delhi: Motilal Banarsidass Papers of the 12th

World Sanskrit Conference, vol. 7), pp. 119–138.
BLOOMFIELD, Maurice
1920 “The Dohada or Craving of Pregnant Women: A Motif of Hindu

Fiction”. In: Journal of the American Oriental Society 40:1–24.
COMBA, Antonella
1981 Un capitolo della Sivagita sulla medicina ayurvedica. Torino, 1981:

Accademia delle Scienze, fasc. III Memorie della Accademia delle
Scienze di Torino, II. Classe di Scienze Morali, Storiche e Filologiche,
V. 5).



412 SANDRA SMETS

DAS, Rahul Peter

2003 The Origin of the Life of a Human Being. Conception and the Female
According to Ancient Indian Medical and Sexological Literature.
Delhi: Motilal Banarsidass Indian Medical Tradition, VI).

DASH, Vaidya Bhagwan
1975 Embryology & Maternity in Ayurveda. New Delhi: Delhi Diary.
ENGLER, Steven

2003 “‘Science’ vs. ‘Religion’ in Classical Ayurveda”. In: Nvmen 50/4:
416–463.

HECKMANN, J.
1997 Kalya.as Balatantra. Ein Baustein zur indischen Medizingeschichte

des 16. Jahrhunderts. Freiburg: Freiburg Universität PhD).
HIML voir MEULENBELD, Guerrit Jan

JAMISON, Stéphanie W.
1996 Sacrificed Wife/Sacrificer’s Wife: Women, Ritual, and Hospitality in

Ancient India. New York: Oxford University Press.

KUMAR, Abhimanyu
2000 Ayurvedic concepts of human embryology. Delhi: Chaukhamba

Sanskrit Pratishthan The Chaukhamba Ayurvijnana Studies, 25)
réimp. 2009).

LESLIE, I. Julia éd.)
1992 Roles and Rituals for Hindu Women. Delhi: Motilal Banarsidass.

1994 “Some Traditional Indian Views on Menstruation and Female

Sexuality”. In: Porter R., Teich M. éds). Sexual Knowledge, Sexual

Science: The History of Attitudes to Sexuality. Cambridge: Cambridge
University Press, pp. 63–81.

MEULENBELD, Guerrit Jan

1999–02 A History of Indian Medical Literature. 5 vol. Groningen: Egbert
Forsten Groningen Oriental Studies, XV).

PAPIN, Jean

2006 Traité fondamental de la médecine ayurvédique: Caraka sa.hita,
tome I: Les principes. Paris: Almora.

SELBY, Martha Ann
2005 “Narratives of Conception, Gestation, and Labour in Sanskrit Ayur¬

vedic Texts”. In: Asian Medicine 1/2:254–275.
2008 “Between Medicine and Religion: Discursive Shifts in Early Ayur¬

vedic Narratives of Conception and Gestation”. In: Zupanov I. G.,
Guenzi C. éds). Divins Remèdes: Médecine et Religion en Asie du

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414



FAUSSES COUCHES DANS LA LITTÉRATURE AYURVÉDIQUE 413

Sud. Paris: Éditions de l’École des Hautes Études en Sciences Sociales
Puru.artha, 27), pp. 41–63.

SMETS, Sandra

2006–07 “Grossesses atypiques selon l’Ayurveda”. In: Bulletin d’études in¬

diennes

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414

24–25:225–237.
STORK, Hélène

1992 “Mothering Rituals in Tamilnadu: Some Magico-Religious Beliefs”.
In: Leslie I. J. éd.). Roles and Rituals for Hindu Women. Delhi:
Motilal Banarsidass, pp. 89–105.

SUNESON, Carl
1991 “Remarks on some interrelated termes in the ancient Indian embryo¬

logy”. In: Wiener Zeitschrift für die Kunde Südasiens und Archiv für
indische Philosophie XXXV:109–121.

TEWARI, Premvati V. TIVARI, Premavati)
1989 Ayurvediya prasuti-tantra eva. stri-rog, pratham bhag: Prasuti¬

tantra. Vara.asi/Dilli: Caukhamba Orientalia Jayak...adasa Ayurveda

Granthamala, 41).
1999 Kaumarabh.tya Obstetrics, Gynecology and Pediatrics) in Ayurveda

A bird’s eye view). Varanasi: Chaukhambha Visvabharati.
2001 “Kaumarabh.tya Obstetrics, gynaecology, neonatology and paediat¬

rics)”. In: Subbarayappa B. V. éd.). Medicine and Life Sciences in
India History of Science, Philosophy and Culture in Indian civilization,

vol. IV, part 2). New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers,
pp. 219–251.

VAN HOLLEN, Cecilia
2003 Birth on the Threshold: Childbirth and Modernity in South India.

Berkeley: University of California Press.

WUJASTYK, Dominik
1998 The Roots of Ayurveda. Selections from Sanskrit Medical Writings.

New-Delhi: Penguin.

1999 “Miscarriages of Justice: demonic vengeance in classical Indian
medicine”. In: Hinnells J. R., Porter R. éds). Religion Health and

Suffering. London: Kegan Paul International, pp. 256–275.
2003 The roots of Ayurveda. Selections from sanskrit medical writings.

New-Delhi: Penguin éd. revue de WUJASTYK 1998).
2004 “Agni and Soma: A Universal Classification”. In: Studia Asiatica:

International Journal for Asian Studies 4–5:347–370.



414 SANDRA SMETS

ZYSK, Kenneth G.
1991 Asceticism and Healing in Ancient India. Medicine in the Buddhist

Monastery. New York: Oxford University Press c. r.: WUJASTYK,

Dominik. In: Bulletin of the School of Oriental and African Studies

58/3 1995):573; ZIMMERMAN, Francis. In: Journal of American
Oriental Society 113/2 1993):321–323).

AS/EA LXIV•2•2010, S. 387–414


	Les fausses couches dans la littérature āyurvédique

