
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 64 (2010)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 241

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BAALBAKI, Ramzi ed.): The Early Islamic Grammatical Tradition. Aldershot:
Ashgate, 2007. Pp. l +365. ISBN 978-0-86078-718-1.

The volume under review is the 36th in the series ‘The Formation of the Classical
Islamic World”, a series that is dedicated to the reproduction and repackaging of
such outstanding contributions, often in languages other than English, on
specific subjects of classical Arabic-Islamic civilization. Generally speaking,
such contributions must have appeared as journal articles or chapters in books.
The volume under focus contains essays on the trajectory of the evolution and

development of Arabic grammar from the earliest time until the 10th century CE.
It is divided into three sections. The first section, viz, ‘The Beginnings of Arabic
Grammar’ pp. 1–133) contains six essays by different authors. These essays

variously deal with the origins of Arabic grammar, its relationship with Qur’anic
exegesis, influence of foreign traditions, specifically Greek and Indic, on its
substance and structure, the theory about the origin of jurisprudence and its
connection with grammar, and the examination of the logical framework
expounded by Ibn al-Muqaffa‘ in regard to the origins of grammar.1 The second

section, which comes under the title ‘Analytical methods of the Grammarians’
pp. 135–235), contains five essays. The underlying feature of this section is that

the interplay between grammar and other classical subjects, for example, logic,
jurisprudence, disputation, and rhetoric is clearly demonstrated. For instance, the
concept of ‘illa/ta‘l l causation) has its root in Hellenic speculative thought as it
does in medicine p. 225). The final section ‘Major Themes in Grammatical
Study’ p. 237–348) also contains five contributions. Issues treated here include
the systematic basis of Arabic word classification, the elaboration of the basic
theory of the parts of speech, noun, substantive, and adjective according to
native grammarians, subject and predicate, and the relationships between

linguistics and other sciences. The themes treated in the second and third
sections of this volume focus primarily on S bawayhi’s monumental work on
grammar, the Kit b, rightly characterized by Ab al-Tayyib al-Lughaw as

1 For a recent study on Arabic grammar and Islamic legal taxonomical tradition, see,

Everhard Ditters & Harald Motzki Eds), Approaches to Arabic Linguistics. Presented to
Kees Versteegh on the Occasion of his Sixtieth Birthday. Leiden/Boston: Brill, 2007,
especially pp. 25–44.

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



242 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Qur’ n al-nahw the Qur’ n of Arabic grammar) in recognition of the finality of
its authority.

The introduction by the editor is more than a brilliant lead into the subject
matters of the oeuvre; it is a redoubtable critique of many of the dubious
assumptions that seem to situate Arabic grammatical categories, types, and

analyses in foreign models. It also gives a bird’s eye view of six major
theoretical notions found in S bawayhi, namely, ‘amal regimen), qiy s

analogy), sam ‘ received usage), taqd r implicature, suppletive insertion), asl

basic usage), and hierarchical order of linguistic terms. Ibn Sarr j’s d. 316/929)
historic success at formalizing the distinction between the fundaments (‘us l)
and the particulars fur ‘ in grammar is discussed, too. Although the highly
formalized distinction between the so called Basran and Kufan Schools of
Grammar has recently been shown to be more of an over dramatization of a

social, conceptual, and taxonomical predilection,2 the introduction still finds a

place for an analysis of it. It will be invidious, if not uncharitable, to single out
any particular contribution for laudatory assessment in this weighty tome; every
essay here deserves to be considered as fons et origo in its own right in regard to

the subject matter treated; the work as a whole, gives a broad view and an

overview of the themes which have so far engaged modern scholarship on the

story and history of early grammatical tradition in the context of the specific
problems and issues taken out for investigation and analysis.

In keeping with the underlying philosophy of the series, the volume under

review is a remarkable eye opener into the state of current episteme on Arabic
grammar, and will indubitably serve as a reliable launching pad for further
investigations into a number of issues which may have been adumbrated or
treated with graceful sidestepping in some of the essays brought together here.

The Bibliography, according to the editor, “is intended to reflect the major
themes of the field and the various methodologies applied to them” p. xiv). This
is certainly a work, praise for which may in fact be superfluous.

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257

Amidu Olalekan Sanni

2 See Monique Bernards, “Medieval Muslim Scholarship and Social Network analysis: A
Study of the Basra-Kufa Dichotomy in Arabic Grammar”, in S. Guenther ed.), Ideas,

Images and Methods of Portrayal- Insights into Classical Arabic Literature and Islam.

Leiden/Boston: Brill, 2005, pp. 129–40.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 243

FALK, Harry & SLAJE, Walter ed.): Oskar von Hinüber, Kleine Schriften.
Wiesbaden: Harrassowitz, 2009. Teil I: LIV, 588 pp. Teil II:X, 588 pp. ISBN: 978-3-
447-05850-6.

Oskar von Hinüber hereafter OvH) is one of the most prolific of living authors
working in the broad range of the field of Indian Studies, and especially Middle
Indo-Aryan Studies, although his interests extend beyond the range of Indian
Studies as can be seen from the section headings listed below. My personal

admiration for his work can be judged from the frequent references I make to his
publications in my own writings, even if I do not always agree with him. The
fact that many of his publications are written in English means that they are
accessible to those living in South and South-East Asia who know no German.

His articles and reviews have appeared in a very wide range of publications, a

complete range of which is not likely to be found in the libraries of most
institutions, and the appearance of these two volumes of his Kleine Schriften is
therefore greatly to be welcomed, as making the major part of his vast output
more easily available.

For this publication, the articles and reviews have been reproduced from
the original publications in which they appeared, with the result that some of the
earlier works appear with rather strange type-faces, and occasionally a review
starts only a few lines from the bottom of the page, e.g. on pp. 931, 993, 1002,
1025. The editors and proof-readers seem not to have noticed that the left-hand
margin in one article is damaged pp. 115–16), which makes it slightly difficult
to read the beginning of some lines. The original headers and pagination are

included, which is useful for following up references to the original versions,
and continuous pagination is inserted in the footers. The imposition of a uniform
page size means that pages which were originally large now appear in a smaller
page format, and in a smaller font size with footnotes in a very small font size,
e.g. pp. 115 foll., 955 foll., 1024. Spelling mistakes in the original work remain
uncorrected, e.g. ‘reasearch’ in footnote 4 on p. 1037.

After a brief “Foreword” by the editors pp. VII–IX), the 69 articles
included in this publication are listed, with page numbers. The wide range of fields
they cover is emphasised by the fact that they are arranged under six headings: I.
Buddhistische Literatur, II. Uberlieferungsgeschichte, III. Sprachwissenschaft,
IV. Gilgit, V. Geschichte, VI. Varia. The articles in each section are, for the
most part, in the chronological order of publication. A seventh section lists the
54 reviews which are included. Their range is also wide, as is shown by their
presentation in six sections: Literaturwissenschaft, Sprachwissenschaft, Lexiko-

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



244 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

graphie, Epigraphik, Geschichte und Kulturgeschichte, and Sakisch. The reviews
in each section are also, for the most part, in the chronological order of their
publication.

This layout is presumably due to the editors. Their work continues with a

complete bibliography of OvH’s publications. First comes “Vollständiges
Schriftenverzeichnis”, beginning with I. Selbständige Schriften. These are, of
course, not included in this work.

There is then a complete list II. Aufsätze) of 112 articles in the chronological

order of their appearance, with a note against those which are included in
this publication. Among those not included are the 18 which were included, in
English translation, in the Pali Text Society’s volume of OvH’s Selected Papers
published in 1994.

There is a complete list III. Besprechungen und Anzeigen) of 415 reviews,

with a note against those which are included here. Many of those which are

excluded are only one page in length.
There follow sections IV. Beiträge zu Sammelwerken und Wörterbüchern;

V. Herausgeber- und Übersetzertätigkeit; VI. Berichte, Zeitungsartikel,
Vorworte, Nachrufe, Vermischtes; VII. Elektonische Veröffentlichungen; Section

VIII is entitled “Über Oskar von Hinüber”.
There is an all-embracing list of indexes: “Worterverzeichnis”, divided into

Sanskrit, Pali, Epigraphische Varianten des Pali in Inschriften, Allgemeines
Mittelindisch, Neuindisch, and Diverse Sprachen; “Stellenverzeichnis”, divided
into Pali-Literatur, Prakrit-Literatur and Sanskrit-Literatur; “Sachverzeichnis”;

“Autorenverzeichnis”; “Textverzeichnis”; “Personennamen- und Titelverzeichnis”.

Vol. II has a duplicate Index of the sections which it contains, starting partway

through III. Sprachwissenschaft Fortsetzung). Strangely, it does not
include details of the indexes, so that a reader of Vol. II wishing to find their page

numbers has to consult Vol. I.
The “Stellenverzeichnis” has one or two peculiarities: Abhidammapi aka

appears twice on p. 1139; Samantap s dik appears with Samanta- on pp. 1129
and 1132, but with S manta- on p. 1132.

The system underlying the “Autorenverzeichnis” pp. 1154–55) is not
obvious. It is presumably not a list of authors of the books reviewed because

Vetter, for example, is not listed, although a review of one of his publications is

to be found on p. 954. On the other hand, Kau alya’s name is listed several

times, once because his name occurs in the title of a review and also because his

views are mentioned elsewhere. Strangely, Falk’s name is not included, although

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 245

it occurs on pp. 1036 and 1042. There is one entry for Norman as occurring on
p. 1042), although the name also occurs on pp. 453, 459, 957, 988, 990, 1029,
and 4 times on p. 1030.

These editorial aberrations are perhaps of little importance when compared

with the advantage of having so many of OvH’s publications available in so

convenient

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257

a form.

There are so many articles included in these two volumes that it is not possible
to assess the importance of each one, or even of a large number of them. Here,
however, are a few comments on some of OvH’s publications which seem to this
reviewer to have made a very important contribution to the field.

In his survey of the literary tradition which underlies Buddhism, OvH
points out the significance of Buddhist ecclesiastical law, and he develops this in
“Buddhist Law according to the Therav da-Vinaya: a Survey of Theory and

Practice” Section I, pp. 188–226), and “Some Additions and Corrections” I,
pp. 227–32).

Buddhists living in Sri Lanka and Burma may perhaps be forgiven for
thinking that the P li canon in its Sinhalese or Burmese form is the only
authentic version. In the West there are, I fear, still a number of students of
Buddhism who believe that the Pali Text Society’s editions are all that are

required to gain a full and accurate picture of Buddhist teachings and doctrines.
In “On the tradition of P li Texts in India, Ceylon and Burma” II, pp. 293–302),
OvH gives some idea of the background history of the texts we have. Many of
the other articles in Section II are intended to dispel ignorance by drawing
attention to manuscripts from Thailand, etc., which greatly predate the editions
of the Canon which are currently used.

Those who have never read OvH’s article on “Pali as an artificial language”

III, pp. 451–48), and believe that the Buddha spoke Pali, now have the chance

to read it in Section III, together with the other articles in that section which bear

on the same subject, e.g. “P li: How do we see it eighty years after Geiger’s
Grammar?” pp. 459–69).

Although the extensive nature of Buddhism in Khotan has been known
since the end of the 19th century, little has been known about the extent of
Buddhism on the route between India and Central Asia. An important
manuscript find in Gilgit in 1931 changed all this, and in “Buddhism in Gilgit
Between India and Central Asia” IV, pp. 749–57) OvH assesses the importance
of the manuscript finds, and shows how dates which can be inferred from
inscriptional evidence from the same area give something of the chronological



246 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

background of Buddhism in Gilgit and its close connections with Central Asia
around the 7th century.

Since Buddhism disappeared from Northern India during the 13th century
and evidence from places where Buddhism is a living religion, such as Sri Lanka
and South-East Asia, is fairly “modern” in comparison, it is hard to tell how
daily life there now represents life in ancient times. In “Everyday Life in an

Ancient Indian Buddhist Monastery” V, pp. 869–95) OvH shows how it is
possible to reconstruct, to some extent, details of the requirements of everyday

life such as robes and alms bowls from early texts, paintings on st pas, reports

by Chinese pilgrims, and documents from Central Asia.

It is inevitable that complete bibliographies of living authors tend to be out
of date even before they are published. And so it is with OvH. The list in his

Kleine Schriften ends on p. XLVIII with twelve reviews from IIJ 50. Volume
51of IIJ contains five more of his reviews, and we may expect the years ahead to
produce a steady stream of articles and reviews to inform us and delight us with
their erudition.

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257

K. R. Norman

SALIBA, George: Islamic Science and the Making of the European Renaissance.

Boston: Massachusetts Institute of Technology, 2007. ISBN-13:978-0-262-
19557-7.

Saliba im folgenden S.) beschäftigt sich in seinem Buch mit der Geschichte der
arabisch-islamischen Wissenschaften vom 8. bis ins 16. Jh., wobei er die
Astronomie in den Vordergrund rückt, während die übrigen Wissenschaften wie z.B.
die Medizin) jeweils am Rande zur Stützung seiner Thesen angeführt werden.
Einige seiner Argumentationen und Thesen hat S. bereits in einer auf arabisch

1998 erschienen Monographie ausführlich dargelegt.1

In den ersten beiden Kapiteln (“The Islamic Scientific Tradition: Question

of Beginnings”, S. 1–72) lehnt S. bei der Frage nach den Gründen und Modalitäten

der Übernahme des antiken Wissens durch die Araber die gängigen
Erklärungsmodelle ab, die er unter dem Begriff “classical narrative ” zusammenfasst

und deren Schwächen er aufzuzeigen versucht.

1 al b al-Fikr al-‘ilm al-‘arab Naš’atuh wa-ta awwuruh Deir El-Balamand, El-
Koura Libanon) 1998.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 247

S. wendet sich erstens gegen die “contact theory ”, gemäß der in den
vielfältigen Kontakten der Araber zur byzantinischen Kultur die Ursache für die
Übernahme des antiken Bildungsgutes zu suchen sei. Er weist überzeugend

nach, dass die Araber im 7. und 8. Jh. von den Byzantinern, deren Kultur sich in
dieser Zeit im Niedergang befand, in dieser Hinsicht kaum Impulse erhalten
konnten. S. wendet sich zweitens gegen die “pocket transmission theory ”,
gemäß der in einigen von den Arabern eroberten Orten z.B. Antiochia, arr n,

Gond š p r) weiterhin die antike Wissenschaft gepflegt worden sei. Auch wenn
dies mit F r b s Erzählung von der ununterbrochenen Lehrtradition “von
Alexandrien nach Bagdad”2 im Einklang zu stehen scheint,3 findet S. keinen
Hinweis für eine signifikante wissenschaftliche Tätigkeit in diesen Zentren. Der
wissenschaftliche Betrieb von Syrern und Sasaniden z.B. Hiob von Edessa,

Sergius von R š‘ayn oder Severus Sebo t) verharrte ähnlich wie in Byzanz auf
einem tiefen Niveau. So wurden vor allem elementare Texte ins Syrische,
Mittelpersische und zunächst auch ins Arabische übersetzt; diese sind von den

späteren, hochentwickelten Übersetzungen, die bereits Verbesserungen
enthalten, weit entfernt. Ebenso verwirft S. die von Gutas4 aufgestellte Hypothese,
dass die Abbasiden eine in Persien vorherrschende Ideologie weiterführten,
gemäß der die ursprünglich in Persien beheimatete Wissenschaft durch Alexander
den Großen gewaltsam nach Griechenland transferiert und erst durch die
Sasaniden dank den Übersetzungen wieder in die Heimat zurückgeführt worden
sei. Gegen diese Hypothese wendet er die Frage ein, wieso diese Ideologie nicht
schon von den Sasaniden, die ihr Wissen vornehmlich aus Indien und China
bezogen, sondern erst von den “Persian elements” unter den Abbasiden in
Bagdad wirksam umgesetzt worden sei. Ebensowenig spielen schließlich für S.

bei diesem Kulturtransfer die rationale Theologie der Mu‘taziliten und die

2 Dies ist der Titel des Aufsatzes von M. Meyerhof, “Von Alexandrien nach Bagdad. Ein Bei¬

trag zur Geschichte des philosophischen und medizinischen Unterrichts bei den Arabern”,
SPAW, phil.-hist. Kl. 1930, 387–429. Dieser Ansatz ist von G. Strohmaier, “Von
Alexandrien nach Bagdad. Eine fiktive Schultradition”. In: Aristoteles. Werk und Wirkung. Bd.

2: Kommentierung, Überlieferung, Nachleben, hrsg. v. J. Wiesner, Berlin / New York 1987,

S. 380–389 und J. Lameer, “From Alexandria to Baghdad. Reflections on the genesis of a

problematic tradition”. In: The Ancient Tradition in Christian and Islamic Hellenism:
Studies on the transmission of Greek philosophy and sciences dedicated to H.J. Drossaart
Lulofs, hrsg. v. G. Endress / R. Kruk, Leiden 1997, S. 181–191 kritisch hinterfragt worden.

3 Dabei weist S. auf das Werk von P. Lemerle, Le premier humanisme byzantin: Notes et
remarques sur enseignement et culture à Byzance des origines au Xe siècle, Paris 1971, hin.

4 D. Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: the Graeco-Arabic translation movement in
Baghdad and early ‘Abb sid society 2nd–4th/8th–10th c.), London / New York 1998.

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



248 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

doktrinalen Debatten im Islam eine besondere Rolle. Neben der etwa schon von
Gutas vorgenommenen Dekonstruktion des Traums des Kalifen Ma’m n 813–
833) gibt S. zu bedenken, dass die meisten Übersetzungen aus einer Zeit stammen,

in der die Mu‘tazila nicht mehr die bestimmende theologische Richtung
war. So übertreffen die während der Herrschaft al-Mutawakkils 847–61), eines

Gegners der Mu‘tazila, an dessen Hof der berühmte Übersetzer unain b. Is q

gest. 873) als Arzt tätig war, angefertigten Übersetzungen zahlenmäßig bei
weitem die wenigen unter al-Ma’m n entstandenen Übersetzungen.

Dagegen glaubt S., dass man die Anfänge der Übersetzungsbewegung
schon in der Umayyadenzeit suchen müsse. Daher schlägt er S. 26 ff. eine

“alternative narrative” vor, die er aus den historischen Quellen, allen voran aus

Ibn an-Nad ms gest. 995 od. 998) Fihrist, der vier verschiedene Erklärungsmodelle

liefert, zu begründen sucht.
Diese sind erstens die Geschichte von Ab Sahl b. Nawba t 31ff.), der das

Alter der Astrologie hervorhebt und die bereits oben erwähnte Geschichte der
Zerstörung und Wiederaneignung der Wissenschaften durch die Sasaniden, die
eine bis in die Gegenwart reichende Lehrtradition begründet hätten, berichtet.
Ähnlich ist zweitens Ab Ma‘šars Geschichte, gemäß der die von den
Perserkönigen zum Schutz vor dem Alexanderfeldzug an sicheren Orten verwahrten
wissenschaftlichen Bücher erst viel später zufällig gefunden worden seien und
das Interesse für die Wissenschaften geweckt hätten. Für S. relegiert Ibn an-

Nad m diese beiden zu seiner Zeit in Umlauf befindlichen Propagandaberichte

persischer Astrologen ins Reich der Legenden. Der dritte Bericht entspricht al-
F r b s Erzählung einer kontinuierlichen Lehrtradition von “Alexandrien nach

Bagdad” s.o.), die im Kontrast zur Verfolgung der Philosophen in Byzanz steht.

Darauf folgt schließlich die Geschichte über den Umayyaden-Prinzen lid b.

Yaz d b. Mu‘ wiya gest. 704), der sich für die Wissenschaften im allgemeinen
und für die Alchemie im besonderen interessierte und die ersten Übersetzungen

im Islam gemacht haben soll. Als weiterer Schritt wird die Übersetzung des

d w n ins Arabische durch al- a b. Y suf unter dem Umayyaden-Kalifen

‘Abd al-Malik b. Marw n 685–705) geschildert. Erst danach folgt Ibn an-

Nad ms Erzählung über den Traum Ma’m ns, der jedoch die Gründe für die
Verbreitung und nicht für die Entstehung der Übersetzungen erklären soll.
Obwohl dieser d w n nicht mehr erhalten ist, kann man seinen Inhalt aus

späteren Berichten etwa von Ibn Qutayba gest. 879) oder al- ahšiy r gest.

942) erschließen. Er wurde wahrscheinlich für gewisse arithmetische und
geometrische Operationen gebraucht, die in der Verwaltung, etwa bei der
Festlegung von Steuern, unerlässlich waren. Für S. ist die Arabisierung des d w n

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 249

und die dazugehörige Verwaltungsreform unter ‘Abd al-Malik b. Marw n das

entscheidende Moment. Seiner Meinung nach verloren die nicht-arabischen,

nicht-muslimischen Minderheiten dadurch ihre privilegierte Stellung in der
Verwaltung als Sekretäre kutt b) an die Araber. Für ihn sind mit diesem Verlust
einerseits die Gefühle der Šu‘ b ya zu erklären, andererseits war die
Übersetzungsbewegung “generated by the desire of two communities to re-acquire
jobs that their parents and co-religionists had lost in the government offices. And
in order to do that […] they aimed to become indispensable to the government
by their sheer possession of highly specialized knowledge.” S. 62). Durch die
Wiederbelebung des wissenschaftlichen Betriebs sei der Aufstieg dieser
Bürokraten, welche die Patrone der Übersetzer waren, zu noch höheren Ämtern etwa
Leibärzten oder Beratern des Kalifen) möglich gewesen.

Schon in der frühen Abbasidenzeit zeichneten sich die Übersetzungen

durch ihre Qualität aus: Man beschränkte sich nicht mehr nur darauf, die
wissenschaftlichen Texte zu übersetzen, sondern passte sie den eigenen Bedürfnissen
an und verbesserte z.T. im Original vorhandene Fehler. So korrigierte etwa al-

a b. Ma ar schon bei der Übersetzung von Ptolemaios’ Almagest 827)
einige Fehler und schuf eine eigene hochentwickelte Terminologie, die
Ausdruck einer bereits fast hundertjährigen Übersetzungstätigkeit nach der Reform
des ‘Abd al-Malik war. Solches erfordert für S. eine längere Entwicklungsphase
und ist nur schwer vorstellbar, wenn die Übersetzungsbewegung erst nach dem

Traum des Kalifen Ma’m n im 9. Jh. begonnen hätte. Dagegen spricht auch die
Tatsache, dass einige Werke bereits früher unter H r n ar-Raš d 786–809) und
sogar schon unter al-Man r 754–775) übersetzt worden sind.

In den Kapiteln III bis V (“Encounter with the Greek Scientific Tradition”;
“Islamic Astronomy Defines Itself; The Critical Innovations” und “Science
between Philosophy and Religion: The Case of Astronomy”, S. 73–191), die den

Hauptteil des Werkes bilden, beschreibt S. die Leistungen der arabischen
Wissenschaft, vor allem aus der Perspektive der Astronomie.

Im Ringen um gesellschaftliche Akzeptanz mussten die Vertreter der
nichtarabischen ‘ul m al-qad ma etwa Philosophie und Naturwissenschaften), die
miteinander und mit den Gelehrten der traditionellen arabischen ‘ul m alisl

m ya etwa Philologie und Recht) im Wettbewerb standen, ihre
Übersetzungen und wissenschaftlichen Texte ebenfalls in gutem Arabisch verfassen,

um überhaupt beachtet zu werden. Dank präziseren Messungen und moderneren
Instrumenten konnte man schon zu Beginn des 9. Jh. Fehler des Ptolemaios, die
die Beobachtung betrafen, z.T. bereits bei der Übersetzung aus dem Griechi-

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



250 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

schen korrigieren und diese auf den neusten Stand bringen. Die arabischen

Astronomen lasen Ptolemaios’ Werk kritisch; sie verbanden den Almagest mit
neuen trigonometrischen Erkenntnissen, um die beobachteten Phänomene

mathematisch korrekt zu erklären. Nur so blieb dieser für die Astronomen nützlich

und wurde ein sicheres Fundament. In der Kosmologie wurden Ptolemaios’
Werke in aristotelischer Manier mit der Erde als Mittelpunkt gelesen und die
Abweichungen von diesen Vorgaben wie die Epizykeln und die exzentrischen

Kreise) getadelt. Das Hauptproblem von Ptolemaios’ Spekulationen – stellvertretend

für viele antike Werke – war “the inconsistency between the
mathematical models constructed in the Almagest to account for the motion of planets,
and the physical objects those models were supposed to represent” S. 91). Als
Antwort darauf entstand die Šuk k-Literatur als eine Gattung, in der Zweifel an

den antiken Werken geäußert wurden – in der Astronomie meist in Form von
Kommentaren zu Ptolemaios z.B. al-B r n gest. 1048), N ir ad-D n a - s

gest. 1274) und später um 1500) al-A awayn). Dasselbe Phänomen kann man

auch in der Medizin feststellen bei ar-R z 10. Jh.) oder Ibn an-Naf s 13. Jh.),

die Kritik an Galen äußerten. Dabei versuchte man, die ptolemäische
Astronomie, die bei der Bestimmung der Planetenpositionen trotz der physikalischen
Absurditäten ziemlich gute Ergebnisse lieferte, zu verbessern und die Probleme
dank alternativen Vorschlägen zu lösen. Mit der Zeit entstand eine neue

Grundlage für die Astronomie, welche die “predictive value” des Ptolemaios
behielt, aber bei der die mathematischen Modelle mit den beobachteten physikalischen

Phänomenen übereinstimmten. Mu’ayyad ad-D n al-‘Ur gest. 1266)

hat eine neue theoretische Astronomie (‘ilm al-hay’a) begründet, die ohne die
unmöglichen mathematischen Modelle des Ptolemaios auskam. Bei den
Bewegungen der Planeten hatte Ptolemaios verschiedene, miteinander konkurrierende
bzw. sich widersprechende Modelle mit exzentrischen Kreisen und Epizykeln
vorgeschlagen. Die arabischen Astronomen erkannten, dass exzentrische Kreise
und Epizykeln mit den Sphären des Aristoteles unvereinbar waren. ‘Ur
verbesserte das Epizykel-Modell des Ptolemaios dank einem neuen Theorem

(‘Ur -Lemma zur Lösung der Aequanten-Sphäre). Sein Modell hat viele spätere

Astronomen bis hin zu Kopernikus beeinflusst. N ir ad-D n a - s gest. 1274)
hat 300 Jahre vor Kopernikus eine oszillierende Linearbewegung als die Verbindung

zweier sich überlagernder Kreisbewegungen s -Paare) zweier Sphären
beschrieben. Sein Modell wurde auch in der Renaissance gebraucht. Sein

Schüler Qu b ad-D n aš-Š r z gest. 1311) hat ein Modell für die
Mondbewegung nach ‘Ur s Theorem vorgeschlagen und neun Hypothesen U l) für
Merkur diskutiert. Ibn aš-Š ir gest. 1375) äußerte Zweifel an Aristoteles’

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 251

Ablehnung der Epizykeln. Er ersetzte alle exzentrischen Kreise durch Epizykeln
und gebrauchte für alle Planeten außer für Merkur dasselbe Modell. Šams ad-
D n al- afr gest. 1550) machte für Merkur vier Annäherungsversuche

wu h).
Die Astronomie (‘ilm al-hay’a) war nicht mehr eine Hilfswissenschaft für

die Voraussagen der Astrologen. Sie bewegte sich im aristotelischen Rahmen,
aber in einem neuen kulturellen Kontext und lehnte im Einklang mit der Religion,

jeglichen Einfluss der Planetenbewegung auf die menschlichen
Handlungen ab. Diese Astronomie hay’a) “could be defined as religiously guided
away from astrology” S. 186) und ist aus der Kritik der Religionsgelehrten an
der Astrologie entstanden und aus den Bedürfnissen der Religion, zu denen etwa
die Berechnung der Gebetsrichtung und -zeiten vgl. die m q t-Literatur)
gehören. Nach der Trennung von der Astrologie konnte die Astronomie
ungehindert forschen und ihren Platz in der Gesellschaft finden. Vielleicht haben

sogar religiöse Muster gewisse Erklärungsmodelle beeinflusst: ars ad-D n al-
alab gest. 1563) führte für die Bewegung der Planeten die Idee der Gewohnheit

(‘ da) ein, was an ein Konzept al- az l s erinnert. Darüber hinaus bekleideten

viele Astronomen religiöse Ämter: So war a - s ism ‘ litischer Theologe,
aš-Š r z Hadithgelehrter, Ibn aš-Š ir muwaqqit in der Umayyadenmoschee und
al- afr religiöser Gelehrter bei den Safawiden. Mit Recht betont S., dass “it
becomes very difficult to document a paradigm of conflict between religion and

science in Islamic society” S. 191).

Im sechsten Kapitel (“Islamic Science and Renaissance Europe: The Copernican
Connection”, S. 193–232) versucht S. den Einfluss der arabischen Astronomie
auf die Gelehrten der Renaissance und besonders auf Kopernikus aufzuzeigen.
Schon im letzten Jahrhundert wurde z.B. von O. Neugebauer, W. Hartner, E.S.

Kennedy und N. Swerdlow) festgestellt, dass Kopernikus’ Mondmodell fast
identisch mit dem von Ibn aš-Š ir ist und dass seine Erklärung der oszillierenden

Bewegungen dem Theorem von a - s sehr gleicht. Kopernikus’ Innovation

besteht darin, diese Erkenntnisse mit dem Heliozentrismus verbunden zu
haben. Auf die Frage, wie Kopernikus, der weder arabisch konnte noch lateinische

Übersetzungen der Werke dieser arabischen Astronomen besaß, diskutiert
S. verschiedene Möglichkeiten. Schon im 14. Jh. reisten byzantinische Astronomen

zu den Arabern, um an die neusten Forschungsergebnisse heranzukommen.
Nach 1453 kamen einige von den Byzantinern ins Griechische übersetzte Werke
nach Westeuropa. Vielleicht hatte Kopernikus Zugang zu einem solchen Text.
Ebenso gab es in der Renaissance Arabisten, die arabische astronomische

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



252 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Manuskripte besaßen, wie z.B. der Franzose Guillaume Postel gest. 1581), der
1536 in Istanbul Manuskripte kaufte und später Professor für orientalische
Sprachen wurde, oder Andreas Alpagus gest. 1522), der in Damaskus studierte
und nach seiner Rückkehr in Padua Medizin lehrte. Als Vermittler kommen auch

Gelehrte in Frage wie der arabische Geograph Leo Africanus eigentlich al-
asan b. Mu ammad Ibn al-Wazz n, gest. 1550), der nach Italien kam und viele

Wissenschaftler in der Arabistik ausbildete, oder der nach Italien geflohene
jakobitische Patriarch Ni‘matall h Nehemias gest. 1590), der wissenschaftliche
Bücher mitbrachte, die z.T. gedruckt wurden. Die Gelehrten der Renaissance wie
Kopernikus hatten also, wie S. zeigt, dank der Verbreitung von Arabisten und

arabischen Texten direkten Zugang zu den neusten Ergebnissen der islamischen
Wissenschaft, ohne dass diese Texte ins Lateinische übersetzt worden wären.
Dasselbe gilt in der Medizin etwa für Michael Servetus gest. 1553) und Realdo
Colombo gest. 1559), die den schon von Ibn an-Naf s 1241) postulierten
kleinen Blutkreislauf wieder)entdeckten.

Im letzten Kapitel (“Age of Decline: The Fecundity of Astronomical Thought”,
S. 233–255) beschäftigt sich S. mit dem Niedergang der arabischen Wissenschaft,

der für viele Forscher, die das europäische Modell des Konflikts
zwischen der Kirche und der Wissenschaft anwenden, mit al- az l s gest. 1111)

Attacke gegen die Philosophie beginnt. Gegen diese Erklärung wendet S. mit
Recht ein, dass fast alle Wissenschaftler auch als religiöse Gelehrte tätig waren

s.o.). Andere Forscher setzen dagegen den Beginn des Niedergangs in die Zeit
der Zerstörung Bagdads durch die Mongolen unter Hülegü 1258). Im 13. Jh.

verschwand zwar das Kalifat in Bagdad, trotz diesen politischen Umwälzungen
ging jedoch die wissenschaftliche Produktion keineswegs zurück, sondern nahm
sowohl quantitativ als auch qualitativ zu, wie S. in einem kurzen Überblick
zeigt. Die Gelehrten dieser Epoche, die sich allgemein durch große Kreativität
auszeichneten, versuchten in jeder Wissenschaft die besten arabischen
Vorgänger zu übertreffen. Für die Astronomie ist diese Periode, wie oben gezeigt,

ein goldenes Zeitalter, dasselbe gilt für die Mechanik: ‘Izz ad-D n al- azar

gest. 1206) war den B n M s seinen Vorgängern aus dem 9. Jh., bei den

neuen Maschinen überlegen und vermochte die mechanischen Prinzipien theoretisch

zu erklären und zu verallgemeinern. Kam l ad-D n al-F ris gest. 1320)
verbesserte die Optik Ibn al-Hai ams gest. 1038), des besten Gelehrten der
abbasidischen Epoche auf diesem Gebiet. Zwar wird auch in der islamischen

Welt diese Zeit meist als Epoche des Niedergangs wahrgenommen, da nur
Kommentare entstanden seien; indessen erfüllten für S. die Kommentare damals die-

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 253

selbe Funktion wie heute Aufsätze in wissenschaftlichen Zeitschriften. In
Mar a Nordwestiran) wurde von a - s und ‘Ur ein hochmodernes
Observatorium errichtet Baubeginn 1259) und von den zum Islam bekehrten Mongolen

gefördert.
Nach dem 16. Jh. tritt für S. eine Änderung ein auch wenn die in dieser

Epoche entstandenen Werke noch kaum erforscht sind); die Zahl elementarer
Werke nahm zu, und ab 17. Jh. wurde der Einfluss Europas bemerkbar Kopernikus,

Brahe). S. definiert den Niedergang als “an age in which a civilization
begins to be a consumer of scientific ideas rather than a producer of them” S.

248). Um 1600 herrschte zwischen Europa, China und dem Orient hinsichtlich
der wissenschaftlichen Entwicklung Gleichstand. Aber in der islamischen Welt
schwächte die politische Spaltung zwischen den Safawiden und den Osmanen

und eine starke “religious sectarian competitiveness” S. 250) die kulturelle
Kohäsion. Für S. waren das Kapital, die Rohmaterialien und der Wohlstand, die
Europa, das im Handel nicht mehr von den Arabern abhängig war, aus der

Neuen Welt und der Sklavenarbeit) bezog, entscheidende Faktoren für seinen

Aufschwung. Die Königshäuser konnten dank diesen Mitteln Forschungsanstalten

und Akademien gründen, in denen die Gelehrten ohne Druck und Geldsorgen

forschen konnten. Von diesen Forschungen versprachen sich die Geldgeber
einen finanziellen Vorteil: “Wealth drove further production of science, and in
turn science allowed the acquisition of more wealth, and so on.” S. 253). Dank
diesem dynamischen Zyklus hat Europa die übrigen Konkurrenten überflügelt
und seine Vormachtstellung errungen, während in den islamischen Ländern der

von der Elite ohne einen unmittelbaren utilitaristischen Hintergedanken geförderte

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257

wissenschaftliche Betrieb etwas Privates blieb.

Insgesamt gelingt es S. sehr gut, die Geschichte der arabischen Wissenschaft
über einen Zeitraum von mehr als 800 Jahren plausibel nachzuzeichnen. Die
nachfolgenden kritischen Bemerkungen zu einigen Punkten wollen den Wert
dieses außergewöhnlichen Buchs, das einerseits einen wichtigen Beitrag zur
Geschichte der arabischen Astronomie liefert und andererseits die Bedeutung der

arabischen Wissenschaften für die Gelehrten der Renaissance darlegt, keinesfalls
mindern.

S.s pars destruens im ersten Teil ist ziemlich überzeugend, insbesondere
bezüglich der heute jedoch kaum noch vorgebrachten) Kontakt-Theorie. Indessen

sollte man die Bedeutung gewisser kultureller Zentren wie Alexandria oder
Gond š p r nicht unterschätzen, die auch im 6. und 7. Jh. entweder selbst

Gelehrte hervorgebracht oder angezogen haben: Man denke etwa an Simplikios’



254 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Exil 529 in Persien, den Aristoteles-Kommentator Johannes Philoponos und den

Arzt Paulos von Aigina im 7. Jh. vgl. die Arbeit von Leclerc zur Medizin5).
Auch wenn in der wissenschaftlichen Forschung die Innovation teilweise fehlte,
darf man doch annehmen, dass in diesen Zentren und auch in den Klöstern etwas

mehr als nur die elementaren Kenntnisse bewahrt und weitertradiert wurden. Vor
allem ist zu betonen, dass bereits vor den Arabern Syrer und Perser – wenn auch

in geringerem Maße – griechische Texte in ihre Sprachen übersetzt haben.

Es ist zu begrüßen, dass S. seine These aus den historischen Quellen ableiten

will. Doch ist dabei Vorsicht geboten, zumal Ibn an-Nad m im 10. Jh., also

fast 200 Jahre nach dem Beginn der Übersetzungsbewegung, schrieb. Es fehlt
bei S. eine Diskussion über den Quellenwert der historischen Digressionen in
Ibn an-Nad ms Werk. Es ist sicher richtig, den Beginn der Übersetzungsbewegung

in die Umayyadenzeit des frühen 8. Jh. zu setzen. S.s These, dass der

Impuls dazu von den persischen und syrischen Verwaltungsbeamten ausging, ist
plausibel, setzt aber voraus, dass in den von den Arabern eroberten Gebieten ein
minimaler wissenschaftlicher Betrieb aufrecht erhalten worden ist. S. ist sich

dieses Problems bewusst, ohne jedoch eine überzeugende Begründung geben zu

können, S. 60: “How could that acquisition of advanced sciences happen when I
have argued that there were no teachers and no experts to teach those

disciplines? But if we stop to think that science does not always progress by
steady instruction of teachers, but rather by the leaps that are taken by very
bright individuals who are capable of going beyond where their teachers had

taken them, and who are usually inspired by an urgent need to do so, then the

answer to this question would become slightly easier to comprehend.” Dass mit
der Übersetzung des d w n die nicht-arabischen Verwaltungsbeamten ihre
Privilegien verloren hätten, leitet S. einerseits aus der vierten Geschichte bei Ibn
an-Nad m, gemäß der es von Seiten der persischen Elite Widerstand gegen die
Übersetzung des d w n ins Arabische gegeben haben soll, anderseits aus den

antiarabischen Ressentiments der Šu‘ biten ab, kann aber S. 58ff.) sonst keine

weiteren Schicksale als Beleg für seine Hypothese anführen. Denn während es

für den Aufstieg von christlichen Ärzten und Beamten im Abbasidenstaat viele
Belege gibt, fehlen Indizien dafür, dass durch die Arabisierung des d w n Nicht-
Araber ihren Arbeitsplatz verloren, ob etwa die Vorfahren der berühmten Ärzte-
Familie Bu t š ‘ je in der Verwaltung gearbeitet und ihre Stellung verloren
haben, ist nicht bekannt). Vielmehr muss es eine Nachfrage nach antikem
Wissen auf Seiten der arabischen Elite gegeben haben, sonst wäre das von den

5 L. Leclerc, Histoire de la médecine arabe. Paris 1876.

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 255

nicht-arabischen Minderheiten ausgehende “Angebot” wirkungslos geblieben.
Es ist erstaunlich, dass S. sein im letzten Kapitel für das Europa der Renaissance

entworfenes Modell S. 250ff.) nicht auf die frühislamische Gesellschaft
anwendet. Die militärische Expansion unter den Umayyaden, die Kontrolle über
die Handelswege und die Produktion von Gütern brachten Wohlstand mit sich,
der es den Eliten ermöglichte, einen wissenschaftlichen Betrieb zu fördern. Es ist
wahrscheinlich, dass durch den Kontakt mit den nicht-arabischen Verwaltungsbeamten

schon sehr früh ein Wissenstransfer – vornehmlich auf mündlicher
Basis – stattgefunden hat dazu z.B. die Arbeit von Thillet6 über den indirekten
Kulturtransfer; ebenso müssen auch die islamischen Theologen Zugang zu
antiken Philosophen gehabt haben, und zwar wohl vornehmlich auf indirektem
Wege). So haben die Araber sich schon sehr früh praktische Fertigkeiten in der

Medizin, Landwirtschaft, und Alchemie angeeignet man denke etwa an die von
S. überhaupt nicht berührte Polemik um die Authentizität des Corpus des G bir
b. ayy n zwischen Ullmann und Sezgin7). Somit ist eher wahrscheinlich, dass

die syrisch-christliche und die persische Minderheit, durch den Rückgriff auf das

antike Wissen und die Übersetzungen einer Nachfrage nach wissenschaftlichen
Texten, die bereits in der umayyadischen Gesellschaft vorhanden waren,
nachkamen. Ganz allgemein müsste man, wie S. selbst fordert, die Voraussetzungen
für die Entstehung der Übersetzungsbewegung in den sozialen Verhältnissen und
Veränderungen der islamischen Gesellschaft des 7. und 8. Jh. suchen.8 So würde
es sich zu untersuchen lohnen, ob zwischen der Begründung der Kunstprosa
adab) im 8. Jh. durch die Sekretäre kutt b), die in ihren Sendschreiben auch

griechisches Material verarbeiteten9, und der aufkommenden Übersetzungsbewegung

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257

eine Verbindung besteht.

6 P. Thillet, “Sagesse Grecque et Philosophie Musulmane”. In: Mardis de Dar el-Salam 1955

publ. 1958), 57–93. Nicht von S. zitiert.
7 Vgl. dazu F. Sezgin, Alchimie – Chemie, Botanik – Agrikultur bis ca. 430 H. Geschichte

des Arabischen Schrifttums), Bd. 4, Leiden 1971, S. 19 ff. und M. Ullmann, Die Natur- und
Geheimwissenschaften im Islam HbdOr 1,6,2), Leiden 1972, 198 ff.

8 S. 65: “All these conditions need to be investigated much more thoroughly. Various histori¬

ans of varied scientific and philosophical disciplines need to re-examine these activities,
which have only been scarcely touched upon here, before any more definite conclusion

could be drawn. But this revision itself should hopefully make room for a better
understanding of the dream of al-Ma’mun, the role of the Mu‘tazilites, and the actual role of the

Syriac and Persian-speaking communities.”
9 Vgl. dazu etwa das von S. nicht aufgeführte Werk von M. Maróth, The Correspondence

between Aristotle and Alexander the Great. An Anonymous Greek Novel in Letters in Arabic



256 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

In seinem Hauptteil, hat S. hingegen eindrücklich ein wesentliches Merkmal

der arabisch-islamischen Wissenschaft herausgearbeitet und von vornherein
die Annahme widerlegt, dass sich diese lediglich mit der Konservation des

antiken Wissens begnügt habe. Diese Erkenntnisse sind, wie auch aus den

Anmerkungen hervorgeht, zwar nicht ganz neu man denke etwa an die Arbeiten
von R. Rashed10), doch leistet S. durch die ausführliche Schilderung der
Geschichte der arabischen Astronomie einen wichtigen Beitrag, um diese

Erkenntnis zu bekräftigen. Dasselbe gilt übrigens auch für die Philosophie, die
nach 1200 keineswegs stagnierte.11 Am Rande: Könnte nicht auch die Tatsache,

dass sich die meisten Astronomen auch mit der Religion beschäftigten, ein
Grund dafür gewesen sein, dass die kosmologischen Voraussetzungen wie z.B.
Aristoteles’ Geozentrismus) nie in Frage gestellt wurden?

Was den letzten Teil betrifft, so kann man S.s Einschätzung von der Blüte
der arabischen Wissenschaften bis um 1600 und ihren Einfluss auf Kopernikus
und die Renaissance sicherlich teilen, wobei anzumerken ist, daß dieser indirekte
Wissenstransfer schon im Mittelalter stattgefunden hat: so hat etwa der berühmte

italienische Mathematiker Leonardo Fibonacci gest. um 1250) in arabischen

Ländern seine mathematischen Kenntnisse erworben. Dagegen wird das am

Ende skizzenhaft entworfene Modell, mit dem S. den Aufschwung in Europa

allein mit der Entdeckung der Neuen Welt und dem dadurch verursachten

Wohlstand zu erklären sucht, der Komplexität dieses Phänomens nicht gerecht.

Auch die geistigen Veränderungen müssen berücksichtigt werden: Humanismus

und Renaissance hatten ihren Ursprung in Italien, das von den Entdeckungen

wirtschaftlich überhaupt nicht profitierte, während Spanien, das von den
Entdeckungen der Neuen Welt am meisten Nutzen zog, von der Inquisition
heimgesucht wurde. Das bedeutet nicht, dass S.s Modell gänzlich realitätsfern ist,
doch sind die Gründe für den Aufstieg Europas gewiss vielfältiger und
komplexer als S.s Modell.

Translation, Piliscsaba 2006, zu den in der ersten Hälfte des 8. Jh. entstandenen Ras ’il
Aris l s il l-Iskandar.

10 So etwa im von S. nicht zitierten Aufsatz von R. Rashed, “Scienze ‘Esatte’ dal greco all’
arabo: trasmissione e traduzione”. In: I Greci. Storia, Cultura, Arte, Società. I Greci oltre la
Grecia, hrsg. v. S. Settis. Bd. 3, Torino 2001, 705–740.

11 So etwa U. Rudolph, Islamische Philosophie. Von den Anfängen bis zur Gegenwart,

München 2004, S. 87: “Insofern kann man nur festhalten, daß die Philosophie in der
islamischen Welt nach 1200 keineswegs stagnierte, sondern eher an Bedeutung und Resonanz

gewann. Hinzugefügt werden muss allerdings, dass diese Entwicklung unter veränderten

Vorzeichen stattfand.”

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 257

Abgesehen von diesen Punkten ist S.s Buch nicht nur für Islamwissenschaftler,

sondern allgemein für Historiker und Kulturwissenschaftler von

AS/EA LXIV•1•2010, S. 241–257

großem Interesse.12

Carlo Scardino

12 Das Buch, das im allgemeinen kaum Druckfehler aufweist, hat aber bei den Zitaten deut¬

scher und italienischer Namen und Werke einige Fehler z.B. S. 222 Antonio de statt ‘da’)
Sangallo, S. 252 Academia de Lincei statt Accademia dei Lincei, S. 290 Gotheil
Bergstrasser statt Gotthelf Bergsträsser).




	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

