Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 64 (2010)
Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 241

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

BAALBAKI, Ramzi (ed.): The Early Islamic Grammatical Tradition. Aldershot:
Ashgate, 2007. Pp. 1 +365. ISBN 978-0-86078-718-1.

The volume under review is the 36" in the series ‘The Formation of the Classical
Islamic World™, a series that is dedicated to the reproduction and repackaging of
such outstanding contributions, often in languages other than English, on
specific subjects of classical Arabic-Islamic civilization. Generally speaking,
such contributions must have appeared as journal articles or chapters in books.
The volume under focus contains essays on the trajectory of the evolution and
development of Arabic grammar from the earliest time until the 10" century CE.
It is divided into three sections. The first section, viz, ‘The Beginnings of Arabic
Grammar’ (pp. 1-133) contains six essays by different authors. These essays
variously deal with the origins of Arabic grammar, its relationship with Qur’anic
exegesis, influence of foreign traditions, specifically Greek and Indic, on its
substance and structure, the theory about the origin of jurisprudence and its
connection with grammar, and the examination of the logical framework
expounded by Ibn al-Mugaffa® in regard to the origins of grammar.! The second
section, which comes under the title “Analytical methods of the Grammarians’
(pp. 135-235), contains five essays. The underlying feature of this section is that
the interplay between grammar and other classical subjects, for example, logic,
jurisprudence, disputation, and rhetoric is clearly demonstrated. For instance, the
concept of ‘illa/ta ‘i1l (causation) has its root in Hellenic speculative thought as it
does in medicine (p. 225). The final section ‘Major Themes in Grammatical
Study’ (p. 237-348) also contains five contributions. Issues treated here include
the systematic basis of Arabic word classification, the elaboration of the basic
theory of the parts of speech, noun, substantive, and adjective according to
native grammarians, subject and predicate, and the relationships between
linguistics and other sciences. The themes treated in the second and third
sections of this volume focus primarily on Sibawayhi’s monumental work on
grammar, the Kiiab, rightly characterized by Abu al-Tayyib al-Lughawi as

1 For a recent study on Arabic grammar and Islamic legal taxonomical tradition, see,
Everhard Ditters & Harald Motzki (Eds), Approaches to Arabic Linguistics. Presented to
Kees Versteegh on the Occasion of his Sixtieth Birthday. Leiden/Boston: Brill, 2007,
especially pp. 25-44.

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257



242 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Qur’dn al-nahw (the Qur’an of Arabic grammar) in recognition of the finality of
its authority.

The introduction by the editor is more than a brilliant lead into the subject
matters of the oeuvre; it is a redoubtable critique of many of the dubious
assumptions that seem to situate Arabic grammatical categories, types, and
analyses in foreign models. It also gives a bird’s eye view of six major
theoretical notions found in Sibawayhi, namely, ‘amal (regimen), giyds
(analogy), samd* (received usage), fagdir (implicature, suppletive insertion), as/
(basic usage), and hierarchical order of linguistic terms. Ibn Sarraj’s (d. 316/929)
historic success at formalizing the distinction between the fundaments ( ‘usi/)
and the particulars (fur@") in grammar is discussed, too. Although the highly
formalized distinction between the so called Basran and Kufan Schools of
Grammar has recently been shown to be more of an over dramatization of a
social, conceptual, and taxonomical predilection,” the introduction still finds a
place for an analysis of it. It will be invidious, if not uncharitable, to single out
any particular contribution for laudatory assessment in this weighty tome; every
essay here deserves to be considered as fons ef origo in its own right in regard to
the subject matter treated; the work as a whole, gives a broad view and an
overview of the themes which have so far engaged modern scholarship on the
story and history of early grammatical tradition in the context of the specific
problems and issues taken out for investigation and analysis.

In keeping with the underlying philosophy of the series, the volume under
review is a remarkable eye opener into the state of current episteme on Arabic
grammar, and will indubitably serve as a reliable launching pad for further
investigations into a number of issues which may have been adumbrated or
treated with graceful sidestepping in some of the essays brought together here.
The Bibliography, according to the editor, “is intended to reflect the major
themes of'the field and the various methodologies applied to them™ (p. xiv). This
is certainly a work, praise for which may in fact be superfluous.

Amidu Olalekan Sanni

2 See Monique Bernards, “Medieval Muslim Scholarship and Social Network analysis: A
Study of the Basra-Kufa Dichotomy in Arabic Grammar”, in S. Guenther (ed.), /deas,
Images and Methods of Portrayal- Insighis into Classical Arabic Literature and Isiam.
Leiden/Boston: Brill, 2005, pp. 129-40.

AS/EA LXTVel+2010, 8. 241-257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 243

FALK, Harry & SLAJE, Walter (ed.): Oskar von Hiniiber, Kleine Schrifien. Wies-
baden: Harrassowitz, 2009. Teil I: LTV, 588 pp. Teil I1:X, 588 pp. ISBN: 978-3-
447-05850-6.

Oskar von Hiniiber (hereafter OvH) is one of the most prolific of living authors
working in the broad range of the field of Indian Studies, and especially Middle
Indo-Aryan Studies, although his interests extend beyond the range of Indian
Studies as can be seen from the section headings listed below. My personal
admiration for his work can be judged from the frequent references I make to his
publications in my own writings, even if I do not always agree with him. The
fact that many of his publications are written in English means that they are
accessible to those living in South and South-East Asia who know no German.
His articles and reviews have appeared in a very wide range of publications, a
complete range of which is not likely to be found in the libraries of most insti-
tutions, and the appearance of these two volumes of his Kleine Schriften is
therefore greatly to be welcomed, as making the major part of his vast output
more easily available.

For this publication, the articles and reviews have been reproduced from
the original publications in which they appeared, with the result that some of the
earlier works appear with rather strange type-faces, and occasionally a review
starts only a few lines from the bottom of the page, e.g. on pp. 931, 993, 1002,
1025. The editors and proof-readers seem not to have noticed that the lefi-hand
margin in one article is damaged (pp. 115-16), which makes it slightly difficult
to read the beginning of some lines. The original headers and pagination are
included, which is useful for following up references to the original versions,
and continuous pagination is inserted in the footers. The imposition of a uniform
page size means that pages which were originally large now appear in a smaller
page format, and in a smaller font size with footnotes in a very small font size,
e.g. pp. 115 foll., 955 foll., 1024. Spelling mistakes in the original work remain
uncorrected, e.g. ‘reasearch’ in footnote 4 on p. 1037.

After a briet’ “Foreword” by the editors (pp. VII-IX), the 69 articles in-
cluded in this publication are listed, with page numbers. The wide range of fields
they cover is emphasised by the fact that they are arranged under six headings: 1.
Buddhistische Literatur, II. Uberlieterungsgeschichte, III. Sprachwissenschatt,
I'V. Gilgit, V. Geschichte, VI. Varia. The articles in each section are, for the
most part, in the chronological order of publication. A seventh section lists the
54 reviews which are included. Their range is also wide, as is shown by their
presentation in six sections: Literaturwissenschatt, Sprachwissenschatft, Lexiko-

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257



244 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

graphie, Epigraphik, Geschichte und Kulturgeschichte, and Sakisch. The reviews
in each section are also, for the most part, in the chronological order of their
publication.

This layout is presumably due to the editors. Their work continues with a
complete bibliography of OvH’s publications. First comes “Vollstindiges
Schriftenverzeichnis”, beginning with 1. Selbstindige Schriften. These are, of
course, not included in this work.

There is then a complete list (II. Aufsétze) of 112 articles in the chrono-
logical order of their appearance, with a note against those which are included in
this publication. Among those not included are the 18 which were included, in
English translation, in the Pali Text Society’s volume of OvH’s Selected Papers
published in 1994.

There is a complete list (ITI. Besprechungen und Anzeigen) of 415 reviews,
with a note against those which are included here. Many of those which are
excluded are only one page in length.

There follow sections 1V. Beitrige zu Sammelwerken und Worterbiichern;
V. Herausgeber- und Ubersetzertitigkeit; VI. Berichte, Zeitungsartikel, Vor-
worte, Nachrufe, Vermischtes; VII. Elektonische Veroffentlichungen; Section
VIII is entitled “Uber Oskar von Hiniiber”.

There is an all-embracing list of indexes: “Worterverzeichnis”, divided into
Sanskrit, Pali, Epigraphische Varianten des Pali in Inschriften, Allgemeines
Mittelindisch, Neuindisch, and Diverse Sprachen; “Stellenverzeichnis™, divided
into Pali-Literatur, Prakrit-Literatur and Sanskrit-Literatur; “Sachverzeichnis™;
“Autorenverzeichnis™; “Textverzeichnis™; “Personennamen- und Titelverzeich-
nis”.

Vol. II has a duplicate Index of the sections which it contains, starting part-
way through III. Sprachwissenschaft (Fortsetzung). Strangely, it does not in-
clude details of the indexes, so that a reader of Vol. Il wishing to find their page
numbers has to consult Vol. 1.

The “Stellenverzeichnis™ has one or two peculiarities: Abhidammapitaka
appears twice on p. 1139; Samantapasadika appears with Samanta- on pp. 1129
and 1132, but with Samanta- on p. 1132.

The system underlying the “Autorenverzeichnis” (pp. 1154-55) is not ob-
vious. It is presumably not a list of authors of the books reviewed because
Vetter, for example, is not listed, although a review of one of his publications is
to be found on p. 954. On the other hand, Kautalya’s name is listed several
times, once because his name occurs in the title of a review and also because his
views are mentioned elsewhere. Strangely, Falk’s name is not included, although

AS/EA LXTVel+2010, 8. 241-257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 245

it occurs on pp. 1036 and 1042. There is one entry for Norman (as occurring on
p. 1042), although the name also occurs on pp. 453, 459, 957, 988, 990, 1029,
and 4 times on p. 1030.

These editorial aberrations are perhaps of little importance when compared
with the advantage of having so many of OvH’s publications available in so con-
venient a form.

There are so many articles included in these two volumes that it is not possible
to assess the importance of each one, or even of a large number of them. Here,
however, are a few comments on some of OvH’s publications which seem to this
reviewer to have made a very important contribution to the field.

In his survey of the literary tradition which underlies Buddhism, OvH
points out the significance of Buddhist ecclesiastical law, and he develops this in
“Buddhist Law according to the Theravada-Vinaya: a Survey of Theory and
Practice” (Section I, pp. 188-226), and “Some Additions and Corrections™ (I,
pp. 227-32).

Buddhists living in Sri Lanka and Burma may perhaps be forgiven for
thinking that the Pali canon in its Sinhalese or Burmese form is the only
authentic version. In the West there are, I fear, still a number of students of
Buddhism who believe that the Pali Text Society’s editions are all that are
required to gain a full and accurate picture of Buddhist teachings and doctrines.
In “On the tradition of Pali Texts in India, Ceylon and Burma” (1L, pp. 293-302),
OvH gives some idea of the background history of the texts we have. Many of
the other articles in Section II are intended to dispel ignorance by drawing
attention to manuscripts from Thailand, etc., which greatly predate the editions
of the Canon which are currently used.

Those who have never read OvH’s article on “Pali as an artificial language”
(ITI, pp. 451-48), and believe that the Buddha spoke Pali, now have the chance
to read it in Section 111, together with the other articles in that section which bear
on the same subject, e.g. “Pali: How do we see it eighty years after Geiger’s
Grammar?” (pp. 459-69).

Although the extensive nature of Buddhism in Khotan has been known
since the end of the 19th century, little has been known about the extent of
Buddhism on the route between India and Central Asia. An important
manuscript find in Gilgit in 1931 changed all this, and in “Buddhism in Gilgit
Between India and Central Asia” (IV, pp. 749-57) OvH assesses the importance
of the manuscript finds, and shows how dates which can be inferred from
inscriptional evidence from the same area give something of the chronological

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257



246 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

background of Buddhism in Gilgit and its close connections with Central Asia
around the 7th century.

Since Buddhism disappeared from Northern India during the 13th century
and evidence from places where Buddhism is a living religion, such as Sri Lanka
and South-East Asia, is fairly “modern” in comparison, it is hard to tell how
daily life there now represents life in ancient times. In “Everyday Life in an
Ancient Indian Buddhist Monastery” (V, pp. 869-95) OvH shows how it is
possible to reconstruct, to some extent, details of the requirements of everyday
lite such as robes and alms bowls from early texts, paintings on stiipas, reports
by Chinese pilgrims, and documents from Central Asia.

It is inevitable that complete bibliographies of living authors tend to be out
of date even before they are published. And so it is with OvH. The list in his
Kleine Schriften ends on p. XLVIII with twelve reviews from I1J 50. Volume
51of 11J contains five more of his reviews, and we may expect the years ahead to
produce a steady stream of articles and reviews to inform us and delight us with
their erudition.

K. R. Norman

SALIBA, George: Islamic Science and the Making of the European Renaissance.
Boston: Massachusetts Institute of Technology, 2007. ISBN-13:978-0-262-
19557-7.

Saliba (im folgenden S.) beschiftigt sich in seinem Buch mit der Geschichte der
arabisch-islamischen Wissenschaften vom 8. bis ins 16. Jh., wobei er die Astro-
nomie in den Vordergrund riickt, wihrend die ibrigen Wissenschaften (wie z.B.
die Medizin) jeweils am Rande zur Stiitzung seiner Thesen angefithrt werden.
Einige seiner Argumentationen und Thesen hat S. bereits in einer auf arabisch
1998 erschienen Monographie ausfiihrlich dargelegt.!

In den ersten beiden Kapiteln (“The Islamic Scientific Tradition: Question
of Beginnings”, S. 1-72) lehnt S. bei der Frage nach den Griinden und Modali-
tiaten der Ubernahme des antiken Wissens durch die Araber die gingigen Erkli-
rungsmodelle ab, die er unter dem Begriff “classical narrative” zusammenfasst
und deren Schwiichen er aufzuzeigen versucht.

1 G. Saliba, al-Fikr al-‘ilmi al-‘arabt. Na§'atuha wa-tatawwuruhi. Deir El-Balamand, El-
Koura (Libanon) 1998.

AS/EA LXTVel+2010, 8. 241-257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 247

S. wendet sich erstens gegen die “confact theory”, gemil der in den viel-
filtigen Kontakten der Araber zur byzantinischen Kultur die Ursache fiir die
Ubernahme des antiken Bildungsgutes zu suchen sei. Er weist iiberzengend
nach, dass die Araber im 7. und 8. Jh. von den Byzantinern, deren Kultur sich in
dieser Zeit im Niedergang befand, in dieser Hinsicht kaum Impulse erhalten
konnten. S. wendet sich zweitens gegen die “pocket transmission theory ™, ge-
mif der in einigen von den Arabern eroberten Orten (z.B. Antiochia, Harran,
Gondgsapur) weiterhin die antike Wissenschaft gepflegt worden sei. Auch wenn
dies mit Farabis Erzdhlung von der ununterbrochenen Lehrtradition “von Ale-
xandrien nach Bagdad™ im Einklang zu stehen scheint,? findet S. keinen Hin-
weis fiir eine signifikante wissenschaftliche Tétigkeit in diesen Zentren. Der
wissenschaftliche Betrieb von Syrern und Sasaniden (z.B. Hiob von Edessa,
Sergius von Re§‘ayna oder Severus Seboht) verharrte dhnlich wie in Byzanz auf
einem tiefen Niveau. So wurden vor allem elementare Texte ins Syrische,
Mittelpersische und zunéchst auch ins Arabische {ibersetzt; diese sind von den
spiteren, hochentwickelten Ubersetzungen, die bereits Verbesserungen ent-
halten, weit entfernt. Ebenso verwirft S. die von Gutas* aufgestellte Hypothese,
dass die Abbasiden eine in Persien vorherrschende Ideologie weiterfiihrten, ge-
mif der die urspriinglich in Persien beheimatete Wissenschaft durch Alexander
den Grollen gewaltsam nach Griechenland transferiert und erst durch die
Sasaniden dank den Ubersetzungen wieder in die Heimat zuriickgefithrt worden
sei. Gegen diese Hypothese wendet er die Frage ein, wieso diese Ideologie nicht
schon von den Sasaniden, die ihr Wissen vornehmlich aus Indien und China
bezogen, sondern erst von den “Persian elements” unter den Abbasiden in
Bagdad wirksam umgesetzt worden sei. Ebensowenig spielen schlieflich fiir S.
bei diesem Kulturtransfer die rationale Theologie der Mu‘taziliten und die

2 Dies ist der Titel des Aufsatzes von M. Meyerhof, “Von Alexandrien nach Bagdad. Ein Bei-
trag zur Geschichte des philosophischen und medizinischen Unterrichts bei den Arabern”,
SPAW, phil.-hist. KI. 1930, 387-429. Dieser Ansatz ist von (3. Strohmaier, “Von Ale-
xandrien nach Bagdad. Eine fiktive Schultradition”. In: Aristoteles. Werk und Wirkung. Bd.
2: Kommentierung, Uberlieferung, Nachieben, hrsg. v. J. Wiesner, Berlin / New York 1987,
S. 380-389 und J. Lameer, “From Alexandria to Baghdad. Reflections on the genesis of a
problematic tradition”. In: The Ancient Tradition in Christian and Islamic Hellenism: Stu-
dies on the transmission of Greek philosophy and sciences dedicated to H.J. Drossaart
Lulofs, hrsg. v. G. Endress / R. Kruk, Leiden 1997, S. 181-191 kritisch hinterfragt worden.

3 Dabei weist S. auf das Werk von P. Lemerle, Le premier humanisme byzantin: Nofes et
remarques sur enseignement et culture & Byzance des origines au Xe siecle, Paris 1971, hin.

4 D. Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: the Graeco-Arabic translation movement in
Baghdad and early ‘Abbasid society (2nd—4th/Sth—10th c.), London / New York 1998.

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257



248 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

doktrinalen Debatten im Islam eine besondere Rolle. Neben der etwa schon von
Gutas vorgenommenen Dekonstruktion des Traums des Kalifen Ma’miin (813—
833) gibt S. zu bedenken, dass die meisten Ubersetzungen aus einer Zeit stam-
men, in der die Mu‘tazila nicht mehr die bestimmende theologische Richtung
war. So tibertreffen die wihrend der Herrschaft al-Mutawakkils (847-61), eines
Gegners der Mu‘tazila, an dessen Hof der berithmte Ubersetzer Hunain b. Ishaq
(gest. 873) als Arzt titig war, angefertigten Ubersetzungen zahlenmiBig bei
weitem die wenigen unter al-Ma miin entstandenen Ubersetzungen.

Dagegen glaubt S., dass man die Anfinge der Ubersetzungsbewegung
schon in der Umayyadenzeit suchen miisse. Daher schligt er S. 26 ff. eine
“alternative narrative” vor, die er aus den historischen Quellen, allen voran aus
Ibn an-Nadims (gest. 995 od. 998) Fihrist, der vier verschiedene Erkldrungs-
modelle liefert, zu begriinden sucht.

Diese sind erstens die Geschichte von Abii Sahl b. Nawbaht (3111}, der das
Alter der Astrologie hervorhebt und die bereits oben erwihnte Geschichte der
Zerstorung und Wiederaneignung der Wissenschaften durch die Sasaniden, die
eine bis in die Gegenwart reichende Lehrtradition begriindet hitten, berichtet.
Ahnlich ist zweitens Abfi Ma‘Sars Geschichte, gemil der die von den Perser-
koénigen zum Schutz vor dem Alexanderfeldzug an sicheren Orten verwahrten
wissenschaftlichen Biicher erst viel spiter zufillig gefunden worden seien und
das Interesse fiir die Wissenschaften geweckt hitten. Fiir S. relegiert Ibn an-
Nadim diese beiden zu seiner Zeit in Umlauf befindlichen Propagandaberichte
persischer Astrologen ins Reich der Legenden. Der dritte Bericht entspricht al-
Farabis Erzdhlung einer kontinuierlichen Lehrtradition von “Alexandrien nach
Bagdad” (s.0.), die im Kontrast zur Vertolgung der Philosophen in Byzanz steht.
Darauf folgt schlieflich die Geschichte iiber den Umayyaden-Prinzen Halid b.
Yazid b. Mu‘awiya (gest. 704), der sich fiir die Wissenschaften im allgemeinen
und fiir die Alchemie im besonderen interessierte und die ersten Ubersetzungen
im Islam gemacht haben soll. Als weiterer Schritt wird die Ubersetzung des
diwan ins Arabische durch al-Haggag b. Yusuf unter dem Umayyaden-Kalifen
‘Abd al-Malik b. Marwan (685-705) geschildert. Erst danach folgt Ibn an-
Nadims Erzihlung iiber den Traum Ma’miins, der jedoch die Griinde fiir die
Verbreitung und nicht fiir die Entstehung der Ubersetzungen erkliren soll.
Obwohl dieser diwdn nicht mehr erhalten ist, kann man seinen Inhalt aus
spiteren Berichten etwa von Ibn Qutayba (gest. 879) oder al-Gahgiyari (gest.
942) erschlieBen. Er wurde wahrscheinlich fiir gewisse arithmetische und geo-
metrische Operationen gebraucht, die in der Verwaltung, etwa bei der Fest-
legung von Steuern, unerldsslich waren. Fiir S. ist die Arabisierung des diwan

AS/EA LXTVel+2010, 8. 241-257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 249

und die dazugehorige Verwaltungsreform unter ‘Abd al-Malik b. Marwan das
entscheidende Moment. Seiner Meinung nach verloren die nicht-arabischen,
nicht-muslimischen Minderheiten dadurch ihre privilegierte Stellung in der Ver-
waltung als Sekretire (kui/fab) an die Araber. Fiir ihn sind mit diesem Verlust
einerseits die Gefithle der Su‘Gbiya zu erkliren, andererseits war die Uber-
setzungsbewegung “generated by the desire of two communities to re-acquire
jobs that their parents and co-religionists had lost in the government offices. And
in order to do that [...] they aimed to become indispensable to the government
by their sheer possession of highly specialized knowledge.” (S. 62). Durch die
Wiederbelebung des wissenschaftlichen Betriebs sei der Aufstieg dieser Biiro-
kraten, welche die Patrone der Ubersetzer waren, zu noch hdheren Amtern (etwa
Leibérzten oder Beratern des Kalifen) moglich gewesen.

Schon in der frithen Abbasidenzeit zeichneten sich die Ubersetzungen
durch ihre Qualitit aus: Man beschrinkte sich nicht mehr nur darauf, die wissen-
schaftlichen Texte zu iibersetzen, sondern passte sie den eigenen Bediirfnissen
an und verbesserte z.T. im Original vorhandene Fehler. So korrigierte etwa al-
Haggag b. Matar schon bei der Ubersetzung von Ptolemaios’ Almagest (827)
einige Fehler und schuf eine eigene hochentwickelte Terminologie, die Aus-
druck einer bereits fast hundertjihrigen Ubersetzungstitigkeit nach der Reform
des “Abd al-Malik war. Solches erfordert fiir S. eine lingere Entwicklungsphase
und ist nur schwer vorstellbar, wenn die Ubersetzungsbewegung erst nach dem
Traum des Kalifen Ma’miin im 9. Jh. begonnen hitte. Dagegen spricht auch die
Tatsache, dass einige Werke bereits frither unter Hartn ar-Rasid (786-809) und
sogar schon unter al-Mansiir (754-775) tibersetzt worden sind.

In den Kapiteln III bis V (“Encounter with the Greek Scientific Tradition™;
“Islamic Astronomy Defines Itself; The Critical Innovations™ und “Science be-
tween Philosophy and Religion: The Case of Astronomy”, S. 73-191), die den
Hauptteil des Werkes bilden, beschreibt S. die Leistungen der arabischen Wis-
senschaft, vor allem aus der Perspektive der Astronomie.

Im Ringen um gesellschaftliche Akzeptanz mussten die Vertreter der nicht-
arabischen ‘w/im al-gadima (etwa Philosophie und Naturwissenschaften), die
miteinander und mit den Gelehrten der traditionellen arabischen wlim al-
islamiya (etwa Philologie und Recht) im Wettbewerb standen, ihre Uber-
setzungen und wissenschaftlichen Texte ebenfalls in gutem Arabisch verfassen,
um iiberhaupt beachtet zu werden. Dank priziseren Messungen und moderneren
Instrumenten konnte man schon zu Beginn des 9. Jh. Fehler des Ptolemaios, die
die Beobachtung betrafen, z.T. bereits bei der Ubersetzung aus dem Griechi-

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257



250 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

schen korrigieren und diese auf den neusten Stand bringen. Die arabischen
Astronomen lasen Ptolemaios” Werk kritisch; sie verbanden den A/magest mit
neuen trigonometrischen Erkenntnissen, um die beobachteten Phidnomene
mathematisch korrekt zu erkliren. Nur so blieb dieser fiir die Astronomen niitz-
lich und wurde ein sicheres Fundament. In der Kosmologie wurden Ptolemaios’
Werke in aristotelischer Manier mit der Erde als Mittelpunkt gelesen und die
Abweichungen von diesen Vorgaben (wie die Epizykeln und die exzentrischen
Kreise) getadelt. Das Hauptproblem von Ptolemaios’ Spekulationen — stellver-
tretend fiir viele antike Werke — war “the inconsistency between the mathe-
matical models constructed in the Almagest to account for the motion of planets,
and the physical objects those models were supposed to represent” (S. 91). Als
Antwort darauf entstand die Sukik-Literatur als eine Gattung, in der Zweifel an
den antiken Werken gefulert wurden — in der Astronomie meist in Form von
Kommentaren zu Ptolemaios (z.B. al-Birint (gest. 1048), Nasir ad-Din at-Ttst
(gest. 1274) und spiter (um 1500) al-Ahawayn). Dasselbe Phinomen kann man
auch in der Medizin feststellen bei ar-Razi (10. Jh.) oder Ibn an-Nafis (13. Jh.),
die Kritik an Galen dullerten. Dabei versuchte man, die ptolemiische Astro-
nomie, die bei der Bestimmung der Planetenpositionen trotz der physikalischen
Absurdititen ziemlich gute Ergebnisse lieferte, zu verbessern und die Probleme
dank alternativen Vorschligen zu l6sen. Mit der Zeit entstand eine neue
Grundlage fiir die Astronomie, welche die “predictive value” des Ptolemaios be-
hielt, aber bei der die mathematischen Modelle mit den beobachteten physika-
lischen Phinomenen {ibereinstimmten. Mu’ayyad ad-Din al-‘Urdi (gest. 1266)
hat eine neue theoretische Astronomie ( ‘ilm al-hay’a) begriindet, die ohne die
unmoglichen mathematischen Modelle des Ptolemaios auskam. Bei den Bewe-
gungen der Planeten hatte Ptolemaios verschiedene, miteinander konkurrierende
bzw. sich widersprechende Modelle mit exzentrischen Kreisen und Epizykeln
vorgeschlagen. Die arabischen Astronomen erkannten, dass exzentrische Kreise
und Epizykeln mit den Sphidren des Aristoteles unvereinbar waren. ‘Urdi
verbesserte das Epizykel-Modell des Ptolemaios dank einem neuen Theorem
(‘Urdi-Lemma zur Lésung der Aequanten-Sphére). Sein Modell hat viele spitere
Astronomen bis hin zu Kopernikus beeinflusst. Nasir ad-Din at-TnsT (gest. 1274)
hat 300 Jahre vor Kopernikus eine oszillierende Linearbewegung als die Verbin-
dung zweier sich iiberlagernder Kreisbewegungen (Tus1-Paare) zweier Sphiren
beschrieben. Sein Modell wurde auch in der Renaissance gebraucht. Sein
Schiiler Qutb ad-Din as-Sirazi (gest. 1311) hat ein Modell fiir die Mond-
bewegung nach “Urdis Theorem vorgeschlagen und neun Hypothesen (Usal) fiir
Merkur diskutiert. Ibn as-Satir (gest. 1375) #duBerte Zweifel an Aristoteles’

AS/EA LXTVel+2010, 8. 241-257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 251

Ablehnung der Epizykeln. Er ersetzte alle exzentrischen Kreise durch Epizykeln
und gebrauchte fiir alle Planeten auBer fiir Merkur dasselbe Modell. Sams ad-
Din al-Hafi1 (gest. 1550) machte fiir Merkur vier Anndherungsversuche
(wugiih).

Die Astronomie ( ‘ilm al-hay’'a) war nicht mehr eine Hilfswissenschaft fiir
die Voraussagen der Astrologen. Sie bewegte sich im aristotelischen Rahmen,
aber in einem neuen kulturellen Kontext und lehnte im Einklang mit der Reli-
gion, jeglichen Einfluss der Planetenbewegung auf die menschlichen Hand-
lungen ab. Diese Astronomie (hay'a) “could be defined as religiously guided
away from astrology™ (S. 186) und ist aus der Kritik der Religionsgelehrten an
der Astrologie entstanden und aus den Bediirfnissen der Religion, zu denen etwa
die Berechnung der Gebetsrichtung und -zeiten (vgl. die migar-Literatur)
gehoren. Nach der Trennung von der Astrologie konnte die Astronomie unge-
hindert forschen und ihren Platz in der Gesellschaft finden. Vielleicht haben
sogar religiose Muster gewisse Erklirungsmodelle beeinflusst: Gars ad-Din al-
Halab1 (gest. 1563) fiihrte fir die Bewegung der Planeten die Idee der Gewohn-
heit (‘dda) ein, was an ein Konzept al-Gazalis erinnert. Dariiber hinaus bekleide-
ten viele Astronomen religiése Amter: So war at-TiisT isma‘ilitischer Theologe,
a§-STraz1 Hadithgelehrter, Ibn as-Satir muwagqgit in der Umayyadenmoschee und
al-Hafi1 religitser Gelehrter bei den Safawiden. Mit Recht betont S., dass “it
becomes very difficult to document a paradigm of conflict between religion and
science in Islamic society™ (S. 191).

Im sechsten Kapitel (“Islamic Science and Renaissance Europe: The Copernican
Connection”, S. 193-232) versucht S. den Einfluss der arabischen Astronomie
auf die Gelehrten der Renaissance und besonders auf Kopernikus aufzuzeigen.
Schon im letzten Jahrhundert wurde (z.B. von O. Neugebauer, W. Hartner, E.S.
Kennedy und N. Swerdlow) festgestellt, dass Kopernikus’ Mondmodell fast
identisch mit dem von Ibn as-Satir ist und dass seine Erklirung der oszillieren-
den Bewegungen dem Theorem von at-TnsT sehr gleicht. Kopernikus® Innova-
tion besteht darin, diese Erkenntnisse mit dem Heliozentrismus verbunden zu
haben. Auf die Frage, wie Kopernikus, der weder arabisch konnte noch lateini-
sche Ubersetzungen der Werke dieser arabischen Astronomen besaB, diskutiert
S. verschiedene Moglichkeiten. Schon im 14. Jh. reisten byzantinische Astrono-
men zu den Arabern, um an die neusten Forschungsergebnisse heranzukommen.
Nach 1453 kamen einige von den Byzantinern ins Griechische tibersetzte Werke
nach Westeuropa. Vielleicht hatte Kopernikus Zugang zu einem solchen Text.
Ebenso gab es in der Renaissance Arabisten, die arabische astronomische

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257



252 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Manuskripte besallen, wie z.B. der Franzose Guillaume Postel (gest. 1581), der
1536 in Istanbul Manuskripte kaufte und spéter Professor fiir orientalische
Sprachen wurde, oder Andreas Alpagus (gest. 1522), der in Damaskus studierte
und nach seiner Riickkehr in Padua Medizin lehrte. Als Vermittler kommen auch
Gelehrte in Frage wie der arabische Geograph Leo Africanus (eigentlich al-
Hasan b. Muhammad Tbn al-Wazzan, gest. 1550), der nach Italien kam und viele
Wissenschaftler in der Arabistik ausbildete, oder der nach Italien geflohene
jakobitische Patriarch Ni‘matallah (Nehemias gest. 1590), der wissenschaftliche
Biicher mitbrachte, die z.T. gedruckt wurden. Die Gelehrten der Renaissance wie
Kopernikus hatten also, wie S. zeigt, dank der Verbreitung von Arabisten und
arabischen Texten direkten Zugang zu den neusten Ergebnissen der islamischen
Wissenschatt, ohne dass diese Texte ins Lateinische iibersetzt worden wiren.
Dasselbe gilt in der Medizin etwa fiir Michael Servetus (gest. 1553) und Realdo
Colombo (gest. 1559), die den schon von Ibn an-Nafis (1241) postulierten
kleinen Blutkreislauf (wieder)entdeckten.

Im letzten Kapitel (“Age of Decline: The Fecundity of Astronomical Thought™,
S. 233-255) beschittigt sich S. mit dem Niedergang der arabischen Wissen-
schaft, der fiir viele Forscher, die das europdische Modell des Konflikts zwi-
schen der Kirche und der Wissenschaft anwenden, mit al-Gazalis (gest. 1111)
Attacke gegen die Philosophie beginnt. Gegen diese Erklirung wendet S. mit
Recht ein, dass fast alle Wissenschaftler auch als religidse Gelehrte titig waren
(s.0.). Andere Forscher setzen dagegen den Beginn des Niedergangs in die Zeit
der Zerstorung Bagdads durch die Mongolen unter Hiilegii (1258). Im 13. Jh.
verschwand zwar das Kalifat in Bagdad, trotz diesen politischen Umwilzungen
ging jedoch die wissenschaftliche Produktion keineswegs zuriick, sondern nahm
sowohl quantitativ als auch qualitativ zu, wie S. in einem kurzen Uberblick
zeigt. Die Gelehrten dieser Epoche, die sich allgemein durch gro3e Kreativitét
auszeichneten, versuchten in jeder Wissenschaft die besten arabischen Vor-
ginger zu iibertreffen. Fiir die Astronomie ist diese Periode, wie oben gezeigt,
ein goldenes Zeitalter, dasselbe gilt fir die Mechanik: ‘Izz ad-Din al-Gazari
(gest. 1206) war den Banu Musa, seinen Vorgingern aus dem 9. Jh., bei den
neuen Maschinen iiberlegen und vermochte die mechanischen Prinzipien theore-
tisch zu erklidren und zu verallgemeinern. Kamal ad-Din al-Farist (gest. 1320)
verbesserte die Optik Ibn al-Haitams (gest. 1038), des besten Gelehrten der
abbasidischen Epoche auf diesem Gebiet. Zwar wird auch in der islamischen
Welt diese Zeit meist als Epoche des Niedergangs wahrgenommen, da nur Kom-
mentare entstanden seien; indessen erfiillten fiir S. die Kommentare damals die-

AS/EA LXTVel+2010, 8. 241-257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 253

selbe Funktion wie heute Aufsitze in wissenschaftlichen Zeitschriften. In
Maraga (Nordwestiran) wurde von at-TasT und “Urdi ein hochmodernes Obser-
vatorium errichtet (Baubeginn 1259) und von den zum Islam bekehrten Mon-
golen gefordert.

Nach dem 16. Jh. tritt fiir S. eine Anderung ein (auch wenn die in dieser
Epoche entstandenen Werke noch kaum erforscht sind); die Zahl elementarer
Werke nahm zu, und ab 17. Jh. wurde der Einfluss Europas bemerkbar (Koper-
nikus, Brahe). S. definiert den Niedergang als “an age in which a civilization
begins to be a consumer of scientific ideas rather than a producer of them” (S.
248). Um 1600 herrschte zwischen Europa, China und dem Orient hinsichtlich
der wissenschaftlichen Entwicklung Gleichstand. Aber in der islamischen Welt
schwichte die politische Spaltung zwischen den Safawiden und den Osmanen
und eine starke “religious sectarian competitiveness™ (S. 250) die kulturelle Ko-
hision. Fiir S. waren das Kapital, die Rohmaterialien und der Wohlstand, die
Europa, das im Handel nicht mehr von den Arabern abhidngig war, aus der
Neuen Welt (und der Sklavenarbeit) bezog, entscheidende Faktoren fiir seinen
Aufschwung. Die Konigshduser konnten dank diesen Mitteln Forschungsanstal-
ten und Akademien griinden, in denen die Gelehrten ohne Druck und Geldsor-
gen forschen konnten. Von diesen Forschungen versprachen sich die Geldgeber
einen finanziellen Vorteil: “Wealth drove further production of science, and in
turn science allowed the acquisition of more wealth, and so on.” (S. 253). Dank
diesem dynamischen Zyklus hat Europa die iibrigen Konkurrenten tiberfliigelt
und seine Vormachtstellung errungen, wihrend in den islamischen Lindern der
von der Elite ohne einen unmittelbaren utilitaristischen Hintergedanken gefor-
derte wissenschaftliche Betrieb etwas Privates blieb.

Insgesamt gelingt es S. sehr gut, die Geschichte der arabischen Wissenschatt
fiber einen Zeitraum von mehr als 800 Jahren plausibel nachzuzeichnen. Die
nachfolgenden kritischen Bemerkungen zu einigen Punkten wollen den Wert
dieses auBergewohnlichen Buchs, das einerseits einen wichtigen Beitrag zur
Geschichte der arabischen Astronomie liefert und andererseits die Bedeutung der
arabischen Wissenschaften fiir die Gelehrten der Renaissance darlegt, keinesfalls
mindern.

S.s pars destruens im ersten Teil ist ziemlich tiberzeugend, insbesondere
beziiglich der (heute jedoch kaum noch vorgebrachten) Kontakt-Theorie. Indes-
sen sollte man die Bedeutung gewisser kultureller Zentren wie Alexandria oder
Gondesapur nicht unterschétzen, die auch im 6. und 7. Jh. entweder selbst
Gelehrte hervorgebracht oder angezogen haben: Man denke etwa an Simplikios’

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257



254 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Exil 529 in Persien, den Aristoteles-Kommentator Johannes Philoponos und den
Arzt Paulos von Aigina im 7. Jh. (vgl. die Arbeit von Leclerc zur Medizin’).
Auch wenn in der wissenschaftlichen Forschung die Innovation teilweise fehlte,
darf man doch annehmen, dass in diesen Zentren und auch in den Klostern etwas
mehr als nur die elementaren Kenntnisse bewahrt und weitertradiert wurden. Vor
allem ist zu betonen, dass bereits vor den Arabern Syrer und Perser — wenn auch
in geringerem Mal3e — griechische Texte in ihre Sprachen iibersetzt haben.

Es ist zu begriifen, dass S. seine These aus den historischen Quellen ablei-
ten will. Doch ist dabei Vorsicht geboten, zumal Ibn an-Nadim im 10. Jh., also
fast 200 Jahre nach dem Beginn der Ubersetzungsbewegung, schrieb. Es fehlt
bei S. eine Diskussion iiber den Quellenwert der historischen Digressionen in
Ibn an-Nadims Werk. Es ist sicher richtig, den Beginn der Ubersetzungs-
bewegung in die Umayyadenzeit des frithen 8. Jh. zu setzen. S.s These, dass der
Impuls dazu von den persischen und syrischen Verwaltungsbeamten ausging, ist
plausibel, setzt aber voraus, dass in den von den Arabern eroberten Gebieten ein
minimaler wissenschaftlicher Betrieb aufrecht erhalten worden ist. S. ist sich
dieses Problems bewusst, ohne jedoch eine iiberzeugende Begriindung geben zu
konnen, S. 60: “How could that acquisition of advanced sciences happen when 1
have argued that there were no teachers and no experts to teach those
disciplines? But if we stop to think that science does not always progress by
steady instruction of teachers, but rather by the leaps that are taken by very
bright individuals who are capable of going beyond where their teachers had
taken them, and who are usually inspired by an urgent need to do so, then the
answer to this question would become slightly easier to comprehend.” Dass mit
der Ubersetzing des diwdn die nicht-arabischen Verwaltungsbeamten ihre Pri-
vilegien verloren hitten, leitet S. einerseits aus der vierten Geschichte bei Ibn
an-Nadim, gemil} der es von Seiten der persischen Elite Widerstand gegen die
Ubersetzung des diwdn ins Arabische gegeben haben soll, anderseits aus den
antiarabischen Ressentiments der Su‘Tibiten ab, kann aber (S. 581f) sonst keine
weiteren Schicksale als Beleg fiir seine Hypothese anfithren. Denn wihrend es
fiir den Aufstieg von christlichen Arzten und Beamten im Abbasidenstaat viele
Belege gibt, fehlen Indizien dafiir, dass durch die Arabisierung des diwdn Nicht-
Araber ihren Arbeitsplatz verloren, (ob etwa die Vorfahren der berithmten Arzte-
Familie Buhtisia® je in der Verwaltung gearbeitet und ihre Stellung verloren
haben, ist nicht bekannt). Vielmehr muss es eine Nachfrage nach antikem
Wissen auf Seiten der arabischen Elite gegeben haben, sonst wire das von den

5 L. Leclerc, Histoire de la médecine arabe. Paris 1876.

AS/EA LXTVel+2010, 8. 241-257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 255

nicht-arabischen Minderheiten ausgehende “Angebot” wirkungslos geblieben.
Es ist erstaunlich, dass S. sein im letzten Kapitel tiir das Europa der Renaissance
entwortenes Modell (S. 250ff)) nicht aut die frithislamische Gesellschaft
anwendet. Die militdrische Expansion unter den Umayyaden, die Kontrolle iiber
die Handelswege und die Produktion von Giitern brachten Wohlstand mit sich,
der es den Eliten ermdéglichte, einen wissenschaftlichen Betrieb zu fordern. Es ist
wahrscheinlich, dass durch den Kontakt mit den nicht-arabischen Verwaltungs-
beamten schon sehr frith ein Wissenstransfer — vornehmlich auf miindlicher
Basis — stattgefunden hat (dazu z.B. die Arbeit von Thillet® {iber den indirekten
Kulturtransfer; ebenso miissen auch die islamischen Theologen Zugang zu
antiken Philosophen gehabt haben, und zwar wohl vornehmlich auf indirektem
Wege). So haben die Araber sich schon sehr frith praktische Fertigkeiten in der
Medizin, Landwirtschaft, und Alchemie angeeignet (man denke etwa an die von
S. iiberhaupt nicht beriihrte Polemik um die Authentizitit des Corpus des Gabir
b. Hayyan zwischen Ullmann und Sezgin’). Somit ist eher wahrscheinlich, dass
die syrisch-christliche und die persische Minderheit, durch den Riickgriff auf das
antike Wissen und die Ubersetzungen einer Nachfrage nach wissenschaftlichen
Texten, die bereits in der umayyadischen Gesellschaft vorhanden waren, nach-
kamen. Ganz allgemein miisste man, wie S. selbst fordert, die Voraussetzungen
fiir die Entstehung der Ubersetzungsbewegung in den sozialen Verhiltnissen und
Verinderungen der islamischen Gesellschatft des 7. und 8. Jh. suchen.? So wiirde
es sich zu untersuchen lohnen, ob zwischen der Begrindung der Kunstprosa
(adab) im 8. Jh. durch die Sekretire (kufiab), die in ihren Sendschreiben auch
griechisches Material verarbeiteten®, und der aufkommenden Ubersetzungs-
bewegung eine Verbindung besteht.

6 P. Thillet, “Sagesse Grecque et Philosophie Musulmane”. In: Mardis de Dear el-Safam 1955
(publ. 1958), 57-93. Nicht von S. zitiert.

7 Vel. dazu F. Sezgin, dlchimie — Chemie, Botanik — Agrikultur bis ca. 430 H. (Geschichte
des Arabischen Schrifttums), Bd. 4, Leiden 1971, S. 19 ff. und M. Ullmann, Die Natur- und
Geheimwissenschaften im Islam (HbdOr 1,6,2), Leiden 1972, 198 ff.

8 5. 65: “All these conditions need to be investigated much more thoroughly. Various histori-
ans of varied scientific and philosophical disciplines need to re-examine these activities,
which have only been scarcely touched upon here, before any more definite conclusion
could be drawn. But this revision itself should hopefully make room for a better under-
standing of the dream of al-Ma’mun, the role of the Mu‘tazilites, and the actual role of the
Syriac and Persian-speaking communities.”

9 Vgl. dazu etwa das von S. nicht aufgefithrte Werk von M. Maréoth, The Correspondence
berween Aristotle and Alexander the Great. An Anonymous Greek Novel in Letters in Arabic

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257



256 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

In seinem Hauptteil, hat S. hingegen eindriicklich ein wesentliches Merk-
mal der arabisch-islamischen Wissenschaft herausgearbeitet und von vornherein
die Annahme widerlegt, dass sich diese lediglich mit der Konservation des
antiken Wissens begniigt habe. Diese Erkenntnisse sind, wie auch aus den
Anmerkungen hervorgeht, zwar nicht ganz neu (man denke etwa an die Arbeiten
von R. Rashed!?), doch leistet S. durch die ausfithrliche Schilderung der
Geschichte der arabischen Astronomie einen wichtigen Beitrag, um diese
Erkenntnis zu bekriftigen. Dasselbe gilt tibrigens auch fiir die Philosophie, die
nach 1200 keineswegs stagnierte.!! Am Rande: Konnte nicht auch die Tatsache,
dass sich die meisten Astronomen auch mit der Religion beschiftigten, ein
Grund dafiir gewesen sein, dass die kosmologischen Voraussetzungen (wie z.B.
Aristoteles” Geozentrismus) nie in Frage gestellt wurden?

Was den letzten Teil betrifft, so kann man S.s Einschidtzung von der Bliite
der arabischen Wissenschaften bis um 1600 und ihren Einfluss auf Kopernikus
und die Renaissance sicherlich teilen, wobei anzumerken ist, daf3 dieser indirekte
Wissenstransfer schon im Mittelalter stattgefunden hat: so hat etwa der beriihmte
italienische Mathematiker Leonardo Fibonacci (gest. um 1250) in arabischen
Lindern seine mathematischen Kenntnisse erworben. Dagegen wird das am
Ende skizzenhaft entworfene Modell, mit dem S. den Aufschwung in Europa
allein mit der Entdeckung der Neuen Welt und dem dadurch verursachten
Wohlstand zu erkldren sucht, der Komplexitit dieses Phinomens nicht gerecht.
Auch die geistigen Veridnderungen miissen beriicksichtigt werden: Humanismus
und Renaissance hatten ihren Ursprung in Italien, das von den Entdeckungen
wirtschaftlich iiberhaupt nicht profitierte, wihrend Spanien, das von den Ent-
deckungen der Neuen Welt am meisten Nutzen zog, von der Inquisition heim-
gesucht wurde. Das bedeutet nicht, dass S.s Modell ginzlich realititsfern ist,
doch sind die Griinde fiir den Aufstieg Europas gewiss vielfiltiger und kom-
plexer als S.s Modell.

Transiation, Piliscsaba 2006, zu den in der ersten Hilfte des 8. Jh. entstandenen Rasa’il
Aristatalts ila |-Iskandar.

10 So etwa im von S. nicht zitierten Aufsatz von R. Rashed, “Scienze ‘Esatte’ dal greco all’
arabo: trasmissione e traduzione”. In: ! Greci. Storia, Cultura, Arvte, Societa. I Greci oltre la
Grecia, hrsg. v. 8. Settis. Bd. 3, Torino 2001, 705-740.

11 So etwa U. Rudolph, Islamische Philosophie. Von den Anfingen bis zur Gegenwart,
Miinchen 2004, S. 87: “Insofern kann man nur festhalten, dali die Philosophie in der isla-
mischen Welt nach 1200 keineswegs stagnierte, sondern eher an Bedeutung und Resonanz
gewann. Hinzugefiigt werden muss allerdings, dass diese Entwicklung unter veridnderten
Vorzeichen stattfand.”

AS/EA LXTVel+2010, 8. 241-257



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 257

Abgesehen von diesen Punkten ist S.s Buch nicht nur fiir Islamwissen-
schaftler, sondern allgemein fiir Historiker und Kulturwissenschaftler von
groflem Interesse.!?

Carlo Scardino

12 Das Buch, das im allgemeinen kaum Druckfehler aufweist, hat aber bei den Zitaten deut-
scher und italienischer Namen und Werke einige Fehler (z.B. S. 222 Antonio de (statt ‘da’)
Sangallo, S. 252 Academia de Lincei statt Accademia dei Lincei, S. 290 Gotheil Berg-
strasser statt Gotthelf Bergstrasser).

AS/EA LXTV+1-2010, 5. 241-257






	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

