
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 63 (2009)

Heft: 3: Narratologische Untersuchungen zu japanischen Texten

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 743

REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

D gen: Sh b genz Ausgewählte Schriften. Anders Philosophieren aus dem
Zen. Zweisprachige Ausgabe. Übersetzt, erläutert und herausgegeben von
Ry suke hashi und Rolf Elberfeld. T ky u. Stuttgart-Bad Cannstatt: Keio
University Press u. Frommann Holzboog, 2006. ISBN 3772823904, 978-3-
7728-2390-9. 311 S.

In den letzten zehn Jahren sind verschiedene deutsche Übersetzungen von Texten

aus der Kana-Sh b genz -Textgruppe vorgelegt worden. Zu nennen ist
neben dem hier besprochenen Band insbesondere die erste deutschsprachige
Gesamtübersetzung von Ritsunen Gabriele LINNEBACH und Gud Wafu NISHIJIMA

MEISTER D GEN, 2001–2004). Die dadurch entstandene Möglichkeit,
verschiedene Übersetzungen zu vergleichen, wird auch von hashi und Elberfeld

ausdrücklich begrüsst. Sie selbst verstehen ihren Beitrag als “Forschungsinstrument,

von dem ausgehend die Texte D gens in verschiedene Richtungen
weiter bearbeitet werden können.” S.33) Wie im Untertitel bereits anklingt, ist
ihr Anliegen dabei die philosophische Rezeption D gens, der nach Meinung der

Autoren “eine Verwandlung und Neuentwickung” der europäischen Philosophie
anzustossen in der Lage ist hashi, S. 5) oder zumindest “für ein gegenwärtiges
Philosophieren wichtige Anregungen bereit hält.” Elberfeld, S. 220)

Entsprechend konzentriert sich die Einleitung von hashi S. 1–31) auf
eine Erläuterung und Konkretisierung dessen, was mit Formeln wie “anders

Philosophieren” bzw. dem “anderen Denken” S. 7) gemeint ist; seiner
Auffassung nach besteht die besondere Qualität dieses Denkens darin, dass es im
Durchgang durch eine vollständige Negation von Denken und Sprache “als ein
gleichermassen leib- und herzgebundenes Denken” S. 7) neu entsteht. Mit
anderen Worten, die strikte Anbindung aller Erörterungen an die Lebenspraxis,
die Abwesenheit jeglicher bloss theoretischen Reflexion wird als das Besondere

herausgestellt, das auch spezifische Formen der Erörterung motiviert. Die den

Übersetzungen nachgestellte Einführung von Elberfeld in “D gen und sein
Werk” S. 211–278) geht in ihrem ersten Abschnitt Gedanken nach, die er
bereits in seiner Habilitationsschrift Phänomenologie der Zeit im Buddhismus
ELBERFELD, 2004) ausführlich entfaltet hat, und die auf den Grund der

genannten existenziellen Gebundenheit zielen: dass nämlich das buddhistische
Denken insgesamt seinen Anfang mit der Trauer “über die Nichtigkeit und

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



744 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Vergänglichkeit aller weltlichen Zusammenhänge” S. 221) nehme. Die Begriffe
dieses Denkens bauen auf dieser Grunderfahrung auf; sie halten sich im Umkreis
des menschlichen Erlebens und berücksichtigen dabei Zeitlichkeit nicht nur als

äussere Form, sondern als essentiellen Kern alles Wirklichen. S. 224)
Die neun Texte Genj k an, Shinfukatoku, K ge, Uji, Sansuiky

Soshiseirai’i, Sh ji, Zenki und Kaiinzanmai bilden den Kern des Bandes. Sie werden

zweisprachig im Originaltext nach der Ausgabe von KUBO, 1969/70) und
Übersetzung präsentiert. Auch wenn aus technischen Gründen der Seitenumbruch

des japanischen und des deutschen Textes nicht immer übereinstimmt, ist
so ein schneller Vergleich möglich.

Eine Begründung für die Auswahl der erwähnten Texte wird nicht gegeben.

Die sorgfältig erstellte Übersetzung hält sich eng an die sprachliche Struktur des

Originals und folgt dem löblichen Grundsatz, “dass die auch in japanischer
Sprache erhöhte Aufmerksamkeit erfordernden Wendungen nicht durchgehend

einer flüssigen und allzu glatten Lesbarkeit geopfert werden.” S. 33) Weniger
erfreulich ist, dass sie auch die japanische Gewohnheit beibehält, chinesische

Namen und Werktitel in japanischer Aussprache wiederzugeben; allerdings wird
die chinesische Umschrift der Namen im Anhang mit weiteren Angaben zur
Person gegeben. S. 291–294) Die Anmerkungen erläutern einzelne Begriffe und
problematische Wendungen, lokalisieren Zitate mit Quellenangaben und
Verweisen auf allfällige Übersetzungen), geben Referenzstellen, auf die im Text
angespielt wird, in Übersetzung wieder und verweisen manchmal auf
weiterführende Literatur. Nur ausnahmsweise werden alternative Interpretationen
erwähnt z. B. S. 51, Fn. 27).

Der 2. Abschnitt von Elberfelds Erläuterungen und der Anhang stellen
zahlreiche, für den mit D gen und seinen Schriften nicht vertrauten Leser
hilfreiche Informationen zur Verfügung. Sie nehmen allerdings nicht auf aktuelle
Forschungsliteratur Bezug. Leider erschwert das lückenhafte Inhaltsverzeichnis,
das Unterpunkte nicht aufführt, den direkten Zugriff. Enthalten sind eine kurze
Biographie S. 249–254) und ein Überblick von D gens Werk S. 254–278)
einschliesslich einer Synopse der in den verschiedenen Fassungen des Kana-
Sh b genz enthaltenen Faszikel S. 257–270). Der Anhang gibt Erklärungen zu
den Titeln der übersetzten Texte S. 279–281), zu zentralen Begriffen S. 282–
290) sowie zu Personen und Texten S. 291–294). Er enthält schliesslich noch

eine thematisch gegliederte Auswahlbibliographie S. 295–306). Ein
Sachregister beschliesst den Band.

Die Bewertung des Werkes fällt zwiespältig aus. Die sorgfältige
Übersetzung verdient, als Referenz beachtet und diskutiert zu werden; eine genauere

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 745

Erläuterung interpretativer Entscheidungen wäre dabei allerdings wünschenswert

und der weiteren Debatte förderlich gewesen. Die Erklärungen zu Personen
und Begriffen im Anhang sind hilfreich und die Auswahlbibliographie, die unter
anderem eine Liste der Gesamt- und Teilübersetzungen des Sh b genz enthält,
nützlich. Die Erläuterungen repräsentieren die einflussreichste Strömung der

philosophischen D gen-Rezeption. Auch hier hätte man sich, gerade im
Hinblick auf den philosophischen Anspruch, mehr Erwähnung und Diskussion
alternativer Deutungen gewünscht. Bei den Anmerkungen sind die genauen

Literaturangaben zu loben; inhaltlich ist aber manchmal Vorsicht geboten: Der
Text von Uji lässt offen, welche Gestalt mit “drei Köpfen, acht Armen” sanch

happi Îñâò gemeint ist. Die von hashi und Elberfeld ergänzten

“Wächtergötter” lassen an die Ni‘ ‡‹ denken, die Tempeleingänge
bewachen. Diese haben aber nach der üblichen Ikonographie einen Kopf und
zwei Arme; sie und Weisheitskönige wie Gosanze my ‘ óÎ”œ‹ der

gewöhnlich mit drei Köpfen und acht Armen dargestellt) gehören auch sicher
nicht zu den “niedrigsten Existenzformen gemäß der buddhistischen Kosmologie”

S. 93). Der Hinweis auf die “memorative Vergangenheitsform” S. 99;
gemeint sind Flexive von -ki) ist problematisch, da mindestens potenziell
anachronistisch. D gen verwendet -ki bevorzugt vor -keri, und zwar auch für
Erzählungen, die sich auf grössere, einen menschlichen
Erinnerungszusammenhang übersteigende Zeiträume in entfernter Vergangenheit beziehen.

Einleitung und Erläuterung von hashi bzw. Elberfeld enthalten bedenkenswerte

Anregungen vgl. o.), aber ebenso Bekanntes substantielle Teile des

Werküberblicks sind Zitate aus Dumoulin 1959/60) und Redundantes vgl. den

Kommentar zu Genj k an, S. 10–11 und die Fussnote zur Übersetzung, S. 37).
Auch die formale Gestaltung ist inkonsistent: so werden Sanskrit-Wörter kursiv,
japanische aber recte wiedergegeben Ausnahme: sh sh S. 38). Insgesamt
hätten mehr philologisch-historischer Ehrgeiz und eine sorgfältigere Gestaltung
den Wert dieses Bandes erhöht, der gleichwohl als Referenzübersetzung und
Repräsentant philosophischer D gen-Rezeption Beachtung verdient.

Christian Steineck

DUMOULIN, Heinrich
1959/60 “Das Buch Genj k an aus dem Sh b genz des Zen-Meisters D -

gen.” In: Monumenta Nipponica 15:217–232.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



746 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ELBERFELD, Rolf
2004 Phänomenologie der Zeit im Buddhismus. Stuttgart-Bad Cannstatt:

Frommann-Holzboog.
MEISTER D GEN

2001–04 Sh b genz Die Schatzkammer des wahren Dharma-Auges. 4 Bde.
Heidelberg-Leimen: Kristkeitz.

KUBO D sh Hu
1969/70 D gen Zenji zensh u;Š 2 Bde. T ky : Chikuma shob

GOTO-JONES, Christopher Hg.): Re-politicising the Kyoto School as
Philosophy. London: Routledge, 2008. ISBN 0-415-37237-2, 978-0-415-37237-4.

206 S.

Re-politicizing the Kyoto School as Philosophy could be regarded as a follow-up
to Christopher Goto-Jones’ Political Philosophy in Japan – Nishida, The Kyoto
School and Co-Prosperity 2005). In this work, Goto-Jones tries to contextualize
the “intrinsically nationalistic” Jan van Bragt) wartime philosophy of Japan’s

foremost philosopher and founder of the Ky to School, Nishida Kitar 1870–
1945), within the wider range of his pre-war) thought to show that Nishida was

not a nationalist but a philosopher of “dissent”, “speaking truth to power”
against the authorities of an imperialist-militarist Japan. Goto-Jones places his

study on Nishida right in the context of the debate on the intellectual
participation of the Ky to School in the Pacific War. This debate was set off in
the 1990s when historians of Japanese thought – Pierre Lavelle, Harry
Harootunian – first addressed the ideological implications of the philosophy of
Nishida and his school declaring that their “political commitment” was to be
placed amidst the ideological rhetoric of cultural nationalism. The number of
critics of Ky to School philosophy remained, however, very limited. The vast

majority of scholars – Michiko Yusa, Ueda Shizuteru, Bret Davis, Graham
Parkes, to name but a few – have tried to depict Nishida and his thought as

liberal, multicultural, dissident, etc. In his recent book Re-Politicizing the Kyoto
School as Philosophy, Goto-Jones does very much the same, even though he

claims a more profound approach.1 He focuses less on Nishida than on a wider
range of philosophers Tanabe Hajime, Nishitani Keiji, Kuki Sh z Tosaka Jun)

1 Though not quite: grave methodological inconsistencies, contradictory assumptions and in¬

accuracies in Political Philosophy in Japan – Nishida, The Kyoto School and Co–Prosperity
make it formally as well as philosophically a rather poor document of Nishida apologia.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 747

which students of modern Japanese intellectual history ought to appreciate. The
variety of topics and range of contributors, however, does not spare this book a

positioning within the frame of Ky to School apologia. Before I discuss the
book’s crucial shortcomings, I shall first point out some of its less problematic
features – its formal aspects:

This anthology, published in the Routledge/Leiden Series in Modern East
Asian Politics and History, classifies nine contributors – historians of Japanese

thought, philosophers, religious scholars – into three sections: “Framing the
political philosophy of the Kyoto School”, “Political concepts in the philosophy
of the Kyoto School” and “The Kyoto School and traditions of political
philosophy”. Although I find it difficult to distinguish the political concepts

applied by a certain group of people or “school” from the tradition it was created

in, this classification of various aspects of the Ky to School’s political thought
may make sense regarding its complexity. It is of advantage that each author is
introduced with a short note on his/her background, which adds a bit of personal
colour. Furthermore, students of the history of Japanese thought will be glad to
know that the appendix supplies an index of names and keywords.

While reading Re-Politicizing the Kyoto School as Philosophy, I could not
help but think that one really ought to write a book about the discourse on the
Ky to School’s philosophical involvement in the militant Japanese state of the
1930s/40s. In fact, that discourse should become a topic in a long overdue
debate on how to debate. The details: the early 1990s critics of the Ky to
School’s authoritarian ideology have meanwhile been silenced or – considering
Graham Parkes’ “fascism from the left”-reproach, that did not grant leeway for
rational debate, – have, understandably so, preferred to remain silent.2 Indeed,
the McCarthy-esque rhetoric against historians of Japanese and Buddhist
thought, namely Pierre Lavelle, Bernard Faure, Leslie Pincus, Najita Tetsuo and

Harry D. Harootunian, left the bystander at the sidelines with some sinister
feelings. How much worse must it have been for those actually accused! Today,
one can easily claim that the debate is over; the apologists of the Ky to School
won. Or, as James Heisig complacently remarks in the foreword to Re-politicising

the Kyoto School as Philosophy: “Today, after more than 25 years, the
focus of the discussion has begun to shift to larger and more widely engaging
problems” expressing his relief on the successful stifling of political criticism
that the aforementioned authors had directed towards Nishida, Tanabe or
Nishitani.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

2 For Parkes’ attacks on the critics see PARKES, 1997.



748 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

But when one side seems to have successfully concluded a debate, truth and

impartiality suggesting Wissenschaftlichkeit) often do not prevail the
Historikerstreit in Germany, the totalitarianism debate of the late 90s/early 00s, the case

of Heidegger in France and Germany). Indeed, as in the case of the “war on the

Kyoto School” J. Maraldo), the hypothesizing and insinuating philosophical
analyses of the Ky to School’s advocates represented in Goto-Jones anthology
reveal as much about the critics’ own ideological implications as the authors’/
texts’ they are supposed to investigate. Much insight into this predicament can

be gained from the main thesis of Re-politicising the Kyoto School as
Philosophy: Goto-Jones contends that the existing approaches to the Ky to School

fail to take it seriously as a school of philosophy and focus instead “on historical
debates about the alleged complicity of the School’s members with the Imperialist

Regime in Japan.” blurb info). This “shift in the emphasis”, which is
supposed to encourage “the search for the politics of the Ky to School qua
philosophy” p. xvii), is, however, not as innocuous as it might seem. A question to

be raised is: Does the de-historization of political) philosophy really contribute
to taking it more seriously as philosophy? To me, this is a very
idealistromanticist and, fortunately, widely overcome appeal: please do not infiltrate the

lofty speculation of philosophy with the dirty laundry of Realpolitik. Or, if you
do, then at least be sympathetic to its cause.

The obsession with ‘purity’ – of a discipline, here: philosophy – is symptomatic

for the advocates of the Ky to School-thought today as well as for the

School’s protagonists during the Pacific War. According to the Ky to School,
purity, whether explicit as in Nishida’s notion of “pure experience” junsui
keiken) or implicit as in all subsequent rhetorics of aboriginality and the enthusiasm

for “principles”, is the standard for the ontological dignity of a concept. It
does not come as a surprise then that the contribution of the Ky to School’s
thinkers to actual, “really existing” world politics – the dirty laundry of
philosophy – remains poor, if not simply banal. Criticism of the political economy
and its categories, the addressing of concrete social problems, an analysis
revolving around the notion of freedom, say, are completely absent. Not to speak

of a self-reflective thematization of the ideological dimension of the
contemporary Japanese state. On the contrary, the main characteristics of Tanabe’s,

Nishida’s, and Nishitani’s political thought endorse a historical-metaphysical
deontology in which the state is the moral category per se and the nation the

self-realization of the individual see for example Tanabe’s Logic of National
Existence, written in 1939), a pre-established harmony is the true force of history
see for example Nishida’s Towards a Philosophy of Religion with Pre-

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 749

established Harmony as a Guide, written in 1944), or self-denial is the way to an

enlightened national community see Nishitani’s Worldview and View On The
Nation, written in 1941). The reader of the texts in question might actually
remain unaware of the contemporary wars against China and, subsequently,
other Asian nations, were it not for some vague and scattered allusions to the
alleged potential of a war to “self-formation” jiko keisei).3

Even Goto-Jones himself provides some cautious hints of his own
dissatisfaction with the more specific aspects of political philosophy at the
Ky to School. Regarding the way in which a new method of history could be
established, he states that “Nishida and Nishitani are rather vague on this issue

[...]” and also “naive” p. 10). Needless to say that this insight does not prevent
Goto-Jones from demanding of the Cambridge School, whose dominant
Eurocentristic position he criticizes, to “learn a lesson” p. 15) from those very same

philosophers, “people clearly not ourselves” ibid.). What could this lesson be?

What are the non-, if not anti-European contributions to political philosophy as

embodied by the representatives of the Ky to School? The reader’s expectations
are rather high here. Goto-Jones’ answers: “The great contribution of the wartime

Ky to School to the history of political philosophy is to call attention to the
need for an awareness of them in the history of philosophy” p. 20): a response

undistinguishable from sheer tautology.
The poverty of this) philosophy aside – I cannot see how contributors such

as Bret Davis or Yumiko Iida take Japanese thought seriously as philosophy. On
the contrary: the argument that Nishitani could not have been a “cultural purist”
because his thought draws on Buddhism which is an “international” phenomenon

p. 30), is marvellously ignorant of the deep ideological complicity of
Nichirenism in ultranationalist Japan of the 1930s, not to mention the inherent
nationalist tendency of Buddhism which people like Ichikawa Hakugen, Brian
Victoria and the already disavowed Faure and Lavelle among others) have

pointed out. To take something seriously means to take the problematics it raises

into account. Although Davis states that his “analysis [...] aims to be both critical
and sympathetic” and that he wishes to “both throw out the bath water and yet

3 The wide-spread argument that Japan’s war in Asian countries was merely a “reaction”
against Western colonization and hegemony, and that Japan should have been conceived as

a liberating force see for example Ueda Shizuteru) – which, by the way, was an official
statement –, is an incredibly cynical attitude towards people who suffered from the Japanese

invasion. This problematic aside: Not once did the Ky to School philosophers in any of
their work express their solidarity with, or show concern for, the peoples their country
allegedly “liberated” from Western imperialism.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



750 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

preserve the baby of [Nishitani’s] thought” p. 26), we are left with the baby and
a tub full of water.4 Nothing in his text suggests a symptomatic reading of
Nishitani’s wartime prose.5 Iida, too, gets immersed in the terminology of the

wartime ideologues to such an extent that her contribution reads like an extension

of Nishitani’s Sekaikan to kokkakan Worldview and View of the Nation).
Although she tries to distance herself from the subject of her investigation

(“Nishitani endorses/emphasizes/sees/argues”, pp. 88–89), her language betrays

her sympathy for the Ky to philosopher: not once in her re-narration of Nishitani’s

onto-theology does she make a critical comment. Ironically, by doing so,

Iida certainly does not take Nishitani’s philosophy seriously.
It is Graham Parkes who has found his vocation in “standing up” against

“attitudes in the contemporary academy”, as he calls them. Again the inclination
arises to ask who represents the contemporary academy when dealing with the

Ky to School. Parkes does not elaborate on this problem but he prompts the

reader to feel an urge to “do something about it”.6 After all, the legacy of the

Ky to School philosophy is at stake here, and Parkes is prepared to put some

things at risk. These things, however, are crucial for an analytic and balanced
discourse. Let me present the details.

Unlike Goto–Jones who acknowledges the problematic of nationalism in
the Ky to School context, in Parkes’ bizarre vision, Nishida and the national
aesthetic Kuki Sh z are depicted as “definite internationalists” the qualifier
reveals the degree of his certainty regarding this declaration: he is not sure

himself). Although this sounds consequential – Rolf Elberfeld maintains that

Nishida was an advocate of “interculturalism” and forgets to mention that

4 The idiom of “throwing out the baby with the bath water” has been widely used by the

advocates of Nishida philosophy such as Yusa Michiko. What Davis and she forget, though,

could be summarized by Slavoj Zizek’s critical understanding of the idiom: “that the water

was originally pure, that all the dirt in it comes from the baby. What one should do, rather,

is to throw out the baby before it spoils the crystalline water with its excretions, so that, to
paraphrase Mallarmé, rien que l’eau n’aura eu lieu dans le bain de l’histoire.” ZIZEK,

2008).

5 A “symptomatic reading” according to Louis Althusser ideally exposes the “unsaid” of the

text and focuses on issues the text omits, excludes, and/or includes. Its aim is to uncover the

ideological function of a text, thereby rejecting meaning as self-evident, “natural” or
restricted to the author’s intention. Especially in the case of the Ky to School’s wartime

writings, this seems not just an optional but a very useful strategy.

6 One cannot help but feel reminded of examples in recent history when a similar rhetoric was

used to phantasmagorically invent an “enemy” that something had to be “done about”.
Parkes doesn’t seem to mind the association.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 751

“interculturality” can very well co-exist with an ultranationalist agenda)7 –
Parkes goes a step further. His motivation is not, e.g., a “context”-reading or the
weak apology of the censorship-argument.8 He goes right to the other extreme
by arguing that the Ky to School thinkers stood for a radical anti-war,
antinationalist, yes, internationalist position. It makes one wonder whether he will
not end up arguing that T j Hideki was, in fact, a liberal democrat. Ironically,
the arguments by which he tries to convince us of Nishida’s “internationalism” –
“[...] each nation displays its own distinctive characteristics, and contributes to
world philosophy” p. 164)9 –, his strong rejection of imperialism can be found
in war minister Araki Sadao’s and even in T j ’s own terminology: “It is
entirely superficial to consider Japan a militaristic or imperialistic country. Such
an idea can only be had by someone who does not know Japan takes up arms
only in the struggle for peace.”10 And in T j Hideki’s view, “Japan had set

itself to create in Greater East Asia ‘governments which would be in accordance

with the desires of its inhabitants, as was the government of Manchuko.’”11

Similar statements can be found in Nishida’s work The Principle of the New
World Order from 1943.12 Even though it is evident that Nishida was far from

7 ELBERFELD, 1999.

8 This argument states that Nishida and his fellow intellectuals of the day were under in¬

cessant pressure from the government officials to write according to official state
propaganda. This is clearly not the case. Nishida as the foremost philosopher of the Ky to School

was himself involved in organizations such as the Sh wa Research Association Sh wa
kenky kai) founded in 1933 and the Research Group on National Policy kokusaku

kenky kai) which both supported the government’s ultranationalist agenda. He also had the

extraordinary honor of winning the Cultural Medal bunka kunsh the highest official
academic decoration, in 1940, and was invited to give the so-called “New Year’s lecture”

gok sho hajime) in front of Emperor Hirohito in 1941. He had a deep and friendly personal

relationship with Prime Minister Konoe Fumimaro who valued Nishida’s thought and

considered it for his own policy. One ought to ask whether or not Nishida himself was

actively involved in compiling the very criteria for censorship. Considering his commitment
to the work of various official think tanks as well as his personal connections to state

officials, not to speak of his reputation as a highly respected scholar, the question ought to
be raised again. No doubt, Nishida was the state philosopher of ultranationalist Japan per se.

For an informative overview of Nishida’s personal political activism, see KRACHT, 1985.

9 NISHIDA, 1992:141.
10 ARISAKA, 1996:91 footnote).
11 Ebd.
12 “The idea of each nation/people realizing itself while transcending itself to form one world

does not negate or slight [the characteristics of] each nation/people. On the contrary, it is by
each nation returning to itself and affirming its own world-historical mission, and by uniting

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



752 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

supporting a “racial” understanding of the nation, his Emperor worship and

universal conceptual hypostasis of “Japanese culture” as “(absolute) contradictory
self-identity” establishes him as a representative of the ideological narrative of
cultural nationalism.13

Taking the thought of the Ky to School seriously as philosophy also

requires a minimal understanding of the philosophy one disavows by way of
comparison, here, the Western European) tradition. In Graham Parkes’ article,
this insight is missing: “[…] there is a tendency in Western philosophy to think
of [the human self] as some kind of mental substance Descartes’ idea of res
cogitans, a thinking thing, is paradigmatic), as something independently
subsistent; whereas for the East-Asian traditions the self is regarded as empty of any
inherent ‘nature’ and as relational through and through.” p. 162). Whether
Descartes had really thought of the res cogitans as “independently subsistent” is

highly questionable. It is less questionable, though, that this simplistic dualism
could have been avoided if Parkes had read and understood some of the classics

of post-Cartesian philosophy, for example, the project of Kant’s Critique of Pure
Reason I refer to the “Paralogisms of Pure Reason” in the Transcendental
Dialectics), Hegel’s dialectics of self-consciousness in the Phenomenology of

Spirit or Marx’ and Engels’ dismissal of human consciousness as “‘substance’

and ‘essence of Man’” in The German Ideology14 In this argument, the

reductionist dichotomy of West vs. East in terms of “different ways of thinking”
can easily be refuted: in the “Western” tradition, the idea of thought-as-
substance was ruled out after the Age of Enlightenment and finally in Kant, and it is
uncertain whether the “East Asian tradition” has not resuscitated the

substantialization of consciousness in someone as “paradigmatic” as Nishida in his

Logic of Place.
Parkes’ ideological framework, which attempts to label itself as “

singlemindedness”, is not unique in U.S. academia. It can also be found in the odd

work by an almost obscurantist author, David Williams, whom Parkes
excessively quotes. Williams launched the thesis that the intellectuals of the Ky to

with other such nations, that a unified world is attained.” NISHIDA, 1979:431. Translation by
ARISAKA, 1996:103.

13 As Pierre Lavelle has shown in his thorough study “The Political Thought of Nishida
Kitar ” See LAVELLE, 1994.

14 MARX/ENGELS, 1932:28 my translation). It is also symptomatic that Parkes dismisses

“Western philosophy” as such without even making a concrete reference to specific texts.

The inaccurate “philosophers like Kant or Hegel”-reproach in its unspecificity is revealing

the superficiality which Kant and Hegel are met with.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 753

School were “coherent, rational and credible”15 in their defense of the war. He
then celebrates the agenda of Japanese ultranationalism as a justified reaction to
the “white race” – Americans and Europeans. His revisionist and racist view has

never been taken too seriously, and even Ky to School advocates like James

Heisig only shrug their shoulders. But where Williams is prepared to admit that
Nishida et al. were nationalists, Parkes gets hopelessly lost in the messy enterprise

of proving their internationalism. After labelling Nishida an internationalist
thinker, he depicts Kuki Sh z as, if not internationalist, at least, not nationalist
and thereby forgets his initial plan to inform the reader of the “definite

internationalism” of the Ky to School). Kuki is a good example, indeed, of how
disinterestedness in politics, especially in its materialistic form in Realpolitik, does

not prevent its philosophical assumptions from being highly political, i. e.
ideologically representable. But Parkes misses the point. He accuses Leslie Pincus
and Peter Dale of a “perversely” unjustified translation of the term “minzoku” as

“folk” which suggests a strong racial connotation), when it should have been

“people” the “neutral” term, pp. 165–170). Apart from the unnecessary hostile
and aggressive tone against Kuki’s critics, Pincus and Dale, the problematic is

different. Kuki’s direct linking of a political concept like “minzoku” people,
race, ethnic population, folk) to an aesthetic concept like “iki” Japanese

elegance, esprit) is symptomatic of the ontologization, and therefore validation,
of a “national spirit” by way of essentialization. Parkes’ point is that Kant and

Hegel also refer to examples in the German tradition and “no one accuses them
of being nationalistic” p.166) when they talk about art, so why then should
Kuki not refer to his, the Japanese, tradition? Apart from not being quite sure
whether this is truly the case – I refer to practically the whole project of “
postcolonial studies” –, Parkes misses the point again. When Kant discusses art in
his Critique of Judgement or Hegel in his lectures on Aesthetics, they are

referring to something completely different than Kuki. Both are very careful not
to ontologize a particular aesthetic pattern as the carrier of a national spirit, quite
the contrary: Kant writes about beauty, the sublime, and its reconciliatory effect
in humans torn between nature and freedom, and Hegel attempts to locate art as

a form of the Absolute Spirit within the triad of art, religion and philosophy in
its progress through world history. Both Kant and Hegel refrain from “
Prinzipienphilosophie”, something that Kuki fully embraces with his notion of “iki”.

To conclude: Parkes certainly abstains from taking the thinkers he reflects
upon – Nishida, Kuki and Nishitani – seriously. On the contrary, he commits the

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

15 WILLIAMS, 2004:17.



754 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

typical mistake of all determined anti-”Eurocentrists” – his all-affirmative stance

towards Japanese thought repeats the very Eurocentristic approach he so ardently

despises: the unwillingness to expose the Japanese philosophers in question to

any criticism whatsoever belittles or even slights them. They are rendered unfit
for criticism, an attitude that expresses the ideological impetus of infantilizing
the Other, here, Japan. This double standard establishes European thought as the

true Master-Signifier in Parkes’ ideological universe.
So what can be said about Goto-Jones’ claim in Re-Politicizing the Kyoto

School as Philosophy that the authors compiled in this anthology take the Ky to

School seriously as philosophy? Not much, I fear. There are, however, two
exceptions. One exception that actually deals with a particular philosophical
problematic is Matteo Cestari’s article about “The individual and individualism
in Nishida and Tanabe”. He argues that the sheer abstraction of logicism underlying

the conception of the individual in Nishida cannot prevail as an indispensable

component of the “nation”: “Why must a nation use the individual creation
as the medium, if in Nishida’s logic the medium cannot be identified with
anything in particular, but it must be Absolute Nothingness?” p. 57). The other

exception is Harry Harootunian’s most interesting portrait of Tosaka Jun as a

“Japanese Georg Lukács” (“Time, everydayness and the spectre of fascism:
Tosaka Jun and philosophy’s new vocation”) in which a previously
underexposed aspect of time is interpreted in Tosaka’s “desire to unveil what lay
hidden [in everydayness and historicism]” through his concern “with revealing
the mysterious side of commodity form and the contradictions it sheltered” p.

108). These are the truly daring philosophical approaches. The tiresome
metadiscussions about the relevance of the Ky to School for world philosophy or
Naoki Sakai’s surprisingly uninspired if somewhat still necessary) “criticism”
of the East-West-dichotomy do not reflect the philosophical potential that lies in
the symptomatic reading of the texts in question. The fact that this potential
serves to criticize them undoubtedly proves their relevance. Unfortunately, most
of the texts in Re-politicizing the Kyoto School as Philosophy have not even

come close to this objective. The fate that therefore most probably awaits this
book is the ironic turn against itself: not being taken seriously as philosophy.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

Elena Lange

ARISAKA, Yoko
1996 “The Nishida Enigma”: ‘The Principle of the New World Order’”. In:

Monumenta Nipponica 51.1:81–105.



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 755

ELBERFELD, Rolf
1999 Kitar Nishida 1870-1945). Moderne japanische Philosophie und die

Frage nach der Interkulturalität. Amsterdam: Rodopi. Studien zur
interkulturellen Philosophie 10).

KRACHT, Klaus
1985 “Nishida 1870–1945) as a Philosopher of the State”. In: Gordon

Daniels Hg.), Europe Interprets Japan. London and New York:
Routledge 1995: 198–203.

LAVELLE, Pierre
1994 “The Political Thought of Nishida Kitar ” In: Monumenta Nipponica

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

49.2: 139–165.
MARX, Karl, ENGELS Friedrich
1932 Historisch-kritische Gesamtausgabe: Werke, Schriften, Briefe.. V.

Adoraskji Hg.). Abt. 1, Bd. 5. Berlin: Marx-Engels-Verlag.
NISHIDA Kitar Ð#ô5
1979 Nishida Kitar Zensh Ð#ô5 Abe Yoshishige Ïqš

% et al. Hg.). Bd. 12. T ky : Iwanami 1979.
1992 An Inquiry into the Good. New Haven: Yale University Press.

PARKES, Graham

1997 “The Putative Fascism of the Kyoto School and the Political Cor¬

rectness of the Modern Academy”. In: Philosophy East and West
47.3:3053–36.

ZIZEK, Slavoj
2008 In Defense of Lost Causes, London and New York: Verso.
WILLIAMS, David
2004 Defending Japan’s Pacific War. The Kyoto School Philosophers and

Post-White Power. London and New York: RoutledgeCurzon.

HEIN, Ina: Under Construction. Geschlechterbeziehungen in der Literatur populärer

japanischer Gegenwartsautorinnen. München: Iudicium Verlag, 2008.
ISBN 987-3-89129-532-8. 381 S.

Die 2008 publizierte Dissertation Under Construction. Geschlechterbeziehungen

in der Literatur populärer japanischer Gegenwartsautorinnen der
Literaturwissenschaftlerin Ina Hein behandelt die Konstruktion von Geschlechterbeziehungen

in der japanischen Gegenwartsliteratur. Im ersten Teil leistet die
Autorin eine theoretische Aufarbeitung der Gender Studies und der japanischen



756 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Geschlechterdiskurse und schafft damit eine solide Grundlage für deren – längst

fällige – Erschliessung für die deutschsprachige Japanologie. Das abschliessende

Kapitel gibt in knapper Form einen informationsreichen Überblick über die
gegenwärtige Forschungslage in und ausserhalb Japans. Der zweite Teil umfasst

Textanalysen von vier sehr heterogenen Texten japanischer Gegenwartsautorinnen:

Ochiai Keiko, Mori Y ko, Yamada Eimi und Yoshimoto Banana.

Anhand von Textbeispielen wird untersucht, ob die neuere Unterhaltungsliteratur

Japans die bestehenden Bilder von Männlichkeit und Weiblichkeit
widerspiegelt, oder ob sie als ein Spielraum für den Entwurf neuer Bilder von

“Geschlecht” und Geschlechterbeziehungen eine Möglichkeit darstellt, die
Grenzen der konventionellen Geschlechterordnung zu überschreiten. Die
Untersuchung der Geschlechterrollen wird auf Protagonistinnen wie Protagonisten
angewendet, was die Diskussion spannend macht und bereichert.

Ein besonderes Verdienst der Arbeit besteht in der Wahl des Gegenstandes:

Hein geht nämlich der Frage nach Repräsentationen von Männlichkeit,
Weiblichkeit und dem Verhältnis der Geschlechter in populärliterarischen Werken
aus den 1970er und 1980er Jahren nach. Im Gegensatz zu der “reinen Literatur”
junbungaku), die bereits Untersuchungsgegenstand verschiedener Analysen ist,

stand die Unterhaltungsliteratur lange unter Verdacht, als Teil einer Konsumkultur

den vorherrschenden Diskurs zu repräsentieren. Dieser Annahme
widerspricht Hein mit ihrer These, dass auch innerhalb der populären Literatur neue,

unkonventionelle Entwürfe von Geschlecht und Geschlechterbeziehungen

möglich seien.

Gerade dieses Spannungsfeld zwischen kommerziellem) Zwang zur Anpassung und

kritischem Potential ist es, das die Ausgangsbasis für die vorliegende Studie bildet. Das

übergeordnete Erkentnisinteresse liegt daher letztendlich in der Frage, wie subversiv die

hier ausgewählten Werke mit dem Thema der ‚Geschlechterbeziehungen’ umgehen S. 16).

Gender Studies sind keine methodisch einheitliche Disziplin, was die Klärung
verschiedener Begrifflichkeiten unumgänglich macht. Dies leistet der erste Teil
des vorliegenden Werks auf eine pragmatische und anschauliche Weise. Ina
Hein versteht die Geschlechterforschung denn auch eher im Sinne einer
möglichen Perspektive, was ihr eine offene Herangehensweise an die literarischen
Werke erlaubt, die sie im Folgenden analysiert. Basierend auf der
Grundannahme einer “postmodernen Reflexivität” analysiert die Autorin in einer
multiperspektivischen Herangehensweise die Inszenierung von Geschlecht und

die dazu verwendeten Strategien. “‘Geschlecht’ ist nicht einfach da, sondern

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 757

wird über den Diskurs bzw. auch entsprechende Repräsentationen) erst ‘
gemacht’” S. 35). Gender Studies sind – wie der Titel des Werks bereits impliziert
– under construction. Durch die Schaffung einer methodischen Ausgangsbasis
macht die Autorin die Ergebnisse der Geschlechterforschung für ihr
Untersuchungsziel

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

fruchtbar.
Die methodische Diskussion ergänzt sie mit einem Kapitel zu den

Geschlechterdiskursen in der japanischen Moderne, das den Zeitraum von der

Meiji-Restauration bis zur Gegenwart umspannt. Neben dem steten Austausch
zwischen Japan und dem Westen war die Auseinandersetzung mit den

herkömmlichen Geschlechterrollen stark von der japanischen Frauenbewegung
mitgetragen. Dies manifestierte sich in einer wachsenden literarischen und
theoretischen Produktion aus der Feder von Frauen. Mit diesem Exkurs über die
sich wandelnden Geschlechterdiskurse und deren literarischer Repräsentation

erfüllt die Autorin ein Forschungsdesiderat. Sie thematisiert neben dem Wandel
der inhaltlichen Schwerpunkte auch den schwierigen Umgang mit von Frauen
verfasster Literatur und arbeitet diesen kritisch auf. So stellt sie die paradoxe
Situation zur Diskussion, dass japanische Autorinnen einerseits an eine bis an
die Anfänge der japanischen Literatur zurückreichende weibliche
Schreibtradition anknüpfen konnten – sie aber gleichzeitig lange Zeit vom literarischen
Kanon abgeschnitten waren aufgrund der Kategorisierung als Frauenliteratur

jory bungaku).
Wie spiegeln sich die Veränderungen der Arbeitsbedingungen, das wachsende

Selbstbewusstsein von Frauen und die kritische Auseinandersetzung mit
der “tradierten” Rolle als Ehefrau und Mutter in der Populärliteratur der 1970erund

1980er-Jahre? Und – hier trägt die Autorin einer neueren Tendenz innerhalb
der Gender Studies Rechnung, die explizit auch die Geschlechterkonstruktion
der männlichen Protagonisten thematisiert und so die Gender Studies auch

inhaltlich erweitert – welche Modelle von Männlichkeit werden anhand der

männlichen Protagonisten konstruiert? Entsprechen die in den analysierten
Erzählungen von Ochiai Keiko, Mori Y ko, Yamada Eimi und Yoshimoto
Banana dargestellten Geschlechterrollen der gängigen Norm oder wird in diesen

Werken Raum geschaffen für neue Entwürfe?
Ausgehend von der im ersten Teil thematisierten Problematik analysiert die

Autorin im zweiten Teil ihrer Disseration vier – sehr unterschiedliche – Werke
von bekannten japanischen Gegenwartsautorinnen darauf hin, wie Geschlecht
und Geschlechterbeziehung dargestellt werden, und in welcher Absicht dies

geschieht: Mori Y kos Onnazakari 1984), Ochiai Keikos Ai suredo hitori
1978), Yamada Eimis Beddotaimu aizu 1985) und Yoshimoto Bananas Kitchin



758 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

1988). Dabei handelt es sich um eine sehr heterogene Auswahl, wodurch das

Spektrum breit gehalten und die Vielfalt der Perspektiven gewährleistet werden

soll. Unter der Leitfrage, ob in der japanischen Unterhaltungsliteratur unkonventionelle,

dem herrschenden Diskurs entgegengestellte oder ihn unterlaufende
Geschlechterbilder entworfen, und auf welche Weise diese konstruiert werde

unterzieht die Autorin die ausgewählten Werke der vier Autorinnen einer im
Hinblick auf vorgängig herausgearbeitete Herangehensweise gründlichen Analyse.

Dass sie hier nicht auf ein systematisches Analyseraster zurückgreift, kann

als Mangel empfunden werden, ermöglicht jedoch auch eine pluralistische
Darstellung unter der Berücksichtigung der unterschiedlichen Perspektiven der vier
Autorinnen.

Im Resümee greift die Autorin die Gemeinsamkeiten und Unterschiede der
besprochenen literarischen Werke auf und wagt den Versuch einer “Folie” –

wobei sie treffend abschliesst mit dem Unterkapitel “Under Construction”. In
diesem vergleichenden Teil setzt Hein die in den Einzelanalysen gewonnenen

Erkenntnisse zueinander in Beziehung. Während bei Mori Y ko die herrschende

Geschlechterordnung nicht in Frage gestellt und durch die Dichotomisierung
von “Männlichkeit” und “Weiblichkeit” sogar eher gefestigt wird, überschreitet

Yoshimoto Banana die Binarität durch die Androgynität vieler ihrer Figuren.
Yamada Eimi hingegen beschreibt sogar eine stärkere Form des traditionellen
Geschlechterverhältnisses, obwohl ihre Protagonistin eingangs als dominant und

cool, von der traditionellen Frauenrolle deutlich abweichend gezeichnet ist. Im
Hinblick auf die Männerrollen versucht sie in der Darstellung eines “ethnisch

Anderen” einen Gegenentwurf des bestehenden Männerbildes, der jedoch Züge

einer grotesken Überzeichnung aufweist. Bei der feministischen Schriftstellerin
Ochiai Keiko hingegen sind die Männerfiguren gegensätzlich angelegt und
verkörpern somit die Extrempositionen des Männlichkeitsspektrums. Die
Protagonistin durchbricht das Paradigma der herrschenden Geschlechterrolle durch
ihre Wahl der Unabhängigkeit. Interessant ist hierbei der Wandel des

Familienbildes, das zunächst aus der Sicht der Ehefrau und Mutter kritisiert, bei

Ochiai zurückgewiesen, bei Yamada Eimi subversiv umgangen und bei Yoshimoto

Banana schliesslich aus einer mädchenhaften Perspektive als Fantasie)Ort
der Wärme und Geborgenheit beschrieben wird. Dieser Verlauf weg vom
aktiven Zurückweisen der traditionellen Geschlechterrolle hin zu einer Konsumhaltung,

mit der die durch die fortbestehenden Geschlechterrollen
gewährleisteten Annehmlichkeiten weiterhin gerne in Anspruch genommen werden,

legt die Vermutung nahe, dass auch in einer die Geschlechterverhältnisse
unterlaufenden Hybridität die tradierten Rollenmuster hartnäckig weiter-

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 759

bestehen. So kommt auch die Autorin zum Schluss, dass die Strategien der

literarischen Repräsentation der Geschlechterverhältnisse “verhältnismässig
innovativ” S. 322) sind, diese jedoch “nicht in Frage gestellt oder gar

demontiert” ebd.) werden.
Ich habe die Arbeit mit grossem Vergnügen gelesen und meinen innerlichen

Hut gezogen vor der Verfasserin, weil sie sich mit ihrer Aufarbeitung des

Gender-Diskurses für die neuere japanische Literatur einer schwierigen, aber

schon lange fälligen Aufgabe angenommen und diese mit Bravour gemeistert
hat.

Daniela Tan

KÖHN, Stephan: Traditionen idealisierter Weiblichkeit. Die “Kostbare Sammlung
von Vorbildern weiblicher Weisheit” Joy chie kagami takaraori) als Paradebeispiel

edo-zeitlicher Frauenbildung. Mit einer Edition des Textes auf
CDROM. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2008. ISBN 10): 3447058110. ISBN

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

13): 978-3447058117. 381 S.

Stephan Köhn legt mit diesem Buch erstmalig für den deutschen Sprachraum
eine vollständige Übersetzung eines Bildungsbuches für Frauen aus dem
vormodernen Japan vor und ermöglicht mit der beigefügten Edition dem
interessierten Leser gleichzeitig einen Einblick in das Originalwerk und die
konzeptionelle Gestaltung eines Buches aus der Edo-Zeit.

Das Joy chie kagami takaraori erschien 1769 in saka bei einem Verlag,
der sich Köhn zufolge auf Titel aus dem Bildungsbereich spezialisiert hatte. S.

45–48, 340–1) Es handelt sich bei diesem Werk um eines “der – gemäß den

einschlägigen Bibliographien – mit Abstand umfang- und facettenreichsten
Lehrbücher, die in der Edo-Zeit für die Erziehung junger Mädchen und Frauen

überhaupt gedruckt worden waren [...]” S. 5). Mit diesem Umstand sowie der
bisher nur geringen Beachtung für das Thema Bildung und Erziehung der Frau

im vormodernen Japan – sowohl in der japanischen als auch der deutschen
Forschung –, wie auch durch die von ihm gesehene Notwendigkeit, sich von einer
gewissen inhaltlichen Vorauswahl japanischer Editionsreihen zu lösen, begründet

Köhn seine Wahl für die Erschliessung und Bearbeitung dieses Werkes.

Auf eine kurze Einleitung folgen in Kapitel 1 einige bibliographische
Vorbemerkungen zur “Kostbaren Sammlung von Vorbildern weiblicher Weis-



760 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

heit”, in denen Köhn u. a. aufzeigt, dass es sich bei diesem Werk um eine
überarbeitete und erweiterte Fassung eines bereits 1712 erschienenen und 1729

nachgedruckten Titels aus dem gleichen Verlag handelt.
Kapitel 2 ist den Frauenbildungsbüchern und ihrem kulturhistorischen

Kontext gewidmet. Köhn versucht, durch “ein[en] ausführliche[n] Blick auf die
Entstehungsgeschichte des Lehrbuchs in Japan, auf den Transformationsprozess

zu einer vormodernen Bildungsgesellschaft, auf die gesellschaftliche Stellung
der Frau und auf die möglichen Verfasser von Frauenbildungsbüchern [...]
Aufschluss” über “deren Funktion und Nutzen für die damaligen Rezipientinnen” zu

erhalten S. 5).
Den Hauptteil des Buches bildet die mit zahlreichen Annotationen

versehene Übersetzung des Joy chie kagami takaraori in Kapitel 3. Köhn löst
das Problem des in drei horizontale Spalten geteilten Textes, wobei jede Spalte

einen anderen Inhalt hat, dahingehend, dass er zunächst den Vorspann samt

Inhaltsverzeichnis und anschliessend zunächst die obere, dann die mittlere und

zum Schluss die untere Textspalte übersetzt.

Im 4. Kapitel greift der Autor nochmals einige der behandelten Themenbereiche

auf und versucht, der heutigen Leserin / dem heutigen Leser durch
ausführliche Erläuterungen einige der aus Sicht des heutigen Lebensalltags doch z.

T. schwer verständlichen Inhalte des Buches näherzubringen.

Im abschliessenden Resümee fasst Köhn die vorhergehenden Kapitel nochmals

kurz zusammen und zeigt in einer knappen Gegenüberstellung von
Abschnitten aus der “Kostbaren Sammlung von Vorbildern weiblicher Weisheit”
mit deutschsprachigen Publikationen zur Frauenbildung aus dem 17. und 18.

Jahrhundert inhaltliche Parallen auf und verweist damit auf Anknüpfungspunkte
für zukünftige komparative Forschungsarbeiten.

Interessant und zukunftsweisend für kommende Projekte ähnlicher Art ist
die Lösung des Problems der Gesamtseitenzahl des Buches in Bezug auf die

Edition des Textes. Die Wahl fiel auf eine beigefügte CD-ROM, auf der sich

zwölf Dateien im pdf-Format befinden, welche in direkter Gegenüberstellung die
Seiten des Originals mit der Transkription verbinden und bei Bedarf ausgedruckt

werden können. Damit erweitern sich die 375 Seiten des Buches um 491 Seiten,

von denen jedoch 245 mit den Abbildungen der Originalseiten gefüllt sind. Es

bleibt zu hoffen, dass der Datenträger eine mit dem Buch korrespondierende

Haltbarkeitsdauer besitzt. Soweit der formale Aufbau.
Die Rezension einer Übersetzung, auch wenn sie in diesem Fall durch eine

längere Hinführung zum Gegenstand und anschliessende Erläuterungen begleitet
wird, und allein schon deshalb nicht nur als blosse Übersetzung gesehen werden

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 761

kann, ist immer schwierig, da Übersetzer meist ein Publikum intendieren und
dementsprechend den Abstand zwischen Ausgangstext und Zieltext zugunsten
einer entsprechenden Verständlichkeit wählen. Auch sind die im Werk selbst

vorgestellten Wissens- bzw. Themenbereiche von einer solchen Bandbreite, dass

es schlechterdings unmöglich ist, mit allen vertraut zu sein und sich dazu zu

äussern, weshalb der Rez. hier nur einige der Punkte ansprechen möchte, die ihm
beim Lesen des Werkes als anmerkenswert oder problematisch aufgefallen sind.

Es beginnt bei der Wahl der Sinnschriftzeichen kanji) für die
Einbandgestaltung. Wenn man die Zeichen, wohl in Nachahmung eines Titelaufklebers
edo-zeitlicher Bücher, am linken Rand des Einbands senkrecht anordnet, dann
sollte man auch die im Original verwendeten Zeichen nutzen, selbst wenn es

sich dabei um Varianten itaiji) handelt. So müsste an dieser Stelle õ für den

Titelbestandteil takara anstatt ö stehen vgl. Einband und Abb. S. 50).
Den Titel des Werkes, Joy chie kagami takaraori n0 ÷2õB

übersetzt Köhn mit “Kostbare Sammlung von Vorbildern weiblicher Weisheit”,
obwohl das Wort sh das gewöhnlich mit “Sammlung” übersetzt wird, gar

nicht vorkommt. Zwar verweist Köhn auf die Vorarbeiten von Esther Rühl zur
Thematik vormoderner Frauenbildungsbücher in Japan – so z. B. in einer gleich
doppelte Verwendung findenden Fussnote s. Fn 12 S. 4 und Fn 1 S. 12) – und
erwähnt auch im Vorwort die gemeinsame Zusammenarbeit an dem Katalog zur
Sammlung edo-zeitlicher Holzblockdrucke des japanologischen Seminars der

Universität in Frankfurt am Main, aus der auch das von Köhn bearbeitete Buch
stammt. Die Abweichung von der darin bereits 2003 publizierten Übersetzung
des Titels1, “Schatz-Gewebe der Vorbilder an Weisheit für Frauen”, begründet er
aber nicht. Gleiches gilt auch für die Lesung des Verlegernamens îtü im
Frankfurter Katalog als Kashiwabaraya, bei Köhn als Kashiwaraya übersetzt.

Ähnlich interpretierend wie bei der Übersetzung des Titels verfährt Köhn
bei einer ganzen Reihe von Werktiteln und Kapitelüberschriften. Das Onna ch -
h ki nMöf die gewichtigen oder wichtigen) Aufzeichnungen für Frauen,

wird zum “Grossen Ratgeber für Frauen” S. 316), das Retsujoden ønù die
Überlieferungen einer Reihe von Frauen, wird zu den “Überlieferungen willensstarker

Frauen” S. 18), oder der Abschnitt Onna shorei sh nk
Sammlung allerlei oder verschiedener) Riten für Frauen, wird zur “Sammlung
richtiger Umgangsformen für Frauen” S. 151).

1 MAY, Ekkehard, Martina SCHÖNBEIN und John SCHMITT-WEIGAND Hrsg.): Edo bunko Ñ
©1ú – die Edo-Bibliothek, Wiesbaden: Harrassowitz Verlag 2003 Bunken 8):138.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



762 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Ein weiterer Punkt, der beim Lesen auffiel, ist die Verwendung der Pinyin-
Umschrift mit Tonzeichen für chinesische Namen, Orte, Titel etc. Dies mag in
den Kapiteln, die der Forschung gewidmet sind, durchaus seine Berechtigung
haben, wobei das Fehlen der Tonzeichen in den Fussnoten verwundert; für den

Übersetzungsteil findet der Rez. aber beide fehl am Platz. Ein Beispiel zur
Illustration: Im Abschnitt zu den Vorbildern weiblicher Weisheit S. 223), im
Absatz, in dem es darum geht, dass ein guter Charakter bei einer Frau
wünschenswerter sei als äussere Schönheit, übersetzt Köhn einen Satz folgendermassen:

“Obwohl Móm’ die spätere Gattin des ersten chinesischen Kaisers
Huáng Dì, [16u] alles andere als eine Schönheit war [...]”. Im Original Blatt 15u

und 16u Edition S. 58 u. 62, Transkription S. 59 u. 63) steht: •û ô´üý ©™ï«ì þ “À“ w ç ¥ ‘½ú íN© »¦¢ 2 Morokoshi no kuwautei [k tei] no kisaki Mobo ha katachi miniku
keredomo, also etwa “obwohl Mobo, die Gattin des Gelben Kaisers von China
von unansehnlicher Gestalt war”. Abgesehen davon, dass weder vom “ersten”
Kaiser noch von dessen “späterer” Frau die Rede ist, werden die edo-zeitlichen
Leserinnen die Namen bestimmt nicht in chinesischer Aussprache, sondern

entsprechend den Lesehilfen der Sinnschriftzeichen aufgenommen haben. Zur
damaligen Zeit war wohl kaum jemand in Japan des gesprochenen Chinesisch
mächtig, schon gar nicht Frauen aus der Mittel- und Unterschicht der Händler
und Handwerker, die Köhn als Zielgruppe des Werkes ansieht S. 49). Genau

diesen Eindruck kann aber der heutige Leser bei dieser Form der Übersetzung

gewinnen.
Ein anderes Beispiel für potentielle Missverständnisse bei heutigen Lesern

ist die – vom Übersetzer sicherlich gut gemeinte – Umrechnung verschiedener
Massangaben in heute gebräuchliche Einheiten. So z. B. bei den
Kimonoschnittmustern und der Duftkissenherstellung S. 169 ff). Warum nicht bei den

im Original verwendeten shaku und sun und den dafür eingeführten
Übersetzungen Fuss und Zoll bleiben? Bei der Übersetzung in zeitgenössische

Masseinheiten liessen sich vielleicht auch solche befremdlich wirkenden
Angaben wie “11,25 Gramm Gewürznelke” und “3,75 Gramm Moschus” S. 172)
vermeiden.

Befremdend wirkt auch die Art und Weise, wie die aus dem Originalwerk
übernommenen Illustrationen verkleinert und verzerrt an vielen Stellen in die
Übersetzung gleichsam “hineingequetscht” wurden z. B. S. 58, 119, 173, 204–5

2 Die Lesehilfen furigana) der Sinnschriftzeichen wurden hier vom Rez. in Klammern hinter
die Sinnschriftzeichen gesetzt.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 763

usw.). Vieles ist nur bei genauem Hinsehen zu erkennen und ein Ausdrucken der

Edition für die Betrachtung eigentlich unumgänglich. So erklärt sich vielleicht
aber, dass der Inhalt von Abb. 3 S. 8) nicht mit der Quellen-Erläuterung
übereinstimmt. Die Adresse des Verlagshauses im Kolophon/Impressum
okuzuke) zwischen Druckdatum und Verlegername lautet lediglich “Shinsaibashi

suji Junkemachi”. Hier liegt wohl eine Verwechslung mit der Adressangabe

in den Verlagsanzeigen Edition, S. 490, Blatt 173u) vor.
Gerne hätte der Rez. erfahren, woher die Preisangabe für das Buch von vier

monme Silber, die Köhn auf Seite 49 anführt, stammt. Nutzt er sie doch für die
Abschätzung eines potentiellen Käufer- und Leser/innen/kreises. Auf die
Untersuchung edo-zeitlicher Bestandskataloge von Privatbibliotheken, den Vergleich
verschiedener Exemplare mit eventuellen Notizen von Vorbesitzern – zumindest
deren Namen findet man häufig auf den rückseitigen Einbänden – etc., um
konkrete Beispiele für Besitz und Verwendung dieses Lehrbuchs zu finden,
verzichtet Köhn leider.

Da die Edition ein wichtiger Bestandteil des Buches ist, zum Abschluss
auch noch einige Anmerkungen zu ihr. Gelegentlich fehlende oder inkorrekte
Lesehilfen der Sinnschriftzeichen oder fehlende Sinnschriftzeichen selbst,
fehlende oder zuviel gesetzte Wortauslautsilben okurigana), beim Schreiben durch
das Textprogramm nicht in Sinnschriftzeichen umgewandelte Silbenschriftzeichen

etc. sind bei einer umfangreichen Edition scheinbar nicht zu vermeiden
siehe z. B. Ed. S. 5, Zeile 1: die Lesung des Names der Person lautet Takachika
½‘ú‘ nicht wie hier angegeben Tatsuchika ½›ú‘; Ed. S. 45 untere
Textspalte Z. 1: es fehlen die furigana für µÍ; Ed. S. 53: Gedicht rechts oben,

letztes Zeichen, im Original steht statt Gedicht zweite Reihe Mitte, Z.
3: im Original steht ð statt í u. Tsp. vorletzte Z.: das Zeichen É fehlt
in der Edition; Ed. S. 63, o. Tsp., Z. 4 und 14: im Original steht Æ statt wie
hier ´\; Ed. S. 91, m. Tsp., Z. 2: nach fehlt \ Z. 3: es fehlt das N zu
Beginn, Z. 5: nach ¼Û– ist ein \ zu viel; usw., usw.).

Problematisch ist es aber, wenn solche Ungenauigkeiten in die Übersetzung
hineinwirken. So steht im Original Blatt 18 u Ed. S. 70) in der o. Tsp., Z. 11:

N N’Ž meu [my ] ha nanaj nana nari) also etwa “[Ihr] Leben ist
77 [Jahre lang].” In der Edition S. 71 findet sich â N’Ž meu [my ]
ha hachij nana nari) und dementsprechend lautet die Übersetzung “Ihre
Lebenszeit beträgt 87 Jahre.” S. 76) Genauso problematisch ist es, wenn korrekt
transkribiert wurde, sich dann aber für eine andere Schreibweise in der
Übersetzung entschieden wird, wie im Fall des “Kifune-Schreins” S. 61), der sich im

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



764 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Original als “Áþ Kibune findet Ed. S. 36, Blatt 10o, Z. 3), eine auch heute

gebräuchliche Lesung.
Zudem ist die Transkription für Sinnschriftzeichen und Silbenschriftzeichen

nicht immer einheitlich. Das Suffix der japanischen Kardinalia -tsu wird
z. B. einmal als › Ed. S. 76–7, m. Tsp., Z. 10), ein anderes Mal als v Ed.
S. 78–79, m. Tsp., Z. 4) wiedergegeben. Das Sinnschriftzeichen für “Land” kuni,
oder hier in seiner sinojapanischen Lesung koku, wird einmal als - Ed. S. 60–
1, o. Tsp., Z. 2) und dann wieder als ~ Ed. S. 68–9, o. Tsp., Z. 2) transkribiert,

wohlgemerkt bei gleicher Verschreibung im Originaltext.
Für die Edition hätte sich der Rez. zudem gewünscht, dass, unabhängig

davon, ob einige Seiten des Originals schon als Abbildung im Hauptwerk
Verwendung gefunden haben oder nicht, alle Bestandteile des Buches aufgenommen
werden, d. h. auch der Einband mit den Titelaufklebern in Farbe(!), das

Innentitelblatt mikaeshi), die einseitige Farbabbildung, das Kolophon und der

rückwärtige Einband, und zwar alles in Originalgrösse. Gerade eine digitale Edition

bietet doch die Möglichkeit, bisher bestehende Grenzen im herkömmlichen
Buchdruck zu überschreiten.

Die hier aufgeführten Punkte verstellen in ihrer Auswahl möglicherweise
den Blick auf das vom Autor/Übersetzer vorgelegte Gesamtwerk, nämlich die
Erschliessung von 245 Seiten unediertem Text und seine kommentierte
Übersetzung. Jeder der sich schon einmal mit der Edition edo-zeitlicher Texte
oder Bücher beschäftigt hat, weiss um die Schwierigkeiten und Hindernisse, die

auf fast jeder Seite lauern. Deshalb sollten die Anmerkungen des Rez. auch nicht
als generelle Kritik an dem Werk verstanden werden, sondern werden vielleicht
zum Anlass, sich bei kommenden Editionsprojekten etwas mehr Zeit zu nehmen.

Die Käufer eines Buches haben ein Anrecht darauf, dass es handwerklich gut
gemacht ist.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

Christian Dunkel

MEYER, Harald Hg.). Wege der Japanologie. Festschrift für Eduard Klopfenstein.

Münster, Berlin, Hamburg, Zürich: LIT Verlag 2008. [Anhang:
Schriftenverzeichnis Eduard Klopfenstein]. ISBN 978-3-03735-171-0. 426 S.

Eine besondere Zierde dieser Festschrift ist ein Originalbeitrag des Nobelpreisträgers

für Literatur, e Kenzabur in japanischer Sprache sowie in deutscher



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 765

Übersetzung. Der Herausgeber hält im Vorwort fest, dass die Begegnungen und
die zwei Zürcher Auftritte mit dem Literatur-Nobelpreisträger Meilensteine in
Klopfensteins Lebenslauf seien. Die Frontispiz-Aufnahme zeigt ihn im Vorgespräch

mit e.

Das Buch setzt also ein mit es Erläuterungen anlässlich seiner Lesung aus

dem Roman Tagame Berlin–Tokyo am 16. September 2005 im Zürcher
Literaturhaus. Anschliessend schenkte e seinem Gesprächspartner und Übersetzer
das mit einer Widmung versehene Vortragsmanuskript Reproduktion der ersten

und letzten Seite im Buch). e präsentiert und erläutert darin sein 2005 auf
Deutsch erschienenes Werk wie folgt: “Die Hauptpersonen sind ein Zweigespann

bestehend aus einem älteren Schriftsteller namens Kogito und einem
ungefähr gleichaltrigen Filmregisseur Gor Ihre Beziehung ist auf gegenseitige

Ergänzung angelegt. Sie sind zwar Freunde, aber zeitweise keimen in ihrem
Innern doch auch Gefühle der Abneigung gegeneinander auf.” e erinnert daran,
dass ein amerikanischer Literaturkritiker eine solche Männerbeziehung als ein
“pseudo-couple” bezeichnet hat. Dieses Pseudo-Paar fällt wegen Gor s Selbstmord

auseinander. Kogito schildert, wie Gor eine Apparatur hinterlässt, ein
Tonaufnahmegerät, das er als Schildkäfer tagame) bezeichnet, und mit dessen

Hilfe er das Gespräch mit dem toten Freund fortsetzt. Eine höchst instruktive
Anleitung zur Lektüre!

Darauf folgen 19 wissenschaftliche und essayistische Beiträge, dargebracht von
Freunden, Kollegen und Schülern aus Bulgarien, Deutschland, Frankreich,
Japan, Österreich und der Schweiz. Manche darunter sind sehr persönlich
gehalten und können ebenso als Gespräch oder freundschaftliche Kontaktnahme
unter Fachvertretern gelesen werden.

Prof. Lisette Gebhardt Frankfurt) gibt ein lebendiges Zeitbild unter dem

Titel Überlegungen zur zeitgenössischen japanischen Literatur. Der Aufsatz
beginnt mit der Definition von J-Bungaku, d. h. einer aktuellen, zeitgenössischen

japanischen Literatur, leicht konsumierbar für junge Grossstädter, “ohne die
vielfach empfundene Sperrigkeit der Klassiker, ohne das Philosophische, Poli-tisch-

Engagierte der Nachkriegsliteratur.” Unter dem Zwischentitel “Buchführer,
Buchverführung: Der «Da Vinci–Code»” spezifiziert die Autorin die auffällige
Covergestaltung und die Mode des Phantastischen/Okkulten. Ein Überblick über
die verschiedenen Literaturzeitschriften hinterlässt den Eindruck, Literatur
gehöre zu einer Gesellschaft, deren Bildungsstandard sich gewandelt hat. Literatur
ist nicht mehr Pflichtprogramm, sondern scheint, zurückgestuft in die Sparte

“Unterhaltung”, in Konkurrenz zu andern Unterhaltungsmedien zu stehen. Frau

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



766 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Gebhardt schliesst ihre feinstrukturierte Übersicht über die zeitgenössische
japanische Literatur mit dem Hinweis: “Engagierte Einführungen in das Schreiben

zeitgenössischer Autoren und Autorinnen, wie sie Eduard Klopfenstein 1993)

und Siegfried Schaarschmidt 1985) für die Literatur der 1970er/1980er Jahre

anfertigten und als Leitlinie einer Kanonisierung zur Verfügung stellten, haben

momentan Seltenheitswert.” Und folgerichtig erwähnt sie auch in den bibliographischen

Angaben den von Klopfenstein zusammengestellten Band
Mondscheintropfen: Japanische Erzählungen 1940–1990.

Einen direkten Bezug zum Jubilar stellt ebenfalls Prof. Peter Pantzer

Bonn) her mit dem Beitrag “Eine Nacht auf dem Berg Rigi.” – Ein Poet aus

Japan in der Schweiz. In essayistischer Manier schildert Pantzer seine Kontakte
mit der Zürcher Japanologie und im Besonderen mit seinem Kollegen Klopfenstein.

Dabei erinnert er sich an einen japanischen Arzt, der nach dem Abschluss
seines Studienaufenthaltes in Europa eine Bildungstour unternahm und im
September 1924 in die Schweizer Alpen reiste. Dieser Mediziner namens Sait
Mokichi war literarisch bewandert und verfasste Gedichte und Essays. Einer von
drei Essays mit dem Titel “Eine Nacht auf dem Berg Rigi” wird hier von Pantzer

ins Deutsche übertragen. Als Tanka-Verfasser ist Sait in die Literaturgeschichte
eingegangen, und Pantzer zitiert die Verse, die er am 24. oder 25. September in
sein Notizbuch gekritzelt hat: “In Zürich / Segantinis Kunst zu sehen, / wie
beglückend! / Jetzt wird mich die Reise / auf die Rigi führen.”

Prof. Stanca Scholz-Cionca Trier) versteht ihren Beitrag als Hommage an

den Herausgeber Klopfenstein, der in seine Japan-Edition das Graskissen-Buch
von Natsume S seki aufgenommen hat. Sie erinnert an eine Autofahrt im Wagen
des Jubilars, zusammen mit dem N -Spezialisten Nishino Haruo, von München
nach Zürich. Einige Jahre nach dieser Reise veröffentlichte Nishino Haruo das

N Kusamakura, das auf Natsume S sekis Roman basiert. Das 1906 entstandene

Graskissen-Buch ist ein lyrisch gefärbter Reisebericht mit kunsttheoretischen
Reflexionen, die im Grunde zum N hindrängen. Die Übersetzung von elf
Szenen dieses neu geschriebenen N -Spiels – heutzutage eine Seltenheit – bietet
eine stimmungsvolle Kombination von Chor und Sologesang zwischen Frau und

Mann. Als Motto tönt es aus dem Chor: “Was kann uns aus dieser unwirtlichen
Welt, aus dem rauen Dasein befreien, uns den Anschein von Glück vorspiegeln?
Nur die Dichtung, das Malen, die Musik, die Künste.”

Prof. Sepp Linhart Wien) erörtert ebenfalls japanische Theatertradition
unter dem Titel Ken-Tanzstücke im Kabuki von 1847–1879. Linhart erforscht
seit Jahren die Kulturgeschichte des Ken-Spiels und betrachtet hier die Ken-
Tanzzwischenstücke in den Kabuki-Theatern Edos ab 1847; im Besonderen

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 767

erwähnt er das Stück Yoshitsune senbon zakura, worüber Eduard Klopfenstein
ein grundlegendes Buch vorgelegt hat. Seitdem sind eine Reihe Ken-Tanz-und
Gesang-Zwischenstücke in den Kabuki-Theatern Edos dokumentiert. Die Ken-
Stücke regten auch bildende Künstler zur Gestaltung an, speziell für
Holzschnitte. Sechs Reproduktionen aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts mit
jeweils drei tanzenden, diskutierenden Schauspielern sind hier wiedergegeben.

Um eine Zeichensprache geht es auch im Beitrag von Prof. Franziska
Ehmcke Köln): Eine kleine Betrachtung des Grazer Stellschirms ‘ saka-zu

by bu’ aus kultursemiotischer Perspektive. Im Grazer Barockschloss Eggenberg
befindet sich ein japanischer Paravent, worauf eine seltene Abbildung des

saka-Schlosses zur Zeit der Toyotomi zwischen 1598 und 1606 zu sehen ist.
Der Grazer Paravent kann als “Text” gelesen werden. Im Fokus steht die
Schlossanlage mit dem an Grösse alles überragenden Schlossturm. Buddhistische

und shintoistische Heiligtümer schliessen sich an. Alle Tempel und
Schreine standen mit Ausnahme des By d -in in enger Beziehung zu den

Toyotomi. Die Heiligtümer sind erheblich kleiner als das Schloss, das Symbol
der Macht. Frau Ehmcke erklärt dies damit, dass die Religion zur Zeit der

Toyotomi nur noch eine untergeordnete Rolle spielte.
Metaphern und Symbole sind zentral in Male Characters in the Japanese

Fairy Tale: Classification and Analysis von Dr. Gergana Petkova Sofia,
Bulgarien). Die Autorin teilt mit, dass sie sich im April 2000 für ihre
Untersuchungen zu japanischen Märchen an die Universität Zürich wandte, in
Gedanken an Max Lüthi und Rudolf Schenda. Sie war sehr erfreut, dass Prof.
Klopfenstein ihr Projekt befürwortete. Frau Petkova konzentriert ihre
Untersuchung auf die Rolle der Männer. Nebst japanischer Märchenforschung stellt
sie auch Vergleiche an mit europäischen Stoffen, zum Beispiel mit Texten aus

den Grimmschen Kinder- und Hausmärchen. In ihren theoretischen Aussagen
bezieht sie ein weites Spektrum von Autoren und Sprachen) ein: Max Lüthi,
den Russen Vladimir Propp, Joyce Thomas, Lutz Röhrich, August Nitschke und
Rudolf Schenda. Unter japanischen Volkskundlern nennt sie neben Yanagida
Kunio auch Seki Keigo und Ueda Bin. Die Autorin betont, dass ihre Kombination

von literarischen, folkloristischen, anthropologischen und psychologischen
Gesichtspunkten zu einem tieferen Verständnis der Volksliteratur, d. h. von
vorliterarischen

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

Phänomenen beiträgt.
Dr. Simone Müller Zürich) betitelt ihren höchst aufschlussreichen Aufsatz

mit Faszination eines universalistischen Denkers: Gedanken zu Jean-Paul
Sartres Wertschätzung in Japan. Jean-Paul Sartre und Simone de Beauvoir
kamen im Herbst 1966 zu einer Vortragsreise nach Japan. Nicht nur japanische



768 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Intellektuelle, sondern auch eine breite Öffentlichkeit interessierten sich für den

französischen Schriftsteller. Sartres Werke wurden neu aufgelegt. Seine drei
Vorträge wurden in kürzester Zeit ins Japanische übersetzt und veröffentlicht.
Die drei Referate handelten von der Rolle und der Funktion der Intellektuellen.
Frau Müller weist darauf hin, dass Sartre in Japan anders gelesen werde als in
Frankreich. Unter Franzosen gilt Sartre als Literat, unter Japanern als Denker.
Auch in andern asiatischen Ländern wurde Sartre positiv rezipiert, beispielsweise

in China, Korea und in Vietnam. Das wichtigste Merkmal Sartres ist sein

universalistisches Denken und sein Bemühen um kulturübergreifende Verständigung.

Sartre war immer auf der Suche nach dem Gemeinsamen, dem

Mitteilbaren in den verschiedenen Kulturen. Frau Müller erwähnt ein Gespräch

zwischen Sartre und dem Kulturhistoriker Kat Sh ichi. Auf Kat s Frage, was

ihn in den bisherigen zwei Wochen seines Japanaufenthaltes am meisten
beeindruckt habe, antwortet Sartre: “Der Umstand, dass ich fast überhaupt kein
Fremdegefühl habe. Das heisst, das Verhältnis, das ein Reisender üblicherweise zum
Ausland hat, dass er heimkehrt, ohne dieses Land zu verstehen und daheim über
dessen Mystik berichtet, dieses Verhältnis hatte in mir keinen Platz zu
entstehen.” Nicht etwa Mystik, sondern eine universalistische Denkart entdeckte

Sartre in japanischer Literatur, und anlässlich einer Pressekonferenz betonte er,

er habe Japan über seinen Lieblingsschriftsteller Tanizaki Jun’ichir kennen

gelernt.
Von einer gänzlich entgegengesetzten Begegnung berichtet der Beitrag der

japanischen Germanistin Prof. Hiroko Masumoto Himeji, Japan). Sie befasst

sich mit einem letztlich missglückten Versuch, europäisch-japanische Verbindungen

herzustellen: “Friedrich Dürrenmatt liest Yasushi Inoue”: Zum Vortrag
Dürrenmatts über den japanischen Schriftsteller. Die Autorin schildert gleich zu
Beginn eine seltsame Situation. Im Jahre 1985 fanden in Berlin Festspiele statt.

Friedrich Dürrenmatt 1921–1990) und Inoue Yasushi 1907–1991) waren
eingeladen, und Dürrenmatt sollte den japanischen Schriftsteller vorstellen. Dürrenmatt

war nie in Japan gewesen, hatte auch kein besonderes Interesse für
japanische Kultur, und sein Referat “Einführung Yasushi Inoue” ist der einzige
erhaltene Text, in dem er sich mit japanischer Literatur auseinandersetzt. Sein
Vortrag beginnt folgendermassen: “Die Aufgabe, in die ich hineingelistet worden

bin, ist nicht leicht. Ich soll einen Dichter einführen, von dem ich nur vier
Bücher kenne: Der Stierkampf, Das Jagdgewehr, Die Bergazaleen auf dem

Hira-Gipfel und den Gedichtband Eroberungszüge. Sie wurden mir mit zwei
weiteren Büchern vor drei Wochen zugeschickt, mit einer Abhandlung über den

Dichter, damit ich mich informieren könne. Die Abhandlung habe ich nicht ge-

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 769

lesen. Ich halte mich an die vier Bücher, die ich gelesen habe.” Frau Masumoto
zeigt nun, wie Dürrenmatt die Texte kaum analysiert, sondern seine vorgefassten
Meinungen und sein völlig rudimentäres, auf den 2. Weltkrieg fixiertes Japanbild

hineinprojiziert – eine total verpasste Gelegenheit interkultureller Kommunikation!

Prof. Wolfgang Schamoni Heidelberg) vermittelt in seinem Aufsatz ein
interessantes Bild der japanischen Romantik. Er stellt den Schriftsteller Kitamura

T koku 1868–1894) vor und übersetzt und interpretiert dessen Manba
Rundumschlag). Der Text ist in sechs Abschnitte gegliedert. Die erste Szene

spielt in einem Teil T ky s, wo das kulturelle Chaos der Zeit besonders auffällig
war. Darin die rhetorische Frage: “Ist dies nicht der Grund, warum es in der

heutigen Zeit keine ernsten und erhabenen Gedichte mehr gibt!” Die folgenden
Abschnitte postulieren, die Gegenwart befinde sich in einem von aussen

angestossenen Übergang; Philosophie, Literatur, Musik verkämen zu Unterhaltung;
nur Dichter seien eine Alternative zur Gegenwart. Gemäss Kitamura ist der

Dichter mehr als einer, der nur Gedichte schreibt. Er ist einerseits Sprecher der

Nation, schweift aber gleichzeitig in geheimnisvoller Ferne umher. Kitamuras

Manba ist mit seinem hohen Ton und seiner verzweifelten Ironie ein eindrückliches

Dokument seiner Epoche.

Komura Jutar und der Russisch-Japanische Krieg: Zur Rezeption eines
“grossen Mannes” der Meiji-Zeit in der japanischen Geschichtsschreibung und
Literatur. So lautet der Beitrag des Herausgebers Prof. Harald Meyer Bonn).
Meyer beginnt seinen Aufsatz wie folgt: “2005 – im Jahr der Emeritierung
unseres Jubilars – jährte sich das Ende des Russisch-Japanischen Kriegs zum
100. Mal.” Der Meiji-Diplomat und Aussenminister Komura Jutar wurde 1855
in der abgelegenen Burgstadt Obi im Süden von Ky sh geboren. So fielen 2005
für die lokale Bevölkerung zwei Jubiläen in dasselbe Jahr: Der Friedensvertrag
von Portsmouth, an dem Komura massgeblich beteiligt war, jährte sich zum 100.

Mal und sein Geburtsjahr zum 150. Mal. Der Autor definiert seine Arbeitsweise
zum Thema Historie mit einem Ausspruch von Aristoteles: Das Erzählen dessen,

was geschehen ist, sei Aufgabe des Geschichtsschreibers, während der Dichter
erzähle, was geschehen könnte. In der Folge werden in kurzen Abschnitten
Darstellungstendenzen in Biographien und Geschichtswerken zu Komura Jutar

beleuchtet. Es geht Meyer, neben der Darstellung einer historischen Persönlichkeit,

um das, was er in einem Zwischentitel so formuliert: “Abgrenzung der

Geschichtsschreibung innerhalb des Wissenschaftssystems von der Geschichtsdarstellung

innerhalb des Literatursystems.” Ein höchst interessantes
Unterfangen. Beigefügt sind zwei seltene Fotographien aus Privatbesitz.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



770 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Es ist nicht möglich, hier in gleicher Ausführlichkeit auf alle weiteren Beiträge
einzugehen. Doch sollen wenigstens die Titel und Autor(inn)en genannt werden.

Ein Stichwort, das für die ganze Festschrift seine Gültigkeit hat, liefert der
Aufsatz von Frau Prof. Masako Sat Tokyo): Wie man das Wasser
überschreitet und die andere Welt erreicht – Die Brücke in der japanischen Kultur.

Einem Thema der Volksreligion widmet sich der Aufsatz von Prof. Josef A.
Kyburz Paris): Wie der Taishaku-ten von Shibamata zum Vorschein kam – und

was er zum Vorschein bringt.
Dr. Hiroomi Fukuzawa Berlin) befasst sich mit der Frage Jitsugaku

realitätsbezogene Wissenschaft) als Keim der Moderne in der Edo-Zeit?
Eine andere Sicht auf die Endphase der Tokugawa-Herrschaft bietet Ein

Geschichtsspiegel der Edo-Zeit: ‘Das Nippon nisen-nen sode kagami’ von Prof.
Reinhard Zöllner Bonn, vormals Erfurt).

Prof. Victoria Eschbach-Szabo Tübingen) erörtert das Klischee des
einsamen Forschers in ihrer biographischen Notiz Philipp Franz von Siebold und

seine japanische Liebe.
Die Untersuchung von Prof. Mioko Torimitsu Hiroshima), die von Dr.

Heinrich Reinfried Zürich) ins Deutsche übertragen wurde, trägt den Titel Die
Rezeption Pestalozzis sowie der Wandel im Pestalozzi-Bild im japanischen
Bildungswesen des 20. Jahrhunderts.

Zwei weitere Abhandlungen geben Einblick in das Werk japanischer
Schriftstellerinnen des 20. Jahrhunderts: Dr. Diana Donath Köln): Sono Ayako –

eine katholische Autorin zwischen Sozialkritik und Glaubensfragen, sowie Dr.
Maya Mortimer Genf): A Journey through the Labyrinth. Two Texts by Nogami
Yaeko.

Schliesslich macht sich Prof. Tomoya Watanabe Tessin, vormals Osaka) in
seinem Aufsatz Tradition versus Innovation im japanischen Theater Gedanken

über das spezifisch Japanische, im Unterschied zum deutschen Theater.

Im Ganzen gesehen ein äusserst gehaltvoller und abwechslungsreicher Band. Die
Liste der Artikel legt Zeugnis ab von der grossen Spannweite des Fachs Japanologie,

die sich im Übrigen auch im Publikationsverzeichnis des Jubilars spiegelt.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

Elise Guignard



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 771

NaŸŸiõai: Text and Translation. Translated by N. Kandasamy Pillai. Presented
by Kannan M. and V. Arasu. IFP – Publications hors série 7. Pondichéry 2008.
ISBN: 978-81-8470-165-4. Pp. xxxii + 284.

The book contains a translation of the classical Tamil text NaŸŸiõai prepared by
N. Kandasamy Pillai 1898–1977) when he was working for the Institut Français
de Pondichéry between 1962 and 1967. The typed manuscript of the translation
has been preserved in the library of that institute, where it has been consulted
and, as the editors claim, pillaged by many scholars. Therefore the editors
considered it their duty to publish it so that Kandasamy could receive the credit
which was his due. This publication brings the total of recent translations of the
NaŸŸiõai to four. Beside the one by Kandasamy there are in order of appearance):

Narrinai An Anthology of Amour). Translated by A.V. Subramanian.
Thanjavur 1989; The NaŸŸiõai Four Hundred. Translated by Dr. A.
Dakshinamurthy. Chennai 2001; and Eva Wilden, NaŸŸiõai: A Critical Edition
and an Annotated Translation of NaŸŸiõai. Vols I–III. Chennai-Pondicherry
2008. It is therefore a good time to take stock of the situation.

The four translations can be divided into two categories. The ones by
Kandasamy and Wilden present what the former characterizes as “linguistic”
translations, while the other two, by Subramanian and Dakshinamurthy, are
more or less free, poetic renderings of the Tamil texts. What has been labelled a

linguistic translation is ideally a literal translation or paraphrase which makes

visible the grammatical relations between the words and accounts for possible

idiomatic and metaphorical meanings in their usage. Unfortunately, the two
examples of such translations, by Kandasamy and Wilden, are far removed from
this ideal. More than once the result is just a garbled English text. As to the two
poetic translations, I do not want to comment on their poetic character per se.

What should be noted, though, is that the relationship between the Tamil text
and the translation is often hard to find, so that one may wonder why they have
been published by scholarly presses. Coming to the latter point, namely the
scholarly quality of the translations, all four translations suffer from a complete

lack of interest in philological problems on the part of the respective authors. In
what follows I will try to make this clear by two examples.

The first example is poem 8, for which I will quote in full Kandasamy’s
translation without the line numbers but with the punctuation marks):

Whose daughter is the maiden with cooling eyes of delightful streaks suffering from
subdued pain, waist, where leafy garment of variegated flowers; dangle, and body like a

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



772 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

precious gem? Long live her father! She made us suffer. May the mother who begot her, get

the value of, Toõñi of PoŸaiya of strong chariots, where those who reap, reaping, those who

give getting, mire smeared, eye like blue lily of lovely strong stalk flowers in the stalks.

In this connection I would like to draw attention to the sentence “Toõñi …,
where those who reap, reaping, those who give getting, … blue lily of lovely
strong stalk flowers in the stalks”. The English is unclear. Wilden’s translation
may be read as an attempt to correct Kandasamy’s: “Toõñi, [the city] of PoŸaiya

with firm chariot,/ where, as cutters cut [and] carriers receive [the harvest],/ blue
water-lilies flower in [hay-]heaps like eyes,/ with beautiful strong stems spread

in the cool mud,/ in the wide paddy field.” As I will show, her translation is as

imprecise and misconstrued as Kandasamy’s. At this point already I want to

mention the brackets around “and” in “cutters cut [and] carriers receive”; the
word, however, is actually found in the text. Turning to the “poetic” translations,

in Subramanian’s the chariot and mud/mire have disappeared altogether:

“Tondi …, Where among the paddy sheaves/ Harvested by the farmer,/ And
carried by his men,/ Blooms a lovely neidal/ Dark as a maiden’s eyes.” The one

by Dakshinamurthy is too free and has so completely ignored the word order of
the original that it need not be quoted here.

All four translations seem to ignore the grammatical problem offered by the

two verbal participles arintu and peŸŸu in the 6th line of the poem: ariva ar
arintum taruva ar peŸŸum the final -m is part of the copulative construction

-um … -um). Unless we are dealing with concessive constructions here, which is

highly unlikely, the syntax demands that their subjects, ariva ar and taruva ar
respectively, are also the subjects of the verb which completes the clause formed
by these dependent participles. In the text used by Kandasamy, and presumably
by Subramanian and Dakshinamurthy as well, the first verb which comes into
consideration is the participle p kkun in line 8 in the phrase p kkun … toõñi,

“Toõñi in which the neytal blooms”. With this text the syntactic problem
seems unsolvable. One of the merits of Wilden’s book is that it offers variant
readings which she has culled from various manuscripts and editions. These

variants include the relative participle t ya for t y in line 7, taõc Ÿu t y[a]
maña uñai n Ÿ ñ. The last two phrases, maña uñai n Ÿ ñ, describe the neytal
flower, “which is beautiful and has a strong stalk”. Wilden construes taõc Ÿu

t ya with the neytal, or its stem, as well, which is “spread in the cool mud”.
This, however, does not solve the riddle mentioned above concerning the verbal

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 773

participles. A possible way out is to construe t ya with Toõñi in line 91 and to
take both ariva ar and taruva ar as its subjects. Before providing a possible
translation of the phrase I would like to note that the fact that the field is muddy
makes it highly unlikely that we are dealing with a description of the process of
harvesting the paddy; rather we seem to deal with the transplanting of the young
paddy plants.2 A possible translation then is: “Toõñi, … where in the fields
various people) splash through the mud: people taking out the tiny paddy

shoots) as well as those who take over these shoots) and distribute them again”.
The point of the description of Toõñi is that the neytal flowers retain their
attractiveness even after they have been plucked and have ended up on a big
heap p rvu) of the paddy plants.

The second example is NaŸŸiõai 6, Kandasamy’s translation of which runs

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

as follows:

If I could get one who could approach and say to the young maiden of verveless sallow
resembling the fibre peeled porous thick stalk of lily growing in water, spotted waist, broad,

blue lily like, prominent, beautiful cooling eyes, broad shoulders, she would not say “who is

he?”, when it is told “we have come”; she of the black manifold luxuriant tresses smelling
the woods of valorous archer ri, where the curve nosed fruits produced by the wayside
kumi×, become food to the jumping young deer, will be greatly bewildered.

I do not think that it is necessary to comment on the English, which is difficult to
follow and curiously unidiomatic. What I would like to comment on is that in
this translation the order of the sentences of the original has been completely and

quite unnecessarily turned around. The same is seen in Wilden’s translation: “If
only [we] could get someone going to reach the little woman … [and] say [to
her] ‘we have come line 11),’ she would be very bewildered line 11), … she

who doesn’t say ‘who is he? line 6)’”. As I see it, however, the construction of
the poem is: kuŸumakañ [4] keytac ce Ÿu ceppunark peŸi [5] yivar y r e kuva¯

1 For the distance between the relative participle t ya and the head noun toõñi assumed here,

see “The Weaver Bird in Old Tamil Caïkam Poetry: A Critical Essay on the Method of
Translating Classical Tamil Poetry”. Studien zur Indologie und Iranistik 21 1997), esp. pp.

299–300.
2 Similarly in NaŸŸiõai 400, in which large fish are described swimming in the inundated

fields near the c ññu piled up by the ariva ar. For c ñ(ñ)u the Dravidian Etymological
Dictionary. Oxford 1961, no. 2248 mentions, among other meanings, “bundle, sheaf of
transplanted rice”. I fail to understand Wilden’s translation of this passage: “fish are leaping
near the ornaments(?) put [there] by the cutters” the question mark after the translation of
c ññu with “ornaments” is Wilden’s).



774 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

allaõ [6] … perump tuŸuva¯ y m vanta am e av [11], “If we could have got
someone to go to the girl to announce our arrival), she would not have asked

‘Who is that?’, but have worried greatly instead, because we had to come along
a path with many distractions).” It should be noted that in this case Dakshinamurthy

seems to have interpreted the construction of the poem correctly,
although it is difficult to agree with him when he takes y)ivar in yivar y r
e kuva¯ allaõ as referring to the messenger(s): “If we get someone who will …
inform her … she will never question their bonafides; instead, she will turn
mad with joy on hearing of our coming”. In the case of the other poetic
translation, the one by Subramanian, it is extremely difficult to recognize anything of
the original text: “She gets worried, she is apt to start at the slightest sound/ To
herself muttering, ‘Can it be the one for whom I wait?’/ Now I wish that I can

find someone who can go/ And apprise her of my arrival and put her mind at

peace/ How I pray for such a friend, a messenger in need/ Who can fill the

anguished girl with delight at my coming!” Apart from everything else, in this

translation the point of the poem is lost completely.
The two poems discussed above have been randomly chosen. However, the

picture did not improve after some more checks. As far as poetic translations are

concerned, the NaŸŸiõai has not been very lucky. A.V. Subramanian and A.
Dakshinamurthy clearly do not stand up to A.K. Ramanujan. As for faithful
translations, and this is of course the basic problem, I am afraid little progress

has been made since the one by Kandasamy. Personally, I wish that the idea of a

“linguistic” translation, introduced by Kandasamy and perfected into what I
consider to be a complete travesty by Wilden, would be abandoned altogether.
The two examples discussed here have failed to convince me of the usefulness of
this type of translation. Furthermore, one would wish that future translators are

more critical and evince more philological rigour in the face of problems. Since

Kandasamy’s time, we have got the disposal of good grammars, dictionaries, and

indexes, which should be made use of. Furthermore, I have my doubt about the

ambition to try to finish the translation of all the 400 poems of the NaŸŸiõai in
only a few years. Easy poems are rare and one will come across many poems

which remain a mystery even after returning to them for the tenth time. To put a

question mark after an incomprehensible translation, as is often done by Wilden,
and leave it to the reader to find out what the problem is, is no solution.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 743–774

Herman Tieken


	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

