
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 63 (2009)

Heft: 3: Narratologische Untersuchungen zu japanischen Texten

Artikel: Who's talking in my dreams? : verschüttete Erinnerungen : Hiroshima

Autor: Tan, Daniela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WHO’S TALKING IN MY DREAMS?
VERSCHÜTTETE ERINNERUNGEN – HIROSHIMA

Daniela Tan, Universität Zürich

Abstract

The so-called A-bomb literature of Japan’s 20th century is an outstanding example for a literature
of trauma. Most analyses deal with literary works which developed in the atomic aftermath and

are therefore biased in their bearing witness to the events. Another genre of works describes the

bombings from a temporally distant perspective attempting to depict the horrors against their
historical background. Whereas the first group is based on the tales of often autobiographically
motivated, strongly scarred narrators, the second group intends to give a more objective account.

While both genres approach the trauma from a rather external perspective through witnessing and

recording, the authors of the so-called naik no sedai Ç+ ”5 introverted generation), of
which many were children during the war and experienced the bombings of Hiroshima or
Nagasaki, refer to the experience of trauma from a more internal point of view. Many of them

state that it was a turning point in their life, which made them become a writer. This contrasts with
the generally assumed apolitical attitude of these authors, who were defined by their lack of
ideological commitment and their rather inward-looking perspecive dealing with personal issues.

This paper attempts to analyze the way in which authors of the naik no sedai recount their view
of the atomic bomb. ba Minako, one of the most significant authors of the 20th century and often
counted among the naik no sedai, was in Hiroshima at the time. As a schoolgirl, she was

recruited to help clean up the devastated city and therefore witnessed the horrors of the atomic
aftermath. She dealt with this experience only in 1977 by depicting it in her first longer novel

Urashimas but traces of trauma appear much earlier in her work. This paper is about the narrative

means ba Minako deploys to write about the bombing of Hiroshima from a spatiotemporally

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

distant perspective.

Einleitung

Atombombenliteratur – der Begriff löst Assoziationen aus an Hiroshima und
Nagasaki, an Augenzeugenberichte von nur mit Mühe als real zu akzeptierenden
Szenarien und auch an die pazifistischen Bemühungen in der Folge, um nur eine

Auswahl zu nennen.

Wie lässt sich über ein traumatisches Erlebnis schreiben, das das menschliche

Fassungsvermögen in so immensem Ausmass übersteigt? Während sich



646 DANIELA TAN

Erinnerung sprachlich wiedergeben und so literarisch umsetzen lässt, ist eine
Konsequenz des Traumas gerade die Unmöglichkeit, das Erlebte sprachlich
vollständig zu erfassen und dadurch zu bewältigen. Wo jedoch eine kohärente

sprachliche Darstellung nicht realisierbar ist, kommt es zu Brüchen, in denen

sich die Präsenz des Unaussprechlichen erkennen lässt. Durch eine
narratologische Analyse können Erzählweise und Konstruktion von Texten
herausgearbeitet werden, die Aufschluss geben über die Möglichkeiten und

Techniken, über Unbewältigbares zu schreiben.
Neben Texten, die die Atombombenabwürfe über Hiroshima und Nagasaki

direkt und aus geringster zeitlicher und räumlicher Distanz schildern, gibt es

zeitverschobene literarische Annäherungen von Autoren und Autorinnen, die in
ihrer Kindheit oder Jugend die totale Zerstörung zwar miterlebt hatten, bei denen

jedoch die literarische Verarbeitung erst mit teilweise grosser zeitlicher
Verzögerung einsetzte. Die Vermutung, dass die zeitliche Distanz vom
traumatisierenden Erlebnis bis zu seiner literarischen Umsetzung eine distanziertere
Sichtweise zur Folge haben könnte, trifft nur bedingt zu.

Bei Versuchen einer Darstellung kommt der unmittelbare Zeitpunkt des

Atombombenabwurfes meist nicht vor und eine – fast schon friedlich anmutende

– menschenleere Ruinenlandschaft wird beschrieben:

Es gab keinen einzigen grünen Baum mehr in Hiroshima. Nur Trümmerfelder, wohin man

auch blickte, eine kahle Ebene, die kreuz und quer von Strassen und Flussläufen durchzogen

war. Ein paar zerstörte Steingebäude standen noch da, doch waren die Fenster zerborsten

und die Wände halb eingestürzt, so dass man von nahem durch die Ruinen hindurch den

blauen Himmel sehen konnte.1

Nicht zu Unrecht kann man diese Darstellung als steril bezeichnen. Das Grauen
und der Horror sind ausgeblendet, geschildert wird ein bereinigter Zustand, in
dem der Moment des Traumas ausgeglättet und nicht mehr bemerkbar ist.

Wie aber lassen sich traumatische Erlebnisse literarisch umsetzen, wenn
nicht mit der beschwörenden Dringlichkeit von Autorinnen und Autoren, die
nicht wissen, wie lange sie noch zu leben haben, wieviel Zeit ihnen noch bleibt
bevor sie ebenfalls der Strahlenkrankheit zum Opfer fallen? Sich mit einer
Literatur des Traumas2 – und Atombombenliteratur gehört definitiv in diese

Kategorie – auseinanderzusetzen, bedarf subtiler Mittel.

1 KAT 1997:18.

2 Vgl. SCHALOW, 2008.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 647

In diesem Beitrag werden anhand von Textbeispielen Nachweise
herausgearbeitet, die auf die Art und Weise der literarischen Verarbeitung des durch
die Atombombe ausgelösten Traumas Rückschlüsse geben können. Der Grossteil

der Beispiele ist Texten der Autorin ba Minako entnommen, die als
Jugendliche den Atombombenabwurf über Hiroshima am 6. August 1945 ausserhalb

der Stadt miterlebte und unmittelbar danach in der verwüsteten Stadt in
einer Jugendtruppe Einsatz leistete. In ihren handschriftlichen Aufzeichnungen
aus dem Jahr 1945 schreibt ba:

â£™‘ŸÚ£N‘»«Û¨ tÜ ÌãÝN°Þß\ «"ÎÀ¦P­ë 'O ½¥'N  PtÜ àá — ç›“â\t« ’¦’ì—©Ž7 xòºPNÆ‘Á^_ \’P .3

Von Ende August bis zum September werden alle Schüler innerhalb der Präfektur mobilisiert

und als Hilfsexpedition in das von der Atombombe zerstörte Hiroshima entsendet. Das

durch die Atombombe verursachte unsägliche Grauen, das ich damals gesehen habe, wird
zu einem Bild, das mich ein Leben lang verfolgen und sich unkontrollierbar ständig vor
meinem inneren Auge abspielen wird. Übers. dt)

Die Autorin, die als Erwachsene auch mehrere Jahre ausserhalb Japans lebte,

gibt an, dieses Erlebnis sei für ihre weitere Biographie und ihre Entwicklung zur
Schriftstellerin richtungsweisend gewesen. Dennoch entspricht ihr
Entwicklungsgang den typischen Stadien der Trauma-Verarbeitung, welche sich auch in

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

ihren Texten reflektiert finden.

Die introvertierte Generation

Der Begriff naik no sedai Ç+ ”5 “introvertierte Generation” erschien
zum ersten Mal 1971 in einem Essay4 des Literaturkritikers Odagiri Hideo ‡
#\6 in dem er sich zu Problemen der zeitgenössischen Literatur äusserte.

Darin konstatiert er bei den Autorinnen und Autoren der Nachkriegszeit eine

Besorgnis erregende Tendenz zur Ideologielosigkeit datsu-ideorog â^ãä
å und geht auf deren Ursachen und Gefahren ein. Die Diskussion über

die jüngere Autorinnen- und Autorengeneration, die eine introspektive
naiseiteki ÇæP fantastische gens seiteki ç[P und unrealistische
higenjitsuteki èú…P Schreibweise pflegte, wurde jedoch schon etwas früher

3 BA, 1945; zit. nach KAWANISHI,1991:391.
4 ODAGIRI, 1971a, 1971b.



648 DANIELA TAN

ausgelöst durch einen in der Zeitschrift Bungei 1O erschienenen Artikel5 des

Literaturkritikers Kawamura Jir XF: der sich mit Texten befasste,

denen er durch eben diese Merkmale einen gemeinsamen Nenner attestiert.

Kawamura bezieht sich in seinem Artikel jedoch nicht primär auf die Literatur,
sondern begrüsst viel mehr die Vertiefung der bereits sich abzeichnenden

introvertierten Zeitströmung durch ihre Literarisierung.6

Odagiri knüpft argumentativ an diese Diskussion an und begründet die
Ursachen der introvertierten Tendenz historisch. Er geht davon aus, dass es sich

dabei um ein Phänomen handelt, dessen Entwicklung sich über einen längeren

Zeitraum intensiviert hatte, um sich schliesslich mit grosser zeitlicher Verzögerung

in der Literatur zu manifestieren und so an die Oberfläche zu gelangen.

Dabei geht es Odagiri um den Umgang mit den Kriegserinnerungen die, wie er

sagt, in Japan lange Zeit verschüttet waren. Erst durch die Dokumentation der
amerikanischen Kriegsaggression und dem wachsenden Bewusstsein, dass Japan

als Partner der USA ebenfalls indirekt damit in Zusammenhang stand, begannen

Odagiri zufolge diese Erinnerungen an die japanische Kriegszeit zu erwachen:

[…] die zunehmende Heftigkeit der Luftangriffe der amerikanischen Armee auf Vietnam
und Laos, sowie das rasante Tempo der Militarisierung Japans, das mit diesem Amerika
zusammenspannte, weckte bei den Japanern etwas auf, das auf den Grund des Gedächtnisses

gesunken war.7

Was aber ist dieses “etwas”, dieses “es”, das sich in einer Art Resonanz auf die
aktuellen Geschehnisse in einer abgelegenen Region des Gedächtnisses zu regen

und allmählich wieder in das Bewusstsein der japanischen Öffentlichkeit
aufzusteigen begann? Odagiris Metaphorik steht im Widerspruch zu der optimistischen

Ausdrucksweise des Wirtschaftswachstums, in dessen Folge sich Japan als

aufsteigende Wirtschaftsmacht verstärkt im internationalen Rampenlicht
wiederzufinden begann. Vielleicht entspricht folgende Beschreibung von Kat
Sh ichi diesem “etwas”:

Wer das durchgemacht hatte, wollte unter keinen Umständen darüber sprechen. Pika, der

grelle Blitz, don, die dröhnende Explosion. Pika-don wird die Bombe hier genannt. “Nein,

ich kann nicht mehr …”, sagten sie nur und verstummten. […] Wie ein grosses schwarzes

5 Vgl. KAWAMURA, 1970.

6 Vgl. FURUYA, 1998:20.

7 ODAGIRI, 1971a:8.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 649

Etwas sass das Erlebte unverrückbar tief in ihrem Inneren, und sie konnten es nicht in Worte
fassen.

8

Diesen verstärkt einsetzenden Erinnerungsprozess unterlegt Odagiri mit dem

Bild von wiederkehrenden Totengeistern und suggeriert damit etwas Unheimliches,

das in der gegenwärtigen Entwicklung Japans lange Zeit geschlummert

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

hatte, jedoch nie vollständig erloschen war.

Die Unsicherheiten und die Kriegsgefahren, die im Schatten von Frieden und Gedeihen

verborgen gewesen waren, gelangten an die Oberfläche. […] Nicht nur dass die
Vergangenheit nicht tot ist, man beginnt zudem zu realisieren, dass die Geister der Toten

frisch und lebendig zurückkehren.
9

Daraus schliesst er, dass die Autoren und Autorinnen der introvertierten Generation

sich einer introspektiven, unrealistischen und fantastischen Schreibweise
bedienten, um Dinge zum Ausdruck zu bringen, die in einer direkten Sprache
kaum zu erzählen wären.10 Doch gerade aufgrund der Tatsache, dass es sich um
das menschliche Fassungsvermögen massiv übersteigende Eindrücke handelte,
mussten diese verbalisiert und dadurch als etwas Eigenes akzeptiert und
wahrnehmbar gemacht werden. Um es mit den Worten des Literaturkritikers Kat
Sh ichi zu sagen: “Mit unaussprechlichen Erlebnissen liess die Welt sich nicht
begreifen, dazu musste man Tatsachen auch in Worte fassen.”11

Den Schockzustand, der als Reaktion unmittelbar auf ein traumatisches
Erlebnis folgt, bezeichnen Psychologen als Dissoziation. Cassegård bezeichnet
diesen Zustand als “a melancholic state in which the ego is not aware of its loss

and has to react to it in an unconscious, symptomatic way”12, in dem Ereignisse
nicht mehr mental integriert werden können. Diesen betäubten Zustand findet
Tachibana in den unmittelbar nach dem Atombombenabwurf verfassten Texten
von ta Y ko: “The narrator’s apparent calm reveals the psychological numbness

that immediately follows the shock of her accidental survival and will
deepen into profound apathy afterward.”13

8 KAT 1997:19.

9 ODAGIRI, 1971a:8.
10 Vgl. ODAGIRI, 1971a:8f.
11 KAT 1997:20.

12 CASSEGÅRD, 2007:196.
13 TACHIBANA, 1998:47.



650 DANIELA TAN

Im Kapitel “Hiroshima bei ba” dieses Aufsatzes werden Ausdrucksweise
und narrative Techniken untersucht, um so anhand eines konkreten Beispiels14

einen Einblick zu geben in das erzählerische Vorgehen einer Autorin der
introvertierten Generation.

Es ist hier jedoch anzumerken, dass der Begriff naik no sedai zunächst bei

Odagiri negativ konnotiert war, da sich diese Autorinnen und Autoren – im
Gegensatz zur littérature engagée beispielsweise eines e Kenzabur – von
jeglichem direkten politischen Engagement distanzierten. Die Literaturkritik
verstand in der Folge den Begriff naik no sedai vor allem als negative Reaktion
auf die junge Generation von Autorinnen und Autoren und beschäftigte sich vor
allem mit dieser neuen Klassifizierung – für einige höchstens lose in Verbindung
stehende Autorinnen und Autoren, bei denen sich gemeinsame Grundtendenzen

festmachen liessen. Dies dürfte kaum der von Odagiri intendierten Reaktion
entsprechen. Bald schon diente naik no sedai als Überbegriff für jene

Autorinnen und Autoren sowie Kritiker, die seit den 1970er Jahren neu zur
literarischen Szene hinzugekommen waren und sich unter den gemeinsamen

Nenner “ideologiefrei und unpolitisch” bringen liessen. Diese Generation von
Autorinnen und Autoren “wandelte das Negativ-Prädikat ‘ideologiefreie
introvertierte Literatengeneration’ ins Positive um und begann, darauf Einfluss zu

nehmen.”15 Trotz seiner missbilligenden Haltung kam Odagiri später nicht
umhin, diese neue Generation von Autoren und Autorinnen und die von ihm
mitgetragene Diskussion um die introvertierte Tendenz zu thematisieren.
Dennoch lehnte er diese “in die alltäglichen Unsicherheiten und Beschäftigung mit
dem Unwirklichen vertiefte”16 introvertierte Generation nicht gänzlich ab.

Erst in seiner 1975 publizierten zweibändigen Geschichte der Gegenwartsliteratur

Gendai bungaku-shi ú51 Ò erwähnt Odagiri erstmals namentlich

die Autorinnen und Autoren, die er der naik no sedai zuordnet:

Schliesslich, etwa ab der Mitte der Sh wa 40er-Jahre, verminderte sich das “Wirtschaftswachstum”

durch laufende Enthüllungen über Umweltschäden, und gleichsam wie eine

Überreaktion auf solche Veränderungen des gesellschaftlichen und sozialen Klimas, verlor
man das Interesse an Welt, an Zeitgeschehen und Ideologie. Eine neue literarische Genera-

14 ba verweigerte sich einer politischen Vereinnahmung und bezeichnete ihr Werk immer
wieder dezidiert als apolitisch. Bei einer Autorin, die u.a. Bücher mit dem Titel Yawarakai
feminizumu e ²™ Ÿ‘ì/xréêë Für einen sanften Feminismus, 1992)

verfasst hat, ein spannender, an anderer Stelle eingehender zu untersuchender Gegensatz.

15 ISHIKAWA, 1997:414.

16 ODAGIRI, zit. in Furuya, 1998:11.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 651

tion, die “introvertierte Generation”, – eine Gruppe von Autorinnen und Autoren wie Furui
Yoshikichi d7ì Kuroi Senji Þ7íï Got Meisei sœ Kashiwabara

Hy z ît¡Î Saegusa Kazuko Îï4 Abe Akira ÏqÐ und Nachwuchskritiker

wie Akiyama Shun _Õ und Kawamura Jir XF: – trat auf, die sich der

Innenwelt und der Vergangenheit zu- und von Ideologien abwendet […].17

ba Minako, genauso wie die andere grande dame der japanischen Literatur,
K no Taeko 5ð waren zum Zeitpunkt von Odagiris Ausführungen
noch nicht lange Teil der literarischen Szene und verkörperten nicht zuletzt als

Schriftstellerinnen eine neue Generation von Frauen. Aus diesem Grund, und
weil in der männlich dominierten japanischen Literaturkritik der 1970er-Jahre

Autorinnen kaum wahrgenommen – und wenn, dann als “Frauenliteratur” jory
bungaku nm1 kategorisiert – wurden, wird ba erst etwa ab den 1980er-
Jahren allmählich der naik no sedai zugeordnet. In der Monographie “Naik no
sedai” ron von Furuya Kenz aus dem Jahr 1998 ist ba neben den oben
angegebenen Autorinnen und Autoren als naik -Autorin aufgeführt.

Dem literarischen Werk der Autorin ba Minako 1930–2007) kommt
innerhalb der japanischen Nachriegsliteratur aus verschiedenen Gründen eine
wichtige Bedeutung zu. 1930 geboren, gehört sie einer Generation an, die das

Ende des Zweiten Weltkrieges in der Jugend miterlebten – zu jung, um direkt in
das Kriegsgeschenen involviert zu werden, aber dennoch alt genug, um als

Arbeitskraft in einer Hilfstruppe den Opfern des Atombombenabwurfs in
Hiroshima erste Hilfe zu leisten. Am 6. August 1945 war sie mit der Hilfstruppe, der

sie zugeteilt war, in Nishij stationiert, von wo aus sie die Bombardierung miterlebte.

18 Sie war damals 14 Jahre alt. In ihrem Blog schreibt die
Literaturwissenschaftlerin

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

Adrienne Hurley:

[…] I wondered what a girl of 14 would have felt as she looked around at all the

devastation, the people whose skin had melted away, and the shadows etched in the ground.

I wonder still today what carried over from that moment into her writing – what remained

and worked its way into the worlds she created, places we as her readers can go and linger
for a while.

19

Wie bei vielen anderen Autoren und Autorinnen ihrer Generation blieben auch

bei ba diese Eindrücke lange Zeit verschüttet und fanden erst zeitverzögert
Eingang in die literarische Verarbeitung. Vielleicht ist es die Kombination des

17 ODAGIRI, 1975:681; Übers. dt.

18 Vgl. EGUSA, 2001:223ff.
19 HURLEY, 2007.



652 DANIELA TAN

Ausdrucks eines archaischen Verlangens yokub ñò 20 nach Leben
angesichts der absoluten Zerstörung, die diese Autorin sich mit der traumatischen

Erfahrung befassen lässt.

Atombombenliteratur in Japan

Die Literatur, die sich mit den Atombombenabwürfen über Hiroshima und

Nagasaki beschäftigt genbaku bungaku tÜ1 lässt sich grob in vier
Gruppen21 unterteilen: Werke von unmittelbar betroffenen Autorinnen und

Autoren, welche die Atombombe selbst miterlebt hatten und nur mit geringer
zeitlicher Verzögerung darüber schrieben: A-bomb narratives22. Dazu zählen

etwa ta Y ko #@ deren Text Kaitei no y na hikari ó ï’Ì vom August 1945 der erste literarische Text überhaupt ist, der den
Atombombenabwurf über Hiroshima thematisiert23, und natürlich auch Werke von
Autoren wie Hara Tamiki Natsu no hana ô õ 1945), oder die eindringliche

Lyrik von T ge Sankichi öÎ Genbaku shish tÜ„ 1952)
und Kurihara Sadako Æt÷ Kuroi tamago Þìø 1946).24

Werke dieser ersten Gruppe berichten oftmals autodiegetisch aus der
subjektiven Sicht der Augenzeugen; das Berichterstatten und Bezeugen der – noch

unerschlossenen – Vorgänge sowie die Schilderung der Zustände sind vorherrschend.

Das Hauptmerkmal des Augenzeugenberichts ist eine starke Erzählerpräsenz,

wobei die Wahrnehmungsinstanz meist identisch ist mit der Erzählinstanz.

Es handelt sich in dem Sinne nicht um eine dokumentarische, objektive

20 BA, 1991a:124.

21 Kawanishi unterteilt drei Gruppen von hibakusha-Autoren, welche die Atombomben als

Erwachsene erlebten und direkt literarisch verarbeiteten, nicht-hibakusha-Autoren, welche

die Bomben nicht direkt erfahren hatten, aber darüber schrieben, und schliesslich jüngere

hibakusha-Autoren, welche die Atombomben im Jugendalter erlebten. Vgl. KAWANISHI,

1986. Siehe auch ODAGIRI, 1991, TREAT, 1995 und THORNBER, 2001.

22 Vgl. TACHIBANA, 1998:36.
23 TA, 2001; eine deutsche Überestzung des Textes findet sich in IT /SCHAARSCHMIDT/

SCHAMONI, 1984:8–13.
24 Die meisten der Autoren und Autorinnen waren auch politisch aktiv und engagierten sich

für die Atombombenopfer und ihre Rechte. Sie trugen wesentlich zum Diskurs über die

Atombombenabwürfe und deren politische und moralische Konsequenzen bei, so beispielsweise

auch an den Auseinandersetzungen um die Atombombenliteratur genbaku bungaku

rons tÜ1 ù die im Jahr 1953 erstmals stattfanden.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 653

Berichterstattung, sondern um ein Zeugnis eines in Stimme und Perspektive
deutlich wahrnehmbaren Erzählers, meist mit interner Fokalisierung, d. h.

Gedanken, Reflexionen und politische Erzählerkommentare sind Teil der

Erzählung. Ein weiteres Merkmal ist die Verwendung einer Montagetechnik,
mittels derer medizinische Berichte, Auszüge aus Zeitungsartikeln und die
Wiedergabe von zirkulierenden Gerüchten in die Erzählung eingeflochten
werden können. Insbesondere die erste Gruppe von Autorinnen und Autoren
bediente sich dieser Erzähltechnik, um die Situation der Atombombenopfer
festzuhalten und Zeugnis abzulegen.25

Zur zweiten Gruppe gehören Werke von Autoren und Autorinnen, welche
die Atombombenabwürfe als Kinder oder Jugendliche zwar direkt miterlebten,
deren oft autobiographisch geprägten Erzählungen jedoch vielmals den Charakter

von Nachrufen auf die Strahlenkrankheits-)Opfer in der unmittelbaren
Umgebung und Familie haben. Zu nennen sind an dieser Stelle unter anderem

Hayashi Ky ko úþ mit Matsuri no ba Ž Ñ 1975), Kokubo
Hitoshi ‡ Hû Oreta hachigatsu þ¦½â£ 1972), und Takenishi
Hiroko ÐÔ Kangensai üý 1978).

Zur dritten Gruppe gehören Werke von Autorinnen und Autoren, welche
die Atombombenabwürfe nicht direkt miterlebt hatten, diese Eindrücke jedoch
unter Zuhilfenahme von Daten und Interviewmaterial von hibakusha þÜ±
Atombombenopfer) mit grosser zeitlicher Verzögerung, z. T. um mehrere

Jahrzehnte, literarisch verarbeiteten und dokumentierten, wie beispielsweise
Ibuse Masuji 7 : in seinem Werk Kuroi ame Þì aus dem Jahr
1966, e Kenzabur Ñ Î in Hiroshima n to Ìã 1965),
Sata Ineko å58 in Juei 1972) oder Oda Makoto ‡#… in
HIROSHIMA 1981).

Schliesslich gibt es noch jene Werke von Autoren und Autorinnen, die
keine Zeitzeugen sind, die Thematik jedoch als eine Art historischer Folie oder
Schauplatz in ihren Erzählungen behandeln, wie z.B. Murakami Ry in Gofungo
no sekai ¿é ” 1994) oder Tsuji Hitonari in Taiy machi € ú
2001).

Die Autorinnen und Autoren der naik no sedai gehören zur zweiten
Gruppe. Man könnte sogar behaupten, das verbindende Element sei der Krieg,
den die meisten von ihnen als Kinder oder Jugendliche miterlebt hatten. Das oft

25 Tsukui bezeichnet diese Mischtechnik mit dem Terminus s katsusei î & TSUKUI,

1990:9), den Tachibana mit inclusiveness übersetzt TACHIBANA, 1998:56) und damit eine

“mixture of autobiographical elements and objective descriptions” ebd.) meint.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



654 DANIELA TAN

beschriebene Gefühl der Isolation und Einsamkeit wird genährt durch die

Erfahrung des Auseinanderbrechens der Familie durch den Krieg, sei es durch
Tod und Verlust von Familienmitgliedern oder durch Herausgerissenwerden aus

der Familie in der Phase der Evakuierung26. Die totale Zerstörung durch die

Atombomben über Hiroshima und Nagasaki prägten die frühen Erinnerungen
der Autorinnen und Autoren der naik no sedai. Möglicherweise haben die
traumatischen Erlebnisse, sowie die durch die ultranationalistische Rhetorik der
Kriegszeit gestörte Kommunikation ein Weiteres dazu beigetragen, das
Vertrauen in eine rationale, direkte Kommunikation zu schwächen.

Die relativ späte Verarbeitung von Kriegs- bzw. Kindheitserinnerungen aus

der Kriegszeit ist nach Kawanishi typisch für die naik no sedai.27 Themen wie
Verlust, Einsamkeit und Isolation kehren ständig wieder und verknüpfen sich

mit den lebhaften Erinnerungen an die Kindheit. Es ist, als ob längst Verschüttetes

sich mit beinahe gespenstischer Lebenskraft in der Gegenwart der
Nachkriegszeit einnisten wollte, um so auf einen Platz in der Gegenwart zu bestehen.

Zum Teil ist die Frische der längst vergangenen Ereignisse in den Erinnerungen
geradezu erschreckend.

Narratologische Techniken zur Darstellung von Erinnerung

Wie lässt sich Trauma in literarischen Texten ausdrücken? Gibt es narratologische

Kriterien für Erinnerung? Existieren Mittel, um subjektive Schilderungen
von historischen Ereignissen klar festzumachen? Diesen Fragen soll anhand von
Textbeispielen bas nachgegangen werden.

Such imaginery, disturbing as it is thought-provoking, can be found throughout bas

writing. Whether poetry, fiction, fairy tale or essay, ba persistently constructs discursive

realms that conflate the fantastic and horrific […]. The painfulness of memory, as well as

the inability to find release, points to the traumatic nature of the memory itself.
28

26 Im Juni 1944 wurden per Kabinettsbeschluss Schulkinder von 8 bis 12 Jahren aus den grös¬

seren Städten auf der japanischen Hauptinsel aufs Land evakuiert. Die Trennung von der

Familie auf ungewisse Dauer in Kriegszeiten sowie der Ortswechsel, die schlechte Qualität
der Nahrungsmittel und die Unsicherheit waren für viele Kinder eine grosse Belastung.

27 Vgl. KAWANISHI, 2001.
28 BROWN, 1998:50.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 655

Ausgehend von Dialogen oder Gedankengängen in der Erzählebene der Gegenwart,

sind Retrospektiven auf Figurenebene und Rückblenden durch den Erzähler

Mittel, Erlebtes unmittelbar oder mittelbar darzustellen. Diesem Verfahren
entspricht, was Sharalyn Orbaugh mit “weaving together scraps of information
and images from multiple sources”29 beschreibt.

Ein Beispiel für die raum-zeitliche Beschaffenheit von Erinnerungsräumen
zeigt sich in der folgenden Passage aus Urashimas ã°:

´´N —' ™3 ª ì½—YZû’ ª±P­'\ìïYZû’ª—¢ï‘ ½ íN—¾\½™·Þ—ë NÆ‘šGªt½­ú
…Në´N±t½ N—øâÞOý’‘t½ ª p±Ÿ™¦½—\ìïî t½­ï —™ ó ¿N ì´· ï’ É–3´ ½­30

Hier ist ein seltsamer Raum, wo der Zeithorizont sich neigt. Die Zeit, diese seltsame

Einheit, kräuselte sich plötzlich durch irgend einen Impuls und tauchte an diesem einen

Punkt auf. So wie wenn etwas, das bis jetzt nichtzu sehen gewesen war, obwohl es in
Wirklichkeit da war, unvermittelt erschien.

Yukies Sinne gaukelten ihr vor, dass sie in einem unterirdischen Labyrinth umherirre.
Übers. dt)

Die deiktischen Ortsadverbien koko und soko und das deiktische Zeitadverb

sono itten) entsprechen der zeit-räumlichen Orientierung auf der Figurenperspektive.

Nichts weist auf eine Erzählerin oder einen Erzähler hin. Die
Perspektive entspricht derjenigen der Protagonistin Yukie, die sich in einem hier
koko) und jetzt ima) der Erzählung befindet. Das räumlich etwas distanziertere

sono, das ebenfalls auf Distanz verweisende ima made sowie der Tempuswechsel

weisen auf das Vorhandensein eines erzählenden Ich hin, das über ein
erzähltes Ich an einem früheren Zeitpunkt – an einem anderen Ort? – berichtet.
Zwischen der starken Markiertheit einer raum-zeitlichen Position und der
verschwommenen Qualität von Raum und Zeit öffnet sich ein Abgrund, aus dem

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

die Erinnerungen aufsteigen können.
Folgende Textstelle illustriert ebenfalls die Arbeitsweise bas, mit der sie

die nicht-lineare Textur von Erinnerung darstellt:

ìôìô’´\ª t«“« —â½ ý½­ t“Ž\]–\¢¶« t«©P Ù ’‘t½­Ù ‘ —2r ïN N N
«—x N]– ý—ç»«Nî· dq e ïNïP·ÞOý½­31

29 ORBAUGH, 2001:301.
30 BA, 1991a: 39.



656 DANIELA TAN

Verschiedenste Dinge fielen ihr [Yukie, Anm. dt] ein und entschwanden wieder. Nichts
nahm eine eindeutige Gestalt an. Alles war ohne feste Form wie Amöben, veränderte
seine Gestalt unablässig. Es sah aus wie eine verschwommene Farbfotographie, in der die
Farben ineinanderlaufen. Übers. dt)

Ein weiteres narratives Darstellungsmittel zur Darstellung ist die Überlagerungstechnik.

Indem beschreibende Passagen mit Bildern überlagert werden, erweitert
sich das semantische Spektrum. Dieses erzählerische Mittel findet sich bereits in
der klassischen – stark auch von der Lyrik geprägten – höfischen Literatur
Japans. Indem eine Textpassage mit einem assoziativen Gedankenbild unterlegt
wird, entsteht aus den beiden Textebenen eine semantisch angereicherte Schicht,
deren Aussage zwischen den beiden Bildern changiert. Die Verknüpfung dieser

Bilder im Text erlaubt keine gesonderte Betrachtung der beiden Bilder und

ermöglicht dadurch eine mehrdeutige Darstellung von inneren Vorgängen, wie
folgende Passage aus dem Werk Mae mae katatsumuri belegt:

ë¦Ÿ ³š\N— –¯‘Ÿ¼“ ì« ý½ ªM’P­ Ÿ ËN\Žâ‘¦«—† •–‡ ‘¦«ìP ï’ ª+ì´\ «ì½­[…]

ì«ìP\“— Ë½úª š t«† "–"‘ «©¦«ìP ïN î½­32

Diese Figuren überlagern sich mit dem Bild des Mädchens, das mir eine Rübe aus der Erde

zog. Lange Zeit hatte ich das Gefühl, als sässen diese Geister mir im Nacken. […]
Während ich schrieb, hatte ich ein Gefühl, als schlichen sich diese Geister bei mir ein und

führten mir die Feder.
33

Die raum-zeitliche Orientierung in den Texten wird gestört durch ein berichtendes

und ein erlebendes Ich, die an unterschiedlichen Punkten des spatiotemporalen

Kontinuums lokalisierbar sind. In lexikalischer Hinsicht dient die Verwendung

von Audrücken des Amorphen und Verschwommenen dazu, Erinnerungen

in ihrer uneindeutigen Qualität in ihrer Darstellung zu verwischen bokasu ç‘  Schliesslich können Textstellen semantisch angereichert werden, indem
verschiedene Eindrücke überlagert kasaneru MþP und dadurch ambivalent
dargestellt werden.

Durch die Verwendung solcher Techniken wird das geschlossene System
Sprache unterwandert und damit die Bedingungen geschaffen, um über
Unaussprechliches zu schreiben. Im Folgenden soll aufgezeigt werden, wie ba diese

31 BA, 1991a:19.

32 BA, 1991b:30.

33 BA, 1995:28.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 657

Möglichkeiten nutzt, um traumatische Ereignisse trotz ihrer Differenz zur
Sprache durch das Erzeugen von ambigen Leerstellen literarisch einzuarbeiten.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

Hiroshima bei ba

Anhand der oben dargestellten literarischen Techniken sollen in der Folge einige
Textstellen, in denen ba die Zerstörung in Hiroshima schildert, genauer
betrachtet werden. ba gibt an, dass Hiroshima der Wendepunkt war, an dem die
Weichen zu ihrer späteren schriftstellerischen Tätigkeit gelegt wurden. Trotzdem
schildert sie diese Erfahrung – ausser in Funakuimushi ¾’©ì# aus dem
Jahr 1970 und im 1977 erschienenen Urashimas – selten explizit in ihren
Texten.

In ihrer aus lose zusammenhängenden, chronologisch angeordneten Episoden

aufgebauten Familienchronik, Mae mae katatsumuri aus dem Jahr 1984,
schildert ba im Kapitel “Ujimushi to kani” $#\% Maden und Krabben)34

die Zeit des Kriegsendes unmittelbar nach dem Atombombenabwurf über
Hiroshima. Sie begründet ihre Weigerung, über Hiroshima zu sprechen, mit den

folgenden Worten:

ÄÐ ô f& â£ € \tÜ– “N « ’ì­tÜ–'¨À¦½ ÌãÞþÜ±\3N¨ ½: †N\t«ÙÞ±t½‘­ë¦ ³ ª‚ý›ì½ &*–O½\ìï´\ ­[…]

ë «—ø Ù ¥ì½©’ì é ­ †ªtÜN›ì«¢ï‚ý«ìP‘–¹Ž½ì³ªìP’Ÿ—¢ï‘† Ø ã°Ù\ìïCR–+·Þ¨Àì­tÜ
³ ñò ˆl\ ìï “ ­35

In den Erinnerungen an den Sommer des Kriegsendes fehlen die Augustsonne und die

Atombombe nicht.

Die zwei Wochen, die ich in Hiroshima unmittelbar nach dem Atombombenabwurf mit den

Opfern verbracht habe – was waren sie für mich? Dass sich das Resultat gesehen hatte von
etwas, das sich die Menschen ausgedacht hatten. […]
Jetzt ist es mir nicht danach, darüber zu reden. Falls es jemanden gibt, der wissen möchte

wie ich über die Atombombe denke, lesen Sie doch bitte mein Werk Urashimas Man kann

auch sagen, dass die Atombombe ist ein Symbol für das menschliche Verlangen ist. Übers.

dt)

34 Dieses Kapitel ist in der um einige Passagen gekürzten deutschen Übersetzung aus dem Jahr

1995 nicht enthalten.

35 BA, 1991b:122.



658 DANIELA TAN

Einige Zeilen weiter folgt jedoch:

†½ú /ìK u wi\ - £/¥U ´\–á–0 «'Ž
œ‘ ½´\ª±t½­´¦Ÿ àÆ Ÿ©³7 1ÒNmP¦ 2â™

ì Þ±P ôï­[…]

Ù‘¼\´\¥ì–¶½S3Në¦ 4N’P ï’ ª ½­36

Wir hatten schon nächtelang über den Jahrzehnte zurückliegenden Atombombenabwurf
über Hiroshima und die Konzentrationslager der Nazis diskutiert. Diese furchtbaren

Ereignisse sind vielleicht die abscheulichsten der menschlichen Geschichte. […]
Kaum hatte ich etwas zu sagen begonnen, kam es mir vor, als würde es zu einer Lüge.

Übers. dt)

In Texten über Hiroshima ist die Verwendung von zwei verschiedenen Schreibweisen

des Wortes Hiroshima – in Kanji Ìã und in Katakana u wiauffällig. Kuroko merkt hierzu an, dass mittels der Katakana-Schreibweise die
Städte Hiroshima und Nagasaki um eine zusätzliche generalisierende
Bedeutungsstufe erweitert würden: als Symbol für die menschenverachtende Grausamkeit

des Krieges.37

Über das Unaussprechliche zu schreiben heisst, es auszusprechen und damit
zu verfehlen – ein Paradox, mit dem sich Autoren und Autorinnen konfrontiert
sehen, die über traumatische Erlebnisse schreiben. Die zahlreichen
Augenzeugenberichte unmittelbar nach den Atombombenabwürfen über Hiroshima
und Nagasaki und der Standpunkt einer späteren Generation von Autoren und

Autorinnen, die nicht nur den Zustand einer totalen Verwüstung, sondern auch

die Konsequenzen für das Weiterleben und die Aufarbeitung des Erlebten
literarisch umsetzen, sind vor unterschiedliche Anforderungen gestellt.

ë «—† øNiPâÞtÜ\ ‘‘™Ž ’ì ï’‡ˆ •Þ—’ë·’ 5 jì^_ –²½ŸN6ï ‘\7KÀ¦P­† òÉPN
²t«ìP™»Þ ’ì­ ª›©\$#ª86–9t«ì½Ž—§Ÿ§Ÿ

ó:ª¢ÁXN;Ÿ§t«ì½Ž—À¦´ï ª<t«ì½Ž P —

† ×ì ôï‘­‘ŽN†Nua 5ª±P\ « —ë¦ Ù‘ªëïÀ×«ìP­ ba 1991b:125f)
Ich werde zur Rede gestellt, warum ich bis heute in Erzählungen, die nichts mit der

Atombombe zu tun haben, unüberlegt solche unheimlichen Bilder verwende. Es ist ja nicht
so, dass ich das absichtlich mache. Ist es wohl meine Schuld, dass unvermittelt Maden in
Wunden kriechen, verstreute Knochen im Abwasserkanal herumliegen, ein Totenschädel

36 BA, 1991b:123.

37 Vgl. KUROKO, 1991:295ff.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 659

grinst? Selbst wenn man mir einen Hang zum Unheimlichen attestierte, veranlasst mich
etwas dazu. Übers. dt)

Zu Beginn des autobiographischen Essays stellt die Ich-Erzählerin klar, dass sie
nicht über die Ereignisse im August 1945 und Hiroshima sprechen möchte siehe
oben). Dennoch tut sie es. Nach einem einleitenden inneren Monolog beginnt sie

die Geschichte eines polnischen Paares zu erzählen, das nach Deutschland in ein
Konzentrationslager eingeliefert wurde, überlebte und schliesslich in die USA
auswanderte. Diese Passagen, in denen die Geschichten anderer Überlebender in
der dritten Person geschildert werden, sind jedoch ständig unterbrochen von den

Reflexionen der Ich-Erzählerin. In ihrem Empfinden, das Erlebte löse sich in
Nichts auf, sobald sie darüber berichte, widerspiegelt sich die Aussage der

polnischen Freundin, wenn sie sagt, dass man über diese Erlebnisse nicht
sprechen könne.

Es folgt eine weitere Episode aus ihrer Zeit in Nordamerika über einen
Mann, der Krabben nicht essen kann, weil er traumatisiert ist vom Anblick von
Krabben, die sich auf einer Leiche zusammenscharen. Nur schon das blosse

Anklingen vermittelt der Erzählerin das Wissen um das Tabu – nicht das

ausführliche Gespräch, ein Bild, eine Stimmung lassen sie wissen, was sich hinter

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

der Abneigung des Mannes verbirgt:

ëï ¥™’‘t½­% † > Þ±P –¹t«ì½‘Ÿ ­ ‘—† ±P\“— ª™À™À\ õ –% ïNï ¶‘ ’ªŸ
6Nm¦›ì½@@ A –S•Þ—¾t\B¶½\“—crC\¥ì‘»«

6–Dî½\“— ª’ % E–À « ’ì‘–Át½ .38

Dies sagte er nicht. Weil er wusste, dass ich Krabben sehr gerne esse. Aber als er einmal
absichtlich die Finger beider Hände schnell wie eine Krabbe bewegte und bei der

Beschreibung einer Leiche, die in der Flussmündung trieb, unvermittelt anhielt und beim

Wort cr-39unvermittelt verstummte, wurde mir klar, warum er kein Krabbenfleisch ass.

Übers. dt)

Es folgen weitere, von inneren Monologen unterbrochene Episoden, wie zum
Beispiel jene, wonach ba ein Anrecht hätte auf einen Atombombenopferausweis,

diesen aber nie beantragt hatte, sowie Erinnerungen an Gespräche mit
Bekannten in Nordamerika, u.a. auch über den Vietnamkrieg.

38 BA, 1991b:126f.
39 Die Erzählung bezieht sich auf ein Erlebnis in Nordamerika und der Wortanfang “cr”

bezieht sich auf das englische Wort “crab”.



660 DANIELA TAN

Die repetitive Verwendung des Satzes “ich möchte nicht darüber) reden

kataritakunai 'Ž½©’ì erinnert an eine Beschwörungsformel, mit der
die eigenen traumatischen Erinnerungen gebannt werden sollen:

† ø—tÜ ´\– FPN'Ž½©’ì é ­ › ´\–'ôï­40

Mir ist es jetzt nicht danach, über die Atombombe direkt zu erzählen. Ich werde etwas

anderes erzählen. Übers. dt)

Erst am Ende des Kapitels kommt ba wieder auf das Bild des Verdrängten
zurück:

ÆG HNOýPqé Ž—ð ¨N‘©¦«ìPqé åª P‘N
“ì­¢·’³ Þ —ë qé–¾½ N “P’¢\ìï´\ ±ŽÄ’ì­ 41

Beim Packeis ist der Teil, der unter dem Wasser versteckt ist, viel grösser als der an der

Meeresoberfläche sichtbare Teil. Keinem Menschen ist es möglich, ohne diesen Teil zu

leben. Übers. dt)

Dass die literarische Auseinandersetzung mit Hiroshima erst nach bas Rückkehr

nach Japan Ende der 1970er-Jahre einsetzte, entspricht sowohl der weiter
oben formulierten These der verzögerten literarischen Umsetzung von traumatischen

Erlebnissen in der Jugend, wie auch einem Prozess der Aufarbeitung des

“Eigenen”, der einsetzte, als ba bei der Rückkehr nach Japan nicht mehr die

Heimat bzw. jenes Japan vorfand, das sie zurückgelassen hatte, als sie in den

1960er-Jahren nach Nordamerika ausgewandert war. Ein wenig ergeht es ihr wie
dem Sagenhelden Urashima Tar der bei seiner Rückkehr ans Land seine

Heimat nicht mehr findet. Auch Yukie, die Protagonistin aus Urashimas
durchläuft diesen Prozess nach ihrer Ankunft in Japan:

Like Ry ko, ba experienced the destruction of Hiroshima first-hand. And, like Yukie,
ba’s experience of homecoming processed through fiction) had to pass through the

memories and meaning of Hiroshima and her family’s past before leading to the release of a

new sense of freedom and confidence as a writer.
42

Die Erzählung Urashimas ist die erste lange Erzählung bas und schildert die
Geschichte einer jungen Frau, die nach vielen Jahren im Ausland nach Japan

40 BA, 1991b:127.

41 BA, 1991b:130.

42 ORBAUGH, 2001:317.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 661

zurückkehrt. Die Rückkehr auf physischer Ebene löst einen inneren Prozess der

Aufarbeitung aus.

Urashimas

Das Werk Urashimas ist sozusagen die Heimkehrer-Erzählung bas. Es ist
erzählt aus der Perspektive der Protagonistin Yukie, die nach vielen Jahren in
Nordamerika nach Japan zurückkehrt, in Analogie zur Volkserzählung von
Urashima Tar der nach vielen Jahren in einem Palast am Meeresgrund wieder
in sein Heimatdorf zurückkehrt und feststellen muss, dass während seiner

Abwesenheit mehr als hundert Jahre vergangen sind und seine Heimat sich so

verändert hat, dass er dort selber zu einem Fremden geworden ist. Ebenso ergeht
es bas Protagonistin Yukie, die eine ihr “fremde Heimat” vorfindet bzw.
realisiert, dass das, was sie für ihre Heimat gehalten hatte, für sie nicht mehr
existiert43. Nicht nur die zeitliche, sondern auch die räumliche Distanz stellen
sich zwischen das Jetzt der literarischen Darstellung und die Erinnerung an ein
traumatisches Erlebnis. Indem ba die Rückkehr Yukies in eine – gewünschte –
Heimat in ihrer Vorstellung mit der allmählichen Einsicht, dass diese Heimat
eine Projektionsfläche und in der Realität inexistent ist, mit der Sage von Fischer
Urashima Tar unterlegt, verwendet sie intertextuelle Mittel für die
Überlagerungstechnik. Yukie ergeht es somit gleich wie Urashima Tar der bei seiner
Heimkehr aus dem Drachenpalast am Meeresgrund feststellen muss, dass an der

Erdoberfläche viel Zeit vergangen ist und es die Heimat, die er zu kennen
glaubte und zurückgelassen hatte, nicht mehr gibt. Der Bildbruch besteht hier
darin, dass Yukies Rückkehr nach Japan eben nicht die Rückkehr in eine Heimat
ist, sondern der Übertritt in ein anderes raum-zeitliches Kontinuum, in dem eine
Annäherung an das Trauma stattfinden kann. Dafür spricht auch die Tatsache,
dass Yukie am Ende der Erzählung das Haus sucht, in dem sie eine Zeit mit
Ry ko und Morio verbracht hatte, es aber nicht mehr finden kann. Es ist wie
vom Erdboden verschluckt. Mizuta beschreibt diesen Prozess wie folgt:

The novel’s drama is seen from the perspective of an outsider, for Yukie, having no living
parents in Japan and having stayed in the U.S. for so long as a young woman, is almost a

foreigner herself. Moreover, Yukie brings her American lover with her, and they travel
together through the labyrinths of contemporary Japan. Their discovery, however, of the

unhealed wound of Hiroshima hidden deep in the center of Japanese economic recovery and

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

43 Vgl. hierzu auch KANDA, 2006.



662 DANIELA TAN

prosperity takes separate paths, and this difference is precisely what makes Yukie realize

her own identity as a Japanese and as a woman.44

Die Rückkehr nach Japan wird für Yukie zu einem Prozess der Aufarbeitung der
eigenen Herkunft und der Auseinandersetzung mit ihrer eigenen – kulturellen
und familiären – Identität. Aus den Schilderungen Ry kos, der Partnerin ihres

um viele Jahre älteren Bruders Morito, erfährt Yukie von den Schrecken in
Hiroshima unmittelbar nach dem Atombombenabwurf. Von Hiroshima wird aus

einer zeitlichen und räumlichen Distanz berichtet – es handelt sich um einen weit
entfernten Ort, der jedoch mit überwältigender Lebendigkeit die Erinnerungen
heimsucht und die davon Berichtenden in die Retrospektive, gleichsam wie in
einen Strudel – hineinzieht. Tabata beschreibt diese Technik wie folgt:

Das handelnde Ich k i suru jiko iÄ PÔI und das beschreibende Ich sore o kataru

jiko ë¦–'PÔI sind gespalten. Aber dabei handelt es sich nicht um eine stabile

Verbindung, in der das gegenwärtige Ich das Ich der Vergangenheit objektiviert, sondern

das Ich der Vergangenheit materialisiert sich so wie es ist […]. Daraus entsteht die

Situation, dass es zur gleichen Zeit vom gegenwärtigen Ich beobachtet wird.
45

Der erste Anblick der Rauchsäule wird mit einem surrealen Bild wiedergegeben:

Ìã å+N— c’²JªKý«ì½­ë¦ a] ´Á–x/N›»½
LMYSª—¶©¦±ªPN õšŸ–â“›»«q– îŽ’ªŸ—€

N+‘t«O< «ìP—\ìt½ î t½­ë¦ —PQ– Oæô
—‘Ÿât«ï ©âP“Ÿ¶©R ’’¶©î S—\ìï¾ïN O

ý½­ 46

In der Richtung von Hiroshima stieg eine eigenartige Wolkensäule empor. Das war, als ob

ein Kaktus mit unzähligen deformierten Geschwülsten, der, während er sich eingewickelt in
regenbogenfarbige Blütenblätter in die Höhe zur Sonne windet, schallend lachte. Das sah

auch aus wie riesiger, glitzernder Grabhügel voller Nacktschnecken, der, sich in sich selbst

verschraubend, über einer Wüste thront. Übers. dt)

Erst diese Art der Schilderung, in der die Innenperspektive einer Figur
vorherrscht – oben markiert durch Unterstreichung – ermöglicht die direkte und

unmittelbare Darstellung des Anblicks der Rauchsäule nach dem Atombombenabwurf.

Nicht der Versuch einer objektiven Beschreibung, sondern die

44 MIZUTA, 1995:x.
45 TABATA, 2003:47; Übers. dt.
46 BA, 1991a:118.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 663

erzählerische Verlagerung des Gesehenen in den Gedankenbericht auf Figurenebene

ermöglicht es, die emotionale Ambivalenz auszudrücken.

In der folgenden Szene beschreibt Ry ko die Szenerie unmittelbar nach
dem Atombombenabwurf, als sie nach Hiroshima zurückkommt um in der
zerstörten

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

Stadt nach ihrer Schwiegermutter zu suchen.

tÜ þ­C±¦ —³ ñòÞ ­Ôés ³ – «³ Ôé
» “ š ï\ P·Þ ­ë «—ë &*—Ôé šP·Þ ­±½ ª—ÔéÔqÞ—ë ´\–¨œ «ìPî ’ì ­[…]

±½ ªT¦½U ¨‘Ÿ¼t«t«²t½õ õV ïN PŽ\:‘Ÿ ¦½ ­±½ W· wN ©X½³ t½™­Y »«ì’‘t½­Cóì:ªÝ«Cë¦’ NCë ³ õ Z–:‘Ÿ « ât½±½ N—±Žª\ï—t«æ –¥t½ ­ïìì‘Ÿ­ ³ Y–ë·»½­[ —±½ —± \š •‘Ÿ â¦½·Þ ­]ì«ìP < •
Þ—^ _–`t«'t½ ­éaS u wiÞ—tÜª% ½´\Nõ–bì«î úN’t½³ —± <ì–\²‘©ìïcd ±½

N ’ì­‘Ÿ—[ ±½ ½ú\UªÞ“’ì­eª± õ–ft«g «©¦’ì· ™­h i–m ½­ 47

“Die Atombombe … das ist das menschliche Verlangen. Die Menschen versuchen zu

überleben, indem sie andere Menschen umbringen. Und als Resultat davon gehen sie selbst

zugrunde. Bin ich nicht selbst Beweis dafür?” […]
“Eine Hand, an der ich jemanden unter einer eingestürzten Mauer hervorziehen wollte,
rutschte wie ein Handschuh vom Knochen ab. Es war jemand, der meiner verstorbenen

Mutter sehr ähnlich sah. Das Gesicht war nicht verbrannt. – Weisser Knochen stand hervor
– und trotzdem – diese Frau, der ich die Haut der Hand vom Knochen abgezogen hatte,

dankte mir.”
“Es reicht”. Morito wandte sein Gesicht ab.

“Rei ist aus meiner Freude entstanden. In meiner strahlenden Gebärmutter trank er mein

dunkelrotes Blut und wuchs heran. Ich bin nicht befugt, jenen Leuten dreinzureden die sich
bei der Nachricht händeklatschend erhoben haben, dass die Atombombe in HIROSHIMA in
JAPAN ein Erfolg gewesen sei.
Deshalb kann Rei nicht mit uns sprechen. Meine Schwiegermutter hält die Hand jenes

Kindes fest und lässt sie nicht los.” Ry ko weinte. Übers. dt)

Beim folgenden Zitat handelt es sich ebenfalls um eine Sequenz, in der Ry ko
erzählt, doch die assoziativ-zusammenhangslose Formulierungsweise lässt eher

an die Qualität eines inneren Monologs denken. Es ist, als ob sie ganz in Gedan-

47 BA, 1991a:124f.



664 DANIELA TAN

ken versunken, ihr Gegenüber vergisst und nur noch laut ausspricht, was ihr
durch den Kopf geht.

ë \“ ´\ —¢·’¾ïNU « —…j\4î ïNU ´\ Þ
“â×·­Ù‘¥ý§—4N’ŽëïÞ ­ktÜ Ìl —¢·’¥ìå
– « —ë¦ª…j Ž¼¢ì´\ ’ì­ë¦ —´ ” Ä™Ž ¶lÞ ½­Þ —ëï t½N « —ëï—´¦ » 4Þ ’ì­ë
¶lN—™½ — “—x "N’Žâ ½­ë «ë¦–— ŸîŸ\m¶½·Þ ­´ ” Ä™Ž ¶l–m¶½— “mt½³ ª—´ï¥ï·Þ  ­48

Was damals geschehen war, würde ich niemals so erzählen können, wie es wirklich gewesen

war, wie auch immer ich es erzählte. Was man auch sagt scheint zur Lüge zu werden. …
Der Anblick der Atombombe – in welche Worte man es auch immer fasst, es würde nie an

das Grauen der Wirklichkeit heranreichen. Das war das Szenario des Weltuntergangs. Aber,
auch wenn es so gewesen war, ja, nur das ist nicht gelogen. In diesem Szenario bin ich
sofort apathisch geworden. Und habe es in einem Dämmerzustand betrachtet. Die
Menschen, die dieses Ende der Welt gesehen und überlebt haben, sprechen so darüber. Übers.

dt)

Diesem apathischen, dämmerigen Bewusstseinszustand entspricht auch die
folgende Beschreibung der Menschen in diesem grauenerregenden Endzeitszenario.

Wie wenig hat diese Beschreibung doch gemein mit der sterilen “zerstörten
Landschaft” des eingangs dieses Aufsatzes zitierten Textausschnittes:

‘Ÿ—±½ n o–¥ KN «—ŒÞ ’ì‘\—™©™© «ì½

·Þ ­©š–¾ì½³²—Ôé >p–¾t½³ª™½ –í›¶«ì«
CÞìY —C™‘Ÿ’ì»¢—Þ‘t½—YªC­49

Deshalb fragte ich mich, das Flammenmeer vor meinen Augen, mit klopfendem Herzen, ist
das ein Traum? Menschen, die ihren Kopf in den Armen trugen, Menschen, die einen ihrer
Arme hielten starrten mich an – mit schwarzen Gesichtern, – keine Ahnung, aber sie waren

schwarz, die Gesichter –. Übers. dt)

Alles was von der Betrachterin noch intakt zu sein scheint, ist ihre Sicht – wie
auch von den vorbeiziehenden Menschen. Alles andere ist verkohlt und
verstümmelt. Diese Textstelle ist dermassen explizit, dass sie einem Werk der ersten

Generation der Atombombenliteratur entstammen könnte. Die Erzählerpräsenz

ist anfänglich stark markiert und der Parameter des Bezeugens, des Sehens ist
vorherrschend. Der Gedankenbericht fett markiert) impliziert, dass das, was

48 BA, 1991a:122.

49 BA, 1991a:123.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 665

sich vor den Augen abspielt, unmöglich einem tatsächlichen Ereignis entsprechen

kann. Das Zurückstarren der Menschen integriert jedoch die Erzählerin
ebenfalls ins Szenario, in dem sie keinen beobachtenden Sonderstatus einnimmt,
sondern ebenfalls ein Objekt im Blickfeld des vorbeiziehenden, grotesk
deformierten Menschenzuges. Dass auch die Augen der abgerissenen Köpfe, die
einige mit sich tragen, noch starren, stiftet zusätzliche Verwirrung im Gewirr der

Blicke.
In der folgenden Textstelle schildert Morito, Ry kos Partner, den Anblick

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

Hiroshimas im September 1945:

þN PâýN—Ú£N t«‘Ÿ—æ¦ » ï LÌãNit½ª—

ó: t t½­ ³ ¥t½­347© ï’ðuJ ë§Þ—q–\ìÞìPrn½úªì½­¸G
n ª"ÎÀ¦«þÜ±/¥U õ›ì‘’·‘ «ìPŸ ‘t½­
m¦½ðª±½ŽN½ât«—î ªì ²µþ Z’¢ªÆì«ìP¨
N óì:ªOý½­rn½ú k±½ú ½¶N—‡ s t suÞ “’¶vw ï’x yÞz{–{ì«ì½­ë â™Ž–—Æ|³ ï’ t þÜ±½
úª—C ï }£sG nt«ì½‘ŸC~ ‘»½þÜ ±Ÿ ìª— …v ï’ –¾t«—ƒ"“N\Ž€·Þì½­50

“Bevor ich nach Tokyo zurückkehrte, ging ich anfangs September allein noch einmal nach

Hiroshima. Es war ein Knochenfeld”, sagte Morito.
Neben dem Brunnenpfeiler eines Gemeinschaftsbrunnens waren Mädchen, die Reis

wuschen. Dem Anschein nach waren es Schülerinnen aus der näheren Umgebung, die
aufgeboten worden waren, um in den Auffanglagern der Atombombenopfer zu helfen.
Das abgeflossene Wasser hatte sich angesammelt, und darin waren unter den oben

treibenden Kartoffeln- und Zwiebelschalen weisse Knochen zu sehen.

Die Mädchen kochten für die Patienten im ausgebrannten Schulhof der Grundschule in
einem Eisentopf wie ein riesiger Badezuber einen Eintopf aus Reis und Gemüse.

Rundherum standen die wie Herumstreicher zerlumpten und verbrannten Atombombenopfer

– weil schon ein Monat vergangen war, waren sie bereits am genesen – und hielten eine Art
Eimer. Übers. dt)

Die Realität ist zwar zurückgekehrt, doch noch haftet ihr etwas Gespenstisches

an. Zu nah ist – trotz einsetzender Genesung – der Horror, die Knochen sind
noch nicht weggeräumt, die Schule ist nach wie vor ein Brandloch und neben
der Stelle, wo Essen zubereitet wird, liegen verwesende Knochen herum. Bis die
Normalität wieder einkehren wird, wird es noch lange dauern.

50 BA, 1991a:126.



666 DANIELA TAN

Im inhaltlich an Urashimas anschliessenden, 2007 erschienen Werk
Shichiriko N finden sich solche direkten Beschreibungen nicht mehr. In
den wenigen Textstellen, in denen – wieder als Retrospektiven Ry kos – auf die

Atombombe Bezug genommen wird, stehen viel mehr die von einer traurigen
Stimmung überlagerten Erinnerungssequenzen.

h ì› N‘ÔéN\t« “‚»Pñò ˆl\’t«ìP ã°
™ ‘Ntš½šƒ„ ¶©¦½… Nµ–†ý½­ë¦ tÜ ƒïN Oý½­51

Ry ko richtete ihre Augen auf die hochgebogene Zungenspitze des langen Deckblattes des

Urashima-Krauts, das irgendwann für sie zum Symbol für das Verlangen nach Weiterleben

geworden war. Es sah aus wie die Flammen der Atombombe. Übers. dt)

Der literarische Zugang zu den traumatischen Erlebnissen hat sich über die Jahre

gewandelt. Nach einer langen Phase, in der zwar die störenden Bilder ständig

wiederkehrten, aber mit anderen Bildern verbunden und somit subsituiert wurden,

gelang es ba, mit Urashimas ein in sich geschlossenes Werk zu schaffen,

in dem sie die Protagonistinnen und Protagonisten sich innerlich auf eine Reise

mitten in die apokalyptische Vergangenheit zurückbegeben liess. Die Schilderungen

sind geprägt von erschreckend lebendigem Grauen, das auch die
Lesenden fassungslos in Apathie auf die vor ihnen sich abspielenden Ereignisse

blicken lässt.

Resumée

Das Ausloten der inneren Erlebnisräume sowie der Versuch, verschüttete
traumatische Bilder und Empfindungen in literarische Form zu bringen, findet sich

geradezu prototypisch ausgedrückt in vielen Erzählungen der naik no sedai.

Anhand der untersuchten Textbeispiele von ba Minako liess sich der
Literarisierungsprozess eines Traumas nachzeichnen. Die erzähltheoretische
Kontextualisierung bas als Autorin des naik no sedai hat sich hierzu als fruchtbar
erwiesen.

Die verloren gegangene Heimat, der Ort, der in der eigenen Vorstellung
irgendwann in ferner Vergangenheit existiert hatte, der bei einer Rückkehr
Schutz und Geborgenheit gewährt, dieser “schon-immer-dagewesene Ort”, an

51 BA, 2007:201.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 667

dem die totale Zerstörung des Krieges noch nicht stattgefunden hatte, ist
vielleicht einer der imaginären Sehnsuchtsorte der naik no sedai. Der Zugang zu
diesem Ort, der gleichzeitig Ursprung von Leben ist, führt durch das eigene

Innere und vorbei an Stellen, wo traumatische Erlebnisse gespeichert sind.
Dieser imaginäre “Sehnsuchtsort” und die Ruinenbilder der modernen
Wohlstandsgesellschaft, in denen noch immer die Schatten des Krieges verborgen
sind, diese beiden Orte sind es, die sich in den Landschaften der Autorinnen und
Autoren der naik no sedai wieder finden lassen.

Indem die Grenzen zwischen Realität und Phantasie, zwischen Traum und
Wachen durch Erzähltechniken wie Montage, Überblendung, und das

unmittelbare Einsetzen eines Gedankenflusses mitten in der Erzählung verwischt
werden, kann ein traumatisches Erlebnis literarisch umgesetzt werden. In
Konstrukten, die Raum bieten für Bildbrüche, öffnet sich ein Zwischenraum, in dem
das Trauma wahrnehmbar wird, wohl im Wissen, dass der Schrecken eines

unaussprechlichen Rests auch sprachlich nicht vollständig gebannt werden kann.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

Bibliographie

BROWN, Janice

1998 “ ba Minako – Telling the Untellable”. In: Japan Quarterly July-Sep¬

tember 1998:50–59.
CASSEGÅRD, Carl
2007 Shock and Naturalization in Contemporary Japanese Literature. Folk¬

stone: Global Oriental.
EGUSA, Mitsuko Ñ‡ˆ
2001 ba Minako no sekai: Arasuka, Hiroshima, Niigata uí’” : 2q dIu wiI}‰ T ky : Shin’y -sha.

FURUYA, Kenz dü Î1998 “Naik no sedai”-ronØÇ+ ”5Ù T ky : Kei gijuku dai¬

gaku shuppankai.
HURLEY, Adrienne
2007 “24. May, 2007. Oba Minako passed away today”.

<http://adriennecareyhurley.blogspot.com/2007/05/oba-minako-passed-

away-today.html> [31.3.2009].



668 DANIELA TAN

IT Narihiko, SCHAARSCHMIDT, Sigfried, SCHAMONI, Wolfgang Hg.)
1984 Seit jenem Tag. Hiroshima und Nagasaki in der japanischen Literatur.

Frankfurt am Main: Fischer.
ISHIKAWA, Takumi XŠ
1997 “Naik no sedai” Ç+ ”5 In: Jidaibetsu nihon bungaku-shi jiten

hensh iinkai Hg.), Jidai betsu nihon bungaku-shi jiten. Gendai-hen'5koË1 Ò ú5æ T ky : T yky -d shuppan:412–
419.

KANDA, Yumiko ½#ìK
2006 “ ba Minako” uí’ In: Kokubungaku Kaishaku to Kansh

tokush : Naik no sedai. Saigo no junbungaku -1 ‹Ø\2Œ

2 : Ç+ ”5­¦ œ1 71/6:152–159.
KAT Sh ichi
1997 Schafsgesänge. Frankfurt am Main: Insel Verlag.
KAWAMURA, Jir XF:1970 “Naibu no kisetsu no h j – 1970nen no sh setsu” Çq Ž Œ

– 1970ì ‡ˆ In: Bungei 1O 12.
KAWANISHI, Masaaki XÐ œ
1991 “Seishin no dend ” ‘½ ýh In: ba Minako zensh 5 uí’ Ã Ë¿" T ky : K dansha:391–402.
2001 Sh wa bungaku shi Ð41 Ò T ky : K dansha.

KURIHARA, Sadako Æt÷ ; IT Mariko Ìsef Hg.)
1991 Genbaku shish Hiroshima-hen tÜ„ Ìãæ T ky : Nihon

tosh sent Nihon no genbaku kiroku oË tÜfÍ 19).
KUROKO, Kazuo Þd á
1991 “Genbaku to kotoba sh ” tÜ\´\§ ’ In: Nihon no gen¬

baku kiroku oË tÜfÍ 16. T ky : Nihon tosh sent :291–
445.

MAEDA, Sh ichi K#“
2004 Monogatari no naratoroj Gengo to buntai no bunseki. 'Ž

q ­¥'\1@ é” T ky : Sairy sha.

MIZUTA, Noriko
1995 “Introduction to Urashimaso”. In: ba, Minako, Urashimaso. Yu Oba

Übers.). Sakado-shi, Saitama: Center for Inter-Cultural Studies and

Education, Josai University:ix–xii.
BA, Minako uí’1991a “Urashimas ” ã° In: ba Minako zensh 5 uí’ Ã

Ë¿" T ky : K dansha:9–387.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670



WHO’S TALKING IN MY DREAMS? 669

1991b “Mae mae katatsumuri” e e •– In: ba Minako zensh 8

uí’ Ã Ëâ" T ky : K dansha:7–141.
1992 Yawarakai feminizumu e. ba Minako taidansh ²™Ÿ‘ì/xréêë uí’ ø— T ky : Seidosha.

1994 Mukashi onna ga ita Vnªì½ T ky : Shinch sha.

1995 Tanze, Schneck, tanz. Irmela Hijiya-Kirschnereit Übers.). Frankfurt

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670

am Main/Leipzig: Insel Verlag.
1996 “Special Address: Without Beginning, Without End” [Hajime mo

naku owari mo naku]. In: Schalow, Paul Gordon/Walker, Janet Hg.),
The Woman’s Hand. Gender and Theory in Japanese Women’s Writing.

Stanford: Stanford University Press:19–40.
2007 Shichiriko N T ky : K dansha.

TA, Y ko #@
2001 “Kaitei no y na hikari” ó ï’Ì In: ta Y ko sh #

@ T ky : Nihon tosho sent :275–280.
ODAGIRI, Hideo ‡#\6
1971a “Mada to m to. Mansh -jihen kara 40nen no bungaku no mondai”

â \ ï\Iˆ˜Æ ‘Ÿ 40ì 1 K™ In: T ky

shinbun y kan) 23.3.:8.

1971b “Sens -ka no sakka-tachi. Mansh -jihen kara 40nen no bungaku no
mondai” Ðù¨ CD|Iˆ˜Æ ‘Ÿ40ì 1 K™
[Die Autorinnen und Autoren der Kriegszeit. Probleme der Literatur
40 Jahre nach dem Mandschurischen Zwischenfall]. In: T ky shinbun
y kan) 24.3.:8.

1975 Gendai bungaku-shi. Gekan ú51 ÒI¨" T ky : Sh eisha.

1991 “Genshiryoku to bungaku sh ” t ±\1 ’ In: Nihon no
genbaku kiroku oË tÜfÍ 16. T ky : Nihon tosh sent :7–
71.

ORBAUGH, Sharalyn
2001 “A Female Urashima Tar – Ohba Minako’s Return to Japan”. In:

Nagashima, Y ichi Hg.), Return to Japan. From “Pilgrimage” to the
West. Aarhus: Aarhus University Press:300–319.

SCHALOW, Paul Gordon
2008 “Auschwitz and Hiroshima: Economies of Victimization, Communi¬

ties of Empathy”. In: Árokay, Judith/Blechinger-Talcott, Verena/
Gössmann, Hilaria Hg.): Irmela Hijiya-Kirschnereit zu Ehren.
Festschrift zum 60. Geburtstag. München: Iudicium Verlag:409–426.



670 DANIELA TAN

SUZUKI, Sadami š9÷K
1991 “‘Inochi’ no yoriito” Ø Ù ›Žœ In: ba Minako zensh 8

uí’ Ã Ëâ" T ky : K dansha:407–418.
TABATA, Masahide # ñé
2003 “Kais to genzai. oka Shohei ‘Nobi’” '[\úGC ž$3

ó Ÿô In: Kitaoka, Seiji  ž¿* Mino, Hiroshi Î :*Hg.), Sh setsu no naratoroj Shudai to hens ‡ˆ q
C ™\ ¡C T ky : Sekai shis sha:30–51.

TACHIBANA, Reiko
1998 Narrative as Counter-Memory. A Half-Century of Postwar Writing in

Germany and Japan. Albany: State University of New York Press.

THORNBER, Karen L.
2001 “Atomic Bomb Writers”. In: Rubin, Jay Hg.), Modern Japanese

Writers. New York/London: Charles Scribner’s Sons:49–70.

TREAT, John Whittier
1995 Writing Ground Zero. Japanese Literature and the Atomic Bomb. Chi¬

cago: University of Chicago Press.

TSUKUI, Nobuko ¢ 7\1990 “Genbaku bungaku no sekaiteki igi” tÜ1 ” Pò- In:
Shakai Bungaku aj1 4:7–17.

AS/EA LXIII•3•2009, S. 645–670


	Who's talking in my dreams? : verschüttete Erinnerungen : Hiroshima

