
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 63 (2009)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung des Begriffes törö in der politischen Kultur der Mongolen
im 17. Jahrhundert

Autor: Skrynnikova, Tatyana / Mostowlansky, Till / Kollmar-Paulenz, Karénina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ
IN DER POLITISCHEN KULTUR

DER MONGOLEN IM 17. JAHRHUNDERT

Tatyana Skrynnikova, Ulan Ude
Aus dem Russischen übersetzt von

Till Mostowlansky und Karénina Kollmar-Paulenz, Universität Bern

Abstract

The paper deals with the terminological history of the Mongolian term törö which since the 13th

century played an important role in the political culture of the Mongols. The author argues that this
term in the 13th century denotes the concept of a universal law which the Mongol ruler has to obey

and to fulfil. In the 17th century the very same meaning was still in use, but other meanings started

to play a role in the political context of the 17th century. On the one hand the term törö put on new
meanings in the Buddhist context of the “two rules/laws”, the qoyar yosun, on the other hand törö
was increasingly used in a secular sense. Through a careful analysis of the available Mongolian
historical and ritual sources from the 13th to the 17th century, the author tries to demonstrate the

polysemantic use of the term.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

Einleitung

Törö
1 stellt einen der grundlegenden Begriffe in der politischen Kultur der Mongolen

des 17. Jahrhunderts dar. Trotz der grossen Aufmerksamkeit, die ihm in
der Wissenschaft zuteil wurde, stellen seine Übersetzung und Interpretation in
den Werken früher mongolischer Autoren bis heute ein ungelöstes Problem dar,

dessen Lösung durch die Mehrdeutigkeit des Begriffes erschwert wird. Darüber
hinaus schliesst der Terminus in der gegenwärtigen Forschung sämtliche
Konnotationen der bis heute herausgebildeten Vorstellungen vom Staat und dem vom
Herrscher getrennten Regierungsapparat ein, was sich in den Übersetzungen
niederschlägt. So gibt beispielsweise Bawden den Begriff törö in der Überset-

1 Im vorliegenden Beitrag wird durchgängig die Schreibweise törö verwendet, anstelle des

ebenfalls gebräuchlichen törü. Die Umschrift des Mongolischen richtet sich nach den von

Rachewiltz aufgestellten Regeln, s. RACHEWILTZ 1996, mit der Ausnahme, dass das mongolische

c und j in einfacher Schreibweise, ohne Ha&ek, wiedergegeben werden.



436 TATYANA SKRYNNIKOVA

zung des Altan tobci als “rule” [AT 1955:142–145 u.a.] oder “government” [
ibid.:113, 154 u.a.] wieder. N.P. 'astina wiederum verwendet in der Übersetzung

der 'ara tud+i, in der man dem Ausdruck qoyar törö im Zusammenhang mit der
Ausbreitung des Buddhismus begegnet, den Ausdruck “zwei Regierungen” [ShT
1957:140, 150]. Nach meinem Dafürhalten hat der Begriff im 17. Jahrhundert

jedoch oft Bedeutungen umfasst, die sich von denjenigen unterscheiden, die

bislang in zeitgenössischen Übersetzungen in europäische Sprachen verwendet

wurden.
Die Chroniken des 17. Jahrhunderts reflektieren den Prozess der konzeptuellen

Entwicklung der mongolischen Sprache im Bereich der politischen Kultur:
einerseits werden in ihnen die früheren Begriffsbedeutungen bewahrt, andererseits

werden den alten Termini aber auch neue Bedeutungen zugewiesen. Die
Analyse der Chroniken trägt somit zur Erschliessung der Verwendung des

Begriffes törö im semantischen Feld bei, das den Begriff, seine Synonyme und
damit zusammenhängende Termini umgibt. Folglich wird im vorliegenden Beitrag
zunächst eine semasiologische Analyse durchgeführt, die es erlaubt, die
verschiedenen Bedeutungen ein und desselben Begriffes wie auch charakteristischer
Wortverbindungen, in denen der Begriff auftaucht, zu erhellen. Des Weiteren
wird ein onomasiologischer Zugang gesucht, mittels dessen andere Begriffe
herausgearbeitet werden, welche die gleichen Konzepte im Kontext der
untersuchten Gesellschaft beschreiben.

Die Aufgabe des vorliegenden Beitrages ist es, das System von Vorstellungen

über Macht möglichst umfassend und adäquat zu rekonstruieren. Besondere

Aufmerksamkeit gilt diesbezüglich der frühen Historiographie und der Interpretation

der Bedeutung von törö im Kontext der politischen Kultur sowie dem

Aufzeigen der sprachlichen und begrifflichen Belege. Zum Erreichen dieser

Vorgabe muss allerdings der Metatext der politischen Kultur der Mongolen im
17. Jahrhundert rekonstruiert werden. Dies bedingt die Verwendung zahlreicher
Zitate aus Übersetzungen in europäische Sprachen und einen Vergleich mit dem

jeweiligen mongolischen Original, um die laufende Diskussion abzubilden.

Törö als universales Gesetz: das 13. Jahrhundert

Um die Bedeutung des Begriffes in den Texten des 17. Jahrhunderts zu verstehen,

ist es notwendig mit den frühesten Vorstellungen von törö zu beginnen, die
in der Geheimen Geschichte der Mongolen [im Folgenden: GH], welche ins 13.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 437

Jahrhundert datiert, gefunden werden können. Im Folgenden werden alle Stellen,
an denen der Terminus verwendet wird, zusammen mit dem mongolischen Text
angeführt, dann folgt auf die Übersetzung der Kommentar.

1) [Qor&i spricht] “What kind of happiness is it for me, the man who foretold so

many great affairs, merely to become the leader of thousand?” [RACHEWILTZ

2004:48 § 121] ele edü törö-yi ji’aqsan gü’ün-ni nimayi tümen-ü noyan
bolu’asu ya’un jirgalang bui [RACHEWILTZ 1972:51]).

Leider erhellt de Rachewiltz’ Übersetzung von törö mit “many great
affairs” die Bedeutung des Begriffes nicht. So erfährt man, dass Qor&i ihm törö
zeigt, welches den Willen der höchsten Gottheit bezeichnen könnte und somit
das universale oder höchste Gesetz. Es ist hingegen schwer vorstellbar, dass

Qor&i Cinggis Qan konkrete Gesetze oder eine Regierung vorgeschlagen hat.

2) “I present to Jür& edei in deference to the great principle whereby services are

duty rewarded […] He united the people who had scattered. I have given you
Ibaqa, eine von Cinggis Qans Frauen – Anm. der Autorin) to him being mindful
of the principle of rewarding these services of his. In future, when my descendants

sit on Our throne, mindful of the principle regarding services that have
thus been rendered, they should not disobey my words” [RACHEWILTZ 2004:141
§ 208] cimayi jürcedei-ye soyurqarun yeke törö setkijü […] qaqacaqsan ulus
qamtutqaqsan-u butaraqsan ulus bügütgeldüksen tusas-u inu törö setkijü cimayi
ökba mono qoyina minu uruq bidan-u oro sa’uju ene metü tusa kiksen törö
setkijü minu üge busi ülü bolqan [RACHEWILTZ 1972:119–120]).

Dieser Abschnitt bestätigt meines Erachtens die Interpretation von törö als

höchstes und universales Gesetz, welches von de Rachewiltz als “the great
principle” wiedergegeben wird. Denn erstens findet törö als yeke törö Erwähnung
und zweitens wird es durch seine zivilisatorische Funktion dank ihm werden

alle auseinander getriebenen Völker geeint) und somit als sakrales Zentrum
gekennzeichnet. Und drittens schliesslich ist törö auch die erbrachte Hilfe, die mit
dem Thron – also dem Zentrum der Gemeinschaft – assoziiert wird.

3) “In the Mongol tradition it is customary for a senior ranking personage to
become a beki” [RACHEWILTZ 2004:148, §216] mongqol-un törö noyan mör
beki bolqui yosun aju’ui [RACHEWILTZ 1972:125]).

Auf den ersten Blick sind hier törö und yosun Synonyme, was sich in der

Übersetzung von Igor de Rachwiltz (“tradition and custom”) zeigt. Aber es kann
auch eine andere Bedeutung herausgelesen werden. In der Tat ist ein “beki”

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



438 TATYANA SKRYNNIKOVA

innerhalb der mongolischen politischen Kultur nicht nur der Anführer einer
Gemeinschaft, sondern in diesem konkreten Fall ist er auch der Ausführende ritueller

Handlungen. In dieser Eigenschaft ist er mit dem höchsten Gesetz verbunden,
das hier als mongolisches gekennzeichnet ist und ihn leitet.

4) “Then, because the reason why he could not make away with his rightful lord
was the fact that he had been mindful of the great principle” [RACHEWILTZ

2004:151, § 220] tende tus qan-iyan tebcin yadaqsan yosu yeke törö-yi
setkijü’üi [RACHEWILTZ 1972:127]).

Auch in diesem Abschnitt ist die Beziehung des wahrhaftigen Qans (“rightful

lord”) mit dem höchsten Gesetz (“the great principle”) gemeint: wenn man

ihm folgt, so steht die Lossagung vom Herrscher nicht im Einklang mit dem
höchsten Willen.

5) Bezeichnend erscheinen die Worte von Ong Qan: “To abandon my son? So I
did, and thereby I abandoned the norm” [RACHEWILTZ 2004:643, § 178) kö’ünece’en

qaqacaqu-ju törö-dece qaqacaba [RACHEWILTZ 1972:90]).
Obwohl wir in der GH keiner expliziten Äusserung zur Funktion Cinggis

Qans in seiner Eigenschaft als Verkörperung von törö begegnen, vermittelt dieser

Satz doch zur Genüge die Vorstellungen darüber, dass der Herrscher den

Willen der höchsten Gottheit vollzieht, d.h. denjenigen des höchsten Gesetzes.

Den Normen der traditionellen mongolischen politischen Kultur entsprechend

wurden die Beziehungen zwischen Ong Qan und Cinggis Qan mit den Termini
der Blutsverwandtschaft als “Vater-Sohn“-Beziehung bezeichnet, womit auch

der niedrigere Status des letztgenannten betont wurde. So erscheint die Tatsache,

dass Ong Qan seine Trennung von Cinggis Qan als Abkehr von törö wertet, als

nachträglicher Hinweis auf die Funktion Cinggis Qans als Weltenherrscher und

Vollzieher des höchsten Willens. Zweifellos wird hier ausgedrückt, dass Ong

Qan dadurch, dass er Cinggis Qan verraten hat, vor allem das höchste Gesetz

verletzt hat.

6) “From among the Sartaq people, Yalawaci and Masqut were adept in laws
and customs of cities” [RACHEWILTZ 2004:194] Balaqasun-u yosu dörö

[RACHEWILTZ 1972:157]).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 439

Hier handelt es sich zweifellos um ein Doppelwort – es geht um Gesetze,

konkret um “städtische Gesetze”, die Yalawaci und Masqut, zwei Sarta ul aus

Urgentsch, kannten.2

7) [Ögedei spricht:] “Because to secretly injure Doqolqu who strove fiercely in
the service of his rightful lord, my father the Qan, was a fault and a mistake.
Who will now strive so fiercely in my service? Therefore, I have myself
acknowledged the fault of having secretly harmed without discernment, a person
who diligently observed the principle of loyality in the service of my father the
Qa’an and in the service of all” [RACHEWILTZ 2004:218, § 281] qan ecige-yin
minu tus-u’an emüne ölümlegü doqolqu-yi kegesülegü buru’u alji’as edö’e minu
emüne ken teyin ölümlejü ökgü qahan ecige-yin minu burin-ü emüne dörö
kiciyegü gü’ün-i ülü öysüledüksen-iyen ö’er-iyen buru’usiyeba [RACHEWILTZ

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

1972:173–174]).
Die Rede ist hier von Doqolqu cerbi, der schon im Jahr 1189 von Cinggis

Qan das Amt des Köcherträgers erhielt und, vor allem den höchsten Willen
vollziehend, den Herrscher, den Vollstrecker des höchsten Gesetzes, beschützte. Das

höchste Gesetz wurde als universales Prinzip einerseits Cinggis Qan zugeschrieben,

andererseits fand es seine Verwirklichung im Gemeinwohl. Dementsprechend

stellte die Bestrafung von Doqolqu eine Verletzung des höchsten Gesetzes

dar.

Mit Ausnahme des Hinweises auf städtische Gesetze gibt der Terminus törö eine

recht allgemeine Vorstellung wieder, die seine Interpretation als Begriff für das

höchste Gesetz erlaubt. Zum Vergleich erinnere man sich an die Verwendung
der Begriffe jasa und jarli die bei konkreten Gelegenheiten verwendet werden
und die Erlass, Anordnung, Verfügung und Leitung bedeuten.3

Fassen wir den

Befund der mongolischen Quelle zusammen, lässt sich festhalten, dass törö das

ist, was man wissen, spüren, wahrnehmen und fühlen kann, also setkikü § 208,
220). Das, was man anderen gegenüber zeigen kann, also das höchste Gesetz

der Wille), ist jiqaqu § 121), und das Bemühen zur Erfüllung des höchsten
Gesetzes ist schliesslich kiciyegü § 281). Man kann sich mit seinem Handeln
allerdings auch vom Gesetz entfernen, was als qaqacaqu bezeichnet wird.

2 Vgl DE RACHEWILTZ 2004, II:962.

3 SKRYNNIKOVA 1997:43–44.



440 TATYANA SKRYNNIKOVA

Törö ist somit etwas, dem der Mensch in seinem Handeln folgen kann, das

aber ausserhalb des menschlichen Willens existiert, etwas, das er nicht selbst

schaffen kann, das über ihm steht und dessen er sich nur bewusst werden kann.
Sogar der Qan kann törö nicht selbst schaffen, er folgt ihm nur. Dies

erlaubt uns dieses Konzept als “höchstes Gesetz” zu bezeichnen, was wiederum
die Vermutung zulässt, dass es in der Zeit Cinggis Qans ein universales, vom
Himmel bestimmtes Gesetz bezeichnete. In diesem Zusammenhang sollte man

nicht ausser Acht lassen, dass der Terminus törö in alttürkischer Zeit als
Übersetzung des Begriffes “dharma” im Altuigurischen verwendet wurde [DTS
1969:581]. Doch wie die Texte zeigen, konnte der Terminus törö auch als völlig
weltlicher Begriff des Gesetzes, synonym zum mongolischen Terminus yosun
auftreten.4

Natürlich beruhen die hier dargelegten Vermutungen zur Bedeutung von törö als

höchstem Gesetz auf textinhärenten Hinweisen und waren deshalb schon des

öfteren der Kritik ausgesetzt. So äussern Humphrey und Hürelbaatar die folgenden

Einwände:

It is in this long historical context that Skrynnikova ventured to suggest that ‚perhaps in
Chinggis’s time, törü meant – the Law established by Heaven’ [1997:47], and some

contemporary Mongolian scholars assert the same idea with no ‘perhaps’ about it [ERDEMT

2002]. However, the text of the SH itself does not clearly establish this idea. Not only is

‘Heaven’ a dubious translation of tenggri [BEFFA/HAMAYON 1995:187], but törü does not

occur directly with tengri. We have references to Chinggis being destined by tenggri to rule,

and it is true that Qorchi asks for a reward for making such a revelation, saying – ele edu

törü jigagsan [SH §121]. But the meaning of törü here is unclear. It has been translated as

principle [CLEAVES 1982:53; ARDAJAB 1986:324] and good fortune [ONON 2002:99].
Skrynnikova herself suggests that the correct translation should be “(I, who) revealed the High
Law to you)” [1997:46], though törü here could refer to the sovereignty that Chinggis is

about to acquire, and it is not stated that the High Law was established by Heaven. In
general, it is not clear that törü in this period was regarded as ‘one thing’ at all. The references

in the SH indicate rather a plurality, a collection of diverse principles, such as loyalty and

obedience to one’s appointed commander, fidelity to an agreed compact, honesty and openness,

or the carrying out of one’s designated political role. The Qorchi episode is the only
one where we have an indication that törü may possibly also have meant something like the

right to rule.5

4 Dies wird weiter unten behandelt.

5 HUMPHREY/HÜRELBAATAR 2004:465.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 441

Im Verlaufe desselben Beitrags bestätigen die Autoren jedoch, dass

by the 16th–17th century, however, törü had come to have a singular and less abstract meaning.

It denoted not only the idea of ‘the state’ or ‘sovereignty’, but was also used to refer to
actual political arrangements. One example is the lengthy speech of regret, attributed to
Chinggis Khan by several 17th century chroniclers, where he admits his fault in failing in
his duty to his törü in Mongolia while he was enjoying himself campaigning in Korea

[BAWDEN 1955: §44]. In the same speech, he regrets neglecting his wife Börteljin and his
Mongolian subjects who need him. It is evident from the context that törü here a) is already

conceptualised as one thing and b) that it also refers to the concrete political set-up in Mongolia

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

[BAWDEN 1955: §44].6

Törö als universales Gesetz: Das 17. Jahrhundert

Trotz der hier geäusserten Kritik zeigt eine Analyse der Chroniken des 17.
Jahrhunderts, dass die hier vorgeschlagene Interpretation von törö als höchstes
Gesetz, als universales Prinzip in der Organisation der Welt, nicht jeglicher Grundlage

entbehrt.

Wenden wir uns zunächst dem Text Altan tobci AT) zu, in dem der
Terminus törö in einen breiteren Kontext eingebettet ist:

When his golden life was about to go out [AT 1955:141], altan amin-iyan <arqui &a<-tur

[ibid.:58]).

44. Your jade rule will be abased qas bolu<san törü &in-u bo<onidum-ja [ibid.]);
Your beloved queen Börte-keljin se&en will die;

Your Qasar and Belgetei will dispute with each other;

Your many people, brought together and collected together, will be scattered in all directions.

Your lofty rule will be abased ündür bolu<san törü &in-u bo<onidum-ja [ibid.:59]);
Your queen Börte-keljin se&en whom you met, firmly, long ago, will die;
Your Ögedei and Tülüi will become orphans;

Your many peoples, gathered together by your heirs, will be scattered and belong to other
men;

Your rule which has become a mountain, will be abased a<ula bolu<san törü & in-u
bo <onidum-ja [ibid.:59]);
Your queen Börte-keljin se&en, whom you met and honoured, will die;
Your O&oqu and Qa&aqu will dispute with each other;

6 Ibid.:466.



442 TATYANA SKRYNNIKOVA

Your many peoples, much established, will all be dispersed over all the mountains and

forests;

They will live a nomad life on the sides of Mount Qang<ai Qa< an;

[…] water in the desert places, and a road in the mountain defiles [ibid.:142–143].

Die Übersetzung des Begriffes törö als “rule” von Bawden greift meiner Ansicht
nach zu kurz. In den Worten des Sünit Kilüketei Ba<atur, die an Cinggis Qan

gerichtet sind, hat sich bezüglich törö eine sakrale Bedeutung erhalten, die in
Zusammenhang mit dem höchsten Herrscher steht, welcher Harmonie in der
sozialen Gemeinschaft und dem sie umgebenden Raum gewährleistet.

Es lohnt sich, dem im Text implizit vorhandenen Zusammenhang von
Ursache und Wirkung Aufmerksamkeit zu schenken: Cinggis Qan lässt sein altan
amin im Stich, was zum Rückgang7 von törö und in der Folge nicht nur zur
Zerstörung des sozialen, sondern auch des natürlichen Raumes führt. Somit scheint
der Zusammenhang mit altan amin, das Bawden mit “his golden life” [AT
1955:141] übersetzt, für das Verständnis von törö entscheidend zu sein.

Meiner Meinung nach lässt sich der mongolische Terminus altan amin als
sakrale Eigenschaft, als Charisma8 interpretieren. Die Verwendung des Attributes

altan vor dem Wort amin (“Seele, Atem”) weist auf dessen Bedeutung hin:
der Terminus für Vitalität Atem, Leben) wird zur Bezeichnung für die sakrale

Substanz, die mit der Sonne in Verbindung steht, wie der Marker für Licht –

golden – zeigt.9

Eine weitere Chronik, das 1662 verfasste Erdeni-yin tobci ET), bekräftigt
die Validität dieser Interpretation. Klar erkennbar spiegelt sich die vorgeschlagene

Bedeutung in den Worten Bo<orcis wider, der törö mit der sakralen
Substanz von sonnenhafter Natur in Verbindung bringt, von welcher wiederum
Cinggis Qan direkt abhängt: “Möge die goldene Schnur meines Herrschers fest
sein, wenn sein kostbares, Jadegleiches grosses törö fest gegründet ist […] ejen-

7 Nach Bawden “abasement”.

8 Für die Bezeichnung von Charisma wurden in der mongolischen Tradition verschiedene

Begriffe verwendet: sülde, suu, suu jali, sür jibqulang, co jali, co sülde, kei morin, sülde

kei morin. Eine Grundeigenschaft dieser sakralen Substanz war das Vorhandensein von
Licht, das manchmal speziell benannt wurde: altan – Sonnenlicht, gegegen – Licht, co –

Feuer, jali alttürkisch jal-) – aufflammen, sich entzünden, brennen. Das Charisma kann

entflammen, erwecken badru<ulqu, sergegekü), also aktivieren.

9 Die Möglichkeit einer ähnlichen Übertragung habe ich auch in der Behandlung eines ande¬

ren mongolischen Terminus für Vitalität – sünesün (“Seele”) – angemerkt. Das Attribut
gegegen verleiht dem neuen Terminus gegegen sünesün suu jali) die Bedeutung einer anderen

Substanz – Sakralität oder Charisma, s. auch SKRYNNIKOVA 1997:159–161.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 443

i minu altan o<osar batu boltu<ai. erdeni qas yeke törö inu tübsin-e abasu [ET
1990:74]).

Nur in diesem Fall kann törö eine zivilisatorische und harmonisierende

Funktion erfüllen. Dies wird durch einen Satz bestätigt, der sich auf die Zeit
To<on-Temürs bezieht: “Die goldene Schnur des Qagans ist fest – das Jadegleiche

törö ist friedlich” qa<an-u altan o<osar esen. qas törö anu taibing büküi-e
[ibid.:95]). In diesen Zitaten wird die Abhängigkeit des törö vom Charisma des

Herrschers, das als goldene Schnur bezeichnet wird, explizit ausgedrückt.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

Törö im Cinggis Qan-Kult

Eine ähnliche Verbindung von törö und Charisma lässt sich in den Ritualtexten
feststellen, die den Kult um Cinggis Qan behandeln, und in denen sein Charisma
sülde) von einem schwarzen Banner mit vier und einem weissen Banner mit

neun Schellenbäumen bunchuk) verkörpert wird.

Grosses schwarzes Banner sülde) mit den vier Füssen, zum Pfahl von törö geworden10 […],
zur Stütze des Körpers geworden […] grosses Banner sülde) des erhabenen Herrschers, zur

Stütze von törö geworden, Du hast die neunschwänzige weisse Standarte tu errichtet

törö-yin qada asun bolu san […] bey-e-yin tüsig bolu san […] dörben költü yeke qar-a

sülde / törü-yin tüsig bolu san […] yesün költü &a an tu -iyen bosqaju […] bo da ejen-ü
yeke sülde [RINCHEN 1959:74]).

Es kann angenommen werden, dass sich die sakralisierte Bedeutung von törö als

Bezeichnung für das höchste Gesetz bis ins 17. Jahrhundert erhalten hat. Zudem
scheint genau diese sakralisierte Bedeutung von “Gesetz” für die mittelalterliche
mongolische Gesellschaft charakteristisch gewesen zu sein, nämlich das Prinzip
der universalen Entsprechung von Mikro- und Makrokosmos, welche die Erhaltung

der Ordnung, des Gesetzes und des Herrschers gewährleistet und eine
Norm, deren Befolgung die Harmonie im Kosmos, der Natur und in der Gesellschaft

sichert.11 Die Vorstellungen von der Einheit der Sakralität des Herrschers

sülde) und törö sind in den Ritualtexten zum Cinggis Qan-Kult bewahrt. Törö
wird hier von Attributen begleitet, die es als Zentrum markieren:

10 Der Pfahl weist Parallelen zum “belaubten Baum” sa la ar modun) auf, der wiederum eng

mit dem Ahnenkult verbunden ist, s. CHIODO 2001/2002:219–220.

11 Vgl. FREYDANK 1978:110.



444 TATYANA SKRYNNIKOVA

“Schwarze, vierfüssige Standarte, geworden zur Stütze von törö, zum Pfahl
aus Eisen” törü-yin tüsiy-e temür-ün ada asun bolu san […] dörben költü qara

tu [RINTCHEN 1959:70]).
Es lässt sich also sagen, dass sowohl der Herrscher selbst dank seines

Charismas sowie seine Attribute zu Vermittlern des höchsten Gesetzes törö)
werden.

Das törö, welches sich im Zentrum der Gemeinschaft befindet, hat die
Tendenz zur Zunahme, zum Wachstum und zur Erweiterung des Wohles. Es

definiert sich als “reichhaltiges, glückliches törö” arbin sayin törö [ibid.:87, 102,
106]) und als “wachsendes törö” örgejikü törö [ibid.:87, 99, 101, 103, 106]),
welches das Wachstum der Gesellschaft sicherstellt.

In den Ritualtexten, die den Kult der Sülde beziehungsweise der Standarte

tu sülde, tu sülde) des Cinggis Qan als Gefäss seines Charismas beschreiben,

wird insbesondere die Verbindung zwischen törö und dem Herrscher betont.
Nach dem Erhalt des törö und seiner Machtübernahme wird Cinggis Qan wie
folgt beschrieben: “Herrscher und Gemahlin des wachsenden, grossen törö”
örgejikü yeke törü-yin qan qatun [RINTCHEN 1959:77]); “Herrscher und

Gemahlin des reichhaltigen, glücklichen törö” arbin sayin törü-yin qa an qatun

[ibid.:87]). Die Aufzählung der entsprechenden Textstellen liesse sich fortsetzen

[ibid.:87, 88, 106]. Wichtig scheint festzuhalten, dass gerade dank törö, und,

wenn man den Ritualtexten folgt, dank ihres Verbleibs innerhalb des törö die
Herrscher ihrem Volk Glück, Frieden und Wohlergehen sichern. In der
Gebetsanrufung an die Sülde des Cinggis Qan wird er wie folgt angerufen: “Herrscher
und Gemahlin, in der Mitte des wachsenden, glückspendenden törö, mögt ihr
dem ganzen Volk Wohlergehen und eine gute Bestimmung geben!” örgejiküi
sayin törü-yin dumda qa an qatun […] qamu ulus-a engkesün jir al jaya an

ögtügei [ibid.:99]).

Cinggis Qan und törö in den Chroniken des 17. Jahrhunderts

Cinggis Qan und die Attribute, die sein Charisma symbolisieren, erscheinen als

Mittelpunkt der Welt. Sie konstituieren einen harmonischen Raum, der durch
verschiedene Zahlen ausgedrückt werden kann 4/40, 5, 8, 12). Zunächst betrifft
dies den Bereich seiner Gemeinschaft, also des mongolischen Ulus. Dies wird
bei Sa<ang-Se&en in der folgenden Aussage zu Cinggis Qan verdeutlicht:

“Nachdem er sein ganzes grosses Reich stabilisiert und von Anbeginn an sein

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 445

Jadegleiches törö errichtet hatte, lebten sie in Frieden, die Hände auf dem
Boden, die Füsse auf der Erde. Er brachte dem gesamten grossen Volk Frieden und
Ruhe.” kür yeke ulus-iyan to<ta<an jasaju qas törö-ben tul<urca bayi<ulu<ad. <ar
<ajar-a köl köser-e amuran aju. narmai yeke ulus-iyan enggejigülün jir<a<ulu<-
san [ET 1990:76]).

In diesem Text wird der schon in der Geheimen Geschichte belegte
Ausdruck ar ajar-a köl köser-e amuran aju verwendet, der die Harmonisierung
des sozialen Raumes bezeichnet, die von törö bewirkt wird.

Im folgenden Zitat kann törö als höchstes Gesetz interpretiert werden, das

die innere Qualität des Herrschers ist und zugleich eine zivilisatorische Wirkung
ausübt, die aber nicht nur auf die eigene Gemeinschaft beschränkt bleibt. Cinggis

Qan spricht von seinem Gefährten Nökör Bo<orci, der “zusammen [mit
anderen] das ganze törö verteidigt hat” bürin törö-yi anu qasilcaju [ibid.:73]),
“mein inneres, grosses, Jadegleiches törö”12 bewacht und “über mein äusseres

fünffarbenes Volk herrscht” Doto<adu qas yeke törö-yi minu qada<alan. <

ada<adu tabun öngge ulus-i minu ejelejü [ibid.:75]).
Törö stand in unmittelbarer Verbindung mit dem Herrscher, der es erhielt

oder annahm). Dieser Umstand erlaubte ihm den Aufstieg zum Weltenherrscher,

da sich die Wirkung des törö, symbolisch als axis mundi imaginiert, auf
die ganze Welt erstreckte. Genau in dieser Bedeutung wird Cinggis Qan auch in
den Ritualtexten erwähnt:

“Himmelsgeborener Cinggis Qan, der das törö der Völker der Welt an sich
genommen hat” Delekei-yin ulus-un törü-yi abu san tngrlig törügsen > inggisqa

an [RINTCHEN 1959:63]). Die gesamte Welt kann mit Hilfe eines Zahlenmodells

gestaltet werden, wenn Cinggis Qan sagt: “Gemäss dem Befehl meines

12 Auch HUMPHREY/HÜRELBAATAR erwähnen törö als “innere Eigenschaft”: “One feature of
törü in the White History deserves further discussion. Törü exists not only ‘out there’ as an

ideal to be followed, but also ‘in here’, inside the person. Thus we find the sentence: “The

respected Emperor’s törü is like the black pupil of the eye” Hündü Hagan-u törü hadanayin

hara nidün metü boyu). The phrase: “To love the central great törü like one’s own)”
Töb ihe törü-yi nidün metü hayiralan) [LIU 1981:81]. And the sentence: “In this way, the

törü of the true religion is like the inner heart” Tegüber ünen nom-un törü dotugadu jirühen
[metu]). In other words, the concept is one that operates at the macro-level and also for the

individual person. Along with frequent references to the ‘Emperor’s torü’, we also find
references to the Daoist monk’s törü and to one’s ‘own törü’ öber-ün törü) [LIU 1981:89]”, s.

HUMPHREY/HÜRELBAATAR 2004:470. Dass törö als “innere Eigenschaft” des Menschen

wahrgenommen werden kann, ist auch bei Sa<ang Secen zu finden: “Das höchste eigene törö

wird schwach und man wird zum Sklaven des gealterten Mannes” degedüs öber-ün töröece

ba<uran. ötele kümün-ü bo<ol bolun jaru<daqui [ET 1990:195]).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



446 TATYANA SKRYNNIKOVA

Himmels-Vaters habe ich gelobt, die zwölf Qane der Menschen zu unterwerfen
und alles an Frieden und törö sich erfreuen zu lassen” bi tengri ecige-yügen

jarli<-iyar. eris-ün arban qoyar qad-i dorayita<ulun engke törö-ber narmai-yi
jir<a<ulsu<ai bülüge [ET 1990:72]). Auch nach seinem Tod befindet sich Cinggis

Qan im Zentrum dieses Weltmodells: “Cinggis Qan, der seinen Ordos
Tümen13 unter seine Herrschaft gebracht hat, der zum Herrscher der vielen Völker
geworden ist” Ordus tümen-iyen töblen sa u san. Olan ulus-un ejen bolu san

>inggis-qa an [RINTCHEN 1959:67]).

Zweifellos stützt sich diese Rekonstruktion der Vorstellungen von törö als
höchstem Gesetz zu einem grossen Teil auf Material, in dem Bezug auf Cinggis
Qan genommen wird (“wie ein Diamant-Edelstein möge das törö der Heiligen
sein, der mit sehr viel Tugenden versehenen” Erdeni almas metü. ülemji buyantan

bo<das-un törö bülügei [ET 1990:196])). Cinggis Qan war in der Weltvorstellung

der Mongolen des Mittelalters zum Ideal des sakralen Herrschers
geworden und bietet sich daher vielleicht als idealtypisches Modell an, das nun

Universalität beansprucht, wie das Beispiel der Verbindung zwischen dem
Charisma symbolisiert durch die goldene Schnur) des To<on-Temür und törö bestätigt.

Die Tatsache, dass törö in den Texten des 17. Jahrhunderts noch “höchstes

Gesetz” bedeuten kann, durch dessen Führung ein Herrscher dank des Charismas

und der damit verbundenen Attribute die Macht erlangte, belegen die oben
zitierten Bezeichnungen für törö in einem Auszug des AT: ündür bolu san törü
und a ula bolu san törü. Die törö illustrierenden Ausdrücke “zur Spitze geworden”

und “zum Berg geworden” deuten klar auf die Funktion des Berges als

Weltachse hin, also auf die vermittelnde Funktion von törö als Zentrum der Welt
und harmonisiertem Raum.

In diesem Kontext ist das Verb bo oniduqu (“niedrig/kurz werden”)
charakteristisch, da es in dem oben zitierten Text in Bezug auf törö verwendet wird.
Dadurch, dass “dein törö, das zur Jade / zur Spitze / zum Berg gewordene, wenig
geworden ist” qas/ündür/a<ula bolu<san törü & in-u bo<onidum-ja), finden negative

Ereignisse nicht nur im sozialen Raum statt, sondern bringen auch die räumliche

Ordnung aus dem Gleichgewicht. Das Material in den mongolischen Chroniken

und den Ritualtexten zeigt, dass der Herrscher in den traditionellen
Vorstellungen seine regulierende Funktion in der Natur und Gemeinschaft auf-

13 Hier ist die Rede von Ejen qoro, dem religiösen Zentrum der Mongolen, wo die Reliquien

des Cinggis Qan in acht weissen Jurten aufbewahrt werden.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 447

grund seiner besonderen Beziehung zum törö zu erfüllen vermag, das als universales

oder höchstes Gesetz zu verstehen ist und das der Himmel durch den Herrscher

wirken lässt.

Doch auch in diesem Text treffen wir auf die Verwendung des Doppelbegriffes

bürin yeke törü yosun in-’ [AT 1955:60]. Dies hat Bawden mit gleichgeordneten

Satzgliedern übersetzt, obwohl hier das Verbindungswort “and” qoyar)

fehlt: “All your great rule and customs; There they are!” [ibid.:145]. Es lässt

sich somit sagen, dass das Anfügen des säkularen Begriffs yosun customs) die
sakrale Bedeutung des Begriffes törö als “universales, höchstes Gesetz” nicht
abschwächt, da der darauf folgende Text ein Bild widergibt, das der in § 44
erwähnten Apokalypse entgegengesetzt ist. In § 48 sorgt das Vorhandensein des

bürin yeke törü yosun des Cinggis Qan für den Erhalt der mongolischen
Gemeinschaft all your whole great people) und ihrer Marker your land, waters
and pastures, Mount Burqan Qaldun, Boorci and Muquli, your lutes, trumpets
and songs etc.) [ibid.]. Eine analoge, kosmologische Bedeutung von törö ist auch

in dem Ma<ta<al erkennbar, das der Sünit Kilügen dem Cinggis Qan im ET
übermittelt: “Dein törö yosun, das für alle etabliert worden ist” bürin-e bayi<ulu

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

<san törö yosun cinu [ET 1990:82]).
Meines Erachtens bestätigt sich die Aktualität des soziogonischen als Teil

des kosmogonischen) Charakters des universalen Gesetzes im 17. Jahrhundert
noch in einer weiteren Quelle dieser Periode. Im Erdeni tunumal neretü sudur
wird betont, dass das von Cinggis Qan festgesetzte törö yosun das Höchste sei.

“Geboren durch die Bestimmung des Himmel oben / begründete er die erhabene

Herrschaft von Anbeginn an, / brachte er die ganze Welt unter seine Macht, / als

Temüjin, der gesegnete Cinggis qa<an, wurde er berühmt. / Das Volk der fünf
Farben unter seine Macht bringend, / die Herrschaft der Welt auf angenehme

Weise befriedend […]” [ETNS 2001:221] Deger-e tngri-yin jaya<-a-bar törögsen

/ Degedü törö yosun-i tul<uraca bayi<ulu<san / Delekei yirtincü dakin-i erke-dür-

iyen oro<ulu<san / Temüjin suu-tu cinggis qa<an kemen aldasi<san / Tabun

öngge ulus-i erke-düriyen oro<ulju / Tangsu<-a yirtincü-yin törö yosun-i tübsidkecü

[…] [ETNS 2001:151]).

In diesem Text wird das Konzept des Herrschers in seiner Eigenschaft als
Vollstrecker des universalen Gesetzes besonders deutlich. Allerdings wird nicht
direkt davon gesprochen, dass degedü törö yosun vom Himmel bestimmt wurde.
Doch die Reihenfolge der Handlungen, die uns in dieser Passage präsentiert



448 TATYANA SKRYNNIKOVA

werden, bestätigt, dass die Rede vom universalen Gesetz ist, das wiederum in
Verbindung zum Himmel steht.

Schon bei seiner Geburt durch den Willen des Himmels bestimmt Cinggis
Qan von Beginn an tul uraca, “von Anbeginn”) das höchste Gesetz. Dies
wiederum verleiht ihm die Macht erhabene Herrschaft) über die ganze Welt delekei

yirtincü dakin).
Dabei muss der kosmische Charakter seiner Macht betont werden: das

Wort delekei bezeichnet die irdische Welt, während yirtincü sowohl die erste

Bedeutung als auch den Kosmos und das ganze Universum umfasst. Demnach
bezeichnet der Ausdruck degedü / yirtincü-yin törö / törö yosun das höchste oder
universale Gesetz. Diese Vorstellungen scheinen auch im 17. Jahrhundert noch

aktuell gewesen zu sein.
In den Ritualtexten, die bei der Durchführung von Zeremonien im Cinggis

Qan-Kult auch noch im 20. Jahrhundert verwendet werden, lässt sich die
Verbindung von törö, Herrscher, und der politischen Gemeinschaft, die er führt,
zurückverfolgen.

Der Erhalt des törö lenkte den siegreichen Herrscher Cinggis Qan) und

dadurch das Volk, das sich durch den Herrscher leiten liess: “Cinggis Qa<an

[…], der das törö des Ong Qa<an erhielt, der die vielen Kereit führte” Ong

qa an-u törü-yi abu san. Olan kereyid-i e ejelen medegsen > inggis qa an

[RINTCHEN 1959:67]). Es handelt sich stets um das törö des Herrschers und der
Gemeinschaft: “Cinggis Qa<an […], der das törö des Naiman Dayan qa<an

erhielt, der das törö des gesamten, grossen Volks erhielt” Naiman Dayan qa an-u

törü-yi abu san Narmai yeke ulus-un törü-yi abu san […] >inggis qa an [ibid.]).
Die struktur-semantische Analyse des Terminus törö im Kontext der an ihn

angrenzenden Begriffe erlaubt somit die Interpretation von törö als universales
Gesetz, das in Verbindung mit der Person des Herrschers steht. Dabei wurde die
Souveränität der politischen Gemeinschaft, welcher der Herrscher vorstand,

zweifellos schon im 13. Jahrhundert durch seinen Besitz von törö gewährleistet.

Törö im buddhistischen Kontext

Das Wiederaufleben des Buddhismus im mongolischen Kontext war bedingt
durch die politischen Aktivitäten der Mongolen in der zweiten Hälfte des 16.
Jahrhunderts, insbesondere durch die Tätigkeit des Tümed Altan Qa <an. Die
Tradition der Zusammenarbeit von religiöser und weltlicher Macht hatte ihren

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 449

historischen Anfang in der Zeit des Yuan-Reiches. Doch schon im 17. Jahrhundert

erforderte die Mythologisierung des Prozesses der Verbreitung des
Buddhismus bei den Mongolen seine Verortung in die Zeit der ruhmreichen Vorfahren.

Zur Stärkung der Autorität des Buddhismus wurde die Figur des Cinggis
Qan verwendet, dem die Verbreitung des Buddhismus unter den Mongolen
zugeschrieben wurde: “Das Volk der fünf Farben unter seine Macht bringend, die
Herrschaft der Welt auf angenehme Weise befriedend, den Kun dga’ sñin po der

erhabenen Sa skya pa einladend, liess er die Religion des Buddha zuerst sich
ausbreiten” [ETNS 2001:221–222] Tabun öngge ulus-i erke-düriyen oro<ulju /
Tangsu<-a yirtincü-yin törö yosun-i tübsidkecü. Degedü saskiy-a-yin güngga

sningbo blam-a-yi jalaju. Terigün burqan-u sasin-i delgeregülügsen aji<u [ETNS
2001:151]).

Ich würde die Übersetzung dieses Textes, in dem törö yosun erwähnt wird,
folgendermassen präzisieren: “Zur Freude stellte er das universale Gesetz des

Kosmos sicher.” Ungeachtet dessen, dass diese Quelle der Lobpreisung der Union

von weltlicher und religiöser Macht gewidmet ist, drückt der Terminus törö
yosun beide Worte erscheinen als Synonyme) im gegebenen Kontext in Bezug
auf Cinggis Qan die Vorstellung des universalen, höchsten Gesetzes aus, dank
dem er die Macht über die Völker festigt.

Die Aktualität der Begriffe, welche die Verbindung zwischen dem Herrscher

und dem höchsten Gesetz darstellen, hat sich auch in der buddhistischen
Konzeption der “zwei Gesetze” erhalten. Zunächst möchte ich eine mögliche
Interpretation dieser Konzeption vorstellen. Da die Repräsentanten dieser zwei
Gesetze der Lama und der Herrscher waren, haben praktisch alle Wissenschaftler

das Gesetz, das mit dem Qa<an in Zusammenhang stand, als ‘weltlich’ oder

‘irdisch’ definiert. Zweifellos wird der Bereich, der in Verbindung mit dem
buddhistischen Lama steht, als Gesetz definiert, das in den Texten die Bedeutung

‘Religion’ sasin) oder ‘Buddhismus’ burqan-u sasin) oder auch ‘Gesetz

der Religion’ annehmen kann.14 In jener Zeit bestand die Funktion des

Herrschers beziehungsweise des Lamas in der Harmonisierung des sozialen und
kosmischen Raumes mit Hilfe der Verbindung zum törö. Der Begriff erhielt
keine säkularisierte Bedeutung und bewahrte seinen sakralen Sinn. Dies zeigt die
Weisse Geschichte Ca an teüke): “1. Die Wurzel ündüsün [SAGASTER

1976:83]) der erhabenen Lehre, der Herr der Religion nom-un ejen [ibid.]), ist
der Lama; Das Haupt erkim [ibid.]) des Staates yeke törö [ibid.]), der Mächtige

14 Der Terminus sasin wurde tatsächlich in der Folge im 18. Jahrhundert) zu einer allgemei¬

nen

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

Bezeichnung für Religion.



450 TATYANA SKRYNNIKOVA

erketü [ibid.]) der Welt yirtin&u [ibid.]), ist der König. 2. Das Gesetz jasa<

[ibid.]) der Wahren Religion ist unauflösbar wie ein seidener Knoten; Das
Gesetz jasa< [ibid.]) des Gestrengen Königs ist unzerstörbar wie ein goldenes Joch.

3. Diesen wahren Beiden Ordnungen (“ünen qoyar yosun” [ibid.]) gleich und
fehlerlos Geltung zu verschaffen, dazu dient die folgende kurze Anleitung: Die
Weisse Geschichte der Norm der Zehn Tugenden Arban buyan-tu nom-un

>a<an teüke)” [ibid.:109].
Ich schlage eine etwas andere Übersetzung für den zweiten Satz des ersten

Teiles vor: yeke törö-yin erkim yirtin&ü-yin erketü qa<an [ibid.:83] – “der Gipfel
des Grossen Gesetzes ist der mächtige Herrscher des Kosmos”. Im vorliegenden
Kontext symbolisiert die Figur des Herrschers, der als Spitze des höchsten
Gesetzes erscheint, das Zentrum der Welt. Während der Herrscher an der Spitze
steht, ist der Lama an der Wurzel positioniert. Der Verfasser des Textes betont
dabei das Primat des Herrschers gerade wegen seiner Funktion als ‘Verwalter’
des höchsten Gesetzes.

Später wird der Ausdruck der “zwei Gesetze” in der Weissen Geschichte

entschlüsselt und erhält die Bezeichnung “zwei törö 15: “1. Was ist nun zuallererst

unter den Beiden Ordnungen zu verstehen? 2. Diese Beiden Ordnungen sind
die Regeln der Religion, nämlich Dharanis und Sutras, 3. und die Regeln der

Welt (“yirtincu-yin törö” [SAGASTER 1976:85]), nämlich Frieden und Leichtigkeit.

[…] 5. Wer auf den Herrn des Staates (“törö-yin ejen” [ibid.]), den König,
die Vier Ströme der Weihen fliessen zu lassen vermag, wird Herr der Religion,
Gügürsi, genannt” [SAGASTER 1976:114].

Wie auch im vorangehenden Fall möchte ich die Bedeutung von törö
verdeutlichen, das mit dem Herrscher in Verbindung steht: yirtincu-yin törö. Dies

ist das allumfassende Gesetz des Universums und der Qa<an, der die buddhistische)

Inititation erhalten hat, erscheint als sein Gebieter, törö-yin ejen. Durch ihn
kommt das Gesetz zur Entfaltung.

An dieser Stelle sollte auf die Ähnlichkeit der mongolischen Vorstellung
des ‘Gebieters über das Gesetz [des Universums]’ törö-yin ejen) und des
indischen Dharmar@ja hingewiesen werden. So wie in Indien einige Kshatriyas den

Titel R@ ja erhielten, nachdem sie abhi eka empfangen hatten, so stand auch der

“Gebieter über das Gesetz” bei den Mongolen mit diesem Vorgang in Verbin-

15 Hier sei angemerkt, dass in den Quellen des 17.Jahrhunderts die beiden Begriffe törö und

yosun als Synonyme gebraucht werden. So wird z.B. in der ShT das Befolgen der Zwei
Prinzipien durch Buyantu Jaya<atu Qa<an mit dem Ausdruck “qoyar törö-yin yoso<ar
üiledün” ShT 1957:52) übersetzt, wie es auch über To<on Temür heisst: “uridus-un yoso<ar

qoyar yosun-i tegside yabu<ulu<ad” ibid.:56).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 451

dung. Dies zeigt auch das unbezweifelbare Primat des Herrschers über den
religiösen Führer: an erster Stelle steht der Gebieter über das Weltgesetz und erst an

zweiter Stelle der Gebieter über die Lehre. Die kosmologische Funktion als Führer

des höchsten Gesetzes wird sogar Qubilai zugeschrieben, der in der mongolischen

buddhistischen Tradition als einer der konzeptionellen “Väter” der ‘zwei

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

Gesetze’ angesehen wird:

Der segensreich [sutu] geborene Qubilai Se&en Khan hat den verschiedenen unzuverlässigen

Völkerschaften in nahen und fernen Gebieten Ordnung und Schutz gewährt. Dadurch hat er,

ohne die Vier Ecken zu bedrängen und ohne die Acht Grenzen zu erschüttern, die Grosse

Regierung auf eine feste Grundlage gestellt und seinem Grossen Volk Frieden und Freude

gebracht.16

Durch den Besitz von Charisma sutu) hielt Qubilai Qa<an das höchste Gesetz

yeke törö) im Gleichgewicht und harmonisierte so den sozialen nahe und ferne

Völker) und geographischen (“in den Grenzen der vier Ecken und den acht
Seiten”)

17 Raum. Der explizite Ausdruck der Verbindung zwischen Herrscher und

törö im Sinne des sakralen, höchsten Gesetzes spiegelt sich in der folgenden
Passage wider: “‘Der in grossem Masse die neidischen Feinde schwächt, der die

Älteren in Harmonie vereint, er ist in ausserordentlicher Weise eine Stütze der

Herrschaft geworden!’ [So] sprach es und gewährte Altan qa<an den Titel ‘Suutu’”

[ETNS 2001:241].
Zunächst wird Altan Qa<an nicht als Begründer des törö in der Bedeutung

von Gesetz oder Macht genannt, sondern als Symbol oder Stütze törö-yin sitügen

[ibid.:160]), also als Grundpfeiler, durch den das höchste Gesetz verwirklicht

wird.
Andererseits erhält er gemäss dem ETNS den Titel “Besitzer des Charismas”

suu-tu [ibid.]).
Tatsächlich war dieser Ausdruck aber kein Titel, sondern lediglich die

Bezeichnung für eine charismatische Person. Wie bereits gezeigt wurde, war er
jedoch zum Führer des törö befähigt. Und zuletzt konnte Altan Qa<an aus den

oben bereits erwähnten Gründen eine harmonisierende Funktion in seiner eigenen

und fremden Gemeinschaften ausüben.

Ein Herrscher, der sich vom höchsten Gesetz kündü degedü törö-yin
qa<an) leiten lässt, kann sich nach der Weissen Geschichte so nennen, wenn er

die entsprechende Kleidung trägt Mütze, Khalat, Gürtel und Schuhe), die seine

16 SAGASTER 1976:163.

17 Dies entspricht den oben genannten zwölf Qanen, die von Cinggis Qan unterworfen wurden.



452 TATYANA SKRYNNIKOVA

rituelle Funktion betont: “ohne zu straucheln und ohne sich zu stützen, auf einen

schönen Thron steigt, wer das ganze grosse Volk mit Milde und Majestät regiert
und den Regeln der Welt, den Beiden Ordnungen Frieden und Leichtigkeit, jeder

für sich und ohne sie durcheinanderzumengen, Geltung verschafft” [SAGASTER

1976:118].
In der vorliegenden Charakterisierung des Status des wahren Herrschers

finden sich nicht nur eine Reihe bestimmter Pflichten, die er zu erfüllen hat,

sondern auch alle notwendigen Attribute seiner übergeordneten und sakralen

Stellung – den Thron miteinbezogen. Als eine der unabdingbaren Eigenschaften,

die ein Herrscher besitzen sollte, wird Standfestigkeit hervorgehoben das weder

Straucheln noch sich Abstützen). Diese Standfestigkeit trägt die Konnotation des

Dauernden oder Beständigen in sich. Dank dieser Standfestigkeit kann der
Herrscher als Stütze des höchsten Gesetzes auftreten törö-yin sitügen) oder er hält
das höchste Gesetz im Gleichgewicht yeke törö-yi tübsin-e bariju). Ist dies der

Fall, gewährleisten der Herrscher, sein Thron und das höchste Gesetz die
Harmonie in) der Welt, ein Umstand, der immer wieder in mongolischen Quellen
unterstrichen wird.

Die Vorstellungen über yeke törö als universales Gesetz stellen meiner
Meinung nach die Begründung des Konzeptes vom Qan als Cakravartin dar. In
Verbindung mit diesem Konzept erscheint es möglich, die Bedeutung von törö
auch in einem buddhistischen Kontext zu präzisieren, die in der folgenden
Passage aus dem ETNS erhellt wird: “Wie das Rad der Zeit sich für die grosse
Herrschaft dreht, ist nicht bekannt! Wird die unvergängliche Herrschaft etabliert, ist
man aussen und innen erfreut” [ETNS 2001:261] Yeke törö ca< kürdün metü

ergikü medege ügei bui. Yegüdkel ügei törö to<tabasu <adan-a dotan-a jir<amu

[ibid:168]).
Yeke törö, das hier mit “die grosse Herrschaft” übersetzt wird, kann genauer

mit “universales Gesetz” übersetzt werden. In der am Ausgang des 16.
Jahrhunderts von Siregetü güsi corji angefertigten mongolischen Übersetzung von

`Phags pa –Lamas Werk “Erklärung des zu Wissenden” aus dem Jahr 1278)
wird in Bezug auf die mongolischen Herrscher der Begriff des Cakravartin
verwendet, der die Idee eines Weltenherrschers beinhaltet, welcher zum Wohl der
anderen Lebewesen existiert und die 1000 Räder der Lehre des Buddha dreht.
Dies war möglich geworden, da Weltgeschichte von nun an als die Geschichte

dreier buddhistischer Reiche konzipiert wurde: Indien, Tibet und das mongolische

Reich. Die Geschichte des mongolischen Reiches wiederum beginnt mit

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 453

Cinggis Qan, der “als Resultat der Reifung der Früchte früherer Taten 3250 Jahre

nach dem Nirvana des Buddha”18 geboren wurde.
Sagaster erläutert den Vorstellungskomplex des Cakravartin wie folgt:

[…] die Vorstellung vom Cakravartin-König, dem Universalherrscher. Der cakravartin-

(‘Raddreher’-)König [k’or los sgyur ba’i rgyal po; kürdün-i ergigülüg&i qa<an] ist, ebenso

wie ein Buddha, ein ‘Crosser Mann’ [mah @puru\a, skyas bu &e’n po, yeke törölkiten], d/h/
ein Wesen, das die 32 grossen und 80 kleinen Körpermerkmale besitzt, die erforderlich sind,

um ein Buddha oder sein weltliches Gegenstück, ein Cakravartin, zu warden. […] Ein
Religionskönig, ein Dharmar@ja, kann also auch ein Cakravartin sein, wenngleich dieser Fall nur

selten eintritt. Die Möglichkeit, dass ein König mitunter höflichkeitshalber als Cakravartin
bezeichner wurde, ist nicht auszuschliessen, doch ist sie für unsere Betrachtungen unerheblich).

Als Bodhisattva und Cakravartin ist der Dharmar@ja ein Heilsbringer […]19

Der Begriff Dharmar@ja wiederum bezeichnet nicht nur den religiösen
Herrscher nom-un qan), sondern auch den Herrscher über das universale Gesetz

törö-yin qan/ejen). Diese Idee spiegelt sich auch im ET wider, wo es heisst,
dass “beginnend von dem indischen Olan-a Ergügdegsen bis zu unserer heutigen
Zeit, mächtige heilige Fürsten geboren wurden, die die Welt befriedeten” bo<-
das kücüten qad töröjü delekei/-yi/ tübsidken [ET 1990:191], “und tugendhafte
Bodhisattvas geboren wurden, die die lebenden Wesen führten, die durch die
Lehrer des Buddha und das Gesetz der Heiligen alle glücklich machten” Bur-qan-

u ^asin bo<das-un törö-ber qotala-yi jir< a<ulu<san [ibid.]).
Im vorliegenden Zitat fällt der Satz “mächtige heilige Fürsten wurden

geboren, die die Welt befriedeten” auf. Hier nimmt törö eine kosmologische
Bedeutung an: es wird als bo das-un törö bezeichnet. Zudem ist von seiner
zivilisatorischen und Frieden stiftenden Funktion die Rede, die auf der ganzen Welt
Wirkung zeigt. bo da[s] kennzeichnet den erlauchten) Herrscher, der in
Verbindung mit einer “charismatischen Substanz” steht. Dies wird in den Ritualtexten

beschrieben: “das höchste erhabene Charisma” erketü bo da-yin suu
[RINCHEN 1955:86]), “die höchste erhabene Sülde” kü&ütü bo da sülde [
ibid.:

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

61]).

Das Charisma definiert die sozio-rituelle Funktion des Herrschers, die ihn zum
Mittler zwischen Kosmos und Gemeinschaft macht, nicht nur für die eigene

Gemeinschaft, sondern fürs ganze Universum. Sa<ang Secen, der Verfasser des

18 BIRA 1978:77.
19 SAGASTER 1976:21–22.



454 TATYANA SKRYNNIKOVA

ET, schreibt törö vollständig dem Herrscher zu. Das Allgemeinwohl wird somit
durch die Religion des Buddha und die Verbindung zwischen Herrscher und

höchstem Gesetz gewährleistet. Dabei wird die Geburt des Herrschers ungeachtet

der buddhistischen Ausrichtung der Chronik mit dem Willen des Himmels in
Verbindung gebracht:

“Geboren durch die Bestimmung des Himmels oben, der heilige Altan
secen qa<an, der Herrscher der ganzen Welt” [ETNS 2001:171] Deger-e tngri-yin
jaya<-a-bar törögsen. Delekei dakin-u ejen bo<da altan secen qa<an [ibid.:266].

Auch hier erkennen wir eine Reihe von Merkmalen, die auf die
Einzigartigkeit des Tümed-Herrschers Altan Qa<an hinweisen wie qa an, bo da, Herrscher

der ganzen Welt.

Törö und die “zwei Gesetze”

Da die hier zitierten Texte des 16. und 17. Jahrhunderts den Bedingungen eines

neuen historischen Kontextes entstammen, demjenigen der Entstehung und

Verbreitung des Buddhismus in der Mongolei, finden sich des Öfteren Beispiele
der Verwendung des Begriffes törö im Zusammenhang mit dem neuen Konzept
der “zwei Gesetze”. Dies steht in Übereinstimmung mit den überlieferten
Legenden:

Der dritte Sohn des Cinggis qa<an, Ögedei qa<an, liess den Mun_ndra Sa skya Pandita

Lama, ihn einladend, zu sich kommen. Nachdem er die weltliche Herrschaft und die Religion

des Buddha auf angemessene Weise gelenkt, liess er das bedeutende, grosse Volk der
überaus grossen Ruhe und des Friedens sich erfreuen. So ist es gewesen [ibid.:222] Cinggis
qa<an-u <udu<ar köbegün ögedei qa<an. Cida<ci erketü saskiy-a bandida blam-a-yi iregülügsen.

Cinar yosu <ar yirtincü-yin törö burqan-u sasin-i jilu<udu<ad. Ciqula yeke ulus-i ülemji
masi engke amur jir<a<ulu<san teyimü bülüge [ibid.:151]).

Hier muss auch Qubilai Qa<an, der in einer Reihe mongolischer Chroniken
als Cakravartin-Qa<an gerühmt wird, erwähnt werden. Während Qubilai `Phags

pa-Lama eingeladen hatte und die Übersetzung tibetisch-buddhistischer Texte
ins Mongolische unter seiner Herrschaft eine erste Förderung erfuhr, wurden zur
Zeit des Külüg Qa<an vor allem durch den Sa skya pa Mönch Chos kyi `od zer

eine Reihe buddhistischer Texte aus dem Tibetischen ins Mongolische übersetzt

und gedruckt [ibid.].

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 455

Während die Eroberung Chinas von der herrschenden mongolischen Elite
Anpassungsleistungen an die chinesischen Vorstellungen von Herrschaft
verlangte, führten die Kontakte der mongolischen Herrscher mit den Vertretern
tibetisch-buddhistischer Schulen zu einer Union zwischen dem ersten Kaiser der

Yuan-Dynastie, Qubilai Qa<an, und dem Sa skya-Hierarchen ‘Phags pa – Lama:
“[…] nachdem er freudig die Religion des Buddha verbreitet, nachdem er

die weltliche Herrschaft harmonisch etabliert, wurden sie zu geistlichem Lehrer
und Gabenherrn” [ETNS 2001:306] Tangsu<-a burqan-u sasin-i delgeregülüged.

Tegsi yirtincü-yin törö-yi jokiyan bayi<ulu<ad. Takil-un oron öglige-yin

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

ejen bolulca<san [ibid.:190]).
Die Übersetzung des Teilsatzes yirtincü-yin törö-yi jokiyan bayi ulu ad

durch “etablierte er das weltumspannende, i.e. universale oder höchste Gesetz”
erscheint genauer, da Qubilai als Qa<an bezeichnet wurde, mit einem Titel also,
der nicht nur den höchsten Herrscher des Yuan-Imperiums beschreibt, sondern

auch einen universalen Herrscher.

In der Verwendung des Terminus törö im Kontext der buddhistischen
Konzeption von Herrschaft findet sich eine Polyphonie von Bedeutungen. Diese
zeigt sich in der Polysemantik der Zeichen, wenn ein Begriff zahlreiche Bedeutungen

ausdrücken qoyar törö / dörben törö)20 und wenn eine Vorstellung mit
zahlreichen Termini beschrieben werden kann qoyar törö / qoyar yosun), die als
Synonyme qoyar yosun dörben törö [SAGASTER 1976:84]) oder in der Eigenschaft

von Doppelwörtern törö yosun) auftreten.
Die Verwendung eines Begriffes für die Bezeichnung des Ganzen so des

höchsten Gesetzes) sowie für einen Teil des Ganzen findet sich häufig in den

mongolischen Konzeptualisierungen von Welt: zwei Gesetze weltlich und
religiös) und vier Gesetze Dh@ra _s und S{tras, Frieden und Leichtigkeit). Diese

Tradition stammt aus dem alten Indien, wo das höchste Gesetz einerseits mit
dem Begriff Dharma bezeichnet wurde, andererseits aber waren Dharmas
wiederum unterschiedliche soziale Gruppen [BONGARD-LEVIN/IL’IN 1985:288, 305,

20 Qubilai, der in Daidu residierte, regierte das ganze, ehrwürdige Volk und “machte die vier
Gesetze eben/glatt” dörben törö-yi tübsidkeged [ET 1990:85]. Nach HUMPHREY/

HÜRELBAATAR 2004:469 “[…] the four törü remain perhaps the most mysterious and abstract.

They consist of: 1. kölgen-u yosun amugulang törü; 2. niguca kölgen-u yosun jig-a ünen

törü; 3. qagan-a bariqui engke törü; 4. tüsimed-ün bariqui cing törü. These may be translated

as: 1) the principle of ease/peace, based on the laws of the Great Path Mahayana); 2)
the severe principle of the truth dayicing törü), based on the laws of the secret path
Tantrism); 3) the principle of peaceful rule held by the Emperor; and, 4) the törü of achievement,

carried out by the officials BALDANZHAPOV/VANCHIKOVA 2001:76).”



456 TATYANA SKRYNNIKOVA

478]. Hatte der Terminus Dharma im alten Indien noch eine andere Bedeutung,
nämlich Lehre, so wurde dies in der mongolischen Tradition mit dem entlehnten

Begriff nom ausgedrückt, der auch “Buch” bedeutete. Dementsprechend konnte
der Sanskritausdruck dharmar ja auch “Herrscher über das Gesetz” oder “
Herrscher über die Lehre” bedeuten. In der mongolischen Tradition wurde der Begriff

“Herrscher über das Gesetz” des Universums) nicht erst nach der Verbreitung

des Buddhismus, sondern schon vorher, mit dem Terminus törö-yin ejen

qa an [SAGASTER 1976:85] übersetzt. Der Ausdruck “Herrscher über die Lehre”
hingegen wurde erst nach der Annahme des Buddhismus mit dem Begriff nomun

qan übersetzt.

Man sollte den Paar-Synonymen Beachtung schenken jarli /jasa die den

persönlichen Willen des Herrschers oder Lamas beschreiben und somit deren

Führung und Verwaltung:

“12, 1. Ohne das Gesetz der Religion nom-un jasa< [SAGASTER 1976:94])
fallen die Lebewesen in die Hölle. 2. Ohne das Gesetz des Königs qa<an-u jasa<

[ibid.]) gehen Völker und Stämme zugrunde” [ibid.:140]. “Wenn man nicht auf
Befehle der Herrscher und Könige hört, fällt man in Dunkelheit” [ibid.:144]
ejed qad-un jarli<-i ese sonusobasu bitegüü-dür unayu) [ibid.:95].

Am Beispiel von Qubilai Qa<an lässt sich die kosmologische Funktion des

Herrschers beschreiben, der das höchste Gesetz bewahrt:

Um die Beiden Ordnungen, durch die Qubilai Se&en Qa< an) das Weltreich geschaffen hat,

das Gesetz der Wahren Religion [ünen nom-un jasa<] das wie ein seidener Knoten ist, und
das Gesetz des Gestrengen Königs [kündü qa<an-u jasa< ] das wie ein goldenes Joch ist,

überall in den vier Himmelsrichtungen zu verkünden und um dem gesamten Grossen Volk
Frieden zu bringen […] [ibid.:164] yeke törö-yi tübsin-e bariju. Yeke ulus-iyan
engkejigülün jir<a<ulu<san sutu törögsen qubilai se&en qa<an-u yirtin&ü-yi bayi <ulu<san qoyar yo-sun-

u ünen nom-un jasa< kkib-ün janggiy-a. Kündü qa<an-u jasa< altan bu<ul<-a metü ki-ged-

i. dörben jüg-tür tügemel-e da<urisqa <ulju. yerüngkei-yin yeke ulus-i engkejigülküi-yin
tula [ibid.:101– 102]).

In dem vorliegenden Abschnitt wird das Gesetz des Herrschers törö) als

jasa bezeichnet. Dies weist wie im Fall von törö und yosun auf ihre Synonymität

hin. Es finden sich auch Textpassagen in der Weissen Geschichte, in denen

das höchste Gesetz mit dem Doppelbegriff jasa törö bezeichnet wird: tegüber

qoyar yosu-yi jasa< törö-dür neyilegüljü yabu<uldaqu. törö-e&e eteged jasa<-i
yabu<ulbasu ulus-un terigün-i barin yadayu [ibid.:96] (“29. Deshalb sollte man
den Beiden Ordnungen Geltung verschaffen, indem man sie mit den Regierungsregeln

in Übereinstimmung bringt. 30. Wenn man den Gesetzen [jasa<] der

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 457

Beiden Ordnungen) von den Regeln [törö] abweichend Geltung verschaft, kann
man nicht das Haupt des Staates [ulus] bleiben” [ibid.:144]).

Ich schlage folgende Interpretation dieser Passage vor: “Die zwei Gesetze

vereinigend in [der Übereinstimmung mit] dem höchsten Gesetz, führt [es]

durch. Wenn man die Regierung abweichend von dem höchsten Gesetz durchführt,

kann man da die Vorherrschaft des Staates bewahren?“
In diesem Text wird auf die Notwendigkeit der Durchführung von zwei

Gesetzen in Übereinstimmung mit dem höchsten Gesetz hingewiesen. Eine
Abweichung von diesem höchsten Gesetz) ist für den wahrhaften Herrscher nicht
möglich. Dabei wird das höchste Gesetz als törö bezeichnet sowie mit dem
Terminus jasa törö, der die Exekutivfunktion des Qa<ans betont.

Wenn also in der autochthonen mongolischen Kultur nur vom höchsten
Gesetz die Rede war, dessen Herrscher der Qa<an war, so wird dieses, wie gezeigt
worden ist, in der mongolisch-buddhistischen Tradition vom buddhistischen
Gesetz gestützt, das in den Texten als “religiös” oder “Religion des Buddha”
bezeichnet wird. Dabei hat sich die Vorstellung von der Verbindung des
Herrschers mit dem Himmel erhalten. Im ETNS wird sogar speziell darauf hingewiesen,

dass “der heilige Altan secen qa<an, der Herrscher der ganzen Welt”
[ibid.:266] Delekei dakin-u ejen bo<da altan secen qa<an [ETNS 2001:171])
nach dem Willen des erhabenen) Himmels geboren wurde und sich “die
unvergleichliche weltliche und geistliche Herrschaft” [ibid.] nom-un sasin-i törö-yi
sanaju [ibid.:172]) in Erinnerung rief, das Bündnis von Qubilai Qa<an und
`Phags pa-Lama in das kollektive Gedächtnis rufend.

Sowohl in diesem Fall, als auch in den Beispielen, die im Folgenden angeführt

sind, sollte die Interpretation des Begriffes törö als ausschliesslich weltliche

oder irdische Herrschaft mit Vorsicht behandelt werden. Törö kann als weltlich

bezeichnet werden, solange es im Zusammenhang mit dem weltlichen
Herrscher genannt wird, z.B. mit Altan Qa<an oder anderen mongolischen Qanen

und Qa< anen. Andererseits jedoch wird diese Verbindung durch die vom
Himmel gewollte Geburt des Herrschers) bestimmt. Damit bewahrt törö die
Bedeutung des höchsten Gesetzes des Universums, die sich im Rahmen der
autochthonen mongolischen politischen Vorstellungen herausgebildet hat. Das

höchste Gesetz bestimmt somit den Status von Altan Qa< an als Herrscher des

Universums, ein Status, der zweifellos auch eine religiöse Bedeutung impliziert.
Der Begriff enthält indes keine Konnotationen, die mit realen

Machtmechanismen Herrschaftsmechanismen) und einem Regelsystem verbunden sind,
welche den Staat als festen Herrschaftsapparat etablieren und stützen und ihn mit

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



458 TATYANA SKRYNNIKOVA

Hilfe von Zwangsmassnahmen vor Bedrohungen schützen. Dies sollte man vor
Augen haben, wenn vom weltlichen Gesetz die Rede ist.

Die “Zwei Gesetze”

In den mongolischen Chroniken des 17. Jahrhunderts und der darauf folgenden
Periode wurde die Annahme der buddhistischen Konzeption der “zwei Gesetze”

zum Gradmesser des wahren Herrschers. Dies wird in den Texten mit standardisierten

Formeln ausgedrückt, die die Zugehörigkeit des Herrschers zum
Buddhismus kennzeichnen. Die Anleitung zu seiner Tätigkeit als Herrscher findet sich

in zwei Führungsprinzipien, die sowohl den weltlichen als auch den religiösen
Bereich abdecken. Im Mongolischen äussert sich dies in unterschiedlichen
Begrifflichkeiten. Betrachten wir also alle Wortverbindungen, die in den Texten zu

finden sind.

A. törö asin

1. Über Qubilai Qa<an und `Phags pa-Lama heisst es, dass von ihnen “weltliche
Herrschaft und Religion […] harmonisch etabliert worden sind” [ETNS
2001:273] tegsi törö sasin-i bayi<ulu<san [ibid.:174]). 2. Man sagte zu Altan
Qa<an: “Wird es nicht wunderbar sein, wenn die Religion und das weltliche
Gesetz etabliert sind?” ^asin törö-yi bayi<ulbasu <aiqamsi< busu uu [ET
1990:146]). 3. Auch der Übertritt zum Buddhismus wird mit diesem Begriff
gekennzeichnet. So erhielt Abaqai Qa<an, der über die Tümen der Qalq-a

herrschte, vom Dalai Lama den Titel Vcirai Qa<an, als er “in die weltliche und

geistliche Herrschaft des Gegen qa<an eingetreten” [ETNS 2001:332] gegen

qa<an-u törö sasin-dur oro<ad [ibid.:203]). 4. Eine wichtige Auslegung des

konzeptuellen Verhältnisses der zwei Gesetze zu dem Träger der höchsten Macht
eröffnet sich im Zusammenhang mit der Inauguration des Namudai Secen

Qa<an, Altan Qa<ans Enkel, im Jahr 1586. Er bestieg den Thron, “da es schwer
war, dass die weltliche und geistliche Herrschaft […] harmonisch etabliert, ohne

Führer waren” [ibid.:332–333] tegsi bayi<ulu<san törö sasin ejen ügei sa<uqu

berke-yin tulada [ibid.:204]). “Nachdem er die weltliche und geistliche, von den

Erhabenen etablierte Herrschaft wieder geordnet und eingerichtet hatte, liess er

unverzüglich die Herrschaft des Grossen Volkes ruhig und friedlich sein” törö
sasin-i jasan jokiyan jasa<ad yeke ulus-un törö-yi engke amu<ulju [ibid.:212]).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 459

B. sajin törö

1. Jaya<atu Qa<an, der Sohn des Buyantu Qa<an, “handelte [in seinen
Angelegenheiten] harmonisch gemäss der Religion und dem weltlichen Gesetz” sajin
törö-yi yosu<ar üiledün [ET 1990:90]). 2. Dasselbe wird auch von Dügüreng
Qa<an gesagt: “die geistliche und weltliche Herrschaft ordnend und führend”
[ETNS 2001:331] sasin törö-yi jilu<adun jasan [ibid.:203]). 3. Sa<an Tayiji, der
Sohn des Batu Qung Tayiji, “war der Enkel des Mannes, der die Religion und
das weltliche Gesetz verbreitet hatte” ^asin törö-yi ekilegsen kümün-ü ür-e

bülüge kemeldün [ET 1990:171]). 4. Der jüngere Bruder des Külüg Qa<an, Gegen
Qa<an, wurde zum Qa<an und “liess alle sich erfreuen durch die Religion und
die weltliche Macht” sajin törö qoyar-iyar qotala-yi jir<a<ulju [ibid.:89]). 5.
To<on Temür sprach: “Von allgemeinem Nutzen ist meine Freude an Religion
und der weltlichen Macht” Yerüde tusatu sajin törö qoyar-un jir<alang minu
[ibid. 97]), und “ich lebte, mich erfreuend an der Religion und dem Gesetz”

sajin törö-ber jir<aju sa<un [ibid.:90]). 6. Im Schreiben des Panchen Erdeni und
des Dalai Lama an den Qing Kaiser finden wir die folgenden Worte: “Ist es nicht
das Verdienst des Qa<ans [= des Kaisers, Anm. der Autorin], wenn das ganze

grosse Volk gemäss der Religion und dem weltlichen Gesetz lebt?” narmai yeke
ulus-i ^asin törö-ber tejigebesü. qa<an kemegdekü-yin <abiya-a inu ene bolai
[ibid.:184]). 6. Buyan Tayiji, der Sohn des Jasa<tu Qa<an, der als Qa<an berühmt
unter dem Namen Secen Qa<an wurde, “liess das gesamte grosse Volk sich
erfreuen gemäss der Religion und der weltlichen Macht” ^ajin törö-ber yerüngkei

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

yeke ulus-i engkejigülün [ibid.:134]).

C. qoyar yosun

1. Der Dalai Lama spricht darüber, “die beiden Ordnungen zu vollenden” [ETNS
2001:304] qoyar yosun-i bütügekü [ibid.:188]). 2. Qubilai, als einer der vielen
Enkel des Cinggis Qan, spricht davon, “den Beiden Ordnungen gleichberechtigte
Geltung” zu verschaffen [SAGASTER 1976:111] qoyar yosun-i tegside yabu<

ulun [ibid.:85]). 3. To<on Temür “behandelte die beiden Gesetze gleich” qoyar
yosun-i tegsi-de yabu<ulu<ad [ET 1990:90].

D. qoyar jasa

Öljeitü Qa<an “etablierte gleichmässig die beiden Gesetze/Regierungen” qoyar
jasa<-i tegside bayi<ulun [ET 1990:88]). Er “schuf durch die vier Gesetze Ruhe



460 TATYANA SKRYNNIKOVA

und Frieden für sein gesamtes grosses Volk” dörben törö-ber. narmai yeke ulusiyan

esen tayibing bol<a<ad [ibid.]).

E. qoyar törö

1. Altan Qa< an “etablierte fest die beiden Gesetze” qoyar törö-yi tübsin-e bayi
<uljuqui [ibid.:153]. 2. Denken wir an den letzten mongolischen Grossqan –

Li<dan Qa<an, der “dem Brauch der Vorfahren folgend, die beiden Gesetze

gleichmässig etablierte” [ibid.:134]), nachdem er zuvor eine Weihe, abhi eka,

erhalten hatte. In seiner Bezeichnung spiegeln sich sämtliche Marker seines Status

als panmongolischer Herrscher und buddhistischer Führer wider: “Li<dan

Qutu<tu, genannt Sutu Cinggis Dayiming Secen, der Besieger aller Länder, grosser

Cakravartin, Himmlischer der Himmlischen, Chormusta des gesamten
Universums, der das goldene Rad dreht, Herr der Lehre, der in vorzüglicher Weise

die zwei Regierungen etabliert hat” [ShT 1957:150] qoyar törö-yi ülemji-te
bayi<ulun [ibid.:75]). 3. Die Verbreitung des Buddhismus in den mongolischen
Regionen wurde von dem Bo^o<tu Secen Jinong, dem Secen Qung Tayiji und
dem Secen Dayicing gefördert, die vom Dalai Lama vier abhi eka erhalten hatten

und “übereinstimmend mit dem Brauch von früher die beiden Gesetze
etablierten” qoyar törö-yi erten-ü yoso<ar bayi<ulu<ad [ET 1990:161]), dank deren

die Welt, die zuvor in Dunkelheit verharrte, nun durch die Sonne der Religion
erhellt wurde. 4. Die mongolischen Herrscher Godan und Qubilai, zusammen

mit den Sa skya pa Lamas, “hielten durch die zwei Gesetze für lange Zeit die
Lebewesen glücklich” qoyar törö-ber qotola) ülemji jir<alang-tan bol<a<san

aji<u [ibid.:150]).

F. yirtincü nom qoyar-un törö

Altan Qa<an wurde als Cakravartin betitelt, der “die weltliche und geistliche
Herrschaft harmonisch fest eingerichtet hatte” [ETNS 2001:315] Yerü yirtincü
nom qoyar-un törö-yi tegsi to<olu<ad [ibid.:195]). Weiter heisst es, er habe “die

Religion des Edelstein[gleichen] Buddha und die weltliche Herrschaft friedlich
errichtet” [ibid.1:333] Erdeni burqan-u sasin kiged yirtincü-yin törö-yi tübsin-e

bariju [ibid.:204]).
Die Verben, welche diese Handlung beschreiben und die “zwei Gesetze”

zum Subjekt der Handlung machen, markieren den Moment des Anfangs
aufnehmen, ausgleichen, empfangen), der durch die weltlichen Herrscher initiiert
wird. Sich in die buddhistische Tradition integrierend und diese etablierend,
liessen sich die mongolischen Herrscher von ihren Regeln leiten. Wie in den

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 461

traditionellen mongolischen Konzeptualisierungen führt hier die Verwendung
von törö weltliche Macht) in der politischen Praxis in Verbindung mit Religion
zur Befriedung des Volkes und somit zu seinem Glück. Die Quellen betonen

insbesondere die Periode, in der die Tradition der Begünstigung des Buddhismus
durch die weltliche Macht abbrach. Gemäss Sa<ang Se&en “zerfielen Religion
und weltliche Macht” qoyar-un ene sajin törö süiddün amu [ET, 1990, p. 95]),
als To<on-Temur geboren wurde. Zur Zeit des Uqa<atu Se&en Qa<an und vor der

Einladung des Dalai Lama durch Altan Qa<an “verfielen Religion und weltliches
Gesetz” ^ajin törö qoyar ücüken cölüyidügsen [ET 1990:150]). Die Abwendung
von der Befolgung des Konzeptes qoyar törö führte zur Zerstörung der Gemeinschaft,

i.e. des sozialen Lebens: “Von dieser Zeit an während vieler Qane
Generationen verfielen sie der Verzweiflung, und weder weltliche Herrschaft noch
Buddha-Religion blieben fest” yirtincü-yin törö burqan-u ^asin es-e to<tal-a
[ETNS 2001:152]). “Unentschlossene Herrscher und gewöhnliches Volk lebten
dahin, ohne zwischen Gut und Böse zu unterscheiden. Zu dieser Zeit, als die
goldene Familie der Borjigin borjigin-u altan uru< in Verfall geraten war […]”
[ibid.:225].

Wie vorher beschrieben, wird schon in der Weissen Geschichte der
Moment erwähnt, in dem die Aufmerksamkeit auf die Rolle des Herrschers gelenkt

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

wurde. [SAGASTER 1976:96/144. N 29, 30].
Während die Gleichheit der beiden Prinzipien deklariert wurde, blieb doch

das weltliche Gesetz in der Übersetzung von Kollmar-Paulenz “die Herrschaft”)
dominant. Den Umstand, dass es durch das religiöse Gesetz gestützt wurde, zeigt
folgendes Beispiel: Namudai Secen Qa<an, Jönggen Qatun und Qung Tayiji
handelten “hinsichtlich der Herrschaft des erhabenen heiligen Qa<ans dem
Dharma gemäss” [ETNS 2001:350] degedü bo<da qa <an-u törö-yi nom-un yosu

<ar yabu<ulu<ad [ibid.:214]).
Das Patronat der weltlichen Macht gewährleistete eine schnelle Verbreitung

des Buddhismus im mongolischsprachigen Kontext, da die ersten Vertreter
der buddhistischen Religion in der Regel nahe Verwandte der Herrscher waren.
Sowohl die weltliche als auch die religiöse Macht blieben damit in der Hand des

herrschenden Klans. Somit wird deutlich, dass die Idee des Konzeptes der “zwei
Gesetze” nicht nur Gegenstand des Interesses für Theoretiker des Buddhismus
war, sondern, wenn auch nicht für das gesamte mongolische Volk, so doch für
die Elite, mit der die Autoren der Chroniken in Verbindung standen.

Es bleiben noch zwei Anmerkungen im Zusammenhang mit der Entwicklung der

Vorstellung von törö zu machen.



462 TATYANA SKRYNNIKOVA

Die erste betrifft die Veränderung der Vorstellung von der Natur der obersten

Macht. Während Macht in der autochthonen mongolischen politischen Kultur

in Verbindung mit einer himmlischen Erwähltheit, der Geburt durch den

Willen des höchsten Himmels, und der Delegierung der Berechtigung zum Lenker

des universalen Gesetzes des Universums an den so Erwählten stand,
entstand der Status des wahren Herrschers in der buddhistischen Konzeption der

“zwei Gesetze” durch die Pflicht zur rituellen Initiation abhi eka). Das vorher
erwähnte Zitat aus der Weissen Geschichte sei hier in Erinnerung gerufen: “Wer
auf den Herrn des Staates törö-yin ejen), den König, die Vier Ströme der Weihen

fliessen zu lassen vermag, wird Herr der Religion, Gügürsi, genannt”

[SAGASTER 1976:114].
Die zweite Anmerkung betrifft den Umstand, dass die buddhistische

Konzeption von Macht in den mongolischen Texten auf unterschiedliche Art und

Weise beschrieben wird. Es kann einerseits von einer Gleichbedeutung der

Grund- und Allgemeinbedeutungen gesprochen werden, die in Verbindung mit
den Herrschaftsverhältnissen stehen Gesetz, Brauch, Ordung/Regel, Verwaltung
etc.), andererseits muss jedoch auch betont werden, dass die Begriffe bis ins 17.
Jahrhundert, als die hier herangezogenen Chroniken verfasst wurden,
polysemantisch waren und sowohl in ihrer sakralen als auch profanen Bedeutung
wiedergegeben wurden. Die Verwendung der Begriffe qoyar jasa

21 und qoyar
yosun

22 als Synonyme von qoyar törö gestattet es, von einer beginnenden

Desakralisierung und einer Säkularisierung des letzteren Begriffes zu sprechen.

Törö als Macht oder Gesetz

Was bedeutet nun der Terminus törö ausserhalb der buddhistischen Konzeption
von Macht und mit welchen Attributen eng oder weit gefasst) wurde er versehen?

Die Verbindung zwischen törö und politischer Gemeinschaft wird explizit
ausgedrückt. Dies wird aus folgenden Wortverbindungen ersichtlich: “törö der
Mongolen” Mong<ol-un törö [ET 1990:116, 164; AT 1955:37, 81, 82, 87]),

“das eine törö der Mongolen” Mong<ol-un nigen törü [AT 1955:71, 74, 83]),

“das eine törü der Oyiraten” oyirad-un nigen törü [AT 1955:71, 93]), “das eine

törü der Jürcid” jür&id-ün nigen törü [AT 1955:71]), “törö der Oiraten und

21 Der Begriff jasa markierte anfänglich den profanen Bereich der Herrscherfunktionen und
bezeichnete folgendes: Erlass, Verordnung, Befehl, Führung, Leitung, Regierung.

22 Mong. yosun bezeichnet u.a. das Gewohnheitsrecht.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 463

Mongolen” oyirad mong<ol qoyar-un törü [AT 1955:84]), “törö der Chinesen
und Mongolen” kitad mong<ol-un törö [ETNS 2001:167, 168, 171]), “törö des

Ulus” ulus-un törö [ET 1990:186]), “törö des gesamten Ulus” narmai ulus-un
törö [ibid.:73]), “törö des gesamten grossen Ulus” narmai yeke ulus-un törö
[ibid.:133]), “törö des grossen Ulus” yeke ulus-un törö [ibid.:117, AT
1955:84]), “törö der vierzig und vier [Tümen]” Döcin Dörben qoyar-un törö
[ET 1990:116]), “törö der drei rechten [Tümen]” bara<un <urban-u törö [
ibid.:129]. In der “Klage des To<on Temür” wird törö wie folgt charakterisiert:

“das wahrhaftige törü des grossen Ulus” yeke ulus-un nere törü [AT 1955:66]),
“das wahrhaftige törü der vierzig Tümen des mongolischen Ulus” Döcin tümen
Mong<ol ulus-iyan nere törü [ibid.]), welches denjenigen, der es erhält, zum
Qa<an werden lässt.

Gleichzeitig wird törö dem Herrscher, der das Zentrum der Gesellschaft
oder der politischen Gemeinschaft darstellt, zugeschrieben. Dies erfolgt
insbesondere über die Pronomina “dein, mein, sein” [AT 1955:99, 100; ET 1990:60,

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

72, 76, 81, 91, 95, 97, 133–135; ETNS 2001:152].
Nach dem Verlust der Macht nennt To<on Temür törö “mein Verlorenes”

alda<san nere törü min-u [AT 1955:66]). Die Zugehörigkeit des törö zum Herrscher

wird mehrfach unterstrichen: “törö der Erhabenen” bo<das-un törö [ET
1990:189, 191]), “törö des Qa<ans” qa<an-u törö [ibid.:88, 89, 133, 165, 188,
190], “törö des Qa<ans der Mongolen” Mong<ol-un qa<an-u törö [ibid.:183]),
“törö der Qane” qad-un törö [ibid.:135]), “törö des Tayisi” tayisi-yin törö [
ibid.:182]), “törö des Qa<ans der Chinesen” Kitad-un qa<an-u törö [ibid.:185]).

Törö bezeichnet mithin nicht eine Essenz, die unabhängig vom Herrscher
Qan, Qa<an, Kaiser, Tayisi Titel des Oiratenherrschers) oder der Gemeinschaft

existiert, denn der Herrscher oder die Gemeinschaft werden von ihm
geleitet. Nur einmal wird törö einem Minister said) zugeschrieben: “Es war das

törö der Minister, die dem Brauch gemäss geehrt werden” kündülegdeküi yosutu

sayid-un törö bolai [ibid.:196]). Diese ihrerseits sind nicht getrennt vom Herrscher

zu sehen, da sie als Beamte seinen Willen vollstrecken.
Am Beispiel des Cinggis Qan lässt sich aufzeigen, dass sich die Vorstellungen

über die kosmologische Funktion des törö, welche dem Herrscher
zugeordnet wird, erhalten haben: “Dein törö, das ruhig/heilig/im Zentrum auf dem
Thron – Anm. der Autorin) errichtet worden ist” tibsin/ari<un-a/uran-a or oron-a
bayi <ulu<san törü & inu [AT 1955:60]). Bawden übersetzt die Passage wie folgt:
“Your rule, firmly/in purity/by skill established” [AT 1955:60]. Die zivilisatorische

Funktion von törö wird betont durch ihm zugeschriebene Charakteristika

wie “friedlich” taibing törö [ET 1990:135], engke törö [ibid.:72, 77; AT



464 TATYANA SKRYNNIKOVA

1955:106–7]), “anfänglich” ekilen törö [ET 1990:88]), “das errichtete törö”
AT 1955:51; ETNS 2001:208) oder “friedlich etabliertes törö” tübsin-e

bayi<ulu<san törö [ET 1990:81]), “rein errichtetes törö” ari<un to<ta<san törö

[ibid.:81]), “zur Spitze gewordenes törö” öndür bolu<san törö [ibid.:81; AT
1955:59]) oder “zum Berg gewordenes törö” a<ula bolu<san törü [AT
1955:59]), “vollendetes törö” bütügsen törö [ET 1990:118, AT 1955:87]),

“friedlich gewordenes, Jadegleiches grosses törö” tayibing bolu<san qas yeke
törö [ET 1990:132; ETNS 2001:169, 171]). Am häufigsten begegnen wir dem

Ausdruck “grosses törö” yeke törö [ET 1990:97, 102, 133, 139, 157, 173; AT
1955:82, 87: ETNS 2001:168, 170, 171], das von dem Zusatz “Jadegleich”
begleitet werden kann qas yeke törö [ET 1990:75, 132, 189]), was an das “
Jadegleiche törö” qas törö) [ET 1990:76, 97, 111] erinnert.

Wenn der Begriff törö zusammen mit dem Attribut “Jadegleich” gebraucht

wird, suggeriert er das Symbol der obersten Macht, das Jade-Siegel. Die “Jade-

Siegel” können als “Macht” interpretiert werden oder genauer als “oberste

Macht”, da qas törö in den meisten Fällen auch vom Attribut “gross” begleitet
wird.

Törö kann aber auch negative Konnotationen haben: “Zerstörtes törö” ebderkei

törö [ET 1990:77], ebderegsen törü [AT 1955:55, 107]), “zurückgelassenes
törö” bayil<a<san törö [ET 1990:60]).

Sehr oft trifft man den Terminus in Verbindung mit Verben in der Bedeutung

von “etwas gründen, errrichten” an: “errichten, etablieren, gründen” bayi<ulqu,
to<ta<aqu); “machen” bol<aqu). Die Ausübung von Macht im Staat beginnt mit
der Etablierung von törö törö-yi bayi<uluqu). Dies wurde schon im Zusammenhang

mit Cinggis Qan erwähnt [ET 1990:76]. In dem dem Cinggis Qan gewidmeten

Ma<ta<al des Sünit Küligen fällt eine Reihe von Synonymen besonders

auf: “Dein fest errichtetes törö, Dein auf Deinen Wunsch gegründetes Gesetz

[…]. Dein rein errichtetes törö” tübsin-e bayi<ulu<san törö cinu. duralan jokiya
<san jasa< cinu […] ari<un to<ta<san törö cinu [ibid.:81]).

Im ET wird zudem deutlich, dass die Etablierung des törö zur Machtlegitimation
dient. Danach hat der Anwärter auf die Macht das Recht, den Thron zu besteigen

und erhält den Titel Qa<an: “Dieser Qa<an errichtet ohne Gerechtigkeit törö […]
ohne Gesetz führt er die Regierung” ene qa<an joli ügei törö-yi bayi<ulun. […]
yosun ügei jasa<-i yabu<ulun [ibid.:101]).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 465

Ein Synonym zum Vorhergesagten bildet törö-yi to ta aqu. Anlässlich der

Inhronisation des Molan Tayiji sagen alle Versammelten: “Du hast das törö des

grossen Ulus begründet. Nun verweile als Qa<an” yeke ulus-un törö-yi ci to<-
ta<alu<ai. edüge ci qa<an sa<u [ET 1990:117]). Ein anderes Beispiel gibt
Bawden: “Muquliqai Ong of the Ongni<ud had settled the government of the
great people” [AT 1955:175] ongni<ud-un muquliqai ong-yi yeke ulus-un törü
to<taba [ibid. 86]). Ich kann mich allerdings Bawden, der den Terminus törö mit
“government” übersetzt hat, nicht anschliessen.

Nach meinem Dafürhalten schreiben beide Begriffe törö-yi bayi<uluqu/ tö-rö-

yi to<ta<aqu) dem Qa<an eine Verbindung zum universalen Gesetz zu. Dies

erscheint als legitime Begründung seines Herrschaftsanspruches.

Die Etablierung des törö verlangt seine Ausführung törö-yi jasaqui): “Um
das törö des ganzen Ulus auszuführen, gewährte [Cinggis Qan] den grossen Titel
gün, grosse und bedeutende Ämter yamun), grosse Geschenke zusammen mit
kleineren. Er machte die Fürsten zu [Befehlshabern über] Hundertschaften,
Tausendschaften, Zehntausendschaften und Hunderttausendschaften” narmai ulusun

törö-yi jasaqui-yin tula. gün yeke cola kündü yeke yamu. kürtele yeke ögli-ge-

yi. kündü könggen jergeber anu soyurqaja. ja<utan. Ming<atan. tümeten tüg

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

tüme<te>n-ü noyad bol<an [ET 1990:73]).
Es ist bekannt, dass weder der Titel gün noch yamun-Ämter im 13.

Jahrhundert existierten, doch die rückwirkende Zuschreibung dieser Handlungen an
Cinggis Qan ist ein impliziter Hinweis auf die Existenz ähnlicher Praktiken in
der Mongolei des 17. Jahrhunderts. In den Quellen werden ausser der Titelverteilung

keine anderen Handlungen erwähnt, die auf die Erfüllung der
Machtfunktion des Qa<ans hinweisen. Es ist jedoch klar, dass der Ausdruck törö-yi
jasaqui die Ausübung der obersten Macht im Staat bedeutet, welche wiederum
an den obersten Herrscher delegiert wird.

Das AT bestätigt diesen Befund: “Ongqurqai son of Öljei of the Mong<oljin, and

Uta<a&i Sabi of the Qali<u&in of the Ordos, presented an offering to Dayan
Qa<an from the Bara<un ~urban Tümen at >a<an Ger. They came as messengers

begging for their lives and saying: ‘Rule our country’ törü-ben jasan gejü eljü
irebe [AT 1955:99])” [ibid.:188]. Dorthin entsandte Dayan Qa<an seinen Sohn
Abaqai. “He has come saying he will rule our country” [ibid.:188] törü-yi
bidan-i jasay-a [ibid.:100]). Die Vermutung liegt zudem nahe, dass der Terminus

törö hier mit einer Bedeutung verwendet wird, die in jener Zeit entwickelt wurde
und die in Zusammenhang mit der Macht oder dem Herrscher steht. Die Bedeutung

“Macht” lässt sich auch durch ein Paarwort ausdrücken. So zeigte Sa<ang



466 TATYANA SKRYNNIKOVA

Secen, nachdem er den Titel Qung Tayiji erhalten hatte, “seine Macht jasa
törö) stärkend, in grossem Masse Gnade” jasa< törö-yi qatang<adqan yekede

qayiralabai [ET 1990:171]). Gleichzeitig erhält törö eine weitere Bedeutungsnuance.
23 Dies zeigt sich in der folgenden Textpassage: “Den Noyan, Tabunang

und Sayid, die das Gesetz ausübten, jedem von ihnen gab man eine grosse
Belohnung. Daraufhin verfassten sie das grosse Gesetz, indem sie es neu bearbeiteten

und festlegten” Törö-yi jasa<san noyad. tabunang-ud sayid-tur. Zus büri
yeke sang öggüged. yeke törö-yi elsegüljü to<ta<an nayira<ulbai [ibid.:173]). Die
Neubearbeitung und Festlegung von törö deutet darauf hin, dass hier von einem

geschriebenen Text die Rede ist.
In den Texten kommt des Öfteren das Faktum der gewaltsamen Machtergreifung

zur Sprache. Die gewaltsame Machtergreifung kann einfach durch den

Sieg des erfolgreichen Herrschers festgestellt werden: Altan Qa<an unternahm
einen Feldzug, um sich an den Oiraten zu rächen, und “übernahm die Macht”
törö-yi abubai [ibid.:146]). Die Zugehörigkeit zur ergriffenen Macht wird

oftmals folgendermassen gekennzeichnet: “Er übernahm die Macht des Qa <ans der

Mongolen” Mong<ol-un qa<an-u törö-yi abu<ad [ibid.:183]); “er übernahm die

Macht eines Tayisi” tayisi-yin törö-yi abu<ad [ibid.:182]; die Mandschus “
übernahmen die Macht des Herrschers der Chinesen” Kitad-un qa<an-u törö-yi
abubai [ibid.:185]); “Was die Macht des Qa<ans angeht, so übernahm er sie”
qa<an-u törö-yi anu abubai [ibid.:188]).

Vom törö, das immer zum höchsten Herrscher gehört, hängt die Existenz der
Gemeinschaft direkt ab, wie die folgenden Beispiele illustrieren: “Cinggis Qa<an

der Mongolen verjagte den Manzu Altan Qa<an der Chinesen und was seine

Macht angeht, so übernahm er sie” Mong<ol-un Cinggis qa<an Kitad-un Manzu
Altan qa<an-i kögejü <ar<an. törö-yi inu abcu [ibid.:68]) und brachte unter seine

23 Törö kann zusammen mit dem Wort jasa verwendet werden. Dies bestätigt ihre Synonymi¬

tät: jasa törö [ET 1990:171], törö jasa [ibid.:60, 82]. Bei Sa<ang Secen wünscht Ar<asun

Qorci Cinggis Qan Prosperität und erwähnt in diesem Zusammenhang “dein Jadegleiches

grosses Gesetz” qas yeke törö jasa< cinu [ ibid.:60]). Die Wortverbindung wird auch in
Bezug auf Qubilai verwendet “ indem das Gesetz durchgeführt wird” törö jasa<-i yabu<ulquidur

[ibid.:82]). Dass die Wortverbindung törö jasa in den angeführten Beispielen als
Paarbegriff auftritt und nicht als gleichartiges Satzglied, lässt sich aus dem Fehlen der Konjunktion

“und” mong. qoyar) folgern. Die Begriffe umfassen allerdings verschiedene Bedeutungen.

Dies wird an Sätzen wie törö-yi bayi ulun: […] jasa -i yabu ulun [ibid.:101] deutlich,
die die Verbindung zwischen der Etablierung des törö und der Vollstreckung des Gesetzes

zeigen. Hieraus ergeben sich letztlich zwei Bedeutungen von törö: 1) Gesetz bzw.
Herrschaft, die sich konstitutuiert, sowie 2) Macht, die man nehmen, bewahren, errichten kann.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 467

Herrschaft seine Macht – erke-dür-iyen oro<ulu<ad) die dreizehn Bezirke der
achtzehn Tümen der Chinesen. Daher ist der Griff nach der Macht durch den

Hinweis auf die Politik markiert: “Toqan/Esen Tayisi der Oiraten ergriff die
Macht der Mongolen” mongol-un törü-yi oyirad-un toqan/esen tayisi abuba [AT
1955:81–83]), was Bawden übersetzt mit “took over the government of the
Mongols” [ibid.:113]. Esen Tayisi “ergriff die Macht der Oiraten und Mongolen
und wurde zum Qan” oyirad mong<ol qoyar-un törü-yi ab&u qan sa<ubai-a
[ibid.:84]). Die Machtübernahme durch den einen Herrscher steht im
Zusammenhang mit dem Machtverlust des anderen törö-ben aldaqu). Letzteres wird
durch eine auf To<on Temür bezogene Aussage im ET belegt, der seine Macht
verlor: “Der Qa<an verlor seine Macht” qa <an törö-ben aldaqu [ET 1990:91]),
“er verlor sein Jadegleiches törö” qas törö-ben alda<san aju<u [ibid.:97]), “er

verlor sein grosses törö” yeke törö-ben aldabai [ibid.:97]). Über To<on Temür
heisst es: “Er verlor sein grosses törö […] als er sein grosses herrscherliches törö
zurückliess” yeke törö-ben abtabai. […] Qan yeke törö qocorbasu [ETNS
2001:152]).

Nach der Machtübernahme hält der Herrscher an der Macht fest törö-yi bariju).
Auch dies belegen die Quellen. So hebt der Satz “Die fünfzehn Qane der Mongolen

bewahrten die Macht” Mong<ol-un arban tabun qad törö-yi barijuqui [ET
1990:97]) die Legitimität des Anspruches der Nachkommen Cinggis Qans auf
die oberste Macht in der Periode zwischen dem Fall der Yuan-Dynastie und dem
Wiedererstarken der Mongolen als Resultat der Herrschaft des Dayan Qa<an
hervor. Zuvor symbolisierte die Machtergreifung der Mongolen, die in den

historischen Quellen als universale Herrscher dargestellt werden, die Besitznahme
durch das universale Weltgesetz: “Nachdem To<o<an Tayisi das törö der Mongolen

ergriffen hatte, errichtete er das grosse törö” Mong<ol-un törü-yi abu<-
san-u qoyina toqoqan tayisi yeke törü bariju24 [AT 1955:82]). Das an die Persönlichkeit

des Herrschers gebundene törö qa<an-u törö-yi barin [ET 1990:88, 89,
188, 190]) erscheint zur gleichen Zeit als das törö der Gemeinschaft ulus-un
törö-yi bari<ad [ibid.:186]). Der Ausdruck törö-yi bariju, also “die Macht ergreifen,

herrschen”, deutet klar auf die Festlegung der höchsten Macht über die
politische Gemeinschaft auf einen bestimmten Herrscher hin. Die Beispiele verweisen

auf eine grundsätzliche Anthropomorphisierung der politischen Macht,
während keine klar umrissene Grenze zwischen dem Herrscher Qan/Qa<an) und

24 In der Übersetzung von Bawden: “After taking over the rule of the Mongols, To<u<an Tay¬

isi,

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

seizing the great government” [AT 1955:171].



468 TATYANA SKRYNNIKOVA

seinem Herrschaftsbereich, der mit dem mongolischen Begriff ulus bezeichnet

wird, erkennbar ist.

Qa an, törö und ulus

Der Verbindung zwischen Qa<an, törö und ulus manifestiert sich kontinuierlich.
So heisst es in Bezug auf Bodi Alag Qa<an: “Wie kann das grosse Jadegleiche

törö, das ruhig geworden ist, zerstört werden, der grosse Ulus, der von deinem

Vater errichtet worden ist” ebüge-yin cinu to<ta<a<san qayiran yeke ulus.
tayibing bolu<san qas yeke törö-yi yakin ebdemüi [ET 1990:132]). Die Aussage

verdeutlicht die Abhängigkeit des törö vom Herrscher, sowie umgekehrt der
Gemeinschaft ihrerseits vom törö.

Die Anthropomorphisierung von törö wird auch durch den Umstand bestätigt,
dass sich törö im Zusammenhang mit einem Herrscherwechsel verändert durch
Tod, Geburt, Verrat). Mit dem Tod Cinggis Qans “ist dein törö, das einem Jade-

Juwel gleich ist, zerrüttet worden” qas erdeni metü törö cinu sama<uram j-e),

“das zur Spitze gewordene törö jasa deine beiden Söhne Ögedei und Tolui sind
verwaist” öndür bolu<san törö jasa< Ögedei Tolui qoyar köbegün) cinu önicidem

j-e [ibid.:81]). Als der chinesische Tang Inggei Ding geboren wurde, war
dies “das Zeichen des Wechsels deines To<on Temür – Anm. der Autorin)
törö” cinu törö ulariqu-yin belge [ibid.:95]). Der Verrat am Herrscher wird als

Verbrechen gegen das grundlegende Existenzprinzip der Gesellschaft angesehen.

Qutuba<a, genötigt, einen Teil der Mongolen vom Qa<an-Herrscher zu
trennen, “zerstörte die Bildung von törö bütügsen törö-yi bürelgegsen

[ibid.:118]). Daher sagt seine Frau über Möngke und Qata Buqa, die einen Konflikt

zwischen Muquliqai Onga und Molon Qan provozierten, in dessen Folge
letzterer starb: “who destroyed my pitiable government […] who annihilated my
perfect government” [AT 1955:177] qayiran yeke törö-yi min-u ebderegülügsen

[…] bütügsen törö-yi min-u bürelgegsen [ibid.:84]). Manduqai Qatun “caused

the people of the Six Tümen to bring into default the whole rule of the Oyirad”
[AT 1955:182–183] jir<u<an tümen ulus-iyan. oyirad-un nigen törü-i endegülbei

[AT 1955:93]).
Wie deutlich geworden ist, ziehe ich es in vielen Fällen vor, törö nicht zu

übersetzen, da der Begriff zwei Bedeutungen umfasst: zum einen das universale
Gesetz, dem eine Verbindung zum Herrscher zugeschrieben wird, zum anderen

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 469

die Herrschaft, welche durch diese Verbindung legitimiert wird. Auf diese direkte

Verbindung zwischen törö und Herrscher verweist auch das folgende
Beispiel: “Als die Nachkommen des Dayan Qa <an, die Familie der Qane, die Diener
im grossen Ulus, in ihren Handlungen vom törö abwichen, konnten sie durch das

friedliche törö nicht mehr in seine Macht eintreten. Gemäss einem alten Bittgebet

von früher, wenn der Herrscher zornig wird, zerstört er sein eigenes törö.
Durch das kriegerische törö versammelten sich die sechs grossen Ulus […] Dies
war die machtvolle Handlung der Qane, die sich von Töröbolad, dem ersten

Sohn des Dayan Qa <an, herleiteten.” Dayan qa<an-u ür-e. qad-un uru<-ud ba.

qarali <ud yeke ulus-tur. törö-ece eteged üile yabudal olan bolu<san-dur. taibing
törö-ber erkedür-iyen. oro<ulun yada<un. ülibesü erten-ü qa<ucin üliger-tür.
qa<an kilinglebesü törö-yügen ebdemü. jir<u<an yeke ulusi Daicing törö-ber

quriya<ad. ene ber Dayan qa<an nigedüger köbegün Töröbolad-aca salu<san

qad-un törö yabudal bolai [ET 1990:134–135]).
In dieser Textpassage sind einige äusserst wichtige Aspekte festzuhalten:

1) Die Personifizierung von törö, die schon oben angedeutet wurde, und die

törö als zum Qan/Qa<an zugehörig oder sogar von ihm abhängig definiert; 2)
mittels törö fügt man sich der herrscherlichen Macht; 3) die Doppeldeutigkeit
der Bezeichnung von Gemeinschaft der Herrschaft), welche sich mittels törö
unter der Schirmherrschaft des Herrschers zusammenschliesst. Dies sind in der

Textpassage der grosse Ulus und die sechs grossen Ulus.
Der Erhalt von törö bedeutet also den Erhalt des Rechts auf Macht in der

jeweiligen Gemeinschaft, die in verschiedenen Formen auftritt:
– Veränderung des Status: Darum erhielt “Barsubolad die Macht über die

drei rechten [Tümen] und wurde infolgedessen zum Jinong über die rechten
Tümen” bara<un <urban-u törö-yi abcu öggügsen-ü tula. bara<un tümen degere

jinong bol<asu [ibid.:129]).
– Inthronisation: “Der Fürst Layang der Nanggiyad [Südchinesen] ergriff

die Macht. Er verweilte im Allgemeinen auf dem herrscherlichen Thron des

Gaozung Qa<an” Nanggiyad-un Layang kemekü noyan törö-yi inu abubai. yerü
Gaozung qa<an-u qan oron-a sa<u<san [ibid.:68]).

– Festigung der Macht: Der Oirat Esen, dank der Tapferkeit des Abdula
Secen, der Standhaftigkeit des Batula Ba<atur und der Tatkräftigkeit des Nigitei
Mergen “ergriff das törö der Mongolen […]. Ihr, Vater und Sohn, errichtet die
Macht der vierzig und vier!” Mong<ol-un törö-yi abu<san-iyan. […] ta ecige
köbegün qoya<ula Döcin Dörben qoyar-un törö-yi bari<tun [ibid.:116]).

Der oberste Herrscher begründet törö, er baut auf und stiftet Frieden. Er
macht also alles dafür, dass der Ulus aufblüht und zufrieden ist. So wird vom

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



470 TATYANA SKRYNNIKOVA

Mandschu-Herrscher Shun-shih gesagt, er “hat von Anbeginn an den ganzen

grossen Ulus geordnet, und das Jadegleiche grosse Gesetz / die Regierung ruhig
und friedlich gemacht” kür yeke ulus-i tul<urca jasan. qas yeke törö-yi esen

tayibing bol<abai [ibid.:189]), er hat die Religion des Buddha unterstützt und

“das Gesetz der Heiligen etabliert, es überaus ordnend und beruhigend” bo<dasun

törö-yi asuru tübsidken bayi<ulju [ibid.:189]).
Daher darf man sich gegen törö, das mit dem höchsten Herrscher verbunden

ist, nicht auflehnen, in den Worten des Qar<ujud Tayiji: “Es gibt kein törö,
das sich gegen den herrscherlichen Vater richtet. Es ist unnötig. Ich spreche für
das Jadegleiche törö” qan ecige-yin esergü ügülekü törö ügei bülüge. qayiran
ner-e. qas törö-yin tula ügülemü bi [ibid.:111]). Dies bedeutet, dass törö weiterhin

verteidigt und beschützt. Diese Funktion füllen die dem Herrscher nächsten

Mitstreiter aus. Als solchen hat Cinggis Qan den Bo<orci ausgezeichnet, über
den oben gesprochen wurde [ibid.:73, 75]).

Im ET wendet sich Altan Qa<an nach dem Erhalt des Titels “Qa<an” vor
den acht weissen Jurten an Darayisun Qa<an: “Nun, der Titel ‘Sitau Qan’, der
das törö des Qa<ans stützt, war ein Titel der unbedeutenden Qane. Ich bitte dich,
mir diesen Titel zu verleihen. Ich werde dein grosses törö schützen” edüge

qa<an-u törö-yi qasi<ci. sitau qan kemekü ücüken qad-un cola bui bülüge. nadur
tere cola-yi soyurq-a. bi yeke törö-yi cinu qasisu<ai [ibid.:133]).

Die Beschaffenheit oder Qualität des törö bestimmt die Qualität des Lebens

der ganzen Gemeinschaft. Dieser Umstand wird durch die allgemeinen Vorstellungen

von törö als Phämomen, welches das Funktionieren der Gemeinschaft
gewährleistet, präzisiert: “Bei zerrüttetem törö ist das Leben schlecht, bei
friedlichem törö ist das Leben gut” ebderkei törö-dür qor<alaltai. enggke törö-dür

nutu<laltai [ET 1990:77]. “Der Mensch, der nicht an sein törü gedacht hat, denkt
an das schlechte törü […] Wasser überschwemmt sein Feuer” öber-ün törü-yi
ese sana<san kümün ma<u törü-yi sanamu. […] Öber-ün <al-iyan usun kibe [AT
1955:77]).25 “Das verlassene törö ist nicht behütet worden. In die Richtung des

starken törö ist geschaut worden” bayil<a<san törö-yi ese sakibai. batu törö-yin
jüg qarabai [ET 1990:60]). Handlungen sollen nicht im Widerspruch zum törö
stehen: “Es wird doch nicht Hindernisse für euer mongolisches törö geben”
tanu Mong<ol-un törö-dür qarsi ele bolu<ujin [ibid.:164]).

25 In Bawdens Übersetzung: “A man who has not thought about his own country, will he think
about our country? […] He has put water on his own fire” [AT 1955:166].

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 471

Hin und wieder finden sich auch allgemeine Bedeutungen von törö wie Gesetz,

Regel oder Sitte: “Das Gesetz des Sterbens und der Wiedergeburt durch die
vorherigen und späteren [Zeiten hindurch]” Urid qoyid-iyar üküjü yegüdkeküi-yin

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

törö [ibid.:201]).
Im Satz, den Qon <oa Bidci ausspricht, nachdem Dügüreng Qung Tayiji zu

ihr gekommen ist, tritt törö nicht in der Bedeutung von Gesetz auf, sondern als
Sitte oder Regel: “Es gibt ein Gesetz, dem gemäss Himmel und Erde vereint
sind. Es gibt eine Sitte, der gemäss die erhabenen Qane nach ihrer Braut
Ausschau halten” tengri <ajar qoyar qamtudqui yosun bileü. degedü qad beri-yügen
üjeküi törö bileü [ibid.:99]).

Auch eine mehr oder weniger partikulare Bedeutung von törö gilt es zu beachten.

Als Beispiel soll hier ein Abkommen gelten, das wir in den Beschreibungen
der mongolisch-chinesischen Grenzbeziehungen und ihrer Regelungen finden.
Immer wieder wird der Terminus törö zusammen mit einem Wort erwähnt, das

die Bedeutung “Nachrichten von den Verhandlungen” vermittelt törö keleldekü/

kelelcekü) [ET 1990:171, 172; ETNS 2001:170, 171]). Gemeint sind hier
Verhandlungen, die den Grenzhandel betrafen. Der Verhandlungsprozess verlief
über die Erörterung mongolischer und chinesischer Forderungen und die
Ausarbeitung gemeinsamer Lösungen, die Bildung eines gemeinsamen Gesetzes also,
das im ETNS als “die Gesetze vereinigen” yeke törö neyilegülkü [ETNS
2001:168, 169, 171]) oder sie in Übereinstimmung bringen törö jokicaqu [
ibid.:167, 168]) bezeichnet wird.

Dies führte dazu, dass “sie gemäss dem Gesetz mit dem Ulus der Chinesen

einig gingen” Kitad ulus-lu<-a törö-ber neyilebei [ET 1990:146]). Als Resultat
wurden die Verhandlungen wohl schriftlich fixiert, was im Mongolischen
ausgedrückt wird durch “das grosse Gesetz wurde begründet” yeke törö to<ta<aqu”
[ETNS 2001:171]). Die Einigung bestand in der Öffnung der Grenzmärkte, auf
denen die Mongolen nun ihre Pferde verkaufen konnten.

Darüber, dass dies ein juristisches Dokument war, legt die Mitteilung zur
Fortsetzung des Abkommens und seiner Erneuerung unter Namudai Secen

Qa<an Zeugnis ab: “Nachdem er das grosse Abkommen von Chinesen und
Mongolen eingerichtet hatte, erneuerte er das Abkommen, begründet von seinem

Grossvater, dem Cakravartin Altan Qa<an” kitad mong<ol-un yeke törö-yi
tübsidkeged. Cakravarti altan qa< an ebüge-yügen bayi<ulu<san törö-yi sinedkegsen

[ibid.:208]).



472 TATYANA SKRYNNIKOVA

Die Nichtübersetzung des Terminus törö wird damit seiner Polysemantik
gerecht. Es ist deutlich geworden, dass der Begriff in enger Verbindung mit Macht
steht, einer Macht, die der Herrscher erhält und festigt oder die er verliert. In
diesem Kontext kann der Terminus wiederum Bedeutungen umfassen, welche
die Souveränität der politischen Gemeinschaft markieren: Macht authority),
Herrschaft rule), Gesetz law), aber nicht Regierung government), deren
Bildung und Charakter in keiner Quelle behandelt wird, obwohl ich diese Bedeutung

in der Übersetzung von Bawden belassen habe. Der Fakt, dass törö nie als

handelndes Subjekt auftritt, bestätigt, dass der Terminus nicht im Sinne von

“Regierung” verstanden werden kann.
Zugleich jedoch bleibt die ursprüngliche Bedeutung von törö als universales

Gesetz der Welt erhalten. Aus dieser Bedeutung sind die hier dargelegten

säkularisierten Bedeutungen hervorgegangen. Eine symbolische Ausdeutung
wird in der Beschreibung des Konflikts des Dayan Qa<an mit den drei rechten

Tümen gegeben AT, §§ 115–117). In der Übersetzung von Bawden lautet die
Stelle:

Bayan Örmeger of the Burbu< hit the banner of Dayan Qa<an, and deceivingly set up the

banner of the Uriangqan. […] The Bara<un Tümen, saying that this was the banner of the

Qa<an, fought opposite the banner of the Uriangqan. Orda<uqai Ong, with his son Burqai,

Bayaqai Ba<atur of the Uriangqan, Sayin >aki&a Ba<atur of the Tabun of the Qor&in, and

Ba<asun Tabunang of a princely family of the Five Oto< of the Qalqa, these five, hearded

the armies [of Dayan Qa<an. – Anm. der Autorin]. Then the Uriangqan fled. The army of the

Tümed went in pursuit of them. Then they openly brought out and held the black banner of
the Qa<an. They broke and defeated the Tümed. Many soldiers of the Bara<un Tümen, saying

that the black banner of the Qa<an was their own, came in by error and were slaughtered.

[…] Dayan Qa<an took over the rule of the Bara<un ~urban tümen and brought them

into his own power [AT 1955:189–190] Dayan Qa<an bara<un <urban tümen-ü törü-yi ab&u

öber-ün erke-dür-iyen oro<ulbai [AT 1955:102]).

Hier wird eine Verbindung zwischen Macht und der Standarte tu hergestellt,

deren Aneignung den Sieg über den Gegner bedeutet, der damit seine

Souveränität verliert. Auf die symbolische Bedeutung der Standarte als Gefäss

des törö, das die Verbindung mit dem Herrscher konstituiert, wurde bereits
hingewiesen.

Im AT schliesst sich an die obige Schilderung eine Szene an, deren Sinn
unklar ist: “>aki&a Ba<atur, turning round again, said: ‘I will go in’. […] As he

went in, >aki&a said: ‘I shall not meet such a government as this every day’ törü
edür büri ülü u&iram [ibid.:190]). […] he asked: ‘Whose is the circle of rule?’

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 473

törü tögörig ken-dür bui [ibid.]). His groom said: ‘The circle is ours’” tögörig
man-u bui [ibid.]).

Törö bezeichnet hier in erster Linie etwas Reales, das man sehen kann,
jedoch nicht jeden Tag. Darüber hinaus steht törö hier in Verbindung mit einem
Kreis. Da dieses Sujet dem vorangehenden folgt, schlage ich vor, dass hier die
Rede von der materiellen Verwirklichung des törö ist, also von der Standarte,

die in die Mitte des Kreises gesteckt wurde und somit das sakrale Zentrum der
Gemeinschaft markierte. Die Vermutung liegt nahe, dass neben der säkularisierten

Bedeutung von törö gleichbedeutend mit Macht, Herrschaft und Gesetz)
auch die ursprüngliche Bedeutung des universalen Weltengesetzes mit all den

entsprechenden Konnotationen erhalten geblieben ist: etwas, das feststeht, gefestigt

ist, fortwährt, gewährt.

Die Standarte, mittels derer alle diese Handlungen vollzogen werden, dient
zugleich auch als Attribut, mit welchem törö in seiner Eigenschaft als universales

Gesetz sowie dem realen Zeichen der Macht verbunden ist.
Neben der Standarte ist auch der Thron oro[n], siregen) ein weiteres Symbol

der Beziehungen zwischen dem Herrscher und dem universalem Weltengesetz.

Er ist gleichermassen ein Symbol der Macht:

“Darayisun Küdeng Qa<an sat on the great throne. In the time of that Qa<an
the government was rectified and humanity was united, and he tranquilised the

Six Great Peoples” [AT 1955:193] darayisun küdeng qa<an yeke oro sa<uba.
tere qa<an-u üye-dür törü töbsidju törögsen nigedjü jir<u<an yeke ulus-i
engke&in amurli<ulbai” [AT 1955:106]). Altan Qa<an spricht sodann zu Darayisun

Qa<an: “Du hast den Titel Qa an, Thronherrscher, ergriffen, du hast dein

törö friedlich gemacht” siregen-ü ejen qa<an colaban abun. törö-ben tübsidkebei

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

ci [ET 1990:133]).

Fazit

Die vielfältigen Bedeutungen, die törö, einer der wichtigsten Begriffe der politischen

Kultur der Mongolen des 17. Jahrhunderts, aufweist, wurden versucht hier
zu rekonstruieren, um die Differenziertheit seiner Begriffsgeschichte aufzuzeigen

und dabei simplifizierende Interpretationen zu vermeiden. Die hermeneutische

Analyse hat die Vieldeutigkeit des Begriffes und die Unschärfe in der
Ausformulierung des Konzepts der höchsten Macht aufgezeigt. Die hier behandelte

historische Periode zeichnet sich dadurch aus, dass sich der konzeptuelle, politi-



474 TATYANA SKRYNNIKOVA

sche Wortschatz, der die Begriffe und Vorstellungen zur höchsten Macht widergibt,

erst zu entwickeln beginnt. Konzeptualisierungen von Macht wurden bei
den Mongolen des 17. Jahrhunderts nicht theoretisch begründet, sondern fanden

lediglich impliziten Eingang in die Chroniken.
Ungeachtet der Vieldeutigkeit des Terminus markierte törö jedoch immer

die Legitimität der Macht des Herrschers und bezeichnete niemals einen speziellen

Regierungsapparat. Deshalb wurden unter den neuen politischen Bedingungen

des 17. Jahrhunderts, als sich der Einfluss der Mongolen in der Region
verstärkte, die Begründungsstrategien ihrer Macht wichtiger und ihr Ausbau
zeichnete sich nun auch in der Erweiterung der Bedeutung des Begriffes aus.

Auf der Grundlage der autochthonen Vorstellungen über die Verbindung
des wahren Herrschers der zum Goldenen Geschlecht der Chinggisiden gehörte)

mit dem universalen Weltengesetz das seine Geburt durch den Willen des

Himmels bestimmte) bildete sich die Idee der Priorität der obersten Macht
heraus, die auf der Grundlage der buddhistischen Konzeption der zwei Gesetze

beruhte. Die Inkorporation autochthoner in buddhistische Konzepte führte sogar

zur Veränderung des Status der politischen Persönlichkeiten, die den Buddhismus

angenommen hatten: Altan Qan und Abadai Qan, die nicht höchste
Herrscher waren, wurden mit dem Titel Qa<an bezeichnet. In der Regel ist das törö
des Qa<ans das törö des Herrschers. Die Verbindung des Herrschers mit dem

törö stellte die Grundlage seiner Herrschaft dar, was durch den Zustand des Ulus
affirmiert wurde, der sich durch materiellen Wohlstand und inneren Frieden
auszeichnete. Für die hier behandelte Zeitperiode finden wir in den Quellen keine

unpersönliche Verwendung für den Terminus törö. Er bezeichnet nie das

Subjekt einer Handlung. Zudem ist die politische Macht eng verknüpft mit der
Person des Herrschers. Daher können wir feststellen, dass der Terminus auch im
17. Jahrhundert nicht losgelöst von seinen früheren Konnotationen und Bedeutungen

betrachtet werden kann.

Abkürzungen

AT Altan Tobci, siehe BAWDEN 1955
DTS siehe MALOV 1969

ET Erdeni-yin Tobci, siehe GOO et al. 1990
ETNS Erdeni tunumal neretü sudur, siehe KOLLMAR-PAULENZ 2001
ShT ira Tu uji, siehe 'ASTINA 1957

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476



DIE BEDEUTUNG DES BEGRIFFES TÖRÖ 475

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476

Bibliographie

BAWDEN, Ch.

1955 The Mongol Chronicle Altan Tobci. Text, translation and critical notes

by Ch. Bawden. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.
BEFFA, M.-L. et R. HAMAYON

1995 “The concept of tanggari in the Secret History of the Mongols”. In: Sh.
Bira ed.) Mongolyn Nuuts Tovchoo-ny 750 jiliin oid zoriulsan olon
ulsyn baga hural, vol. 1. Ulaanbaatar:185–194.

BONGARD-LEVIN G.M. et G.F. IL’IN
1985 Indiya v drevnosti. Moskva.
CHIODO, E.
2001/2002 “Praising Chinggis Qa<an and His Campaigns”. In: Ural-Altaische

Jahrbücher, N.F., Bd. 17:189–233.
ERDEMT, Ts.
2002 Töriin tuhait Mongol onol: müüh, filosofi, huuliin eshi Mongol theory

of state: historical, philosophical and legal origin). Ulaanbaatar: Choijal

Publishers.
ERMAN V.G.

1980 “Induistskaya mifoligiya”. In: Mify narodov mira. Moskva:223.
FREYDANK, H. et al.
1978 Der Alte Orient in Stichworten. Leipzig.
GOO, M. et al.
1990 Erdeni-yin tob i. (‘Precious Summary’). Sa ang Secen. A Mongolian

Chronicle of 1662. The Urga text transcribed and edited by M. Goo, I.
de Rachewiltz, J.R. Krueger and B. Ulaan. Faculty of Asian Studies
Monographs: New Series. No.15. The Australian National University.
Canberra.

HUMPHREY, C. et HÜRELBAATAR

2004 “Znachenie termina Törü v mongol’skoi istorii” The Term Törü in
Mongolian History). In: Mongol’skaya imperiya ikochevoi mir. Ulan-
Ude:464–482.

KOLLMAR-PAULENZ, K.
2001 Erdeni tunumal neretü sudur. Die Biographie des Altan qa an der

Tümed-Mongolen. Ein Beitrag zur Geschichte der religionspolitischen
Beziehungen zwischen der Mongolei und Tibet im ausgehenden 16.
Jahrhundert. Wiesbaden: Harrassowitz.



476 TATYANA SKRYNNIKOVA

LIU, Jin Fuo

1981 ed.) Arban buyantu nom-un tsagaan teuke. Huhhot: Inner Mongolia Peo¬

ples Press.

LUBSAN Danzan
1973 Altan Tobci. Translation, commentaries by N.P. Shastina. Moscow.
MALOV, S.E.

1969 Drevne-turkskij slovar’. Leningrad.
MARTYNOV, A.S.

1978 Status Tibeta v XVII—XVIII vv. v traditsionnoi kitaiskoi sisteme poli¬

ticheskikh predstavlenij. oskva.
RACHEWILTZ, I. de
1972 Index to the Secret History of the Mongols. Indiana University Publica¬

tions. Uralic and Altaic Series. Bloomington, vol. 121.
1996 The Mongolian Tanjur Version of the Bodhicary vat ra. Edited and

transcribed, with a Word-Index and a Photo-Reproduction of the

Original Text 1748). Wiesbaden: Harrassowitz.
2004 The Secret History of the Mongols. A Mongolian Epic Chronicle of the

thirteenth Century. Translated with a historical and philological
Commentary by Igor de Rachewiltz. Leiden-Boston: Brill.

RINTCHEN, B.
1959 Matériaux pour l’étude du chamanisme mongol. Bd.1. Wiesbaden:

Harrassowitz.
SAGASTER, K.
1976 Die Weisse Geschichte a an Teüke). Eine mongolische Quelle zur

Lehre von den Beiden Ordnungen. Herausgegeben, übersetzt und

kommentiert. Wiesbaden: Harrassowitz.

'ASTINA, N.P.

1957 ara Tud i. Mongol’skaya letopis’ XVII veka. Svodnyj tekst, perevod,
vvedenie i primechaniya. Moskva-Leningrad.

1973 Lubsan Danzin, Altan tob i (“Zolotoe skazanie”). Perevod s mon¬

gol’skogo, vvedenie, kommentarij i prilozheniya. Moskva.
SKRYNNIKOVA, T. D.
1997 Kharizma i Vlast’ v epokhu Chinggis-khana. Moskva: Izdatel’skaya

firma ‘Vostochnaya literatura’ RAN.
TOPOROV, V.N.
1980a “Varuna”. In: Mify narodov mira. Moskva:217.
1980b “Vedijskaya mifoligiya”. In: Mify narodov mira. Moskva:223.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 435–476


	Die Bedeutung des Begriffes törö in der politischen Kultur der Mongolen im 17. Jahrhundert

