
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 63 (2009)

Heft: 2

Artikel: Eine frühe buddhistische Steinstele (rdo ring) in sPu rang, Westtibet :
eine Neuuntersuchung : Bericht einer österreichisch-tibetischen
Feldforschung

Autor: Jahoda, Christian / Papa-Kalantari, Christiane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE
RDO RING) IN SPU RANG, WESTTIBET:

EINE NEUUNTERSUCHUNG
Bericht einer österreichisch-tibetischen Feldforschung1

Christian Jahoda & Christiane Papa-Kalantari, Wien

Abstract

This article presents a fresh perspective on a stone stele rdo ring) located in Cogro village near

the town of Purang in Western Tibet. The stele bears a relief of a standing Avalokite vara on the

front side and an inscription on two other sides naming a hitherto unknown member of the famous
Tibetan ’Bro clan seng ge zhang chen po ’Bro Khri brtsan sgra mGon po rgyal) as its donor.

New perspectives on this monument are provided not only by a transliteration and translation

of the inscription supplemented by information on related local oral traditions but also by
placing it in the broader context of history and in particular of the artistic development of works of
art during the time of the Central Tibetan sPu rgyal dynasty and the early period of the West
Tibetan kingdom.

The Cogro stele represents an important example of a distinctive, stylistically influential
type of early Tibetan art in this region which probably emerged as early as the 9th century and for
which evidence exists up to the end of the 10th century. This article examines the various trends

and regional types of this style in Western Tibet including Tabo) and also identifies comparative
examples of the early phase of this type occuring at Dunhuang and Central Tibet.

Die reichhaltige historische buddhistische Kultur Westtibets mNga’ ris) ist vor
allem durch die von Giuseppe Tucci 1933 und 1935 durchgeführten Forschungsreisen

und die darauf beruhenden Veröffentlichungen bekannt geworden.2 Diese

1 Für diverse hilfreiche Anregungen, Kommentare und Diskussionen bei der Erarbeitung
dieses Aufsatzes gilt der Dank Eva Allinger Universität Wien), Brandon Dotson School of
Oriental and African Studies, London), Guntram Hazod Forschungsstelle Sozialanthropologie,

Österreichische Akademie der Wissenschaften, Wien), Rudi Jahoda Quito), Horst

Lasic Institut für Kultur- und Geistesgeschichte Asiens, Österreichische Akademie der
Wissenschaften, Wien) und Christian Luczanits Freie Universität Berlin).

2 Dafür waren nicht nur die größeren wissenschaftlichen Veröffentlichungen wie z.B. TUCCI,

1936; TUCCI, 1949) verantwortlich, sondern vor allem auch die Reiseberichte und
populärwissenschaftlichen Bücher wie z.B. TUCCI/GHERSI 1934; TUCCI, 1937; TUCCI, 1973), die
auch zahlreiche interessante und sonst oft nicht zu findende Beobachtungen und Informationen

enthalten und deshalb für aktuelle Forschungen noch immer äußerst wertvoll sind.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



350 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Kultur ist untrennbar mit dem von Abkömmlingen der zentraltibetischen Dynastie

in der zweiten Dekade des 10. Jahrhunderts Jh.) Datierung nach den Angaben

in VITALI, 2003:54–55) gegründeten westtibetischen Königreich und dessen

regionalen Teil- bzw. Nachfolgereichen Gu ge, sPu rang und Ladakh La dwags)

verbunden. Die Angehörigen der königlichen Linie sie spaltete sich bald in
mehrere Zweige auf) und der mit ihnen verbündeten Adelsfamilien, die sich in
dieser Region etablierten oder bereits früher hier residiert hatten), waren in den

folgenden Jahrhunderten für die Gründung einer Vielzahl von Kloster- und

Tempelanlagen verantwortlich. Herausragende Begründer und Förderer dieser

buddhistischen Kultur waren der Herrscher Srong nge bzw. spätere königliche
Lama lha bla ma) Ye shes ’od 947–1024) und der Große Übersetzer lo chen)

Rin chen bzang po 958–1055) siehe VITALI, 2003:55–56, 61, 64). Als Folge
des Krieges zwischen dem Königreich Ladakh und der zentraltibetischen Regierung

des Dalai Lama mit Sitz in Lhasa wurden am Ende des 17. Jh. jene Gebiete

Westtibets, die bis 1630 zum Königreich Gu ge zu dieser Zeit auch sPu rang

einschließend) gehört hatten, in das zentraltibetische Staatswesen unter der Führung

des Dalai Lama eingegliedert. Trotz der damit eintretenden Marginalisierung

zum Teil wohl auch gerade deswegen) blieben nicht nur viele buddhistische

Monumente, religiöse Texte, Kultobjekte, usw. erhalten, sondern es blieben
auch althergebrachte Gegebenheiten im Bereich der sozio-ökonomischen
Organisation bestehen und es wurden bestimmte lokale Kulturtraditionen zum
Beispiel im Bereich der mündlichen Überlieferung oder des Hochzeitsbrauchtums)
über lange Zeiträume und zum Teil bis in die Gegenwart fortgeführt. Während
der Zeit der chinesischen Kulturrevolution 1966–1976) wurden auch in Westtibet

viele dieser einzigartigen buddhistischen Monumente, Texte, usw. beschädigt

oder zerstört und die Ausübung des Buddhismus und von Kultpraktiken der

Volksreligion stark eingeschränkt oder verboten.

Mit der Öffnung Tibets für den Tourismus in den 1980er Jahren begann

auch eine neue Phase der wissenschaftlichen Erforschung der tibetischen
Geschichte, Kultur und Gesellschaft, die anfangs vor allem auf die auch leichter
erreichbaren Gebiete und Stätten in Zentral- und Osttibet bezogen war und seit
den 1990er Jahren auch Westtibet inkludiert. Die kulturwissenschaftlichen
Forschungen in Westtibet wurden seither von chinesischen, tibetischen und
ausländischen Forschern im Bereich mehrerer Disziplinen, nicht selten in Form von
Kooperationen, durchgeführt, wobei Archäologie, allgemeine Geschichte,

Kunstgeschichte, Kultur- und Religionsgeschichte, tibetische Philologie und

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 351

Sozialanthropologie dominieren.3 Anhand dieser Forschungen wurde zwar
bestätigt, dass viele Kloster- und Tempelanlagen zum Teil massiv beschädigt oder
ganz zerstört worden waren, gleichzeitig erbrachten sie aber auch die Erkenntnis,

dass noch immer oder wieder) viel zu entdecken und wiederzuentdecken

ist, von dem angenommen wurde, das es schon lange verloren gegangen sei.

Im Jänner 2007 konnten die Verfasser dieses Aufsatzes zusammen mit
Tshe ring rgyal po von der Tibetischen Akademie für Sozialwissenschaften in
Lhasa eine mehrwöchige Feldforschung in Westtibet durchführen.4 Im Rahmen
dieser Feldforschung, die alle sieben Hauptverwaltungsbezirke oder Kreise
rdzong)5 des Regierungsbezirks Westtibet mNga’ ris sa khul) der Autonomen

Region Tibet inkludierte, konnten an mehreren Schlüsselorten intensive Explorationen

und je nach Umstand und Zeit mehr oder weniger umfassende
audiovisuelle und vereinzelt auch fotographische Dokumentationen zu ausgewählten
Forschungsthemen durchgeführt werden. Dies betraf u.a. Aspekte der religiösen
Geographie, die Geschichte einzelner Klöster, den Kult von Schutzgottheiten
und vor allem auch Aspekte der mündlichen Überlieferung wie z.B. bestimmte
Lieder), des Hochzeitsbrauchtums und anderer Feste. Dabei gelang es nicht nur,
einige bislang unbekannte und unzugängliche Manuskripte z.B. von Hochzeitsliedern),

Druckschriften und Inschriften sowie Wandmalereien video- und
fotographisch festzuhalten, sondern auch zahlreiche Interviews mit lokalen Infor-

3 Siehe z.B. LEVINE, 1992; LEVINE, 1994; TSHE RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING, 1994;
LUCZANITS, 1996; PRITZKER, 1996; VITALI, 1996; HUO WEI / LI YONGXIAN, 2001; VITALI,

2003; HELLER, 2004; TSHE RING RGYAL PO, 2005; TSHE RING RGYAL PO, 2006; HUO WEI,

2007; OROFINO, 2007.

4 Diese Feldforschung wurde auf der Grundlage eines Forschungsabkommens zwischen der

Tibetischen Akademie für Sozialwissenschaften TASS) in Lhasa und der Österreichischen

Akademie der Wissenschaften ÖAW) in Wien durchgeführt. Teilnehmer waren Prof. Tshe

ring rgyal po, Direktor des Instituts für Religiöse Studien, TASS, Dr. Christian Jahoda,
Mitarbeiter im OeNB Projekt 10944 “Political space, socio-economic organisation and religious
geography in Western Tibet” Leiter: Univ.-Prof. Dr. Ernst Steinkellner), Forschungsstelle

Sozialanthropologie, ÖAW, sowie Dr. Christiane Papa-Kalantari. Die Finanzierung eines

Teils der Reisekosten der Feldforschung von Christian Jahoda und des Kooperationspartners

Prof. Tshe ring rgyal po erfolgte durch den FWF Forschungsschwerpunkt S87 “Cultural
history of the western Himalaya”, Universität Wien. Alle übrigen Kosten wurden von Jahoda

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

und Papa-Kalantari privat getragen.

5 sPu rang auch sPu hrengs, etc.), sGar, rTsa mda’, Ru thog, dGe rgyas, sGer rtse, mTsho

chen.



352 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

manten zu speziellen Fragen der kulturgeschichtlichen und sozialanthropologischen

Forschung in Westtibet zu führen.6

Neben rTsa mda’ war der Kreis sPu rang eines der Hauptgebiete der
gemeinsamen Feldforschung. Dabei zeigte sich, dass zum Beispiel im Dorf grong
tsho) ’Khor chags7 im unteren Tal des rMa bya gtsang po8 ähnlich wie in Tabo

Spiti Tal, H.P., Indien), dessen Kloster eine Gründung von Ye shes ’od darstellt
und eng mit der westtibetischen Königslinie verbunden war, eine noch immer
vielfältige kulturelle Überlieferung im dörflichen Leben präsent ist. Dies ist u.a.

an bestimmten Festen und Festtagstrachten, auch am Schmuck und anderen

Gegebenheiten zu sehen. Für bestimmte Gemeinsamkeiten im religiösen Bereich,
wie zum Beispiel im Kult der Schutzgottheit rDo rje chen mo, der Tabo und

’Khor chags verbindet, reicht die gemeinsame Wurzel womöglich bis ins 10.
oder frühe 11. Jh. zurück. Es ist bekannt, dass ’Khor chags von ’Khor re, dem
Bruder von Ye shes ’od, gegründet wurde siehe VITALI, 1996:258f.). Dazu

kommt, dass hier wie auch in Tabo der Große Übersetzer Rin chen bzang po, mit
dem diese weibliche Schutzgottheit in einem entsprechenden in Tabo verwendeten

Anrufungstext bskang gso), wo sie als Beschützerin seiner Lehren bstan
srung) bezeichnet ist, verbunden wird, aktiv gewesen sein soll. Darauf, dass im
Kloster ’Khor chags vor wenigen Jahren im Zuge von Renovierungsarbeiten
Räume mit einer Vielzahl alter Handschriften und eingemauerten Plastiken
entdeckt wurden, wurde bereits kürzlich von Giacomella Orofino hingewiesen siehe

OROFINO, 2007). Dem ist noch hinzuzufügen, dass jene von Vitali als zerstört
bezeichneten Kapellen wie z.B. die Kapelle der Buddhas der Zehn Richtungen,
Phyogs bcu’i sangs rgyas kyi lha khang, siehe VITALI, 1996:455) mitsamt den

Malereien nach wie vor existieren, wie im Jänner 2007 festgestellt werden konnte.

Auch im näheren und weiteren Umkreis des heutigen Hauptverwaltungsortes

sPu rang im mittleren rMa bya gtsang po-Tal finden sich diverse, aus

unterschiedlichen historischen Phasen stammende buddhistische Bauten und Relikte.
Dazu zählen u.a. das zur ’Bri gung bKa’ brgyud pa-Schule zählende Höhlenklos-

6 Diese Interviews und alle anderen audio-visuellen Aufnahmen sind im Phonogrammarchiv

der Österreichischen Akademie der Wissenschaften archiviert.
7 Auch die tibetischen Varianten Kho char, Kha char und Khwa char kommen vor. In vielen

Veröffentlichungen westlicher und indischer Autoren wurde der Name dieses Ortes bis zum
Ende des 20. Jh. in einer indisierten Form als Khojarnath angegeben siehe z.B. TUCCI,

1937:38; SWAMI PRANAVANANDA, 1949; LUCZANITS, 1996).

8 Wörtlich Pfauenfluss. Auf nepalesischer Seite ist der Fluss als Karnali bekannt.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 353

ter von dGung ’phur,9 in dessen Versammlungshalle (’du khang) sich Malereien
von beachtlicher Qualität erhalten haben – diese beinhalten auch eine rare
Darstellung des zerstörten) ’Bri gung-Stammklosters dPal ’Bri gung mthil dgon
pa) in Zentraltibet, weshalb sie von besonderer historischer Bedeutung sind –
und auch eine nicht minder bedeutende historische Inschrift.10 Mitte Jänner 2007
konnte in einem einige Kilometer höher gelegenen kleinen Seitental des rMa bya

gtsang po in der Nähe von Za lang ein bislang unbekannter Höhlentempel mit
sehr gut erhaltenen Malereien entdeckt werden, die als Vorläufer der Malereien
der Versammlungshalle des Höhlenklosters dGung ’phur gelten können.

Aus jüngerer Zeit stammt das in der Gemeinde Khri sde Khri sde shang,
aus dem Chinesischen xiang) befindliche und auf einem markanten Bergkamm
über der Stadt sPu rang thronende Kloster gShags ’phel gling,11 das zu Ende des

17. Jh. von dGa’ ldan Tshe dbang dpal bzang po gegründet wurde und zur dGe
lugs pa-Schule gehört. Der ursprüngliche Klosterbau wurde wie einige andere

früher auf diesem Bergkamm befindliche sakrale und säkulare Bauten, wie zum

Beispiel Filialklöster des Sa skya-Klosters Dam chos gling oder die Festung

sTag la mkhar siehe auch TSHE RING RGYAL PO, 2006:107–112),12 von denen

nur noch Ruinen übrig sind, während der Zeit der Kulturrevolution zerstört.
Mithilfe der mittlerweile schriftlich festgehaltenen Erinnerungen früherer Mönche
gelang der gegenwärtigen Leitung des Klosters gShags ’phel gling der Versuch,
den ursprünglichen Bauplan und die frühere Ausstattung der Tempel wie sie bis
in die 1960er Jahre in Inventarlisten verzeichnet worden war) zum Zweck einer
geplanten Wiedererrichtung zu rekonstruieren.

Nur wenige Kilometer südlich der Stadt sPu rang liegt auf einer erhöhten
Lage über dem rechten Ufer des rMa bya-Flusses die Gemeinde Zhi sde Zhi sde

shang), die nach dem Dorf Zhi sde Zhi sde grong tsho) benannt ist. Etwa auf
halbem Weg zwischen der Stadt sPu rang und dem Dorf Zhi sde liegt eine kleine

9 Dieses Kloster wurde Tshe ring rgyal po zufolge während der Zeit von ’Bri gung sPyan snga

Gling pa Shes rab ’byung gnas 1187–1241) gegründet TSHE RING RGYAL PO, 2006:113) und

stammt demnach aus dem 13. Jh.
10 Eine erste allerdings) unvollständige Lesart dieser Inschrift wurde von TSHE RING RGYAL PO

2006:113–115) veröffentlicht. Während der Feldforschung 2007 wurde von C. Jahoda

mithilfe einer Videokamera eine detaillierte Nahaufnahme dieser Inschrift erstellt und Dr. Kurt
Tropper, Teilprojekt “Inscriptions of Western Tibet” des FWF Forschungsnetzwerkes S98

“The cultural history of the Western Himalaya from the 8th century”, Universität Wien, zur
weiteren Bearbeitung und Auswertung übergeben.

11 Auch die Variante bShad ’phel gling ist belegt TSHE RING RGYAL PO, 2006:110).
12 In älteren englischsprachigen Quellen findet sich auch der Name Taklakot, eine gemischt

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

tibetisch-indische Bezeichnung.



354 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

bäuerliche Siedlung mit dem Namen lCog / Cog ro. Dieser Name erinnert an die
Cog ro genannte Adelsfamilie, die nach Nyang ral chos ’byung eng mit sKyid
lde Nyi ma mgon, dem Gründer des westtibetischen Königreiches in der zweiten
Dekade des 10. Jh. verbunden war siehe VITALI, 1996:171–172). Im Kern der

Siedlung steht ein bereits seit langer Zeit als Lagerhalle verwendeter ehemals

buddhistischer Tempel, dessen Grundriss eine legendär behauptete Gründung
durch den Großen Übersetzer Rin chen bzang po als nicht unwahrscheinlich
erscheinen lässt. Eine Darstellung dieses Gelehrten wird ferner in einer in einem

Innenraum fragmentarisch erhaltenen Malerei vermutet. In der sogenannten
mittellangen Fassung seiner Biographie Rin chen bzang po rnam thar ’bring po) ist
ein Tempel in lCog ro erwähnt, d.h. an einem der 21 kleineren Orte yul chung),
deren Tempel, wenn sie auch nicht unbedingt von ihm selbst gegründet wurden,
zumindest zu seinen Wirkungsstätten zu zählen sind.13 Ob sich unter den heute

dick mit Lehmverputz bedeckten Wänden noch Reste einer alten ursprünglichen
Malschicht freilegen lassen könnten, die eine Überprüfung dieser Vermutung
ermöglichen würden, kann nicht beurteilt werden.

Der eigentliche Zweck des Besuchs dieser Siedlung war die Dokumentation
und Neuuntersuchung einer aus alter Zeit stammenden Steinstele mit einer
Reliefdarstellung eines stehenden Avalokite vara auf einer Seite und einer aus zwei
Teilen bestehenden religiös motivierten historischen Inschrift14 auf zwei anderen

Seiten, die zuvor im Jahr 2004 von Tshe ring rgyal po unter anderen Umständen

– noch in freiem Gelände – fotographiert worden war. Die nachfolgenden
Beschreibungen, historisch-vergleichenden Analysen und beigefügten Abbildungen
dieser bislang nicht in entsprechender Form veröffentlichten Stele dienen primär
dem Zweck, sie für weitere kunsthistorische und philologische Untersuchungen

zu erschließen und bekannt zu machen. Die Studie ist darüber hinaus der
Versuch einer Einbettung der Stele in den Kontext der Kultur- und Kunstgeschichte
der sPu rgyal-Dynastie sowie der frühen Phase der “späteren Verbreitung des

Buddhismus” im Königreich sPu rang Gu ge. Anhand den 1935 von Giuseppe

Tucci in Zhi sde gemachten Beobachtungen, weiters der in den letzten Jahren

von Tshe ring rgyal po in lCog ro aufgezeichneten mündlichen Überlieferung
und den Angaben der 2007 vor Ort befragten Einwohner der Siedlung werden

zusätzliche Perspektiven auf diese Stele aus sozial- und kulturanthropologischer

13 Siehe SNELLGROVE/SKORUPSKI, 1980:94–95, 108.

14 Eine erste englische) Übersetzung der Inschrift und Datierung der Stele wurde, soweit
bekannt, von VITALI 1996:168–169, Fn. 231) vorgenommen. Siehe dazu auch DENWOOD,

2007:51.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 355

Sicht eröffnet, die durch Bemerkungen zur gegenwärtigen und historischen
Funktion ähnlicher sowie einfacherer prähistorischer Stelen in der näheren und
weiteren westtibetischen Umgebung ergänzt werden. 15

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Dokumentation und Beschreibung

Die Besichtigung und Dokumentation der Stele sowie eine anschließende Befragung

dazu von Dorfleuten erfolgte am 16. Jänner 2007 und musste aus Zeitgründen

bzw. wegen der Prioriät anderer Vorhaben in nur wenigen Stunden durchgeführt

werden.

Die Stele befindet sich in einem eigens jüngst für sie am nördlichen Rand

der Siedlung lCog ro errichteten tempelartigen Gebäude. Das Gebäude liegt an
der westlichen Seite der Straße und ist dahinter von Feldern umgeben. An der

Ostseite vor dem Gebäude sind einige Stelen grober Machart aufgestellt Abb.
1), die sich nach Angaben von Dorfleuten früher an einer anderen Stelle befanden

siehe weiter unten).
Die Stele ist an der Basis in einen abgestuften Zementsockel eingelassen,

der an der Vorder- oder Ostseite den Blick auf die früher wohl teilweise unter
der Erde befindliche Basis freilässt und einen Kranz aus Lotusblättern erkennen
lässt. Die Stele misst an der Frontseite zusammen mit dem 18 cm hohen
Lotusfundament 185 cm, mit einer durchschnittlichen Breite im unteren Bereich von
ca. 51 cm und im oberen Bereich von ca. 49 cm. Die Breite der Seitenwände

beträgt jeweils ca. 18 cm Abb. 2).16

Die Stele ist wie früher, d.h. vor der Errichtung des Gebäudes, mit der
durch das Reliefbild eines Avalokite vara bestimmten Frontseite nach Osten
aufgestellt Abb. 3).17 An den beiden schmalen, nach Süden bzw. Norden gerichteten

Seitenwänden befinden sich zwei tibetische Inschriften in dbu can-Schrift,

15 Die Forschung von C. Jahoda zu diesem Aufsatz u.a. ein Studienaufenthalt im Istituto
Italiano per l’Africa e l’Oriente und im Museo Nazionale d’Arte Orientale “G. Tucci”, Rom)
erfolgte im Rahmen des FWF Projekts P20637 “Mündliche Überlieferung und Feste Westtibets”

Leitung: C. Jahoda), Forschungsstelle Sozialanthropologie, Österreichische Akademie
der Wissenschaften.

16 Die Breite der Seitenwände entspricht damit der Stele in Pooh im oberen Kinnaur, deren

Abmessungen von THAKUR 1994:369) ebenfalls mit 18 cm angegeben wurden. Zu dieser

Stele siehe weiter unten.

17 Der oberste Teil der Stele scheint durch Verwitterung verloren gegangen zu sein. Dies wird
auch anhand der Fehlstelle am oberen Bogen des ovalen Nimbus augenfällig.



356 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

die jeweils ca. auf Schulterhöhe des Avalokite vara, etwa in einer Höhe von 130

cm von der obersten Stufe des Betonsockels an gerechnet, beginnen. Für beide

Inschriften wird die gesamte zur Verfügung stehende Breite der Seitenwände bis
an den Rand genutzt. Die Inschrift an der Südseite im Umfang von 19 Zeilen,
die mit einer Angabe des Jahres und Monats der Bitte der Errichtung der Stele

beginnt, kann als Textanfang gelten. Jene an der Nordseite im Umfang von 24
Zeilen bezeugt durch den Verweis auf die in Gegenwart von Avalokite vara
angeführte Beichte und Widmung die Durchführung des Auftrags. Während die
gesamte Oberfläche der beiden Seitenwände mit den Inschriften geglättet ist, ist
die nach Westen gerichtete Rückseite der Stele nur grob behauen.

Die Beschaffenheit der Oberfläche der Stele18 weist an den vier Seiten

durchaus gewisse Unterschiede auf. Besonders auffällig sind an der Frontseite
die hier an vielen Stellen angebrachten Buttergaben bzw. die deutlich dadurch
verursachten Flecken, die den Stein etwas dunkler erscheinen und das Relief an

diesen Stellen etwas mehr hervortreten lassen. Ebenfalls bemerkenswert sind
Stellen mit roter Farbe, die auf der rechten Handfläche und am rechten Oberarm
des Avalokite vara, im Bereich des oberen Teils des Hüftgewandes und von dort
bis hin zum rechten Rand zu finden sind. An der nordseitigen Wand ist die
gesamte untere Hälfte durch diese rote Farbe geprägt. Der untere Teil der Inschrift
im Ausmaß von ca. 8 Zeilen), die bis auf ein paar Stellen in den beiden letzten

Zeilen, wo die rote Farbe etwas die Inschrift überdeckt, von der Farbe freigehalten

ist, ist aufgrund des dadurch gegebenen Kontrasts besonders gut lesbar. An
der südseitigen Wand ist die rote Farbschicht im gesamten Bereich der Inschrift
bemerkbar, erscheint allerdings bis auf die ersten 7 Zeilen von geringerer Intensität

oder verblasst zu sein. An der Rückseite sind nur im Bereich der obersten

ca. 20 cm der Stele einige Stellen mit dieser roten Farbe bedeckt, während die
Farbgebung der restlichen Oberfläche weitgehend die natürliche Beschaffenheit
des Steins zeigt. Zu welcher Zeit diese Farbe aufgebracht wurde, ob dies
möglicherweise unmittelbar im Anschluss an die Fertigstellung der Stele geschah oder

zu einer späteren Zeit, vielleicht sogar rezent erfolgte, kann nicht beurteilt werden.

Auch in diesem Fall wäre die Kenntnis des Farbpigments und der che-misch-

physikalischen Eigenschaften der Farbe für weitere Schlussfolgerungen

18 Aus geologischer Sicht scheint es sich bei dieser Stele um einen eisenreichen Kalkstein oder

einen kalkigen, gelb-braun oxidierenden Sandstein mit rundlichen Bruchtexturen wie an der

Rückseite der Stele zu sehen ist) zu handeln, zumindest soweit dies eine vorläufige Beurteilung

anhand der fotographischen Dokumentation zulässt. Eine Aussage über die Herkunft
des Steins ist ohne Kenntnis der Geologie der näheren und weiteren Umgebung nicht möglich

Dr. Rudi Jahoda, persönliche Mitteilung, August 2008).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 357

sehr nützlich. Da bekannt ist, dass die Stele bis vor wenigen Jahren unter freiem
Himmel an der Straße zwischen lCog ro und Zhi sde stand siehe TSHE RING

CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING, 1994:4 und 5–6 für Abbildungen),19 und
daher davon auszugehen ist, dass sie an der Ost- und Südseite einer starken
Sonneneinstrahlung ausgesetzt gewesen sein muss, könnte dies eventuell erklären,
weshalb an diesen beiden Seiten im Vergleich zur Nordseite die Farbintensität
überwiegend geringer zu sein scheint.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Kunsthistorischer Befund

Auf der Vorderseite des regelmäßig gearbeiteten, kubischen Steinblocks der

lCog ro-Stele ist eine figürliche Darstellung Abb. 2) eingemeißelt, auf die im
Folgenden näher eingegangen werden soll. Sie ist aufgrund der Buddha Amit -
bha-Figur in der Krone als Bodhisattva Avalokite vara sPyan ras gzigs dbang
phyug), als Bodhisattva der Barmherzigkeit und geistiger Sohn des Amit bha, zu
identifizieren Abb. 3–4). Der rechte Arm ist in der Geste der Wunschgewährung

varadamudr gesenkt; die linke Hand hält einen Lotus padma), der über
der linken Schulter emporwächst. Ein Nimbus, in den ein Flammenkranz eingraviert

ist, rahmt seinen Kopf und eine r ziert die Stirn zwischen den Augenbrauen.

Der kostbare fürstliche sambhogak ya-Schmuck des Bodhisattva weist
auf überweltliche Pracht hin.20 Dazu gehört auch das lange, ausladende Hüftge-

19 Diese Publikation war den Autoren zum Zeitpunkt der Feldforschung nicht bekannt. Sie

wurde erst im Zuge der Literaturrecherchen zum vorliegenden Aufsatz entdeckt und konsultiert.

Dasselbe gilt für eine weitere in China erschienene Veröffentlichung, in der ein Abrieb
der Inschriften und eine freigestellte Abbildung der Frontseite der Stele ohne Lotusfundament)

mit einem wenig getreuen Farbton enthalten ist, beides jedoch ohne eingehenden

Kommentar ZHENG, 2000:173–174). Erst nach der Abfassung des Manuskripts wurde
bekannt, dass Prof. Wang Yao die Avalokite vara-Stele als Inhalt seines Vortrags für das 2003

in Oxford abgehaltene 10. Seminar der International Association of Tibetan Studies IATS)
angekündigt hat siehe WANG YAO, 2003). Ob er diesen Vortrag seither in schriftlicher Form
veröffentlicht hat, konnte nicht in Erfahrung gebracht werden.

20 Den Oberarmring ziert ein großer rautenförmiger Aufsatz in Blattrankenform, während das

juwelenbesetzte Hüftornament die Bauchpartie schmückt und das Hüftgewand dhot hält.
Eine Schleife oder ein Schmuckband, das in Körpermitte vom Hüftschmuck herabhängt und

bis über das Knie reicht, könnte eine Kette mit blütenförmigem Schmuckanhänger darstellen

oder eine Stoffbahn, die am Gürtel angebracht ist und die in einem blütenartigen Element

endet. Die Schultern sind von je einem geraden Wulst bedeckt, die vielleicht als herabfallende

Haarsträhnen zu verstehen sind oder aber als Haltebänder der Krone.



358 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

wand dhot das bis zu den Füßen reicht. Es ist in schematischen, runden Falten
angeordnet und durch sein Volumen besonders betont. Die roten Farbpigmente
an der Oberfläche deuten möglicherweise auf eine kultische Verwendung der
Stele hin.

Der Kult des Avalokite vara – und damit verbunden das Ideal des Opfer-und

Erlösungswirkens für andere und das Heil der Welt – verbreitete sich in
ganz Indien im späten Mah y na. Im Vajray na nimmt der Bodhisattva
verschiedene vielköpfige und vielarmige Gestalten an.21 Unter den vielen
Erscheinungsformen in Tibet tritt die Gottheit u.a. auch als Assistenzfigur eines zentralen

Buddha auf, wie etwa in dem aus dem Ende des 10. Jh. stammenden

Sanktum des Haupttempels von Tabo in diesem Fall mit einem Kopf und zwei
Armen) LUCZANITS, 2004: Fig. 21). In der späteren Alchi-Schule, z.B. im
gSum brtsegs ca. 1200), nimmt sie eine prominente vierarmige Erscheinung an

als Teil einer zentralen Kultfigurengruppe aus kolossalen Tonskulpturen, bestehend

aus den Bodhisattvas Avalokite vara, Mañju r und Maitreya ibid.:209).
Ferner wird sie als Souverän eines Mandalas verehrt. 22

Die Einführung des Avalokite vara-Kults in Tibet wurde von späteren
tibetischen Historikern, die diesbezüglich Texten wie Chos rgyal srong btsan sgam

po’i ma i bka’ ’bum und anderen legendären Quellen folgten, mit König Srong
btsan sgam po verbunden, der darin als Emanation dieses Bodhisattva angesehen

wird.23 Dieser Aspekt politischer Theologie kommt auch in den Darstellungen
von Bodhisattvas und Laienanhängern in den zentraltibetischen Tempeln des 11.

Jh. von Gra / Grwa thang und g.Ye dmar24 zum Ausdruck, die mit königlichen

21 In dieser Form wird die Gottheit häufig in Kaschmir und auch in einer Stele in Zangskar

verehrt. Siehe dazu LINROTHE, 1999: Fig. 8, 8a.

22 Zum Kult des Avalokite vara siehe auch DEMALLMANN, 1948.

23 Siehe KAPSTEIN, 1992. Auch wenn dies Anlass zu kritischen Analysen und Zweifeln gab,

sind, wie KAPSTEIN anführt ibid.:84), bereits im lDan / lHan kar ma-Katalog verfasst im
Jahr 812, mit Ergänzungen bis zum Ende der Regierungszeit von König Ral pa can; siehe

HERRMANN-PFANDT, 2008:xviii–xxii) tibetische Übersetzungen von Texten enthalten, die

für den Kult des Avalokite vara von grundlegender Bedeutung waren siehe auch LALOU,

1953). Zudem weist van Schaik anhand seiner neueren Untersuchungen der in Dunhuang

gefundenen tibetischen Texte, die mehrheitlich aus dem 10. Jh. datieren, darauf hin, dass

darin ausreichend Belege für eine bereits zu dieser Zeit bestehende Präsenz und wachsende

Popularität von Avalokite vara zu finden sind und die Auffassung, dass es keine Evidenz für
einen Avalokite vara-Kult in Tibet vor dem 11. Jh. gegeben habe, im Licht dieser Ergebnisse

zu revidieren sei VAN SCHAIK, 2006:66).

24 Abbildungen der Malereien bzw. Skulpturen sind u.a. in VITALI 1990: Kapitel 2; Drathang:
Plates 29ff., Yemar: Plates 18ff.) veröffentlicht. Für eine Diskussion der politischen Konno-

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 359

Roben zentralasiatischer Herrscher aus Luxustextilien und mit Turbanen und

Diademen der tibetischen Könige wiedergegeben sind.25

Der Bodhisattva der lCog ro-Stele ist frontal in aufrechter Haltung
samap da) auf einem Lotuspodest stehend dargestellt. Letzteres bildet in der
heutigen Aufstellung eine Ebene mit der obersten Stufe eines Sockels aus Zement.
Die Figur weist ein flaches Relief auf, wobei sie durch die Vertiefung des

Hintergrunds etwas an Volumen gewinnt. Die Figur ist in einfachen Umrisslinien in
die Oberfläche geschnitten, mit einer leichten Modellierung entlang der Konturen.

Die Wiedergabe des kräftigen Körperbaus mit seiner Steifheit, den breiten
Schultern, nach außen gestellten Füßen und großen Händen zeigt kaum Interesse
an naturalistischen Proportionen: der Kopf wirkt im Verhältnis zum Oberkörper
zu groß, während die relativ kurzen Beine von einem Hüftgewand dhot
bedeckt sind, das bis zu den Füßen reicht. Die einzelnen Körperteile sind kaum
artikuliert und fließen ineinander über. Die mandelförmigen Augen und Nasenflügel

sind in harten, geraden Furchen in das schematisch geformte, schaufelförmige

Gesicht eingearbeitet. Eine schwere Krone mit einem Perlenband als
unterem Abschluss ruht auf einem Kranz aus Haarlocken. Die Betonung der

großen, relativ plastisch und detailreich gearbeiteten Schmuckelemente in der

Krone sowie an den Oberarmen, Hüften und Beinen unterstreichen zusätzlich
den flächig-dekorativen Gesamteindruck der Komposition.

Die genannten Eigenheiten stehen in starkem Kontrast zu Stelen zum Teil
mit tibetischen Inschriften) im Kaschmir-Stil, wie sie beispielsweise in Dras

Kargil Distrikt, Jammu und Kaschmir, Indien) erhalten sind.26 Während sich
das Kaschmir-Idiom durch naturalistische Plastizität und das Interesse an Bewegung

auszeichnet – etwa an der dreifach gebogenen Haltung des Körpers
tribha ga) zu sehen – mittels derer sich die Figur von ihrem Bildträger emanzipiert,

bleibt die Figur der Stele in lCog ro gänzlich der kubischen Form des

Steinblocks untergeordnet. Die Figur füllt dabei einen Großteil der Steinfläche
aus. Statik und strenge hieratische Frontalität verleihen der Bodhisattva-Figur
Monumentalität, betonen Würde und überzeitliche Präsenz, während die über-tationen

der berühmten Versammlungsbilder mit Darstellungen des Buddha Vairocana im

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Zentrum in Gra / Grwa thang siehe HELLER, 2002:37–70.
25 Zur symbolischen und zunehmend politischen Bedeutung des Avalokite vara-Kults in Tibet

in postdynastischer Zeit siehe auch SØRENSEN, 2007.
26 Siehe LUCZANITS 2005:67), der auf die Tendenz zur frühen Datierung 7.–10. Jh.) einer

Gruppe von Felsreliefs in Mulbek, Dras und Changspa hinweist. Er gehört zu den wenigen

Autoren, die sich bisher mit der historischen Einordnung von frühen Felsreliefs und Stelen

in Westtibet und dem Vergleich mit Malereien der Region beschäftigt haben.



360 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

große ausgestreckte Hand auf die helfende Hinwendung zur Welt hindeutet. Im
Gegensatz zum autonomen Kultbild dominiert hier der Denkmalcharakter, der
als religiöse und politische Kommunikation und Medium der Selbstdarstellung
der Elite in Erscheinung tritt. Die inschriftliche Botschaft und der ‘visuelle Text’
ordnen sich dem Steinblock unter, dessen Beständigkeit und strenge geometrische

Form auch als Sinnbild für die ewige Dauer der Macht angesehen werden
kann. 27 Die Stele bildet damit ein einzigartiges ‘Sinngewebe’ aus Bild, Text und

ritueller Praxis, dessen ästhetische, historische und religiöse Dimensionen noch

nicht aus interdisziplinärer Perspektive untersucht wurden.
Eine hinsichtlich Stil und Funktion verwandte Stele von sehr volkstümlich

wirkender Gestalt ist am östlichen Stadtrand von sPu rang Abb. 5) erhalten.

Aufgrund des verwitterten Zustands ist allerdings nur wenig über die stilistischen

Merkmale zu sagen. Auf dem schweren, runden Kopf der Figur sitzt eine

Krone, die linke Hand ist zur Brust gezogen und die rechte hängt vermutlich
herab. Es könnte sich daher ebenfalls um einen Bodhisattva handeln. Die Beine

sind – wie auch die schmalen Arme – sehr verkürzt und unproportioniert
ausgearbeitet. Es ist denkbar, dass man bei der Bearbeitung des ca. 170 cm hohen

Steinblocks mit der Darstellung des großen Kopfes und Oberkörpers, dabei die
gesamte Breite der Stele ausfüllend, begann, aber die Proportionen des vorgefertigten

Bildträgers keine vollständige Figur ermöglichten. Es ist auch denkbar,
dass das Bildnis bereits bei der Herstellung beschädigt wurde und nie in kultischer

Verwendung war, im Gegensatze zur lCog ro-Stele, die bis heute verehrt
wird.28

Ein weiteres künstlerisches Zeugnis dieser Stelengattung mit historischer
Inschrift ist in Pooh im oberen Kinnaur29 erhalten für Abbildungen der Vorder-und

Rückseite siehe THAKUR, 1994:370, 372). Die Stele stammt aus einer späteren

historischen Phase und wurde von Thakur auf Grundlage der tibetischen

27 Entfernt verwandt sind in dieser Hinsicht die berühmten Steinstatuen mit Inschrift von Turk¬

stämmigen Würdenträgern, die in der Mongolei und im südlichen Sibirien gefunden wurden
siehe dazu ÖHRIG, 1988).

28 Eher unwahrscheinlich ist, dass der untere Teil verwittert ist und nachträglich vervollstän¬

digt wurde.
29 Das obere Kinnaur Khu nu) ist ein tibetischsprachiges Gebiet in Himachal Pradesh, Indien,

heute an der tibetisch-chinesischen Grenze gelegen, das historisch zum Macht- oder
Einflussbereich des westtibetischen Königreichs gehörte. Pooh sPu) gehörte nach manchen

tibetischen Quellen z.B. Rin chen bzang po rnam thar ’bring po, siehe SNELLGROVE/

SKORUPSKI, 1980:95, 108) zum Rong chung-Gebiet am Oberlauf des Sutlej, das heute großteils

in der Autonomen Region Tibet liegt.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 361

Inschrift nicht nur mit dem königlichen Lama Ye shes ’od verbunden, sondern

ihre Entstehung in dessen Lebenszeit datiert 1004; ibid.:375). Vitali und Petech

haben unterschiedliche Lesarten und Interpretationen dieser nur mehr schlecht
erhaltenen und lesbaren Inschrift veröffentlicht.30 Auf der Stele befinden sich
vereinfachte Darstellungen einer Bodhisattva-Figur im Flachrelief auf der einen
Seite und einer St pa auf der anderen, deren Stil im Kontrast zur Monumentalität

der Kultfigur in lCog ro steht.

Typologisch verwandt mit den sPu rang-Stelen ist auch eine Gruppe von in
Felsen gehauenen Kultbildern mit Inschriften aus der dynastischen Periode in
Osttibet. Charakteristisch ist das enge Verhältnis von Bild und historischer
Botschaft, wie ein Beispiel in lDan ma brag Regierungsbezirk Chab mdo) mit einer
Vairocana-Darstellung dokumentiert. Das Felsrelief wurde laut Widmungsinschrift

im Jahr 816 im Vorfeld des 821/22 zwischen China und Tibet geschlossenen

Abkommens gestiftet. 31

Auch in stilistischer Hinsicht steht der schematische Figurenstil der lCog
ro-Stele auf den ersten Blick dem Medium von Felsbildern näher als dem von
Skulpturen. Entfernt verwandt sind die in einen Felsblock gehauenen Reliefs der

Fünf Buddhas in Shey, Ladakh SNELLGROVE/SKORUPSKI, 1977: Fig. 5), und in
Satpara Nähe Skardu, Baltistan) DENWOOD, 2007: Fig. 6). Diese Reliefs sind

zwar flacher gestaltet und beschränken sich auf graphische Umrisse der Figuren,
jedoch wirken sie präziser gearbeitet im Gegensatz zur ungeglätteten Oberfläche
der lCog ro-Stele und sie bringen die Ästhetik und Formensprache in der Region
Ladakh-Baltistan zum Ausdruck, die in der reichen buddhistischen Tradition
Nordpakistans und Kaschmirs steht.

Für die stilistische Einordnung von weit größerem Interesse ist – unter
Berücksichtigung der verschiedenen Gattungen – eine bekannte Gruppe von
frühen, schmalen Seidenbildern mit tibetischen Inschriften, die in das 9. Jh. zu da-

30 Nach Vitali ist diese Stele als eine erst nach der Lebenszeit von Ye shes ’od erfolgte könig¬

liche Stiftung zu sehen. Das in der Inschrift angeführte Drachen-Jahr (’brug gi lo) könnte

sich seiner Beurteilung zufolge auf irgendein durch dieses Tierzeichen gekennzeichnetes

Jahr zwischen 1028 und 1102 beziehen VITALI, 1996:207–208, Fn. 301). Petech dagegen

hält Devar ja, einen der Söhne von Ye shes ’od, als wahrscheinlichen Urheber und ist der

Auffassung, dass das Drachen-Jahr dem Jahr 1024 entsprechen könnte PETECH, 1997:235).
31 Siehe HELLER, 1997:86, 89; HELLER, 2006:82, Abb. 5. Von manchen Autoren wird diese

Inschrift allerdings in das Jahr 804 datiert siehe DOTSON, 2006:115–116). Aufgrund der
Inschrift und der lokalen Überlieferung werden diese Reliefs mit der Tang-Prinzessin
Wencheng Gongzhu, einer der beiden Frauen von Srong btsan sgam po verbunden. HELLER

1997:100) hat charakteristische Merkmale in der Ikonographie von Vairocana in der Zeit

der tibetischen dynastischen Periode aufgezeigt.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



362 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

tieren sind WHITFIELD/FARRER, 1990:62), in die Zeit der tibetischen Okkupation

von Dunhuang.32 Die Banner wurden in Höhle 17 in Dunhuang entdeckt,

könnten aufgrund ihrer Mobilität aber ursprünglich auch aus anderen Regionen,
eventuell aus Khotan, stammen, wofür auch die andersartige Bindungsart der
Seide sprechen würde ibid.:62). Sie gehören zu den frühesten Kunstwerken in
tibetischem Stil, der sich in wesentlichen Aspekten, wie in der Gestaltung des

Körpers und der Kleidung vom lokalen chinesisch-zentralasiatischen Stil der

berühmten Dunhuang-Banner unterscheidet. NICOLAS-VANDIER 1974:xviii) hat
den Begriff ‘Himalaya-Stil’ für diese Gruppe von tibetischen Seidenbannern

geprägt.33

Charakteristische Merkmale, welche die tibetischen Banner von den chine-sisch-

zentralasiatischen Bannern in Dunhang unterscheiden, sind die Frontalität
und Flächigkeit der Figuren und die geringe Modellierung entlang der Konturen,
die auch in der lCog ro-Stele anklingen. Darstellungen von Baldachinen aus

Textilien auf den tibetischen Bannern bezeugen wiederum
chinesischzentralasiatische Vorstellungen von sakralem Raum und sind ein häufiges
Element in den Throndarstellungen von Dunhuang.34

Die fließenden Übergänge zwischen den Körperteilen, die großen, kräftigen
Hände der Gottheiten und spezifische naturalistische Elemente auf den tibetischen

Bannern, wie kleine Scheiben im Zentrum des Lotussockels,35 sowie das

Interesse an subtilen kostümlichen und dekorativen Details stehen ebenfalls der

lCog ro-Stele nahe und weisen gewisse Parallelen zu Skulpturen Nordindiens
und Nepals auf. Vergleichbar mit der lCog ro-Stele sind ferner das schaufelför-

32 Die Seidenbanner bilden eine Gruppe aus zehn Objekten, wovon sich sieben im National
Museum in New Delhi und drei im British Museum in London befinden. Tibet hatte ca.

787–846 politische Kontrolle über Dunhuang. Aus dieser Zeit stammen zahlreiche politische

und künstlerische Kontakte zwischen Tibet und Zentralasien. Die Banner könnten in dieser

Zeit von tibetischen Künstlern oder für tibetische Auftraggeber hergestellt worden sein.

33 Siehe zu diesem Begriff auch SOPER, 1979:328; Klimburg-Salter, 1982:116– 117;
LUCZANITS, 2004:226.

34 Eine Ehrenüberdachung aus Textilien überhöht auch die bereits erwähnte Vairocana-

Darstellung in lDan ma brag aus dem frühen 9. Jh.
35 Kreisförmige Vertiefungen mit einer Kuppe in der Mitte, wie sie in lCog ro zu sehen sind,

stellen die Alveolen mit Samen im Wurzelstock Rhizom) dar. Siehe dazu auch HELLER,

1997:96, Fig. 70 und 77.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 363

mige Gesicht, die breite, große Krone mit den blattförmigen Zacken und den

großen darauf platzierten Schmucksteinen.36

Das charakteristische ausladende, lange Gewand des lCog ro-
Avalokite vara steht hingegen im Gegensatz zum kurzen, eng anliegenden
indischen Hüftgewand mit kleinteiliger Musterung der tibetischen Dunhuang-
Bodhisattvas. Es erinnert an schwere Seidenstoffe und könnte eine Reminiszenz
chinesisch-zentralasiatischer Kostüme sein, die eine Vorliebe für komplexe
dekorierte Luxustextilien mit tiefen körperfernen Falten aufweisen. Letztere sind
auch in frühen zentraltibetischen Skulpturen des Tempels von Ke ru (“Kwa
chu”)37 im ’On-Gebiet Zentraltibets Kreis sNe gdong, Regierungsbezirk lHo
kha), ursprünglich eine Gründung der Yar lung-Dynastie, zu sehen. Wie bereits
Vitali vorgeschlagen hat, können die sich in diesem Tempel befindlichen stark
überarbeiteten) Bodhisattva-Figuren aus Ton, die vermutlich aus der
Ausstattungsphase des 9. Jh. stammen, ebenfalls einem frühen tibetischen Stilkreis
zugeordnet werden. 38 Zu den charakteristischen Merkmalen, die an die lCog ro-
Stele erinnern, gehören ferner der flächige, starre Figurenstil mit fließenden
Übergängen in der Modellierung, die schweren Köpfe, geschmückt mit einer großen,

ausladenden Krone, sowie scharfe, graphisch akzentuierte Gesichtsmerkmale

mit kleinem Mund und hohen Augenbrauen, die scharfe Grate ausbilden.
Gewisse Merkmale dieses frühen tibetischen Stils sind auch in späteren

Phasen der zentraltibetischen Malerei erkennbar, vor allem im Hinblick auf die
Frontalität, Steifheit und die geraden Beine, wie sie etwa in einem Thangka mit
der Darstellung eines Bodhisattva Mañju r in Erscheinung treten. Das Bildnis
stammt vermutlich ebenfalls aus Ke ru und wurde in das 11. Jh datiert.39 Der
tibetische Typus verbindet sich hier mit Merkmalen der indischen Kunst, wobei

36 SOPER 1979:328) faßt die Charakteristika des “‘Himalayan’ style” der Dunhuang-Banner

mit den treffenden Worten “delicacy” und “nervous strength” zusammen, die auch für die
Stele gewisse Gültigkeit besitzen.

37 Rezenten Forschungen von Pa sangs dBang ’dus zufolge ist der von Vitali mit dem in histo¬

rischen Quellen genannten Kwa chu gleichgesetzte Tempel wahrscheinlich als Ke ru lha
khang identifizierbar siehe VITALI, 1990:1–35; PASANG WANGDU, 2007).

38 Siehe VITALI, 1990:20–21, Plates 5–10. Der Autor kam zum Schluss, dass diese zweite
Ausstattungsphase des Tempels mit ’Bro Khri gsum rje verbunden war und in die Jahre nach

822 datiert werden kann ibid.:19–22).

39 [AUSSTELLUNGSKATALOG] Tibet, 2006: Bild auf Seite 244. Wir danken Eva Allinger, die uns

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

auf dieses Vergleichsbeispiel aufmerksam gemacht hat.



364 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

sehr wahrscheinlich P la-zeitliche Handschriften, die damals nach Tibet gelangten

und dort kopiert wurden, als Modelle fungierten.40

Einen wichtigen Bezugspunkt für die Einbettung der sPu rang-Stelen in die
regionale stilistische Entwicklungsgeschichte und die Chronologie früher
westtibetischer Kunst bieten die Skulpturen im Sanktum des Haupttempels gtsug lag
khang) von Tabo siehe LUCZANITS, 2004: Fig. 19–28 für Abbildungen)41 sowie

die frühen Malereien in der Eingangshalle desselben Tempels. Unter diesen

können besonders die statischen weiblichen Figuren, welche die Darstellung der
Schutzgottheit in der alten Eingangshalle sgo khang) flankieren, dieser Gruppe

zugeordnet werden.

Von besonderem Interesse sind die frühen Skulpturen im Sanktum des

Haupttempels. Trotz der Verschiedenheit der verwendeten Materialien und der
Tatsache, dass spätere Ausstattungsphasen und Renovierungen ihren ursprünglichen

Zustand überlagert haben, sind signifikante Elemente, wie ihre Steifheit
durch die geraden Beine, die graphische Definition der Gesichtsmerkmale und

die Bindung zur Wand oder zum Pfeiler, feststellbar, die stilistische Parallelen

zur lCog ro-Stele erkennen lassen. Die genannte Gruppe früher Bildwerke in
Tabo repräsentiert einen spezifischen lokalen westtibetischen Stil am Ende des

10. Jh. und kann als Variante des tibetischen Typus der Dunhuang-Banner und

der lCog ro-Stele bezeichnet werden, der im 11. Jh. zugunsten eines stärker
plastischen Figurentypus aufgegeben wird.42 Nicht nur stilistische Übereinstimmun-

40 [AUSSTELLUNGSKATALOG] Tibet, 2006:246. Vergleichbar mit der Stele sind die geraden

Beine und plumpen Füße, während die grazilen Hände und die kegelförmige Krone die beiden

Werke unterscheiden. Insgesamt steht die Stele den Dunhuang-Beispielen näher.

41 Für Abbildungen siehe ferner die ‘Indian and Tibetan Art’-Webseite desselben Autors:
http://www.univie.ac.at/itba/pages/sites.html letzter Zugriff am 24.XII.2008). Zu erwähnen

ist auch ein verwandter Skulpturenstil in Ropa im oberen Kinnaur, auf den Luczanits
LUCZANITS, 2004:59; Fig. 53–57 bzw. ‘Indian and Tibetan Art’-Webseite: http://www. univie.

ac.at/ itba/pages/sites.html; letzter Zugriff am 24.XII.2008) bereits hingewiesen hat.

42 KLIMBURG-SALTER vergleicht im Katalog The Silk Road and the Diamond Path 1982:118)
die Figuren der Cella in Tabo noch mit den Dunhuang-Bannern, während die historische

Bedeutung und der künstlerische Kontext der Figuren von ihr in einer späteren Arbeit
1997:48) nicht mehr thematisiert werden. Die Figuren finden darin nur durch die nicht

näher erläuterte Bemerkung “The cella sculptures are problematic […]” Erwähnung.
LUCZANITS 1997:200; 2004:36–41) setzte sich intensiv mit den frühen Skulpturen in Tabo

auseinander. Der Autor setzte die Figuren – im Gegensatz zu älteren Datierungsvorschlägen

– aufgrund ikonographischer und stilistischer Kriterien sowie baugeschichtlicher Analysen
des Aufstellungsortes in die früheste Phase der Kunst des Königreichs sPu rang Gu ge am

Ende des 10. Jh. und bemerkte die technologische Komplexität der Skulpturen sowie
zahlreiche zentralasiatische Bezüge.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 365

gen mit den zeitlich früheren Skulpturen im zentraltibetischen Ke ru, sondern

auch konstruktive Parallelen hinsichtlich der Holzkonstruktionen als Halterungen

der Skulpturen und des bewussten ‘Mitsprechens’ dieser Gerüste als Teil der

Gesamtausstattung in beiden Tempeln sind als weitere Merkmale des frühen
tibetischen Stils zu nennen.

Charakteristische Elemente materieller Kultur in den frühesten Malereien
der Eingangshalle sgo khang) von Tabo die wiederum nach Zentralasien weisen,

sind ferner Thronszenen des königlichen Stifters Ye shes ’od, überhöht von
charakteristischen Baldachinen mit Streublütendekor.43 Große Lotusrosetten sind
auch in den Tang-zeitlichen Höhlentempeln von Dunhuang populäre
Dekorelemente. Letztere zieren ferner die Baldachindarstellungen in den genannten

tibetischen Bannern aus Dunhuang. Die Darstellungen von Baldachinen und
Kostümen in der Eingangshalle in Tabo und Dekorelemente in der Cella ca.
Ende 10. Jh.) geben vermutlich zentralasiatische Luxustextilien wieder, die in
der Tradition des kosmopolitischen höfischen Geschmacks der tibetischen Elite
zur Zeit des großtibetischen Königreichs stehen.44 Im Hinblick auf Abbildungen
von Textilien in Tabo, die Throndarstellungen in den dortigen Wandmalereien
überhöhen, bzw. den Raum hinter dem Thron abgrenzen, sollte erwähnt werden,
dass Zelte aus kostbaren Geweben möglicherweise eine bedeutende Rolle als
Insignien der tibetischen Könige seit frühester Zeit darstellen, wie aufgrund von
Grabbeigaben in Yarlung-Gräbern vermutet werden kann.45 Ähnliche ästhetische

43 Siehe PAPA-KALANTARI, 2007a:201; 2007b:162ff.
44 Bekleidungen der aristokratischen Elite aus komplexem Gewebe waren in den Oasenstädten

entlang der gesamten Seidenstrasse verbreitet. Ein einzigartiges Ensemble aus kostbaren

zentralasiatischen Seiden tibetischer Provenienz bestehend aus einer Jacke und einer Hose

ist hier zu nennen WATT/WARDWELL, 1997:37; Cat. no. 5). Das aus sogdischen und
Tangzeitlichen Seiden genähte Set stammt vermutlich aus Tibet oder wurde in von Tibet kontrollierten

Gebieten im 8. Jh. hergestellt und könnte somit aus dem Besitz tibetischer Könige
stammen. Der umfangreiche Import von kostbaren Seiden nach Tibet ist in der Inschrift auf

dem Zhol rdo ring in Lhasa dokumentiert diese Stele wird von RICHARDSON [1985:2] ins
Jahr 764 oder ein wenig später datiert). Darin wird eine jährliche Steuer- oder Tributzahlung
von 50000 Ballen Seide dpya dar yug lnga khri) seitens des chinesischen Herrschers dieser

Zeit genannt ibid.:12–13).

45 Siehe dazu PAPA-KALANTARI, 2007a:190; 2008:235. Von Interesse ist diesbezüglich auch

ein monumentales Luxusgewebe aus Seide mit großformatigen Medaillons und Löwendekor

auf rotem Grund in der Abegg-Stiftung, das eine tibetische Inschrift aufweist und
möglicherweise als eine Grabbeigabe zu sehen ist, die einem imperialen Kontext zuzuordnen ist.
Für Abbildungen und eine Beschreibung siehe OTAVSKY, 1998: Abb. 5 und 6; siehe ferner
HELLER, 1998:95–118 für eine detaillierte Analyse der Inschrift sowie des kunst- und

kulturhistorischen

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Kontextes.



366 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Präferenzen und eine verfeinerte Kultur von Luxusgeweben wie in den frühen
Malereien von Tabo spiegeln sich zeitlich etwas später auch in der ornamentalen

Kultur der Wand- und Deckenmalereien der frühen Tempel von Zha lu Zentraltibet,

ca. 1045). Der Yum Chen mo-Tempel zeigt Textiledekor aus komplexen
großen Rosetten mit naturalistischen Vögeln und spielenden Kindern zwischen
Granatäpfeln, die populäre Dekorelemente auf Seidendamasten der späten

Tang-, der Liao- und der Nördlichen Song-Dynastien 10.–12. Jh.; siehe

WATT/WARDWELL, 1997:45, Cat. no. 9, und 49, Cat. no. 11) darstellen.
Diese Beispiele sind exemplarisch für den Austausch und die gegenseitige

Beeinflussung zentralasiatischer und tibetischer Kunst, die zur Entwicklung ganz

eigener, unverwechselbarer Kunstformen und regionaler west- und zentraltibetischer

Stile geführt haben. Insbesondere Darstellungen von kostbaren Geweben

spielten eine bedeutende Rolle als identitätsstiftende Merkmale in der frühen
tibetischen Kunst. Textilmotive und Throndarstellungen sind überdies ein
faszinierendes Belegstück für die Übertragung der höfischen tibetischen Luxuskultur
in den ‘Herrschaftsbereich’ des Buddha als Souverän der spirituellen Sphäre

sowie für die politischen Intentionen der Stifter, die mit den genannten Tempeln
und ihrer Ausstattung verbunden sind.

Die Stelen in sPu rang scheinen insgesamt stilistisch einfacher und
altertümlicher als die frühen Tabo-Skulpturen Ende 10. Jh.) zu sein und sind zeitlich
wohl früher als diese anzusetzen.46 Beide reflektieren jedoch lokale Varianten
einer gemeinsamen eigenständigen Tradition des frühen tibetischen Stils, die in
früheren Arbeiten auch unter dem allgemeinen Begriff Himalaya-Stil subsumiert
wurden. Aufgrund der spärlichen Anzahl an erhaltenen Skulpturen aus der
Königszeit wie auch aus der frühen Phase der “späteren Verbreitung des Buddhismus”

im Königreich sPu rang Gu ge bleibt eine endgültige zeitliche Einordnung,
die alleine auf stilkritischer Analyse beruht, unsicher. Die Summe der stilistischen,

inschriftlichen und historischen Evidenz siehe weiter unten) erlaubt
jedoch eine tentative Einordnung, welche die Stelen in eine Phase des frühen
tibetischen Stils setzt, wie sie vergleichbar sowohl in der Skulptur wie auch in der

Malerei in Zentralasien und Zentraltibet im 9. Jh. in Erscheinung tritt. Innerhalb
dieser Richtung stehen die Stelen stilistisch den zentralasiatischen Beispielen aus

Dunhuang sowie den frühen Skulpturen von Tabo besonders nahe.

46 Da keine weiteren Zeugnisse dieses Typus aus dieser Zeit in skulpturaler Form bekannt sind,
gibt die Stele eine gewisse Vorstellung davon, wie die Tonskulpturen in Tabo und Ropa in
ihrem ursprünglichen Zustand ausgesehen haben mögen.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 367

Historische Evidenz für politische und damit auch künstlerischen
Beziehungen zwischen Regionen Zentralasiens und Westtibet können mit dem in den

Inschriften genannten Stifter der Stele, einem Mitglied des prestigereichen ’Bro-
Klans, verbunden werden. Der Klan war u.a. in Dunhuang präsent und tritt auch

in Ke ru in Erscheinung, und er könnte daher eine wesentliche Rolle bei der

Verbreitung buddhistischer Artefakte, wie etwa Thangkas dieses Stilkreises in
Westtibet gespielt haben, von wo der Klan neueren Forschungen zufolge siehe

dazu weiter unten) vermutlich ursprünglich stammte.47 Zentraltibet als ursprünglicher

Herstellungsort, wie es in einer lokalen mündlichen Überlieferung angeführt

wird, ist nicht ganz auszuschließen. Die Existenz einer weiteren Stele dieses

Typus in sPu rang ist jedoch ein Indiz für eine lokale künstlerische Tradition
mit starken Bezügen zu Zentralasien und spricht gegen die These eines Imports.
Auch das große Gewicht lässt einen Transport über so große Distanzen weder
praktikabel noch sinnvoll erscheinen.

Eine Diskussion des frühen tibetischen Stils, die über die Aufzählung von
Einflüssen von Nachbarkulturen wie Indien, China oder Nepal hinausgeht, steckt
noch in den Anfängen. Zwar gibt es Einzelstudien von einigen frühen Tempeln
und Klöstern im westlichen Himalaya, aber die Rekonstruktion der
Entwicklungsgeschichte einer eigenständigen tibetischen Kunst und die Erforschung der

stilistischen Beziehungen der Artefakte untereinander im westlichen Himalaya
in der Zeit vor dem 13. Jh. sind noch nicht weit vorangeschritten.48

Die vorliegende Analyse zielt nicht nur auf die künstlerische und historische

Einbettung der Stele in einen eigenständigen frühen tibetischen Stil im
westlichen Himalaya ab, sondern bietet auch Gelegenheit einer Würdigung der

Originalität dieses Typus und des darin zum Ausdruck kommenden spezifischen

‘Kunstwollens’ im Sinn des österreichischen Kunsthistorikers Alois Riegl. Denn
gerade die einzigartigen Merkmale, die im Spannungsfeld der Interaktion
verschiedener Kulturen entstanden, verleihen den Objekten dieses Stilkreises ihre
Originalität. Es ist ein Prozess zu beobachten, bei dem Vorbilder aus Indien und

47 Ein Transfer von Stilen über weite Distanzen entlang der Pilger- und Handelswege wurde
von der Autorin anhand einer im westlichen Himalaya stilistisch einzigartigen Darstellung
eines Vai rava a in Nako vorgeschlagen, die einen in der Region ‘fremden’ Typus
repräsentiert, der über Banner aus Dunhuang verbreitet worden sein könnte PAPA-KALANTARI,

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

in Druck).
48 Die Definition von Stilen aus der Perspektive der tibetischen Literatur und der Vergleich

erhaltener Werke mit Beschreibungen in diesen historischen Traktaten steckt ebenfalls noch

in den Anfängen.



368 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Zentralasien bewusst rezipiert und zu einer identitätsstiftenden Tradition werden.

Auch die ästhetischen, räumlichen, kulturellen und politischen Dimensionen,
welche die Stele zu einem einzigartigen Sinngewebe machen, sind bisher noch

nicht unter Einbeziehung der Forschungsresultate verschiedener Disziplinen
erschlossen worden. Die Charakteristika der frühen tibetischen Kunst sind demnach

nicht Resultate eines unfertigen oder gar primitiven Stils, sondern einer
bewussten stilistischen Wahl und Merkmale einer unverwechselbaren Kunstform
mit einer erstaunlichen Langlebigkeit und Verbreitung in Tibet. Diese Entwicklung

der regionalen Varianten und deren Beziehung untereinander aus historischer

Perspektive zu erklären, wird Aufgabe zukünftiger Forschung sein.

Es ist hier, aufbauend auf den Dokumentationen und Analysen von VITALI
1990), Heller 1997, 2006) und LUCZANITS 1997, 2004, 2005), der Versuch

gemacht, erstmals die verschiedenen Richtungen und regionalen Typen dieses

Stils zusammenzustellen und besonders die stilistischen Bezüge der westtibetischen

Beispiele untereinander zu definieren. Die frühe Phase dieses Typus ist in
Dunhuang, Khotan, Zentraltibet und in Westtibet bereits im 9. Jh. zur Zeit des

tibetischen Großreichs nachweisbar und wirkt mit unterschiedlichen regionalen
Merkmalen mindestens bis in das 11. Jh. weiter. Während dieser Stil Ende des

10. Jh. in Westtibet Tabo) von schlanken, gelängten körperlichen Charakteristika

überlagert wird, entsteht im 11. Jh. in Zentraltibet ein einzigartiges Amalgam
aus tibetischen und P la-zeitlichen Modellen.

Die lCog ro-Stele ist bedeutsam als ein konkreter kunsthistorischer
Anhaltspunkt für die bisher eher vage formulierten Kontakte zwischen Westtibet
und verschiedenen an den Seidenstraßenrouten gelegenen buddhistischen Zentren,

von denen im 9. Jh. vor allem Dunhuang mit Tibet politisch und kulturell
eng verbunden war. Die Stele belegt mit einiger Sicherheit nicht nur einen intensiven

Dialog mit diesen Gebieten, sondern ist ein wichtiges Beispiel für einen
eigenständigen, stilbildenden Typus früher tibetischer Kunst in der Region, der
vermutlich schon im 9. Jh. in Erscheinung tritt und bis zum Ende des 10. Jh.

nachweisbar ist. Dieser frühe tibetische Stil wird im westlichen Himalaya erst im
11. Jh. von einem repräsentativen, höfischen künstlerischen Idiom abgelöst, das

den neuen Ansprüchen der religiös-politischen Elite entgegenkam und in der

Ausstattung der von ihnen gestifteten Tempel- und Klosteranlagen, für die
enorme Mittel zur Verfügung gestellt worden sein mussten,49 seinen Ausdruck
fand.

49 Die vermutlich wichtigste Quelle für die Finanzierung der Ausstattung der religiösen Bauten

scheinen reiche Goldvorkommen gebildet zu haben. Zudem ist bekannt, dass unter Ye shes

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 369

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Textedition der Inschrift

Editorische Zeichen
50

@ yig mgo
-i gi gu log
M rjes su nga ro
O Kombination von subskribiertem ’a chung und superskribiertem na ro
_ unsichere Lesart

unleserlicher Buchstabe oder unleserliche Ligatur im Umfang einer Buch¬

stabenstelle

[=] beschädigte Stelle, an der eventuell ein Buchstabe oder eine Ligatur vor¬

handen war

[.] beschädigte Stelle, an der eventuell ein tsheg vorhanden war
/ shad

: nyis tsheg

xxx vermutlich aus Gründen der Platzersparnis subskribierter Buchstabe

’od die sozio-ökonomische Organisation im gesamten Herrschaftsgebiet einer durchgehenden

Transformation unterworfen wurde und ein dauerhaftes System der Finanzierung der

Klöster etabliert wurde siehe JAHODA, 2003:117–121, 235–243).
50 Die Transliteration der Inschrift erfolgt nach dem sogenannten Extended Wylie

Transliteration Scheme EWTS) der Tibetan and Himalayan Digital Library THDL) bzw.

dem Journal of the International Association of Tibetan Studies JIATS), das eine

Weiterentwicklung des von Turrell WYLIE 1959) entwickelten Systems darstellt.



370 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Südseite siehe Abb. 6 und 7)

1 @/ : / rta ’i lo ’i //
2 ston zla ra ba ’i ngo

3 la // seng ge zhang
4 chen po ’bro khri51 brtsan

5 sgra // mgon po rgyal
6 gy-is // mtha

’
yas pa

7 ’-i sems can thaMs
8 chad dang // thun mong

9 du bsngos te / /
10 ’phags pa // spyan

11 ras gz-igs / /
12 dbang phyug gi / sku

13 gzugs / / rdo

14 ’bur du bgyis
15 nas / / bzhengs

16 gsol pa / /
17 @/ / dge ba’-i rtsa ba ’di
18 skye ’gro ma lus pa

19 kun ky-i don du bsngO /

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Nordseite siehe Abb. 8)

1 @/ : / na mo ’phags

2 pa spyan ras. gz-igs

3 dbang phyug g-i spyan

4 sngar // sdig pa thaMs
5 chad n-i ’chags so /
6 bsod nams thaMs
7 chad ky-i rjes su yi. rang

8 ngo / / nyon mongs pa dang /
9 shes bya ’-i. sgrib pa

10 rnam gnyis ni byang /
11 bsod nams dang /
12 / ye shes gy-i tshogs

13 chen po rnam gny-is
14 n-i // yongs su

15 rdzogs nas / /
16 bdag zhang ’=[=]
17 i brtsan sgra mgon
18 po rgyal dang / / mtha

’19 yas pa ’-i sems

20 can thams chad //
21 dus gcig du // bla
22 na myed pa ’-i. sangs

23 rgyas su grub par

24 gyur c-ig / /52

51 Hier wie auf der anderen Seite der Stele sind genau diese beiden Silben, d.h. jeweils der
Grundbuchstabe ming gzhi), sehr schlecht lesbar bzw. hat es den Anschein, dass just an

diesen Stellen die Inschrift beschädigt wurde.
52 In der von TSHE RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING 1994:4–6) in tibetischer dbu can-

Schrift veröffentlichten Fassung der Inschrift sind abgesehen von einigen unbedeutenden

Unterschieden im Fall einzelner tsheg, die in einer früher vielleicht besseren Lesbarkeit

begründet sind, einige Fehler enthalten, die vermutlich auf eine mangelnde Sorgfalt seitens

der Redaktion der Zeitschrift zurückzuführen sind und hier korrigiert wurden. So fehlt z.B.
der an der Südseite in Zeile 6 deutlich sichtbare subskribierte ’a chung bei mtha’ oder jener
besonders merkwürdige subskribierte ’a chung am Ende von Zeile 19. (“bsngO” ist als

verkürzte Schreibung von bsng[o.] ’o zu interpretieren.) Ebenso fehlen auf der Nordseite die
auf der Stele deutlich lesbaren shad am Ende von Zeile 8 und am Anfang von Zeile 12
sowie ein doppelter shad am Ende von Zeile 15. Auch die schlechte und tatsächlich unsichere



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 371

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Übersetzung

In der ersten Hälfte des ersten Herbstmonats im Jahr des Pferdes bat seng ge53

Gross-zhang54 ’Bro Khri brtsan sgra mGon po rgyal [das daraus resultierende

Verdienst] allen zahllosen fühlenden Wesen in gleichem Maße widmend, um

Aufstellung eines aus Stein gemachten Reliefs mit einem Bildnis von rya-
Avalokite vara (’Phags pa sPyan ras gzigs dbang phyug).55 Diese Wurzel der

Tugendhaftigkeit soll zum Wohl aller fühlenden Wesen ohne Ausnahme gewidmet

sein!

Lesbarkeit von ’Bro Khri sowohl auf der süd- als auch auf der nordseitigen Wand geht aus

ihrer Wiedergabe nicht hervor. Dass die 2007 bestehende schlechte Lesbarkeit bereits früher
existierte, wird durch die Abbildung in ZHENG 2000:172) belegt, die relativ zeitnah zur

Dokumentation von Tshe ring chos rgyal und Zla ba tshe ring ist, die im September 1993
erfolgte TSHE RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING, 1994:4). In einigen Fällen waren Tshe

ring chos rgyal und Zla ba tshe ring allerdings umgekehrt in der Lage, bestimmte “einfache”
tsheg und einen doppelten tsheg zwischen dem doppelten shad, der die Silben sngar und
sdig in Zeile 4 der nordseitigen Inschrift trennt) zu lesen, die 2007 weder vor Ort noch
anhand der Fotos erkennbar waren. In einigen anderen Fällen sind tsheg zumindest anhand der

Fotos, wenn auch unsicher, sichtbar.

Von Roberto VITALI 1996:168) wurde der Text der Inschrift in vereinfachter transliterierter
Form, d.h. ohne Berücksichtigung ihrer altertümlichen paläographischen Merkmale
wiedergegeben. Seine Grundlage dafür scheint ausschließlich der von Tshe ring chos rgyal und Zla
ba tshe ring veröffentlichte Text in tibetischer Schrift gewesen zu sein. In den beiden ihren
Artikel begleitenden Fotos der beiden Inschriften ist der tibetische Text nicht lesbar.)

53 Die Bezeichnung seng ge Löwe) ist nach TSHE RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING

1994:17) ein großer Ehrentitel. Dieser Titel ist vermutlich sogar als spezifisch mit dem

’Bro-Klan verbundener Titel anzusehen siehe unten).

54 Die Benennung als zhang chen po bedeutete, dass diese Person unter den zhang po wörtlich
maternaler Onkel oder [klassifikatorischer] Mutterbruder, faktisch Verwandte des

Herrschers mütterlicherseits bzw. aus dem Klan des [klassifikatorischen] Mutterbruders, die

in der Zeit der Monarchie Funktionen als Minister oder andere hochrangige Beamte

ausgeübt haben) eine große oder bedeutende war. In der imperialen Zeit gab es vier solche

Klans (’Bro, mChims, Tshes pong, sNa nam), aus denen Königinnen und Mütter von btsan

po stammten und die insofern als “Brautgeber” gegenüber der btsan po-Linie auftraten, und
daher zu den mächtigsten und politisch einflussreichsten zählten siehe z.B. DOTSON, 2004;
HAZOD, 2006).

55 Der Ausdruck gsol pa in Zeile 16 scheint durchaus auch eine Interpretation im Sinn von gsol

mchod zuzulassen, sodass die Bitte von ’Bro Khri brtsan sgra mGon po rgyal um
Aufstellung der Stele als ein mit einer Opferung verbundenes Ritual betrachtet werden kann,

bei dem von der diesen Platz bewohnenden und beherrschenden Gottheit yul lha, gzhi

bdag) die Erlaubnis oder der Segen zur Aufstellung erbeten wird.



372 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Namo! In Gegenwart von rya-Avalokite vara (’Phags pa sPyan ras gzigs
dbang phyug) beichte ich alle [meine] Untaten. Es gibt eine Freude über alle

Verdienste. Was das Hemmnis der moralischen Befleckungen [nyon mongs pa’i
sgrib pa, Skt. kle vara a] und das Hemmnis des zu Wissenden [shes bya’i
sgrib pa, Skt. jñey vara a], diese beiden, betrifft, so werden sie bereinigt. Was

die große Ansammlung von Verdienst und Weisheit, diesen beiden, betrifft, wird
sie vollständig zu Ende geführt und dann möge ich, zhang ’Bro Khri brtsan sgra

mGon po rgyal, und alle zahllosen fühlenden Wesen eines Tages die unübertroffene

Buddhaschaft erlangen!56

Historische Einordnung

Die Frage, wie diese Stele historisch einzuordnen ist, ist anhand der vorhandenen

Evidenz nicht einfach zu beantworten und kann aus fachlich und methodisch
unterschiedlichen Perspektiven erfolgen, woraus sich wiederum unterschiedliche
Implikationen für weiterreichende Fragestellungen ergeben. Wie oben gesagt,

lässt sich diese Stele aus kunsthistorischer Perspektive durch verschiedene
Bezüge zur Kunst Zentralasiens insbesondere von Dunhuang) und Zentraltibets
einerseits in einen weiteren überregionalen Vergleichsrahmen setzen, andererseits

in eine regionale stilistische Entwicklungsgeschichte und Chronologie früher

westtibetischer Kunst einordnen. Eine der Hauptfragen der historischen
Einordnung betrifft natürlich die Datierung der Stele, die aus kunsthistorischer Sicht
ins 9. Jh. anzusetzen ist.

Eine Datierung der Stele mittels naturwissenschaftlicher Methoden, z.B.
durch eine Analyse der an der Oberfläche aufgebrachten Farbe, setzt weitere
Untersuchungen und Bewilligungen) voraus. Deshalb bleibt vorerst zusätzlich
zum kunsthistorischen Befund die durch die Inschriften gegebene paläographische

und innere inhaltliche Evidenz.

Paläographische Evidenz

Die von Tshe ring chos rgyal und Zla ba tshe ring TSHE RING CHOS RGYAL /
ZLA BA TSHE RING, 1994) durchgeführten detaillierten vergleichenden Untersu-

56 Für eine etwas abweichende englische Übersetzung sieheVITALI, 1996:168.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 373

chungen der schrift- und textkundlichen Merkmale der Inschrift, wobei sie bei
ihrer Analyse in die Bereiche der Kalligraphie yig gzugs), der Meisterschaft der

Schreibkunst (’bri rtsal) und des inhaltlichen Stils brjod bya) differenzieren,
ließen sie zum Urteil gelangen, dass diese während der Zeit der alten Könige
btsan po) entstanden ist. Vergleichsgrundlage ihrer Untersuchung bildeten die

historisch bedeutendsten Schriftdenkmäler aus der Zeit der Monarchie, wie sie
vor allem auf den rdo ring, auf Glocken und in den in Dunhuang gefundenen
Texten zu finden sind. Die beiden Autoren widmeten vor allem den paläographischen

Merkmalen große Aufmerksamkeit und gelangten anhand von acht paläo-bzw.

orthographischen Merkmalen, die für diese Schriftdenkmäler charakteristisch

waren,57 zum Resultat, dass deutliche Parallelen zur Inschrift auf der
Avalokite vara-Stele in lCog ro zu verzeichnen sind. Sie führen weiter an, dass

hinsichtlich der Kalligraphie die Inschrift auf der Steinstele aus Westtibet mit jener
auf den königszeitlichen Steinstelen übereinstimmt, demgegenüber die
entsprechenden Merkmale während der sogenannten “späteren Verbreitung des

Buddhismus in Tibet)” bstan pa phyi dar), d.h. ca. ab dem dritten Viertel des 10.
Jh.,58 von großer Unterschiedlichkeit seien. Ein Vergleich der kalligraphischen
Merkmale der Inschriften auf alten königszeitlichen Steinstelen und auf Felsen

mit jener der Avalokite vara-Stele lässt ihrer Auffassung nach größte Ähnlichkeiten

mit der bSam yas- und insbesondere mit der mTshur phu-Steinstele
erkennen ibid.:16). In Verbindung mit einer weiteren Parallele zwischen den lCog
ro und mTshur phu Stelen, die sie darin sehen, dass beide jeweils von einem
einzelnen Minister für persönliche Zwecke veranlasst wurden, halten sie es für
denkbar, dass die beiden etwa zur gleichen Zeit errichtet wurden. Dies wäre
demgemäss am Ende des 8. oder am Beginn des 9. Jh. erfolgt, am wahrscheinlichsten

während der Zeit von btsan po Ral pa can ibid.:16) 815–841, Daten

nach DOTSON, 2006:416). Aufgrund anderer, nämlich inhaltlicher Indizien –
Titel und Klan des in den Inschriften genannten Auftraggebers siehe dazu weiter

unten) – halten sie jedoch auch eine Entstehung während oder nach der Zeit

57 Dies inkludiert u.a. die Art und Weise, wie die yig mgo geschrieben wurden, die Verwen¬

dung von nyis tsheg, die Verwendung von gi gu log, die Verwendung von ya btags bei mi,

mig, ming, me, med, etc., die Verwendung von da drag nach na, ra und la und die Verwendung

von ’a chung in Genitivform, die von der vorhergehenden Silbe durch einen speziellen

tsheg sbrang bsad) abgesetzt ist TSHE RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING, 1994:7–9).
58 Für den Beginn von bstan pa phyi dar sind in den zeitgenössischen tibetischen Quellen

unterschiedliche Zeitangaben zu finden. Für Westtibet sTod mNga’ ris) geht Vitali anhand

der Angaben in mNga’ ris rgyal rabs von einem Beginn im Jahr 986 aus VITALI, 1996:186).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



374 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

von btsan po Khri srong lde btsan, auch während der Zeit von Khri lde srong

btsan für möglich TSHE RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING, 1994:17–18).

Innere inhaltliche Evidenz

Unabhängig von der Beurteilung durch kunsthistorische oder paläographische

Vergleiche wäre die beste zeitliche Einschränkung für die Entstehung der Stele

durch die Identifizierung des in der Inschrift genannten Auftraggebers in
Verbindung mit dem am Anfang der Inschrift auf der südseitigen Wand angeführten
Jahr des Pferdes zu erreichen. Die Person des Auftraggebers ist allerdings
namentlich aus keiner anderen derzeit zugänglichen historischen Quelle bekannt. 59

Aufgrund dieses Umstandes lässt sich leider auch das angeführte Pferd-Jahr

nicht einer bestimmten historischen Periode zuordnen.

Von Bedeutung ist allerdings der Umstand, dass der Name des Auftraggebers,

wie es scheint, in voller Länge und unter Einbeziehung aller üblichen
Namensteile in der Inschrift angeführt wird. Dieser Umstand kann zu weiteren
oder, wie es insbesondere von VITALI 1996:169) nicht nur in diesem Fall
gemacht wurde, mithin weitreichenden historischen Schlussfolgerungen benützt
werden. Während der Zeit des großtibetischen Königreichs 7.–9. Jh.) waren

Referenzen auf Personen, vor allem wenn sie einen höheren sozialen Rang hatten,

aus folgenden Elementen, die mit einander kombiniert und auch abgekürzt
wurden, zusammengesetzt: rus Klan),60 mying/ming Personenname oder indi-

59 Auf der Suche nach jenem in der Inschrift zweifach genannten seng ge) zhang chen po)

’Bro Khri brtsan sgra mGon po rgyal wurden ohne großen Erfolg zahlreiche Referenzwerke

konsultiert und die entsprechenden Indices überprüft, u.a. Arbeiten von CORDIER 1909,
1915), Marcelle LALOU 1933, 1939), Giuseppe TUCCI 1950), Paul DEMIÉVILLE 1952),
Hugh E. RICHARDSON 1967, 1985), SNELLGROVE/SKORUPSKI 1977, 1980), VITALI 1996)

und Brandon DOTSON 2004), und online verfügbare Texteditionen z.B. Old Tibetan

Documents Online) abgefragt. Einzig im Fall von mdo blon ched po ’Bro zhang b[rts]an

sgra ya sto, der in einem in Dunhuang gefundenen tibetischen Dokument aufscheint IOL
Tib J 1368: Zeile 32; siehe Old Tibetan Documents Online für eine Transliteration des Textes

und ein Foto des Dokuments), ist eine teilweise Übereinstimmung gegeben. Abgesehen

davon sind die in diesem Dokument geschilderten Ereignisse am ehesten in das frühe 8. Jh.

zu datieren siehe z.B. URAY, 1978:541), sodass unzweifelhaft davon auszugehen ist, dass es

sich um zwei verschiedene Personen handelt.

60 Die Zugehörigkeit zu einem bestimmten Klan oder Geschlecht, wie rus zumeist übersetzt

wird, die als exogame, aber nicht als lokale Einheiten beschrieben werden können, wird
dabei ausschließlich durch den Vater vererbt und zwar sowohl an Söhne als auch Töchter.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 375

vidueller Name), thabs, auch gral thabs Titel, Rang), und mkhan eine Art
Beiname). Zusätzlich konnten auch die Zugehörigkeit zu einer ethnischen
Gruppe oder einer administrativen Einheit wie z.B. stong sde) aufscheinen

siehe RICHARDSON, 1967; URAY, 1978; URAY/UEBACH, 1994). Im Hinblick
auf den Auftraggeber der Stele bedeutet dies, dass sein Klan als ’Bro identifiziert
werden kann und er trotz der an beiden Stellen unsicheren, wenn auch

wahrscheinlichen Lesart des Grundbuchstabens als Angehöriger dieses in der

tibetischen Geschichte berühmten Geschlechts zu sehen ist. Als sein

individueller Name kann mGon po rgyal61 gelten, sein Beiname oder der Name,
unter dem er bekannt war siehe RICHARDSON, 1967:11–12), scheint Khri brtsan
sgra gewesen zu sein. Beide sind nicht in der von Richardson veröffentlichten
allerdings auch nicht vollständigen) Namensliste von Funktionären während der

Zeit des großtibetischen Königreichs enthalten. Im Fall des Titels zeigt sich ein
bemerkenswerter Unterschied zwischen der süd- und nordseitigen Inschrift: an
der Nordseite ist er, wohl wegen der Selbstlob vermeiden wollenden Ich-Form
der Aussage, auf zhang verkürzt, während er an der den Textanfang
markierenden Nordseite, in der der Auftraggeber quasi offiziell vorgestellt wird,
durch die Voranstellung des Ehrentitels seng ge und die Hinzufügung von chen
po zu zhang in zweifach erweiterter Form aufscheint.62

Dies entspricht dem der tibetischen Verwandtschaftsrechnung zugrundeliegenden Konzept,

demzufolge die durch den Mann vererbte Qualität mit dem Begriff Knochen rus), jene

durch die Frau mit den Begriffen Fleisch sha) oder Blut khrag) bezeichnet wird siehe

JAHODA, 2003:271f.).
61 Der Name ist in dieser Form erst für spätere Perioden belegt und erscheint daher in diesem

historischen Kontext ungewöhnlich. Der Namensteil mGon po ist eine Form, die soweit
bekannt erst im 11. Jh. und eben in Zusammenhang mit dem Avalokite vara-Kult verbreitet ist
Guntram HAZOD, persönliche Mitteilung, August 2008). Dennoch ist es vielleicht

bemerkenswert, dass im frühen 10. Jh. mgon po) als prägender Teil im Namen des Begründers
des westtibetischen Königreichs sKyi lde Nyi ma mgon und seiner drei Söhne dPal gyi
mgon, bKra shis mgon und lDe gtsug mgon, zusammen auch als sTod kyi mgon gsum

bezeichnet, vorkommt.
62 Der Ausdruck zhang chen po, zhang blon che ba oder zhang blon chen po ist nach TSHE

RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING 1994:17) erst während der Zeit von Khri srong lde
btsan entstanden. Insofern könnte ihrer Auffassung nach die in der Inschrift der Avalokite -
vara-Steinstele genannte Person vielleicht ein während oder nach der Regierungszeit von
Khri srong lde btsan aktiver Großminister gewesen sein. In der Inschrift von lDan ma brag

804/816) wird ein “blon chen zhang ’bro phri [khri] gzu’ dam ram) shags” genannt siehe

HELLER, 2003:396). Die Durchsicht der oben genannten Referenzwerke und online verfügbaren

Texteditionen erbrachte darüberhinaus als Resultat, dass zhang chen po in einem

zweigeteilten Dokument Pelliot tibétain 16, IOL Tib J 751) insgesamt vier Mal vorkommt

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



376 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Vitali nimmt den Ehrentitel seng ge als Anhaltspunkt für eine Diskussion
der Beziehung zwischen diesem Namensteil und dem ’Bro-Klan und bestimmt

ihn als spezifische vererbte Rang- oder Prestigebezeichnung bestimmter
Mitglieder oder Untereinheiten dieses Klans, die auch von den ’Bro-Klanmitgliedern

in sTod, d.h. im westlichen Tibet, verwendet worden sei. Als Beispiele
werden von ihm Seng dkar ma, die Frau von Srong nge dem späteren königlichen

Lama Ye shes ’od), der Übersetzer ’Bro Seng dkar kya ’od und ein im
11. Jh. in Zentraltibet dBus) aktiver ’Bro Seng dkar sTod pa bla ma Ye shes

angeführt VITALI, 1996:169).63 Dass nun, wie Vitalis Darstellung suggeriert,
tatsächlich ein durch eine direkte Klanverbindung gewährleisteter quasi innerer
Zusammenhang zwischen dem Ehrentitel seng ge im Fall der Inschrift auf der

Avalokite vara-Stele, zwischen einem mit einem ’Bro-Funktionär ca. aus dem 8.

Jh. verbundenen Ehrentitel seng ge dkar mo’i gong slag oder vielleicht eher

einem seng ge dkar mo gong glag genannten Rangabzeichen; siehe DOTSON,

2006:118) und einem erst für das 11. Jh. und einigermaßen sicher nur durch zwei

und zwar jeweils in derselben Weise: blon chen po zhang khri khr-i) sum rje dang / zhang

chen po lha bzang 28b4, 37a4–37b1, 41b1, 41b3; siehe Old Tibetan Documents Online).
Dieses Dokument enthält eine Sammlung von Gebeten, die sich auf die Errichtung eines im
Anschluss an den 821/22 zwischen China und Tibet geschlossenen Vertrag) gtsigs kyi gtsug

lag khang genannten Tempels in De ga g.yu ts(h)al beziehen. Zuletzt wurde dieser Tempel
von Kapstein mit Höhle 25 der Yulin-Grotten in Anxi diese Grotten befinden sich ca. 120

km östlich von Dunhuang) identifiziert KAPSTEIN, 2004). Der genannte zhang chen po lHa
bzang, auch als chen po zhang lHa bzang angeführt 26b2, 27a1), ist nach Uebach identisch

mit dem aus anderen Quellen bekannten lHa bzang klu dpal UEBACH, 1991:501), der von
Vitali als Bruder von ’Bro Khri sum rje angeführt wird siehe VITALI, 1996:203–204, 207).

In jedem Fall sind die Aktivitäten der im Dokument genannten blon chen po zhang khri
khr-i) sum rje und zhang chen po lHa bzang, die darin auch als große Stifter yon bdag chen

po), die diesen Tempel wahrscheinlich im Jahr 823) errichten liessen, genannt werden

27a1), in die Herrschaftszeit von btsan po Khri gtsug lde brtsan, besser bekannt als Khri
Ral pa can, zu datieren, konkret in die 820er Jahre KAPSTEIN, 2004:100–101).

63 “[...] Seng.dkar.ma is not a proper name but a title deriving from a symbol of rank peculiar

to the ’Bro-s the seng.ge dkar.mo’i gong.slag, i.e. ‘the white lioness fur collar’), which
some members of the clan wore as a sign of their greatness. The title was also used by the

’Bro- s of sTod. The clan affiliation of Ye.shes.’od’s wife is doubly significant because, on

the one hand, it confirms the close associations of the ’Bro-s with the mNga’.ris skor.gsum

royal family in no lesser way than that of the great Ye.shes.’od, and, on the other, it is the

earliest instance around bstan.pa phyi.dar documenting the presence of the Seng.dkar group

among the ’Bro-s of sTod.” VITALI, 1996:178).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 377

Beispiele belegbaren Klannamen ’Bro Seng dkar gegeben zu sein scheint,64

scheint angesichts dieser vereinzelten Indizien fraglich zu sein und sollte durch
weitere Belege untermauert werden. Zudem erscheint Vitalis Konzept von Sub-
Klans oder Untergruppen von Klans widersprüchlich zu sein, wenn er im Fall
der Seng dkar-“Gruppe” eine offenkundig territorial weit verstreute Einheit
annimmt, während er vergleichsweise im Fall des Zangs kha Sub-Klans des Cog
ro-Klans ersteren als eine enge territoriale Einheit betrachtet.65 Abgesehen davon
stellt sich die Frage, wie derartige Sub-Klans im Tibetischen bezeichnet würden.
Dass es einen historischen Prozess einer Differenzierung von Klans während der

Zeit des großtibetischen Königreichs und auch in den späteren Perioden der

westtibetischen Geschichte gegeben hat, ist unbestreitbar. So finden sich z.B. für
Spiti einer älteren Quelle zufolge unter den über 36 genannten Klans rus) fünf –

Khyung mgo pa, Khyung rus pa, Khyung dkar pa, Khyung dar nag pa, Khyung
jo rus pa lHa nyi ma gdung brgyud, zitiert nach YO SEB DGE RGAN,

1976:325.12–13), die nach Vitalis Sichtweise als Sub-Klans oder Unterabteilung
eines übergeordneten Khyung-Klans betrachtet werden könnten, jedoch tatsächlich

fünf eigenständige Klans bildeten und als solche gezählt wurden. Als
Subkategorie von rus oder rigs rus ist hingegen der Terminus b)rgyud pa zu sehen,

der die sich von einem gemeinsamen Ahnen einer rus / rigs rus / pha rus)
patrilinear herleitenden lokalen Abstammungslinien bzw. deren Angehörige bezeichnet.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

66

64 Auch wenn dem Namen Seng dkar ma tatsächlich ein Klanname Seng dkar zugrunde liegen
sollte, ist dies nicht automatisch als gleichbedeutend mit einem Klan ’Bro Seng dkar zu

lesen.

65 “The case of rTse.lde’s minister [Zang kha ba rje blon gTag zig] helps to clarify that

Zangs.kha has to be read as a clan name, and its belonging to Cog.ro ultimately makes

Zangs.kha a subdivision of the Cog.ro clan. Finally, since Zangs.kha was a sub-clan of
Cog.ro and Cog.ro is a territory found in Pu.hrang.smad, people belonging to Zangs.kha

were Pu.hrang.pa-s.” VITALI, 1996:172).
66 Aufgrund entsprechender Angaben in historiographischen Texten ist bekannt, dass sich die

Klans während der Zeit des großtibetischen Reichs durch Embleme voneinander abhoben

und unterschieden. Diese Embleme stammten möglicherweise bereits aus vorimperialer
Zeit. Die Zusammenhänge zwischen solchen alten klanspezifischen Emblemen, den Insignien

oder Symbolen, die das Banner der als ru bekannten administrativ-militärischen Einheiten

zierten deren Anführer oder ru dpon wiederum von bestimmten Klans gestellt wurden)
siehe DOTSON, 2006: Kap. 3, passim), und der oft mit Hilfe von Farben ausgedrückten)

Differenzierung in Klanlinien z.B. dBra dkar nag khra gsum), die sich von älteren, mittleren

und jüngeren Ahnenbrüdern ableiteten, und vor allem die historische Entwicklung dieser

Zusammenhänge und der Wandel in der Bedeutung dieser Embleme je nach historischem

Kontext z.B. nach dem Ende der Monarchie, im westtibetischen Königreich und dessen



378 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Die Herkunft und Verbreitung des ’Bro-Klans wurde in zahlreichen älteren

und neueren Arbeiten immer wieder diskutiert. Zumeist geschah dies als Teil der
Erörterung bestimmter politischer, militärischer oder religiöser Aktivitäten und
Funktionen von Mitgliedern dieses Klans in der Zeit des großtibetischen Reichs

in Gebieten Zentraltibets und Zentralasiens z.B. in der Region um Dunhuang)
siehe u.a. TUCCI, 1950; DEMIÉVILLE, 1952; VITALI, 1990, 1996). Aus späterer

Zeit sind religöse Aktivitäten von Mitgliedern dieses Klans auch in Ladakh z.B.
Gründung des Klosters von Alchi im 12. Jh.) belegt. Eine Inschrift in Alchi
verzeichnet Mitglieder des ’Bro-Klans, beginnend mit einem ’Bro sTag bzang, der
aus Gu ge Pu rang gekommen sei siehe DENWOOD, 1980:148; VITALI,
1996:201–202, Fn. 290). Für eine kontinuierliche Verbindung zwischen den

buddhistischen Aktivitäten des ’Bro-Klans in sTod sPu rang) und jenen in
Ladakh gäbe es nach Vitali allerdings keine Anhaltspunkte.67

Die regionale Herkunft des ’Bro-Klans wird neueren Untersuchungen
zufolge in sTod oder sTod khul gesehen, d.h. in einem Gebiet) im westlichen
Tibet. Dies war auch die Gegend, wo sie ihren Status go gnas) erlangten TSHE

RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING, 1994:17). Zu einem ähnlichen Urteil
kommt auch Dotson auf Grundlage einer Neubewertung der Angaben in
postdynastischen historischen Textquellen wie rGya bod kyi chos ’byung rgyas pa von
mKhas pa lde’u). Demnach sei der Ursprung des ’Bro-Klans im westlichen Tibet
gTsang stod) oder in Gug cog, einer Kernregion Westtibets, zu sehen, wo die

Präsenz von Mitgliedern des ’Bro-Klans belegbar sei. Diese geographische
Verbindung hätten sie auch nach dem Zusammenbruch des Königreichs beibehalten
DOTSON, in Druck).

Vitali sieht die Errichtung der Avalokite vara-Stele in lCog ro in Verbindung

mit oder als Folge einer unter Ral pa can stattgefundenen Eroberung von
sPu rang durch ’Bro-Soldaten VITALI, 1996:198–199, Fn. 298) bzw. einer dort
unter zhang sKyid sum rje – bei dem es sich Vitali zufolge wahrscheinlich um

einen dem ’Bro-Klan angehörenden Minister handelte ibid.:167, Fn. 229) –

betriebenen und von bande Chos kyi blo gros nicht später als 836 ausgeführten

buddhistischen Missionierung. Zudem seien die ’Bro zur Zeit von Ral pa can,

Nachfolgereichen Gu ge, sPu rang und Ladakh) wurde bislang noch nicht systematisch
untersucht. Eine erste grundlegende Arbeit in dieser Hinsicht stellt Guntram Hazods
Zusammenstellung der historischen territorialen Gliederung im frühen und imperialen Tibet anhand

zeitgenössischer und postdynastischer Textquellen dar HAZOD, in Druck).
67 “There is no evidence to show whether the support of Buddhism in sTod by the ’Bro clan

continued without interruption from bstan.pa snga.dar, when the ’Bro-s erected a Buddhist
rdo.rings in Pu.hrang.” VITALI, 1996:201, Fn. 290).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 379

dessen Mutter (’Bro bza’) Khri mo legs aus dem ’Bro-Klan stammte, weshalb

sie nicht nur nominell, sondern im eigentlichen Sinn eine zhang-Verbindung mit
dem Herrscher hatten, der einzige Klan in sTod gewesen, der sich dieses Titels
rühmen konnte ibid.:166–167, 169).

Während der Zeit von Ral pa can stellte der ’Bro-Klan hochrangige Funktionäre

im Rang von Ministern zhang blon). Diese Funktion als Minister übten

die ’Bro auch unter ’Od srung und unter dessen Sohn dPal ’khor btsan aus. Im
Fall des letzteren ist ein Minister namens ’Bro gTsug sgra lha sdong genannt.
Insofern scheint also die Verbindung zwischen der zentraltibetischen Königslinie

und dem ’Bro-Klan, wie sie zur Zeit von Ral pa can gegeben war, bis in die
Zeit von ’Od srung und darüber hinaus bestanden zu haben. So war der Enkel
tsha bo) von ’Od srung, sKyid lde Nyi ma mgon, der Begründer des westtibetischen

Königreichs, La dwags rgyal rabs zufolge) mit einer Frau aus dem ’Bro-
Klan (’Bro bza’ ’Khor skyong) verheiratet TSHE RING CHOS RGYAL / ZLA BA

TSHE RING, 1994:13, 18). Im Hinblick auf die Avalokite vara-Stele in lCog ro
bedeutet dies, wie auch Tshe ring chos rgyal und Zla ba tshe ring resümierend

feststellen, dass sowohl über den Zeitpunkt der Errichtung der Steinstele als
auch über ihren Urheber tatsächlich nur wenig wirklich gesichert gesagt werden

kann, wenngleich die paläo- und orthographischen Merkmale der Inschriften
eine gewisse historische Einordnung gewährleisten68 und der kunsthistorische
Befund zusammen mit den übrigen genannten Anhaltspunkten eine Entstehung
im 9. Jh. als insgesamt wahrscheinlichste Datierung annehmen lässt.

Ob nun diese Stele in die Anfangsphase des westtibetischen Königreiches
fällt und damit vielleicht das einzig erhaltene Beispiel für die Patronanz buddhistischer

Kunst in Westtibet aus der Zeit vor Ye shes ’od darstellt, oder ob sie

quasi eine Brücke zwischen dem alten großtibetischen Königreich und der
zentraltibetischen Königslinie einerseits und dem westtibetischen Königreich
andererseits repräsentiert oder noch in die Endphase der alten Monarchie gehört und
damit das bislang einzige Relikt ist, das eine Präsenz des Buddhismus dieser

Periode in Westtibet bezeugt),69 muss daher vorerst offen bleiben und sollte

68 Siehe Kurt Troppers Bemerkung zur Datierung der Wandinschriften im großen Umwand¬

lungsgang skor lam chen mo) des Klosters Zha lu: “[...] at present the dating of Tibetan
documents solely on the basis of their palaeography and orthography cannot be considered

to be more than a rough approximation.” TROPPER, 2007:942).
69 Immerhin scheint klar zu sein, dass sie in die Zeit der sogenannten “früheren Verbreitung

der buddhistischen Lehre in Tibet)” bstan pa snga dar) fällt, die nach Vitali mit der

Verbreitung einer Kopie des Ediktes von bSam yas durch Khri srong lde btsan u.a. auch in
Zhang zhung offiziell als Staatsreligion proklamiert wurde VITALI, 1996:165, Fn. 222). Ob

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



380 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

nicht nur ein starker Antrieb zur weiteren Klärung der historischen Bedeutung

und Einordnung dieser Stele sein, sondern auch für weitere Forschungen nach

ähnlichen Kunstwerken und Schriftdenkmälern, insbesondere auch nach weiteren

Steinstelen.

Mündliche Überlieferung

Zur Frage der Herkunft und damit implizit auch zur Entstehung) der Avalokite

vara-Stele finden sich auch in der lokalen mündlichen Überlieferung in sPu

rang einige Angaben, die unter Umständen für weitere Forschungen relevant
sind und deshalb nicht unerwähnt bleiben sollen. Abgesehen davon kommen
darin Sichtweisen und Konzepte der lokalen Bevölkerung zum Ausdruck, die
zum Verständnis beitragen, welche Funktion diese Stele für die Bevölkerung in
jüngerer Zeit und in der Gegenwart hat(te).

Als die beiden tibetischen Gelehrten Tshe ring chos rgyal und Zla ba tshe

ring nach ihrem Bericht am 10. September 1993 in sPu hreng sPu rang) eintrafen,

wurde auf die Frage nach alten Überresten gna’ shul) betreffend von lokalen

Verwaltungsbeamten eine in der Gegend) berühmte Steinstele mit einem
von selbst gekommenen sPyan ras gzigs-Relief angeführt, die sich im Kreis
rdzong) sPu hreng an einer Straßenkurve zwischen den Dorfschaften grong

tsho) l)Cog ro und Zhi sde südlich des rMa bya gtsang po befinde TSHE RING

CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING, 1994:4).

und wieweit diesem Edikt in Zhang zhung, das zumindest in Teilen mit Gebieten Westtibets

identifiziert werden kann, Folge geleistet wurde und der Einfluss der frühen Verbreitung der

buddhistischen Lehre tatsächlich auch Westtibet erreichte, ist angesichts der Quellenlage
schwer zu beurteilen. Ein Indiz, dass Westtibet im späten 8. Jh. Schauplatz buddhistischer

Aktivitäten und ein Treffpunkt für Lehr- und Übersetzungstätigkeit und Anziehungspunkt

für buddhistische Pilger gewesen sein könnte, sind Berichte über den indischen Gelehrten

Buddhaguhya Sangs rgyas gsang ba in tibetischen Quellen), der sich in der zweiten Hälfte
des 8. Jh. im Kailas-Gebiet aufgehalten haben soll siehe DARGYAY, 2003:366f.; CUTLER,

1996:55f.). Weitere Hinweise sind darin gegeben, dass bKra shis mgon, der Vater von Ye
shes ’od, in mNga’ ris rgyal rabs 51.5–6) als Stifter einer Maitreya-Statue und von
Wandmalereien im g.Yu ra / sgra Tempel, der sich am Ufer des rMa bya-Flusses in sPu rang

befunden haben soll, genannt wird siehe VITALI, 1996:164–165). Tatsächlich könnte auch

ein anderer als bKra shis mgon als Subjekt dieser Passage, in der dieser nicht explizit
genannt ist, gesehen werden, z.B. sKyid lde Nyi ma mgon Luciano PETECH, persönliche

Mitteilung, Dezember 1996).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 381

Weitere diesbezügliche Informationen wurden in den letzten Jahren von
Tshe ring rgyal po gesammelt. Demzufolge gab es in Zhi sde eine kleine lCog ro
genannte Verwaltungseinheit, die das Residenzgebiet eines Ministers blon po)
von sKyid lde Nyi ma gon namens lCog ro legs sgra lha legs gewesen sein soll.
Nachdem dieser dort angekommen war und diesen Landstrich unter seine
Kontrolle gebracht hatte, habe die Glaubenslehre des Buddha in diesem Gebiet wirklich

eine große Verbreitung erlebt. Es sei bekannt, dass in dieser Gegend von da
an Mitglieder der alten zentraltibetischen btsan po-Königslinie die Herrschaft
ausübten. Von der Steinstele rdo ring) mit dem ’Phags pa sPyan ras gzigs
dbang phyug-Relief heißt es, dass sie vom Gefolge des lCog ro-Klans aus
Zentraltibet dBus gTsang) gebracht wurde.70 Gemäß den Aussagen der älteren
Generation der lokalen Bevölkerung wurde das Bildnis des ’Phags pa sPyan ras

gzigs dbang phyug von dBus gTsang nach dKar dung im oberen rMa bya
gtsang po-Tal) eingeladen. Es wird auch gesagt, dass es wegen eines schlecht

durchgeführten Aussprechens der Einladung in lCog ro zurückblieb. Es heißt
auch, dass jene Stele die Grenze zwischen Zhi sde71 und Khri sde bildet TSHE

RING RGYAL PO, 2006:142).72

Im Zuge der 2007 durchgeführten Dokumentation der Steinstele wurden
Gespräche mit einzelnen Dorfleuten in lCog ro geführt. Im Dorf gibt es derzeit
insgesamt 43 Häuser oder Familien, davon auch eine mit dem Namen Cog ro
Cog ro mi tshang). Die repräsentative Gottheit des Dorfes yul lha) ist gNyan

chen thang lha auch als eine der ältesten und berühmtesten Berggottheiten
Tibets bekannt).73 Nach Angaben der Dorfleute war der ursprüngliche Fundplatz

70 Die Übersiedlung eines rdo ring wird von Hazod im Fall des berühmten Zhol rdo ring in

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Lhasa diskutiert SØRENSEN/HAZOD, 2007:602f.).
71 Zhi sde war im 13. Jh. ein Tshal pa-Gebiet SØRENSEN/HAZOD, 2007:140).
72 Die Funktion von rdo ring als Grenzsteine sa brtags rdo ring) zur Markierung von

territorialen oder politischen Grenzen wird auch von BELLEZZA 2008:71) erwähnt.

73 Beachtenswert ist in dieser Hinsicht der Hinweis von Hazod, dass der Cog ro-Klan in
imperialer Zeit enge territoriale Verbindungen mit ’Dam shod hatte, die zentraltibetische

Provinz am Fuße des gNyan chen thang lha HAZOD, in Druck:164). Der sGro ’Bro)-Klan
ist ab dem 7. Jh. auch für das benachbarte ’Phan yul registriert ibid.:159), wo vielfach auch

gNyan chen thang lha als oberster lha verehrt wird. Hazod zufolge wurden derartige
Gottheiten bei Migrationen, Abspaltungen oder Neugründungen oft mitgenommen. Dies könnte
als Indiz gesehen werden, dass das Gebiet um lCog ro in sPu rang ein imperialzeitliches
oder noch älteres Gebiet des ’Bro-Klans war, das in einer späteren Zeit durch den Cog ro-

Klan kontrolliert wurde Guntram HAZOD, persönliche Mitteilung, August 2008). Wie Samten

Karmay gezeigt hat, spielte der Kult von Lokal- und Berggottheiten in Tibet seit dem

frühen 7. Jh. eine große Rolle für die soziale Organisation von lokalen Gemeinschaften und



382 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

der Steinstele74 an dieser Stelle in lCog ro. Die anderen drei Stelen rdo ring)
siehe Abb. 1) seien weiter östlich in der Siedlung gefunden worden. Früher

habe es eine einfache Eingrenzung um den rdo ring gegeben. Im Jahr 2002 sei

dieses Haus für den rdo ring gebaut worden. Die ursprüngliche Orientierung des

rdo ring war wie heute mit dem Avalokite vara-Relief) in Richtung Osten. Der
Name des Platzes, an dem der rdo ring steht, ist “Martolo”.

Während des Neujahrsfestes – es wird hier btsun mo’i lo gsar, “Neujahrsfest

der Königin”, genannt und am 10. und 11. Tag des 11. Monats des tibetischen

Kalenders gefeiert – wird Butter dargebracht. Während dieses Festes, in
dessen Rahmen eine zeremonielle Umrundung des gesamten Dorfgebietes
durchgeführt wird, findet auch eine gemeinsame Umrundung des rdo ring statt.

Funktion

Diese Angaben zeigen, dass die Avalokite vara-Stele für die Dorfbevölkerung
eine besondere Bedeutung hat und dass sie eine lebendige kultische Funktion
besitzt. Die Errichtung einer eigenen Behausung für die Stele, zusammen mit der
Versetzung dreier weiterer rdo ring, kann als Zeichen einer offiziellen
Wertschätzung dieser Stele als Monument von historischer Bedeutung betrachtet
werden. Dazu passt auch, dass jene Stele, die am östlichen Rand der Stadt sPu

rang dokumentiert werden konnte Abb. 5) und die seit der Kulturrevolution mit
der flachen Rückseite nach oben als Bachübergang genutzt wurde, erst vor kurzer

Zeit wieder unweit ihres früheren Standortes der sich unterhalb einer alten

Siedlung von Höhlenwohnungen befunden hatte) aufgestellt wurde.
Anhand der Zusammenstellung von Informationen zu tibetischen rdo ring

durch Alexander MACDONALD 2003), den von Giuseppe Tucci 1935 in Westtibet

u.a. auch in Zhi sde) gemachten Beobachtungen TUCCI, 1937) und dem
monumentalen Kompendium John Bellezzas BELLEZZA, 2008:69–148) lässt

Klans z.B. als Ahnenberge), aber auch zur Legitimierung größerer politischer Konföderationen

gerade auch im Fall von gNyan chen thang lha oder Thang lha ya bzhur) KARMAY,

1996:60f.).
74 Eine eventuell nicht so lange zurückliegende Auffindung oder Wiederentdeckung dieser

Stele allerdings mindestens vor September 1993) – der Artikel von TSHE RING CHOS RGYAL

/ ZLA BA TSHE RING 1994), der zum Zeitpunkt der Interviews nicht bekannt war, erwähnt

eine solche jedoch nicht – erscheint im Licht der rezenten Wieder-)Auffindung einer

weiteren Stele siehe unten) durchaus plausibel.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 383

sich ableiten, dass zwischen den aus archaischen oder prähistorischen Zeiten
stammenden rdo ring u.a. auch als mon rdo bekannt)75 und jenen aus historischen

Perioden stammenden Exemplaren, die nicht selten mit Inschriften oder
Reliefs versehen sind, zumindest in der jüngeren Vergangenheit im kultischen
Verhalten seitens der lokalen Bevölkerung eine teilweise Gemeinsamkeit
besteht. Dies inkludiert die Darbringung von Opfergaben wie Butter) und das

Rezitieren von Gebeten MACDONALD, 2003:91–92). Dem scheint auch eine

Überlagerung älterer Konzepte durch eine buddhistisch geprägte mythologische
Sichtweise zu entsprechen, wie sie Tucci im Fall dreier rdo ring in Zhi sde
aufzeichnen

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

konnte.76

Im Fall der Avalokite vara-Stele in lCog ro, die, wie ihre kunsthistorisch
und schriftkundlich relevanten Merkmale nahelegen, wohl noch in der Tradition
der königszeitlichen rdo ring Zentraltibets zu stehen scheint, besteht die intendierte

Funktion in dem durch eine hochrangige Person öffentlich gemachten

religiösen Bekenntnis, in diesem Fall der Verehrung von Avalokite vara. Neben

diesem vom Auftraggeber bekundeten persönlichen religiösen Motiv lassen sich
durchaus noch andere Aspekte und Funktionen erkennen. Aufgrund des Ranges
des Auftraggebers kann davon ausgegangen werden, dass diese Stele nicht bloß
die Funktion eines persönlichen Manifests hatte, sondern ihr eine entsprechend

dem Rang und Machtbereich des Auftraggebers) politische Bedeutung zukam.
Ob diese auf ihre Vorbildwirkung beschränkt war, wie sie auch in der Widmung
des Verdienstes zum Ausdruck kommt, oder, vielleicht durch andere Maßnahmen

unterstützt, auch die Bedeutung eines normativen politischen Ediktes hatte,

ist ohne Kenntnis der genaueren Umstände nicht zu beurteilen nicht zuletzt
auch aufgrund der Unsicherheit, ob diese Steinstele ursprünglich überhaupt aus

dieser Gegend stammt).

75 Siehe auch ALDENDERFER, 2003, 2007.

76 “Attirano la mia attenzione certe pietre piantate per terra, dinanzi alle quali la gente si genu¬

flette e mormora preghiere: sopravvivenze di culti megalitici, e sicuramente prebuddhistici
che il Lamaismo ha accolto nella sua tolleranza sincretistica. Le leggenda ne ha trasformato

il carattere; sono divenute tre pietre lanciate dal Kailasa per rendere omaggio a Khojarnath

[’Khor chags]. Una religione sovrapposta ad un’altra.” TUCCI, 1937:46). Diese drei rdo ring
scheinen auf einem im Tucci Foto-Archiv des Istituto Italiano per l’Africa e l’Oriente im
Museo Nazionale d’Arte Orientale “G. Tucci” Neg. M.N.A.O.R. – Dep. 6082/23) befindlichen

SW-Foto abgebildet zu sein, das drei stehende Steine mit etwas grober Machart zeigt

und nach Angabe des Archivs von Eugenio Ghersi, dem Begleiter Tuccis, in Zhi sde mkhar

gemacht wurde.



384 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Insofern ist auch nicht sicher, wenngleich es als wahrscheinlich anzunehmen

ist, dass sie sich, wie es im Fall der meisten vergleichbaren Steinstelen

Zentraltibets als Charakteristikum festgestellt wurde, im Machtzentrum77 einer

zu diesem Zeitpunkt höchstwahrscheinlich durch Angehörige des ’Bro-Klans
beherrschten) Region befand.78 Letzteres lässt sich auch deshalb vermuten, weil
sie auf Veranlassung eines hohen, wohl mit der königlichen Herrscherfamilie
verbündeten Adeligen entstanden ist, wie die Untersuchung des Titels in
Verbindung mit der Klanzugehörigkeit des Auftraggebers unzweifelhaft zeigt.

Bibliographie

ALDENDERFER, Mark
2003 “Domestic rDo ring? A new class of standing stone from the Tibetan

plateau”. In: The Tibet Journal XXVIII/1–2:3–20.

2007 “Defining Zhang zhung ethnicity: an archaeological perspective from
far Western Tibet”. In: Amy Heller und Giacomella Orofino Hg.)
Discoveries in Western Tibet and the Western Himalayas. Essays on
History, Literature, Archaeology and Art. PIATS 2003: Tibetan Studies:
Proceedings of the Tenth Seminar of the International Association for
Tibetan Studies, Oxford, 2003. Brill’s Tibetan Studies Library,
Volume 10/8. Leiden/Boston: Brill:1–21.

77 Da die Könige und Minister im allgemeinen als Anführer im Zentrum von Regionen

agierten, befanden sich TSHE RING CHOS RGYAL / ZLA BA TSHE RING 1994:17) zufolge die
meisten königszeitlichen Steinstelen im Zentrum dieser Gebiete, was aber nicht bedeute,

dass nicht auch in anderen Regionen und Grenzgebieten zu Indien Steinstelen, usw. errichtet
wurden. Dieser Aspekt der Zentralität war beispielsweise im Fall der Errichtung von rdo
ring bei den alten Königsgräbern in ’Phyong rgyas symbolisch in mehrfacher Form präsent

u.a. als axis mundi, aufgrund der Einweihungszeremonie als magisches, kraftspendendes

Zentrum), wie bereits von TUCCI 1950:32f.) analysiert wurde. Darüberhinaus markierten
die rdo ring in ’Phyong rgyas auch ein Territorium, nämlich das der Toten, das so von
jenem der Lebenden strikt abgegrenzt war Guntram HAZOD, persönliche Mitteilung, August
2008).

78 Nicht zuletzt auch deshalb, wenn davon auszugehen ist, dass die Errichtung der Steinstele

zugleich als territoriale Markierung diente, die das Gebiet um ihren Standort als Land des

’Bro-Klans auszeichnete.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 385

[Ausstellungskatalog]
2006 Tibet. Klöster öffnen ihre Schatzkammern. Essen: Kulturstiftung Ruhr

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Essen, Villa Hügel.
BELLEZZA, John Vincent
2008 Zhang Zhung: Foundations of Civilization in Tibet. A Historical and

Ethnoarchaeological Study of the Monuments, Rock Art, Texts, and
Oral Tradition of the Ancient Tibetan Upland. Wien: Verlag der
Österreichischen Akademie der Wissenschaften.

CORDIER, Palmyr
1909 Catalogue du fonds tibétain de la Bibliothèque nationale. 2. Index du

Bstan- gyur Tibétain 108–179). Paris: Imprimerie nationale, E.
Leroux.

1915 Catalogue du fonds tibétain de la Bibliothèque nationale. 3. Index du
Bstan- gyur Tibétain 180–332). Paris: Imprimerie nationale, E.
Leroux.

CUTLER, Nathan S.

1996 Mt. Kail sa: Source for the Sacred in Early Indian and Tibetan Tradi¬

tion. Unveröffentlichte Dissertation, California Institute of Integral
Studies, [San Francisco].

DARGYAY, Eva K.
2003 “Srong-btsan sgam-po of Tibet: Bodhisattva and king”. In: Alex

McKay Hg.) The History of Tibet. Volume I. The Early Period: to c.
AD 850. The Yarlung Dynasty, London / New York: RoutledgeCurzon:

364–378.
DEMIÉVILLE, Paul

1952 Le concile de Lhasa. Paris: Imprimerie nationale de France.

DENWOOD, Philip
1980 “Temple and rock inscriptions at Alchi. In: David Snellgrove und Ta¬

deusz Skorupski The Cultural Heritage of Ladakh. Volume 2: Zangskar

and the Cave Temples of Ladakh. Warminster: Aris & Phillips:

117–163.
2007 “The Tibetans in the Western Himalayas and Karakoram, seventh¬

eleventh centuries: rock art and inscriptions”. In: Journal of Inner
Asian Art and Archaeology 2/2007:49–58.

DOTSON, Brandon
2004 “A note on a : maternal relatives of the Tibetan royal line and mar¬

riage into the royal family”. In: Journal Asiatique 292/1–2:75–99.



386 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

2006 Administration and Law in the Tibetan Empire: The Section on Law
and State and its Old Tibetan Antecedents. Phil. Thesis: Universität
Oxford.

In Druck “At the behest of the mountain: gods, clans and political topography in
post-Imperial Tibet”. In: Cristina A. Scherrer-Schaub Hg.) Old
Tibetan Studies Dedicated to the Memory of Professor Ronald E.

Emmerick 1937–2001). PIATS 2003: Tibetan Studies: Proceedings of
the Tenth Seminar of the International Association for Tibetan Studies,

Oxford, 2003. Leiden/Boston: Brill.
HAZOD, Guntram
2006 “Die Blauschaflinie: Zu einer tibetischen Überlieferung der Herrscher¬

tötung”. In: Andre Gingrich und Guntram Hazod Hg.) Der Rand und

die Mitte. Beiträge zur Sozialanthropologie und Kulturgeschichte
Tibets und des Himalaya. Wien: Verlag der Österreichischen Akademie
der Wissenschaften:164–192.

In Druck “Imperial Central Tibet: an annotated cartographical survey of its terri¬

torial divisions and key political sites”. In: Brandon Dotson The Old
Tibetan Annals: An Annotated Translation of Tibet’s First History.
With an Annotated Cartographical Documentation by Guntram Hazod.
Wien: Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften,

133–195.
HELLER, Amy
1997 “Eight- and ninth-century temples & rock carvings of Eastern Tibet”.

In: Jane Casey Singer und Philip Denwood Hg.) Tibetan Art. Towards
a Definition of Style. London: Laurence King in association with Alan
Marcuson:86–103, 296–297.

1998 “Two inscribed fabrics and their historical context: Some observations

on esthetics and silk trade in Tibet, 7th to 9th century”. In: Karel
Otavsky Hg.) Entlang der Seidenstrasse: frühmittelalterliche Kunst
zwischen Persien und China in der Abegg-Stiftung. Riggisberger
Berichte 6. Riggisberg: Abegg-Stiftung:95–118.

2002 “The paintings of Gra thang: History and iconography of an 11th cen¬

tury Tibetan temple”. In: The Tibet Journal XXVII/1–2:37–70.
2003 “Ninth century Buddhist images carved at lDan ma brag to commemo¬

rate Tibeto-Chinese negotiations”. In: Alex McKay Hg.) The History
of Tibet. Volume I. The Early Period: to c. AD 850. The Yarlung
Dynasty, London / New York: RoutledgeCurzon:379–401.

2004 “The Three Silver Brothers”. In: Orientations 34/4:28–34.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 387

2006 “Rezeption und Adaption fremder ästhetischer Elemente in der tibeti¬
schen Skulptur – eine Spurensuche”. In: [Ausstellungskatalog] Tibet.
Klöster öffnen ihre Schatzkammern. Essen: Kulturstiftung Ruhr Essen,

Villa Hügel:80–89.
HERRMANN-PFANDT, Adelheid
2008 Die lHan kar ma. Ein früher Katalog der ins Tibetische übersetzten

Texte. Kritische Neuausgabe mit Einleitung und Materialien. Wien:
Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften.

HUO WEI

2007 “Newly discovered early Buddhist grottos in Western Tibet”. In: Amy
Heller und Giacomella Orofino Hg.) Discoveries in Western Tibet and
the Western Himalayas. Essays on History, Literature, Archaeology
and Art. PIATS 2003: Tibetan Studies: Proceedings of the Tenth
Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Oxford,
2003. Brill’s Tibetan Studies Library, Volume 10/8. Leiden/Boston:
Brill:23–39.

HUO WEI / LI YONGXIAN

2001 Xizang xi bu fo jiao yi shu / The Buddhist Art in Western Tibet.
Chengdu: Sichuan ren min chu ban she / Sichuan People’s Publ.
House.

JAHODA, Christian
2003 Sozio-ökonomische Organisation in einem Grenzgebiet tibetischer

Kultur: Tabo – Spiti Tal Himachal Pradesh, Indien) – Geschichte und
Gegenwart. Ein Beitrag zum Konzept der ‘peasant societies’, 2 Bände.

Dissertation: Universität Wien.
KAPSTEIN, Matthew T.
1992 “Remarks on the Ma i bKa’-’bum and the cult of Avalokite vara in

Tibet”. In: Steven D. Goodman und Ronald M. Davidson Hg.) Tibetan
Buddhism: Reason and Revelation. Albany: State University of New
York Press:79–93, 163–169.

2004 “The Treaty Temple of De-ga g.yu-tshal: identification and iconogra¬

phy”. In: Huo Wei Hg.) Xizang kao gu yu yi shu guo ji xue shu tao lun
hui lun wen ji / Essays on the International Conference on Tibetan
Archaeology and Art. Chengdu: Sichuan ren min chu ban she:98–127.

KARMAY, Samten G.
1996 “The Tibetan cult of mountain deities and its political significance”. In:

Anne-Marie Blondeau und Ernst Steinkellner Hg.) Reflections of the
Mountain: Essays on the History and Social Meaning of the Mountain

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



388 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Cult in Tibet and the Himalaya. Wien: Verlag der Österreichischen
Akademie der Wissenschaften:59–75.

KLIMBURG-SALTER, Deborah E.

1982 The Silk Route and the Diamond Path. Esoteric Buddhist Art on the
Trans-Himalayan Trade Routes, Los Angeles: UCLA Art Council.

1997 Tabo, a Lamp for the Kingdom: Early Indo-Tibetan Buddhist Art in the
Western Himalaya. Milan: Skira.

LALOU, Marcelle
1933 Répertoire du Tan ur d’après le catalogue de P. Cordier. Paris: Biblio¬

thèque nationale.
1939 “Document tibétain sur l’expansion du Dhy na chinois”. In: Journal

Asiatique CCXXXI:505–523.
1953 “Les textes bouddhiques au temps du roi Khri-sro -lde-bcan”. In:

Journal Asiatique CCXLI:313–353.

LEVINE, Nancy
1992 “Traditional taxation systems in Western Tibet: a comparative perspec¬

tive”. In: China Tibetology Special Issue):322–345.
1994 “The demise of marriage in Purang, Tibet: 1959–1990”. In: Per Kvaer¬

ne Hg.) Tibetan Studies. Proceedings of the 6th Seminar of the
International Association for Tibetan Studies, Fagernes 1992, Vol. 1. Oslo:
Institute for Comparative Research in Human Culture:468–480.

LINROTHE, Rob

1999 “A summer in the field”. In: Orientations 30/5:57–67.
LUCZANITS, Christian
1996 “Early Buddhist wood carvings from Himachal Pradesh”. In: Orienta¬

tions 27/6:67–75.
1997 “The clay sculptures”. In: Deborah E. Klimburg-Salter Tabo, a Lamp

for the Kingdom: Early Indo-Tibetan Buddhist Art in the Western

Himalaya. Milan: Skira:189–205.
2004 Buddhist Sculpture in Clay. Early Western Himalayan Art, late 10th to

early 13th Centuries. Chicago: Serindia.
2005 “The early Buddhist heritage of Ladakh reconsidered”. In: John Bray

Hg.) Ladakhi Histories. Local and Regional Perspectives. Brill’s
Tibetan Studies Library, Volume 9. Leiden/Boston: Brill:65–96.

MACDONALD, Alexander W.
2003 “A note on Tibetan megaliths”. In: Alex McKay Hg.) The History of

Tibet. Volume I. The Early Period: to c. AD 850. The Yarlung
Dynasty, London / New York: RoutledgeCurzon:90–98. Erstmals veröf-

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 389

fentlicht unter dem Titel “Une note sur les mégalithes tibétaines”. In:
Journal Asiatique [1953]:487–528.)

DE MALLMANN, Marie-Thérèse

1948 Introduction à l’étude d’Avalokiteçvara. Paris: Civilisations du Sud.
NICOLAS-VANDIER, Nicole
1974 Bannières et peintures de Touen-houang conservées au Musée Guimet.

Mission Paul Pelliot. Documents archéologiques, 14. Paris: Librairie
Adrien-Maisonneuve.

ÖHRIG, Bruno
1988 Bestattungsriten alttürkischer Aristokratie im Lichte der Inschriften.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

München: Minerva-Publ.
Old Tibetan Documents Online OTDO): http://otdo.aa.tufs.ac.jp/ letzter

Zugriff: 24.XII.2008)
OROFINO, Giacomella
2007 “From archaeological discovery to text analysis: the Khor chags mon¬

astery findings and the Mañju r n masa g ti fragment”. In: Amy
Heller und Giacomella Orofino Hg.) Discoveries in Western Tibet and
the Western Himalayas. Essays on History, Literature, Archaeology
and Art. PIATS 2003: Tibetan Studies: Proceedings of the Tenth
Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Oxford,
2003. Brill’s Tibetan Studies Library, Volume 10/8. Leiden/Boston:
Brill:85–127.

OTAVSKY, Karel
1998 “Stoffe von der Seidenstrasse. Eine neue Sammlungsgruppe in der

Abegg-Stiftung”. In: Karel Otavsky Hg.) Entlang der Seidenstrasse:

frühmittelalterliche Kunst zwischen Persien und China in der Abegg-

Stiftung. Riggisberger Berichte 6. Riggisberg: Abegg-Stiftung:13–42.

PAPA-KALANTARI, Christiane
2007a “The art of the court: some remarks on the historical stratigraphy of

Eastern Iranian elements in early Buddhist painting of Alchi, Ladakh”.
In: Deborah Klimburg-Salter, Kurt Tropper und Christian Jahoda Hg.)
Text, Image and Song in Transdisciplinary Dialogue. PIATS 2003:
Tibetan Studies: Proceedings of the Tenth Seminar of the International
Association for Tibetan Studies, Oxford, 2003. Brill’s Tibetan Studies

Library, Volume 10/7. Leiden/Boston: Brill:167–228.
2007b “From textile dress to dome of heaven: some observations on the func¬

tion and symbolism of ceiling decorations in the Western Himalayan
Buddhist temples of Nako / Himachal Pradesh”. In: Adam Hardy Hg.)



390 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

The Temple in South Asia. Volume 2 of the proceedings of the 18th
conference of the European Association of South Asian Archaeologists,

London, 2005. London: British Association for South Asian
Studies, The British Academy:149–178.

2008 Celestial Architecture. Donor Depictions in the Spatial Iconography of

the Alchi Dukhang/ Ladakh, 2 Bände. Dissertation: Universität Wien.
In Druck “Courtly cavaliers, mounted heroes and Pehar: new issues in the ico¬

nography and iconology of protector deities in early Western Himalaya
art”. In: Erberto LoBue und Christian Luczanits Hg.) Art in Tibet.
PIATS 2003: Tibetan Studies: Proceedings of the Tenth Seminar of the

International Association for Tibetan Studies, Oxford, 2003.
Leiden/Boston: Brill.

PASANG WANGDU PA TSHAB PA SANGS DBANG ’DUS)

2007 “Ke ru lha khang: cultural preservation and interdisciplinary research

in Central Tibet”. In: Deborah Klimburg-Salter, Kurt Tropper und

Christian Jahoda Hg.) Text, Image and Song in Transdisciplinary
Dialogue. PIATS 2003: Tibetan Studies: Proceedings of the Tenth Seminar

of the International Association for Tibetan Studies, Oxford, 2003.

Brill’s Tibetan Studies Library, Volume 10/7. Leiden/Boston: Brill:45–
61.

PETECH, Luciano
1997 “Western Tibet: historical introduction”. In: Deborah E. Klimburg-

Salter Tabo, a Lamp for the Kingdom: Early Indo-Tibetan Buddhist Art
in the Western Himalaya. Milan: Skira:229–255.

PRANAVANANDA, Swami
1949 Kail s – M nasar var. Calcutta: S. P. League repr. New Delhi: Swa¬

mi Pranavananda, 1983).
PRITZKER, Thomas J.

1996 “A preliminary report on early cave paintings of Western Tibet”. In:
Orientations 27/6:26–47.

RICHARDSON, Hugh E.

1967 “Names and titles in early Tibetan records”. In: Bulletin of Tibetology

IV/1:5–20.
1985 A Corpus of Early Tibetan Inscriptions. [London:] Royal Asiatic Soci¬

ety.

VAN SCHAIK, Sam

2006 “The Tibetan Avalokite vara cult in the tenth century: evidence from
the Dunhuang manuscripts”. In: Ronald M. Davidson und Christian K.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 391

Wedemeyer Hg.) Tibetan Buddhist Literature and Praxis. Studies in
its Formative Period, 900–1400. PIATS 2003: Tibetan Studies:
Proceedings of the Tenth Seminar of the International Association for
Tibetan Studies, Oxford, 2003. Brill’s Tibetan Studies Library, Volume

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

10/4. Leiden/Boston: Brill:55–72.
SNELLGROVE, David und SKORUPSKI, Tadeusz

1977 The Cultural Heritage of Ladakh. Volume 1: Central Ladakh.
Warminster: Aris & Phillips.

1980 The Cultural Heritage of Ladakh. Volume 2: Zangskar and the Cave
Temples of Ladakh. Warminster: Aris & Phillips.

SOPER, Alexander
1979 “[Rezension von] Nicole Nicolas-Vandier: Bannières et peintures de

Touen-houang conservées au Musée Guimet, Paris 1974”. In: Artibus
Asiae 41/4:327–328.

SØRENSEN, Per K.
2007 “Restless relic – The rya Loke vara icon in Tibet: Symbol of power,

legitimacy and pawn for patronage”. In: Birgit Kellner, Helmut
Krasser, Horst Lasic, Michael Torsten Much und Helmut Tauscher

Hg.) Pram ak rti Papers dedicated to Ernst Steinkellner on the

occasion of his 70th birthday. Part 2. Wiener Studien zur Tibetologie
und Buddhismuskunde 70.2). Wien: Arbeitskreis für tibetische und
buddhistische Studien Universität Wien:857–885.

SØRENSEN, Per K. und HAZOD, Guntram in Kooperation mit TSERING

GYALBO)

2007 Rulers on the Celestial Plain. Ecclesiastic and Secular Hegemony in
Medieval Tibet: A Study of Tshal Gung-thang. 2 Bände. Wien: Verlag
der Österreichischen Akademie der Wissenschaften.

THAKUR, Laxman S.

1994 “A Tibetan inscription by lHa Bla-ma Ye-shes-’od from dKor sPu)

rediscovered”. In: Journal of the Royal Asiatic Society 4, Series

3/3:369–375.
TROPPER, Kurt
2007 “The Buddha-vita in the skor lam chen mo at Zha lu monastery”. In:

Birgit Kellner, Helmut Krasser, Horst Lasic, Michael Torsten Much
und Helmut Tauscher Hg.) Pram ak rti Papers dedicated to Ernst
Steinkellner on the occasion of his 70th birthday. Part 2. Wiener
Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde 70.2). Wien: Arbeitskreis
für tibetische und buddhistische Studien Universität Wien:941–973.



392 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

TSHE RING CHOS RGYAL und ZLA BA TSHE RING

1994 “Gsar du brnyed pa’i spu hreng gi spyan ras gzigs kyi rdo ring las

byung ba’i gtam dpyad”. In: Gangs ljongs rig gnas 1994/2:4–20.
TSHE RING RGYAL PO

2005 Gu ge tshe ring rgyal po’i ched rtsom phyogs bsgrigs. Beijing: Krung
go’i bod rig pa dpe skrun khang.

2006 mNga’ ris chos ’byung gangs ljongs mdzes rgyan. Lhasa: Bod ljongs mi
dmangs dpe skrun khang.

TUCCI, Giuseppe

1936 Indo-Tibetica III. I templi del Tibet occidentale e il loro simbolismo
artistico; Parte II: Tsaparang, Roma: Reale Accademia d’Italia.

1937 Santi e briganti nel Tibet ignoto diario della spedizione nel Tibet oc¬

cidentale 1935). Milano: Ulrico Hoepli.
1949 Tibetan Painted Scrolls, 3 Bände. Roma: Libreria dello Stato.

1950 The Tombs of the Tibetan Kings. Roma: Is.M.E.O.

1973 Tibet. Archaeologia Mundi. München, etc.: Nagel.
1989 Sadhus et brigands du Kailash: mon voyage au Tibet occidental. Paris:

Peuples du monde / R. Chabaud.

TUCCI, Giuseppe und GHERSI, Eugenio
1934 Cronaca della missione scientifica Tucci nel Tibet occidentale, Roma:

Reale Accademia d’Italia.
1935 Secrets of Tibet. Being the Chronicle of the Tucci Scientific Expedition

to Western Tibet 1933). London: Blackie & Son repr. New Delhi:
Cosmo, 1996).

UEBACH, Helga
1991 “dByar-mo-tha and Go -bu ma-ru. Tibetan historiographical tradition

on the treaty of 821/823”. In: Ernst Steinkellner Hg.) Tibetan History
and Language. Studies Dedicated to Uray Géza on His Seventieth

Birthday. Wiener Studien zur Tibetologie und Buddhismuskunde 26).
Wien: Arbeitskreis für tibetische und buddhistische Studien Universität
Wien:497–526.

URAY, Géza

1978 “The annals of the ’A- a principality”. In: Louis Ligeti Hg.) Proceed¬

ings of the Csoma de K rös Memorial Symposium. Budapest: Akadémiai

Kiadó, 541–578.

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 393

URAY, Géza und UEBACH, Helga
1994 “Clan versus thousand-district versus army in the Tibetan empire”. In:

Per Kvaerne Hg.) Tibetan Studies. Proceedings of the 6th Seminar of

the International Association for Tibetan Studies, Fagernes 1992, Vol.
2. Oslo: Institute for Comparative Research in Human Culture:913–
915.

VITALI, Roberto 1990) Early Temples of Central Tibet, London: Serindia.
1996 The Kingdoms of Gu.ge Pu.hrang: According to mNga’.ris rgyal.rabs

by Gu.ge mkhan.chen Ngag.dbang grags.pa. Dharamsala, India: Tho
ling gtsug lag khang lo gcig stong ’khor ba’i rjes dran mdzad sgo’i go
sgrig tshogs chung.

2003 “A chronology bstan rtsis) of events in the history of mNga' ris skor
gsum tenth-fifteenth centuries)”. In: Alex McKay Hg.) The History of
Tibet. Volume II. The Medieval Period: c. 850–1895. The Development

of Buddhist Paramountcy, London / New York: RoutledgeCurzon:

53–89.

WANG YAO

2003 “An introduction to the newly discovered Tubo inscribed-steles”.
Kurzfassung Vortragsankündigung Tenth Seminar of the International
Association of Tibetan Studies, Oxford, 2003.

WATT, James C. Y. und WARDWELL, Anne
1997 When Silk was Gold: Central Asian and Chinese Textiles. New York:

Metropolitan Museum of Art in cooperation with the Cleveland
Museum

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

of Art.
WHITFIELD, Roderick und FARRER, Anne
1990 Caves of the Thousand Buddhas. Chinese Art from the Silk Route. Lon¬

don: Published for the Trustees of the British Museum by British
Museum Publications Ltd.

WYLIE, Turrell
1959 “A standard system of Tibetan transcription”. In: Harvard Journal of

Asiatic Studies 22/Dec., 1959:261–267.
YO SEB DGE RGAN BSOD NAMS TSHE BRTAN)

1976 Bla dwags rgyal rabs ’chi med gter, Hg.) bSod nams sKyabs ldan dGe
rgan. Srinagar-Kashmir: S. S. Gergan.

ZHENG, Wenlei Hg.)
2000 Precious Deposits: Historical Relics of Tibet, China. Volume One:

Prehistoric Age and Tubo Period. Beijing: Morning Glory Publishers.



394 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Abbildungen

Abb. 1: lCog ro, Gemeinde Zhi sde, Kreis sPu rang, Westtibet: Gebäude mit der
Avalokite vara-Stele und einigen abgewitterten Steinstelen davor Foto: Ch.
Papa-Kalantari, 2007).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 395

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Abb. 2: lCog ro: Avalokite vara-
Stele auf Stufensockel aus Zement
Foto: Ch. Papa-Kalantari, 2007).

Abb. 3: lCog ro: Avalokite vara-
Stele, Vorderansicht Foto: Ch. Papa-
Kalantari, 2007).



396 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Abb. 4: lCog ro: Avalokite vara-Stele, Detail des Kultbildes Foto: Ch. Papa-
Kalantari, 2007).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 397

Abb. 5: sPu rang, östlicher Stadtrand: Stele mit der Darstellung eines Bodhisattva

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Foto: Ch. Jahoda, 2007).



398 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Abb. 6: lCog ro: Avalokite vara-Stele, Detail Inschrift Südseite, Zeile 1–6 Foto:
Ch. Papa-Kalantari, 2007).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400



EINE FRÜHE BUDDHISTISCHE STEINSTELE 399

Abb. 7: lCog ro: Avalokite vara-Stele, Detail Inschrift Südseite, Zeile 7–16 Foto:

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400

Tshe ring rgyal po, 2007).



400 CHRISTIAN JAHODA / CHRISTIANE PAPA-KALANTARI

Abb. 8: lCog ro: Avalokite vara-Stele, Inschrift Nordseite, Zeile 9–21 Foto Ch.
Jahoda, 2007).

AS/EA LXIII•2•2009, S. 349–400


	Eine frühe buddhistische Steinstele (rdo ring) in sPu rang, Westtibet : eine Neuuntersuchung : Bericht einer österreichisch-tibetischen Feldforschung

