
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 63 (2009)

Heft: 1

Artikel: Ljucian Klimovi : der ideologische Bluthund der sowjetischen
Islamkunde und Zentralasienliteratur

Autor: Kemper, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LJUCIAN KLIMOVI
Der ideologische Bluthund

der sowjetischen Islamkunde und Zentralasienliteratur

Michael Kemper, Amsterdam

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

Abstract

Liutsian Klimovich 1907–1989) published on Islam and literatures of the Muslim peoples of the

USSR for over six decades, from 1927 to 1988. He assumed the function of an ideological
watchdog: In his numerous books, articles and pamphlets Klimovich not only attacked Islam and

its representatives but also calumniated many Soviet Orientalists and writers among them the

Kazakh Sandzhar Asfendiarov, Mikhail Tomara, Aleksandr Shami, Ignatsii Krachkovskii, Evgenii
Bertel’s, and Boris Zakhoder, as well as the Uzbek Ghafur Ghulom and the Tatar Galimjan
Ibragimov). In the late 1940s Klimovich emerged as a leading specialist on the literatures of the

Muslim peoples of the USSR; his anthologies defined what could be read at school. Trying to
uncover the secret of Klimovich’s astoundingly long career in a highly politicised environment,
the present article studies his institutional affiliations, his changing interpretations of Islam and of
Soviet Central Asian literature, as well as his personal attacks on colleagues, and correlates these

with general changes in Soviet policies on religion and nationality, from Stalin to Gorbachev. It
becomes clear that Klimovich’s success was based on his quick adaptation to new developments in
the Party line; he carried the political catchwords of the day like “feudalism”, “cosmopolitanism”,

“cult of personality”, “internationalism”) into the debate on Islam and literature. His personal

attacks on others were cowardly: Most of the Soviet authors he vilified in the 1930s were already

being harrassed by the system, and many of them later perished in the Stalinist persecutions. For

generations of Soviet Orientalists, Klimovich remained a loathed figure.

Einleitung

Es gibt zwei grosse Nachschlagewerke über Orientalisten in der Sowjetunion.
Das eine ist das offizielle Biographienlexikon von Sofija Miliband, das zum
ersten Mal 1975 in Moskau erschien und 1995 zu einem zweibändigen Werk
erweitert wurde. Milibands Werk enthält Informationen zu den Karrieren und

Schriften von über 2.500 professionellen Orientalisten;1 sie gibt die offizielle
Sicht wieder, eine Kartothek der sowjetischen Errungenschaften. Das zweite

1 MILIBAND, 1995.



94 MICHAEL KEMPER

Nachschlagewerk wurde erst 2003 von einem Team von Orientalisten aus

Moskau und Sankt Petersburg herausgegeben. Es trägt den Titel “Menschen und

ihre Schicksale” und enthält die Biographien von etwa 750 im weitesten Sinne
als Orientalisten tätigen Personen, die zwischen 1917 und 1991 unter politischen
Vorwänden verhört, inhaftiert, exiliert, und in vielen Fällen ins Arbeitslager
geschickt oder hingerichtet wurden.2 Historiker, Politologen, Ethnographen und

Wirtschaftswisssenschaftler des Orients, Religions- und Islamwissenschaftler,
Arabisten und Mittelasienwissenschaftler, Turkologen, Ägyptologen und
Byzantinisten, Hebraisten, Indologen, Sinologen, Japanologen, Koreanisten,
Erforscher der Völker Sibiriens – sie alle wurden Opfer der stalinistischen
Verfolgungen, grösstenteils zwischen 1930 und 1938. Die meisten von ihnen
fanden keinen Eintrag im Biographienlexikon von Sofija Miliband; ihre Namen

wurden aus der offiziellen sowjetischen Orientalistik getilgt, ebenso wie in
vielen Fällen auch ihre Schriften aus den Bibliotheksregalen entfernt wurden.
Die Aufarbeitung ihrer Schicksale kommt nur sehr langsam voran.

Ich möchte in diesem Beitrag an einen sehr vielseitigen sowjetischen
Orientalisten erinnern, der nicht den Opfern, sondern eher den Tätern

zuzurechnen ist. Die Rede ist von Ljucian Klimovi 1907–1989), dessen

scharfe und persönliche Attacken auf viele seiner Kollegen die Entwicklung der

sowjetischen Islamkunde wesentlich mitgeprägt haben, und der auch auf die
zentralasienbezogene Literaturwissenschaft ideologischen Einfluss ausübte. Von
1927 bis 1988, unter Stalin ebenso wie unter Chru ev und Bre nev und bis in
die Gorba ev-Zeit hinein, publizierte Klimovi Schriften zum Islam und zu

Literaturen der muslimischen Völker der UdSSR. Sein Gesamtwerk umfasst,
soweit ich sehen kann, mehr als 30 Bücher und Broschüren, von denen viele
mehrfach aufgelegt wurden, sowie angeblich mehr als 500 wissenschaftliche

Artikel, populärwissenschaftliche Beiträge und anti-islamische Pamphlete. Im
folgenden möchte ich anhand einiger seiner Schriften nachzeichnen, wie Klimovi

es bewerkstelligte, über mehr als sechzig Jahre hinweg die wechselnden

politischen Gesamtwetterlagen in der Sowjetunion geschickt auszunutzen, um

seine eigene Monopolstellung als “ideologischer Bluthund” der sowjetischen
Islamkunde zu etablieren, auszubauen und zu verteidigen – auf Kosten seiner

Kollegen, von denen viele einen Eintrag im Lexikon der verfolgten Orientalisten
fanden. Der vorliegende Beitrag ist damit eine Skizze seines persönlichen,

“biographischen Diskurses”.

2 VASIL’KOV/SOROKINA Hg.), 2003.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 95

Klimovi in der Debatte um den “Klassencharakter” des Islams
1927–30)

Ljucian Ippolitovi Klimovi wurde am 22. September 1907 in Kasan Tatarien)
geboren;3 er stammte damit aus einer Region Russlands, in welcher Muslime
mehr als die Hälfte der Bevölkerung ausmachten. Zum Studium ging er an die
Staatliche Universität von Leningrad, die für ihre Orientalische Fakultät bekannt
war. In Leningrad war Klimovi jedoch nicht für Orientalistik, sondern an der

linguistischen Fakultät eingeschrieben, wo er 1929 seinen Abschluss machte.
Auch wenn er durchaus bei Leningrader Orientalisten Veranstaltungen besucht
haben mag, so legen seine späteren Schriften doch nahe, dass er keine der dort
gelehrten Islamsprachen Arabisch, Persisch, Türkisch bzw. Tatarisch)
beherrschte. Auch seine ganze berufliche Karriere sollte ausserhalb der
akademischen orientalistischen Lehr- und Forschungseinrichtungen verlaufen.
Klimovi war also kein ausgebildeter Orientalist oder Islamwissenschaftler, und
er publizierte auch nicht in orientalistischen Fachzeitschriften. Die meisten
seiner Schriften erschienen vielmehr in Zeitschriften und Verlagen, die mit dem
kommunistischen Bund der Militanten Gottlosen Sojuz vojnstvuju ich
bezbo nikov, SVB) oder ähnlichen Organisationen verbunden waren.4 In diesem

ideologisierten und parteinahen Umfeld konnte Klimovi sich einen Namen als

Islamexperte machen, und aus dieser Position heraus konnte er seine Angriffe
sowohl gegen die Religion des Islams und ihre Träger als auch gegen die
institutionalisierte Orientforschung starten. Für die etablierte Orientalistik in
Leningrad blieb er ein Aussenseiter – in den Augen vieler sicherlich ein
Dilettant.

Klimovi s erste populärwissenschaftlichen Beiträge erschienen bereits im
Jahre 1927, als er gerade mal zwanzig Jahre alt war. Hierzu gehört ein als

Leserbrief formuliertes Essay erschienen im Journal Antireligioznik), in dem er
davor warnte, dass der Islam in Tatarstan unter den Bedingungen der damals
zuende gehenden) Neuen Ökonomischen Politik in der Sowjetunion eine wahre
Renaissance erfahren habe, die eine Bedrohung für die Sowjetmacht darstelle.5

1927 und 1928 veröffentlichte er seine ersten Beiträge im Ateist, einem anderen

3 Die biographischen Angaben zu Klimovi s Person und Karriere in diesem Beitrag entnehme

ich, so nicht anders vermerkt, dem o.g. Biographienlexikon von MILIBAND, 1995 Bd.
1):558.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

4 Zum SVB siehe PERIS, 1998.

5 KLIMOVI 1927.



96 MICHAEL KEMPER

populärwissenschaftlichen atheistischen Journal. In diesen Beiträgen prangerte

er beispielsweise die “Erpressungspraktiken” der orthodoxen Kirche an oder die
Geldmacherei, die mit dem Glauben an die Auferstehung verbunden sei.6 Ab
1928 schrieb er auch für den Bezbo nik, das für die breiten Massen bestimmte
Propagandablatt des SVB. Im Unterschied zum Ateist, der auf seinen Seiten auch

seriöse Debatten marxistischer Autoren wiedergab, zeichnet sich der in Farbe

und in hohen Auflagen gedruckte Bezbo nik vor allem durch ein niedriges
intellektuelles Niveau aus. Darüberhinaus war Bezbo nik geprägt von aggressiven

Karikaturen und Anfeindungen gegen das Christentum und andere

Religionen.
Doch 1927 veröffentlichte Klimovi auch seinen ersten wissenschaftlichen

Beitrag über den Islam, der wiederum im Ateist erschien. Dieser Artikel (“Zur
Frage über den Ursprung des Islams”) war ein Beitrag zu einer Debatte, welche
marxistische Orientalisten und Historiker bereits seit Mitte der 1920er Jahre

intensiv betrieben. Im Zentrum dieser Debatte stand die Frage, auf welche
sozioökonomischen Faktoren die Entstehung des Islams im 7. Jahrhundert
zurückzuführen ist. Diese marxistische Debatte über den Ursprung des Islams basierte

auf der Vorstellung, dass eine Bestimmung des “Klassencharakters” des

Frühislams dazu beitragen würde, den zeitgenössischen Islam in der Sowjetunion
besser in Marx’sche Kategorien einzuordnen, um schliesslich auf dieser

Grundlage dann auch eine adäquate sowjetische Islampolitik zu entwickeln.7

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

Die
Bolschewiki waren sich darüber einig, dass der Islam wie jede andere Religion
letzten Endes ein Instrument in den Händen des Klassenfeindes war. Grosse

Unterschiede bestanden allerdings in der Frage, wie man die russische Revolution

in die muslimischen Gesellschaften tragen sollte. Sollte man den Islam
direkt bekämpfen, oder sollte man sich auf Propaganda und Überzeugungsarbeit
beschränken? Gab es einen “Sonderweg” für die Muslime in Russland, Mittelasien

und auf dem Kaukasus, der sich aus ihrer sozial-ökonomischen Geschichte

herleitete? Während die orthodoxe Kirche aufgrund ihrer Verbindung zum
Zarentum bereits früh systematisch bekämpft wurde, wurden die Muslime von
den Sowjets zunächst als Opfer des zaristischen Kolonialismus angesehen.8 In
den ersten Jahren nach der Oktoberrevolution und auch während des Bürgerkriegs

sagten Lenin, Stalin und andere sowjetische Politiker den muslimischen

6 KLIMOVI 1928; 1928a.

7 KEMPER, 2009.

8 Siehe z.B. den Aufruf der sowjetischen Regierung, unterzeichnet von Lenin und Stalin, an

die Muslime Russlands und des Orients vom Dezember 1917, in RIDDELL, 1993:250–252.



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 97

Nationen immer wieder ein hohes Mass an kultureller Autonomie zu, was nicht
nur die freie Ausübung des Islams, sondern auch das Zugeständnis islamischer
Bildungsinstitutionen und, in einigen Regionen wie Daghestan, sogar islamischer

Gerichtshöfe beinhaltete.9

Hieraus ergab sich für viele marxistische Forscher die Frage, wo der Islam
auf der Marx’schen Entwicklungsleiter der menschlichen Geschichte
anzusiedeln sei, die von der “primitiven” klassenlosen ur-kommunistischen) Gesellschaft

über die Antike bzw. Sklavenhaltergesellschaft und den Feudalismus zum
Kapitalismus und Sozialismus führt. Das zunächst einflussreichste Erklärungsmodell

war die sogenannte “Handelskapitalismus-Theorie”, die vor allem von
dem marxistischen Rechtswissenschaftler, Historiker und Soziologen Michail
Reisner Michael von Reusner, 1868–1928) ausgearbeitet wurde. Dem
deutschstämmigen Reisner zufolge war der von Muhammad entworfene Islam kein
politisches System, sondern eine “Welthandelsgesellschaft der Gläubigen”
mirovaja torgovaja kompanija veruju ich) unter Gottes Leitung.10 Viele

Vorschriften des Korans verweisen auf den handelsfreundlichen Charakter des

Islams, etwa die einfachen Rituale, die Verbindung der Pilgerfahrt mit einer
Handelsmesse, die Aufforderung zum moderaten Gewinn bei gleichzeitigem
Verbot des Wuchers, unter dem besonders die kleinen Kaufleute litten) und die
Warnung vor Verschwendung.11

Ljucian Klimovi vertrat in seinem Aufsatz über den Ursprung des Islams
von 1927 die “handelskapitalistische” Interpretation Michail Reisners, die er
aber mit Belegen aus den Arbeiten europäischer Islamwissenschaftler zu stützen
suchte. Wie Reisner sah Klimovi in den frühen Monotheisten (“Hanifen”) den

Protest der armen oder mässig begüterten Kaufleute von Mekka gegen die
mächtige “Handelsbourgeoisie” der Quray und deshalb auch gegen deren

politisches und kulturelles Zentrum, den Götzentempel der Ka‘ba. Da diese

Oppositionsbewegung gegen den vorherrschenden religiösen Kult gerichtet war
und sozial-ökonomische Motive hatte, habe die Hanifenbewegung ursprünglich
einen antireligiösen, ja atheistischen Charakter getragen, weshalb die frühe
Islambewegung auch historisch progressiv, ja sogar revolutionär gewesen sei.

Erst als Muhammad um 610 zum Führer dieser Bewegung avancierte, nahm sie

religiöse Züge an, doch zunächst ohne dadurch ihren progressiven Charakter zu

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

9 BOBROVNIKOV, 1999:165–172.

10 REISNER, 1926a:155–158.

11 REISNER, 1926a:16; 1926:143–144.



98 MICHAEL KEMPER

verlieren.12 Nach der Hidschra, in Medina, wandelte sich Muhammad dann zum
geschickten Politiker, für den der Islam nur noch ein Mittel zum Machtgewinn
war. Auch die arabischen Nomadenstämme seien vor allem an Beute interessiert
gewesen, nicht an der Religion. Nach einer Reihe von Schlachten zwischen
Medina und Mekka entschieden sich die reaktionären Clans von Mekka, ebenfalls

den Islam anzunehmen, da dieser ihre Herrschaft über die umliegenden
arabischen Stämme garantierte. Erst unter der nachfolgenden Führung dieser

reichen Handelsfamilien habe sich der Islam von einer revolutionären Bewegung

in ein Instrument der Unterdrückung und Versklavung der muslimischen Massen

gewandelt, welches er gegenwärtig noch sei.13 Mit seiner bemerkenswerten

Interpretation des Islams als einer ursprünglich atheistischen Bewegung scheint

Klimovi darauf abgezielt zu haben, den Gläubigen ihr eigenes Fundament unter

den Füssen wegzuziehen – eine Strategie, die er in den folgenden Jahren noch

vertiefen sollte, wie wir sehen werden.
Gleichzeitig machte sich Klimovi der in dieser Zeit vermutlich bereits in

seiner Heimatstadt Kasan arbeitete,14 auch an ein Studium des Korans. Im Jahre

1929 legte er ein Werk mit dem Titel “Der Inhalt des Korans” vor, in dem er

eine thematische Übersicht der koranischen Lehren über Gott, Erschaffung der

Welt, Propheten, Jüngstes Gericht und Paradies gab.15 Das Buch, de facto eine

kommentierte Zusammenstellung von Koranzitaten, war als Kompendium für
antireligiöse Aktivisten gedacht, denen Hintergrundwissen für die Propagandaarbeit

unter Muslimen an die Hand gegeben werden sollte. Obwohl die
Darstellung der Koraninhalte vergleichsweise sachlich erscheint, betonte Klimovi
in seinen Kommentaren die inhärenten Widersprüche und die vermeintliche
Unwissenschaftlichkeit des Korans. Bei alledem vertrat er weiterhin die “
handelskapitalistische” Theorie Reisners und stellte den Koran als “ein arabisches

Gesetzbuch” für Kaufleute dar.16 Dass die “Handelskapitalismus-Theorie” sich

12 KLIMOVI 1927a:55–57.

13 Vgl. KLIMOVI 1927a:61–63.

14 Miliband gibt an, Klimovi habe erst ab 1931 und bis 1933) am Tatarischen Wirtschafts¬

forschungsinstitut und am Orientalischen Pädagogischen Institut in Kasan unterrichtet. Aus

ihrer Biographie geht nicht hervor, wo Klimovi zwischen 1927 und 1931 beschäftigt war.
Meine Vermutung, dass er in diesen Jahren bereits in Kasan arbeitete, gründet sich auf

seiner Danksagung an tatarische Bibliotheken in seinem Koranbuch von 1929 und auf seiner

handschriftlichen Widmung in einem Exemplar, welches heute noch in der Loba evskij–

Bibliothek der Universität Kasan aufbewahrt wird.
15 KLIMOVI 1929.

16 KLIMOVI 1929:51 mit Verweis auf Koran 13:37).

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 99

auch gut in der atheistischen Propaganda der sowjetischen Gegenwart einsetzen

liess, bewies Klimovi im selben Jahr mit einem zweiten Buch, “Der
sozialistische Aufbau im Orient und die Religion”. In diesem Werk versuchte er
den Nachweis zu führen, dass es die muslimischen Händler in Tatarien und
Mittelasien waren, die am meisten von der Zarenherrschaft profitiert und an der

Ausbeutung der muslimischen Massen kräftig verdient hätten.17

Klimovi s Befund war damit eine historische Rechtfertigung für den um
1928/1929 gestarteten Grossangriff auf die “Kulaken” in Tatarstan und anderen

muslimischen Regionen, die mit Stalins Zwangskollektivierung der Landwirtschaft

und dem gigantomanischen Programm der Industrialisierung einherging.
Die Kollektivierung kann man als rücksichtslosen Feldzug gegen die Bauern
bezeichnen; mit dem Feindbild des Kulaken als “reichem Bauern” wurde der
Klassenkampf von der Stadt aufs Land getragen, und insbesondere in die
muslimischen Regionen der UdSSR. Dies hatte desaströse Folgen – von der

Verfolgung und Exilierung hunderttausender bis hin zum millionenfachen
Sterben in den grossen Hungersnöten der frühen 1930er Jahre. Gleichzeitig
wurden fast alle Moscheen in der Sowjetunion geschlossen, und tausende von
Mullas wurden deportiert, inhaftiert oder erschossen. Die Repressionen
beraubten die muslimischen Völker der Sowjetunion praktisch ihrer gesamten

geistlichen Elite, und auch ein Grossteil ihrer säkularen, bereits in sowjetischer
Zeit ausgebildeten Intelligenzia fiel den “Säuberungen” und Verfolgungen zum
Opfer.

Kulturrevolution: Klimovi s Liquidierung Muhammads 1930)

Die Jahre von 1928 bis 1931 werden gemeinhin als die Zeit der “
Kulturrevolution” angesehen. Sheila Fitzpatrick zufolge begann die “Kulturrevolution”
als eine politische Kampagne “von oben” zur Diskreditierung der rechten

Opposition in der Partei, entwickelte schon bald aber auch Strömungen “von
unten”, die sich nicht immer von der Führung kontrollieren liessen. Diese “
ikonoklastische Jugendbewegung” richtete sich gegen die Macht der Bürokratie. In
verschiedenen Bereichen traten radikale kommunistische Gruppen auf, die ihre
Disziplinen zu revolutionieren trachteten.18 In der Geschichtswissenschaft sah

diese Zeit den Höhepunkt der Autorität der Pokrovskij-Schule, welche die

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

17 KLIMOVI 1929a.

18 FITZPATRICK, 1984 1978):11.



100 MICHAEL KEMPER

kommunistischen Lehrinstitutionen praktisch dominierte. Michail N. Pokrovskij
1868–1932) galt als Vertreter einer ökonomisch-deterministischen und

internationalistischen Geschichtsinterpretation. Er betonte in seinen Schriften die
Bedeutung von Klassenkampf und ökonomischen Faktoren in der Geschichte;
dabei verzichtete er weitgehend auf die Herausstellung der Leistungen grosser

Persönlichkeiten sowie auf nationale Perspektiven, und auch kulturelle
Phänomene spielten in seiner Betrachtung keine grosse Rolle.19 Kritiker an

dieser Ausrichtung fanden die Protektion von Emel’jan Jaroslavskij 1878–
1943).20 Jaroslavskij, ein Vertrauter Stalins, war nicht nur Sekretär der
mächtigen Zentralen Kontrollkommission der Partei und Mitherausgeber von

Pravda und Izvestija, sondern auch Vorsitzender des Bundes der Militanten
Gottlosen SVB).

In dieser Atmosphäre zunehmender Radikalisierung präsentierte Ljucian
Klimovi eine neue Interpretation, die vermutlich nicht nur als tödlicher Schlag

gegen den Islam, sondern gleichzeitig auch als Revolution der Islamwissenschaft

in der Sowjetunion geplant war. Im November 1930 hielt er an der
Kommunistischen Akademie in Kasan einen Vortrag mit dem provokanten Titel:

“Gab es Muhammad wirklich?”21 Mit dieser Vorlesung wollte er vermutlich die
gesamte islamische Historiographie auf den Müllhaufen der Geschichte

befördern. Klimovi stellte darin fest, dass uns keine auch nur annähernd

zeitgenössischen Quellen über Muhammad überliefert seien; die frühesten

bekannten Berichte und Biographien stammten aus der Mitte des 8. und dem 9.

Jahrhundert. Zu dieser Zeit aber hätten die Muslime selbst schon keine
verlässlichen Quellen über Muhammad mehr vorliegen gehabt; ihre einzige
Quelle sei der Koran gewesen, der den Arabern nun aber streckenweise schon

fremd gewesen sei und der Interpretation bedurfte. Erst aus der späten

Koraninterpretation heraus sei es zur Abfassung von Prophetentraditionen und
-biographien gekommen. Aufgrund der grossen historiographischen Lücke
könne man heute nicht mehr davon ausgehen, dass irgendwelche Angaben über

Muhammad authentisch seien. Auch nicht-muslimische Quellen des 7. und 8.

Jahrhunderts, etwa von armenischen Autoren, liefern keine überzeugenden

Belege von Muhammads Existenz. Deshalb, so Klimovi sei es gut möglich, ja
geradezu wahrscheinlich, dass es Muhammad nie gegeben habe. Infolgedessen

19 EISSENSTAT, 1969, mit einer Kritik der gängigen Stereotypen über Pokrovskij; ASHER, 1972;
ENTEEN, 1984 1978).

20 ENTEEN, 1984 1978):160ff.; cf. BARBER, 1980.

21 KLIMOVI 1931.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 101

müsse auch der Koran ein Werk späterer Autoren sein, und zwar vermutlich
einer Gruppe von Autoren. Die Person Muhammads sei als ein Mythos
geschaffen worden, der notwendig war, um die Entstehung des Islams aus der

Hanifen-Bewegung zu erklären und damit den progressiven Charakter des

ursprünglichen Islams als einer sozialen Protestbewegung zu vertuschen.22

Klimovi s Leugnung der historischen Persönlichkeit Muhammads
resultierte aus dem konsequenten Zuendedenken der marxistischen Annahme, dass

Religionen nicht aus dem Wirken einzelner Individuen erwachsen, sondern aus

sozialen Bewegungen, in denen die Religion nur als Deckmantel wirtschaftlicher
und politischer Interessen fungiert. Damit folgte Klimovi insgesamt der

Pokrovskij-Schule. Bei alledem ist festzuhalten, dass Klimovi den Islam in
seiner ursprünglichen Form immer noch als progressiv bewertete; erst später sei
der Islam zu einem Instrument der Unterdrückung und Ausbeutung geworden.

Die anschliessende Podiumsdiskussion zeigte, dass Klimovi s Vortrag im
Publikum zu unterschiedlichen Reaktionen führte. Die Wissenschaftler im Saale,

darunter der Iran-Spezialist Michail Tomara 1868–1936?) und der Moskauer
Orientalist Evgenij Beljaev 1895–1964), lehnten Klimovi s These als
wissenschaftlich unbegründet ab. Ebenfalls anwesend waren einige führende Funktionäre

der antireligiösen Propaganda in Tatarien; sie wussten nicht, ob sie sich
über Klimovi s Botschaft von der Nichtexistenz Muhammads freuen oder ärgern

sollten, und was denn wohl die Parteileitung dazu zu sagen hätte. Manche sahen

offensichtlich Parallelen zur Diskussion über die historische Person Jesus, der in
der Propaganda oft als historische Erfindung abgetan wurde. Ein anderer meinte
in der Diskussion, die atheistische Propaganda bräuchte Muhammad als
konkrete historische Person, als “grausamen Mann”, gegen den man wettern
könne. Ebenfalls anwesend war der bekannte tatarische Literat, Historiker und
Politiker Galimd an Ibragimov 1887–1937). Er hielt Klimovi entgegen, dass

man mit der Leugnung Muhammads nur Feindseligkeit in der muslimischen
Bevölkerung wecken würde; auch sei es beim gegenwärtigen Stand der
Islamforschung verfrüht, die muslimische Historiographie in Bausch und Bogen zu
verwerfen, da man eventuell schon bald frühere Quellen finden würde. Klimovi
konterte darauf in seiner ebenfalls abgedruckten Replik, Ibragimov vertrete eine

unwissenschaftliche und methodologisch falsche Haltung, die an die Argumentationsweise

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

von Popen erinnere.23

22 KLIMOVI 1931:208.

23 KLIMOVI 1931:218. Ibragimov wurde 1937 verhaftet und verstarb im selben Jahr in einem

Gefängniskrankenhaus in Kasan; vgl. VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:177.



102 MICHAEL KEMPER

Mit diesem Vortrag erwarb Klimovi sich einen Ruf als junger und
stürmerischer Querkopf; durchsetzen konnte er sich mit seiner These jedoch
nicht.

Feudalismus, oder: das Ende der Islamwissenschaft 1932–33)

Die Zeit der “Kulturrevolution” brachte eine Radikalisierung des Diskurses über

den Islam mit sich, und die Diskursteilnehmer gerieten unter wachsenden politischen

Druck. Der allen persönlichen Polemiken zum Trotz doch vergleichsweise
offene Diskurs der vorhergehenden Jahre hatte nun einer strengen Parteilinie zu

weichen. Es hatte dies eine Sicht zu sein, die keine positive Bewertung des

Islams und keinen Sonderstatus mehr zuliess. In dieser Zeit wurde ein neues

Dogma entwickelt, demzufolge der Ursprung des Islams nicht handelskapitalistisch,

sondern “feudalistisch” war.
Die Gründe hierfür dürften wohl im breiteren ideologischen Kontext zu

suchen sein. Es ist auffällig, dass etwa zur selben Zeit 1930) in der Sowjetunion
auch die bereits seit langem geführte Debatte zum Thema der “Asiatischen
Produktionsweise” abgebrochen wurde. Mit dem Verwerfen einer gesonderten

“orientalischen” sozio-ökonomischen Formation wurde das Schema der Abfolge
von fünf Formationen als marxistisches Dogma für die Interpretation von
Geschichte auf allen Kontinenten festgeklopft. Dies bedeutete, dass vor allem
die Geschichten Chinas und Indiens fürderhin nur noch unter dem Oberbegriff

“Feudalismus” gefasst wurden.24 Die in jenen Jahren veröffentlichten Debatten

um die “Asiatische Produktionsweise” gehen nicht speziell auf die Islamische

Welt ein. Dennoch ist die Verbindung deutlich: Fortan konnte auch die
Islamische Welt kein Sonderfall mehr sein, sondern musste als Feudalismus

erfasst werden.
Wie radikal dieses neue Dogma die marxistischen Autoren traf, die sich

zuvor mit dem Islam beschäftigt hatten, zeigt eine diffamierende
Sammelrezension mit dem Titel “Gegen die Popularisierung der bourgeoisen
Islamforschung zur Frage des Ursprungs des Islams)”, welche ein Autor namens Ch.

Naumov 1932 in der Zeitschrift Revoljucionnyj vostok (“Der Revolutionäre
Orient”) veröffentlichte. Diese Zeitschrift war das offizielle Organ der
Wissenschaftlichen Forschungs-Assoziation zum Studium nationaler und kolonialer

24 Cf. DUNN, 1982:3–37.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 103

Probleme an der Kommunistischen Stalin-Universität der Werktätigen des

Orients KUTV), welche Parteikader für Mittelasien, den Kaukasus, die Wolga-
Region sowie Sibirien ausbildete.25 Diese Parteischule und ihr Journal

Revoljucionnyj vostok waren in den späten 1920er Jahren zum Sprachrohr
radikaler Strömungen in der Orientalistik geworden und hatten andere, gemässigte

marxistische Stimmen etwa aus dem Umfeld der an der Aussenpolitik
orientierten Zeitschrift Novyj vostok) verdrängt.26

Der Tenor von Naumovs Beitrag ist, dass die marxistische sowjetische
Orientalistik bislang blind den westlichen, “bourgeoisen” Islamwissenschaftlern
gefolgt sei. In seiner Polemik griff der Verfasser insbesondere die Vertreter der

“Handelskapitalismus-Theorie” wie Michail Reisner der bereits 1928
verstorben war und schon in seinen letzten Lebensjahren wegen anderer Dinge
vermehrt Angriffen ausgesetzt war) und Evgenij Beljaev auf das schärfste an.27 An
die Stelle der differenzierten Debatte setzte Naumov das neue Dogma des

Feudalismus: Die Handelsökonomie Mekkas war Naumov zufolge eng mit
feudalen Beziehungen verbunden. Diese Behauptung wird an keiner Stelle näher
erklärt, und Naumov führt auch keine Quellenbelege an. Infogedessen bleibt
völlig unklar, welche Gruppen im Arabien des 7. Jahrhunderts “feudal” gewesen

sein sollen. Deutlich wird jedoch eins: Der Islam musste nun aus politischen
Gründen mit Feudalismus verbunden werden, ja er hatte selbst feudal zu sein,
und dies nicht erst durch spätere Entwicklungen, wie die meisten der

Diskursteilnehmer bis dahin durchaus zugestanden hatten, sondern der Islam
musste schon von Geburt an feudal sein.

Naumov führte Friedrich Engels an, demzufolge “jede Religion nur ein
phantastischer Ausdruck in den Köpfen der Menschen” sei. Dieses Zitat reichte
ihm, um den Koran als “entstellten phantastischen Ausdruck der Wirklichkeit in
jener Zeit” darzustellen. Infolgedessen sei es falsch, den Koran überhaupt als

25 Zur KUTV siehe POPOV, 1935:189–199.

26 Die Verfasser von Beiträgen in Novyj vostok wurden regelmässig in Revoljucionnyj vostok

von KUTV-Mitarbeitern heftig kritisiert und wiederholt zur Selbstkritik gezwungen die, um
die Erniedrigung perfekt zu machen, in Form von Leserbriefen auf den Seiten von

Revoljucionnyj vostok veröffentlicht wurden). Nach dem Tode des Gründers und
Herausgebers von Novyj vostok, Michail Pavlovi st. 1927), publizierte Boris Z. umjackij,
damals Rektor der KUTV und Herausgeber von Revoljucionnyj vostok, eine letzte

vernichtende Rezension auf Novyj vostok, in welcher er allen in den letzten Nummern
erschienenen Beiträgen “Schematismus“, mangelnde Analyse und fehlende ideologische
Rechtleitung vorwarf UMJACKIJ, 1928). Im folgenden Jahr wurde Novyj vostok eingestellt.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

27 NAUMOV, 1932:327.



104 MICHAEL KEMPER

eine Quelle für den Frühislam heranzuziehen.28 Wer meint, dass der Koran eine

wichtige Quelle sei, welche die historische Situation der frühen islamischen
Gemeinde reflektiere, bei dem “schaue der Mulla durch”.29 Mit dieser gnadenlosen

Attacke inkriminierte Naumov jede Quellenforschung – praktisch ist dies
die Abschaffung der Islamwissenschaft.30 Neben vielen anderen Autoren
attackierte Naumov auch Ljutsian Klimovi der die “Mohammedanische Bewegung”

als “soziale Revolution” der “progressiven Elemente des arabischen
Handelskapitals” beschrieben hatte.31

Klimovi hatte inzwischen den Arbeitsplatz gewechselt: Vom Tatarischen

Wirtschaftsinstitut und dem Orientalischen Pädagogischen Institut in Kasan war
er an eben jene Kommunistische Universität der Werktätigen des Orients
KUTV) in Moskau übergesiedelt, wo er 1933, im Alter von etwa sechsundzwanzig

Jahren, den Professorentitel erhielt. Damit hatte er sich aus der Provinz
an die vorderste Front des ideologischen Kampfes katapultiert.32

Es muss ihm klar geworden sein, dass seine bisherige Auffassung vom
frühen Islam als einer progressiven Widerstandsbewegung gegen das grosse

Handelskapital nicht mehr zu halten war. Ausgangspunkt der Forschung durfte
nun nicht mehr die islamische Tradition sein die er ja selbst schon in seinem

Vortrag von 1930 zu den Akten gelegt hatte), auch nicht die so stark

diskreditierten Theorien der “bourgeoisen” westlichen Orientalistik; in Frage

kamen nur noch Marx und Engels. In einer Vorlesung an der KUTV-Universität
im Mai 1933, die später unter dem Titel “Marx und Engels über den Islam und
das Problem seines Ursprungs in der sowjetischen Islamkunde” in Revoljucionnyj

vostok veröffentlicht wurde, listete er denn zunächst brav alle Marx-Engels-
Zitate zum Islam auf, die der sowjetischen Forschung damals bekannt waren. 33

Wie bereits erwähnt hatte Engels seinerzeit geschrieben, dass alle Religionen ein

“phantastischer Ausdruck” des Lebens seien; der Islam sei eine “Reaktion der

28 NAUMOV, 1932:329.

29 NAUMOV, 1932:331.
30 Leider liegen mir keine Informationen über Ch. Naumovs Karriere vor. Aus den zahlreichen

Ungenauigkeiten im Umgang mit islamischen Termini in seinem Beitrag lässt sich jedoch

schliessen, dass es sich nicht um einen ausgebildeten Orientalisten handelte.

31 NAUMOV, 1932:331.
32 MILIBAND 1995) macht leider keine Angaben zu Klimovi s Dissertations- kandidatskaja)

und Habilitationsschrift doktorskaja). In den zwanziger bis vierziger Jahren wurden
Dissertationen und Habilitationen oft im Schnellverfahren und ohne Verteidigung
angenommen.

33 KLIMOVI 1933:59–64.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 105

Beduinen” gewesen, welche “den ersten Akt des erwachenden arabischen

Nationalbewusstseins” und eine “Rückkehr zum Alten” darstellte. Aufgrund
dieser Aussagen schlussfolgerte Klimovi dass der Islam als reaktionär eingestuft

werden müsse. Er vertrat nun die Überzeugung, dass der Islam vor dem

Hintergrund einer “Feudalisierung” entstand, die mit der Zentralisierung der

heidnischen Kulte in der Ka‘ba einherging. Der Islam sei “die Ideologie der

Feudalherren” russ. feodalov) und stehe deshalb für Ausbeutung und Ungleichheit.
34

Bewaffnet mit den Engels-Zitaten griff Klimovi nun ebenfalls alle
Kollegen an, die bisher andere Meinungen vertreten hatten und noch nicht
öffentlich bereut hatten. Eines seiner Opfer war der bereits erwähnte Michail
Tomara, der im Islam eine progressive und demokratische Bewegung der Bauern
von Medina gesehen hatte,35 und der in der Kasaner Diskussion von 1930 nicht
an Klimovi s These von der Nichtexistenz Muhammads glauben wollte. Klimovi

beschuldigte ihn nun, von der “sozial-faschistischen Theorie” des Sozialdemokraten

Karl Kautsky 1854–1938) beeinflusst zu sein, der Jesus als einen
Rebellen im Kampf gegen Ungerechtigkeit ansah. Klimovi behauptete dabei,
dass diese Thesen gegenwärtig von den Kulaken in Tatarstan benutzt werden,
welche Hadith-Material als Argumente gegen die sowjetische
Kollektivisierungskampagne anführten; infolgedessen beschuldigte er Tomara, “Missionsarbeit”

für den Islam zu leisten. Diese Art der Beschuldigung wurde im
Islamdiskurs zu einem sehr gebräuchlichen Totschlagargument. Bei alledem dürfte
Klimovi nicht entgangen sein, dass Tomara bereits unter politischem Druck
stand; er war schon einmal im Jahre 1929 für eine Zeit verhaftet worden. Später,

vermutlich im Jahre 1936, wurde Tomara erneut inhaftiert; sein weiteres
Schicksal ist ungeklärt, er ist wohl in Haft oder im Lager umgekommen.36

Tomara hatte das koranische Wucherverbot als Ausdruck der Interessen der

armen Bauern von Medina in ihrem Kampf gegen die reichen Kaufleute und die
landbesitzenden Clans der Stadt interpretiert. Im Gegensatz dazu sah Klimovi
nun im Zinsverbot ein Instrument der feudalen Landbesitzer feodaly-zemlevladelcy)

und Viehzüchter gegen Kaufleute und Geldverleiher. Klimovi liess dabei

völlig offen, wen er mit diesen “Feudalherren” im Arabien des 7. Jahrhunderts

meinte, und er versuchte erst gar nicht, hierfür irgendwelche Belege aus der

arabischen oder europäischen Literatur anzuführen.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

34 KLIMOVI 1933:63.

35 TOMARA, 1930.
36 VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:376.



106 MICHAEL KEMPER

Ebenso griff Klimovi sowjetische Autoren an, die den Ursprung des

Islams in der arabischen Stammesgesellschaft gesehen hatten. Zu ihnen gehörte

der Kasache Sand ar D. Asfendiarov 1889–1938), der in den frühen zwanziger
Jahren zeitweilig als Gesundheits- und dann als Landwirtschaftskommissar der
Turkestanischen Republik gearbeitet und danach für kurze Zeit 1927–28) das

Moskauer Institut für Orientalistik geleitet hatte.37 In einem Büchlein über “Die
Ursachen der Entstehung des Islams” aus dem Jahre 1928 hatte Asfendiarov den

Islam als eine Bewegung der arabischen Stämme dargestellt. Dabei habe es sich

jedoch keineswegs um die primitive oder “patriarchalische” sozio-ökonomische
Formation gehandelt, also die unterste Stufe auf Marx’ Entwicklungsskala.
Vielmehr bildeten die arabischen Nomaden-, Händler- und Bauernstämme seiner

Meinung nach zusammen ein, wie er es bezeichnet, “entwickeltes” Stammessystem.

Nur mithilfe der nomadischen Stämme habe Muhammad von Medina
aus die Stadt Mekka besiegen und erobern können; und nach der Herstellung der
politischen Einheit Arabiens unter dem Islam seien es die Beduinenstämme

gewesen, welche die grosse Expansion des Islams nach Persien und in den

Mittelmeerraum trugen.38 Asfendiarovs Konzept war in vielem von den Arbeiten
des italienischen Orientalisten Leone Caetani beeinflusst, der den Islam als letzte

grosse semitische Migrationsbewegung interpretierte. Asfendiarov war
dementsprechend der Überzeugung, dass der frühe Islam nicht als Religion, sondern
eher als Anlass für eine Völkerwanderung zu erklären sei; erst später, in den

neuen urbanen Zentren im Zweistromland und in Persien, sei es zur
Ausformulierung eines religiösen Systems gekommen. 39 Asfendiarovs “Beduinen-
Theorie” stand offensichtlich ausserhalb der fünfstufigen eurozentristischen
Marx’schen Entwicklungsleiter, die in jener Zeit gerade zum orthodoxen Dogma
entwickelt wurde. Bei alledem scheint es Asfendiarov weniger um die
arabischen Stämme des 7. Jahrhunderts gegangen zu sein als vielmehr um die
Aufwertung der zeitgenössischen kasachischen Gesellschaft zu einer “entwickelten”
Stammes-Formation, die neben dem Nomadentum auch Handel und Ackerbau
einschliesst und deshalb nicht mehr “primitiv” ist. Gleichzeitig implizierte
Asfendiarov aber auch, dass der Islam für die Stämme Kasachstans keine grosse

37 In den dreissiger Jahren war Asfendiarov massgeblich am Aufbau der Universität und
einiger Forschungseinrichtungen in Kasachstan beteiligt, wo er wiederum Ministerposten
innehatte. Als Historiker wurde er vor allem durch seine Arbeiten zur kasachischen

Geschichte bekannt, die in den Jahren 1935 und 1936 erschienen. Zu Asfendiarovs
Biographie und Karriere siehe SULEIMENOV, 1990; MACHMUDOV, 1990.

38 ASFENDIAROV, 1928:47–50.

39 ASFENDIAROV, 1928:55.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 107

Rolle als Religion spielte was eventuell beinhaltet, dass der Islam in Kasachstan
anders zu behandeln ist als in den anderen Republiken). Die “Beduinentheorie”
hatte zudem den Vorteil, dass sie mit den verstreuten Bemerkungen von Marx
und Engels in Einklang zu bringen war; Friedrich Engels hatte zur Mitte des 19.
Jahrhunderts in seiner Korrespondenz mit Marx an einer Stelle den Islam als

eine “Reaktion der Beduinen” gegen die “sesshaften Fellachen” bezeichnet.40

In seinem Angriff auf Asfendiarov konnte Klimovi natürlich nicht gegen

die Grössen des Marxismus argumentieren. Stattdessen kreidete er ihm an, der

“verdorbenen” These des Italieners Caetani gefolgt zu sein; indem er den Islam
nur als Ventil für Nomadenmigrationen betrachtete, habe Asfendiarov den Islam
ganz seines religiösen Inhalts entkleidet und damit auch die Unterschiede
zwischen dem Islam und den alten Stammesreligionen übertüncht. 41 Es muss

erwähnt werden dass Asfendiarov zu eben dieser Zeit, Anfang der dreissiger
Jahre, bereits Zielscheibe öffentlicher Anklagen und Verleumdungen geworden
war. Seine Verhaftung sollte 1937 erfolgen, wobei er der Mitgliedschaft im
sogenannten “Unionsweiten Vereinigten Zentrum” angeklagt wurde, einer fiktiven
Organisation, von der es hiess, dass sie bereits 1934 von mehreren politisch
aktiven Orientalisten gegründet worden sei, darunter der daghestanische

marxistische Kulturpolitiker und Publizist A. Tacho-Godi und der krimtatatrische

Turkologe B.V. oban-Zade beide hingerichtet 1937) sowie der bekannte
tatarische marxistische Historiker G.S. Gubajdullin hingerichtet 1938). Ihre
“Fälle” wurden in den Verhören auch mit dem namhaften Turkologen A.N.
Samojlovi in Verbindung gebracht, dem damaligen Direktor des Leningrader
Akademie-Instituts für Orientalistik. Samojlovi ein Spezialist für Sprachen und
Literaturen Mittelasiens, wurde ebenfalls 1938 als Spion und Vaterlandsverräter
hingerichtet.42

Neben den “Bauern-” und “Beduinentheorien” attackierte Klimovi in
seinem Artikel auch die Vertreter der “Handelskapitalismus-Theorie”, allen
voran Michail Reisner sowie seine eigenen Kollegen Evgenij Beljaev 1895–
1964) und Nikolaj Smirnov 1886–1983). Das Problem war hier, dass Klimovi
bis vor kurzem selbst diese Interpretation vertreten hatte. In typisch sowjetischer

40 Eine erste Studie der Marx-Engels-Zitate zum Islam erstellte V. DITJAKIN, 1927:80–92.

Asfendiarov bediente sich vermutlich dieser Arbeit, ohne sie zu erwähnen, was zu einer

erbitterten Kritik Ditjakins an Asfendiarovs “Beduinen-Theorie” führte. Im Detail hierzu
KEMPER, 2009.

41 KLIMOVI 1933:68, 70, 78.

42 VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:340–342. Zu Samojlovi als Turkologe und Zentralasien¬

forscher

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

siehe nun zusammenfassend BLAGOVA, 2005.



108 MICHAEL KEMPER

Manier von “Kritik und Selbstkritik” erwähnte er denn tatsächlich auch seinen

eigenen Namen unter all denjenigen, die dieser irrigen These vom
handelskapitalistischen Ursprung des Islams gefolgt waren.43 Gleichzeitig griff er

allerdings auch Ch. Naumov an,44 der in seiner genannten Sammelrezension von
1932 auch Klimovi angeschwärzt hatte; über Naumovs Schicksal liegen mir
keine Angaben vor.

Wie konnte Klimovi in dieser Zeit einen solchen Rundumschlag gegen

praktisch alle marxistischen Autoren durchführen, die an dem vorangegangenen

Diskurs über den Ursprung des Islams beteiligt waren einschliesslich seiner

eigenen Person), ohne selbst unterzugehen? Es ist anzunehmen, dass er sich
durch seinen Umzug an die Moskauer Stalin-Universität KUTV) gewissermassen

in ideologische Sicherheit gebracht hatte. Ein solcher Umzug war
vermutlich mit parteiinterner Netzwerkbildung verbunden, die eine gewisse

Protektion versprach. Vielleicht überlebte Klimovi die “Feudalisierung” der
Islaminterpretation und die anschliessenden politischen “Säuberungen”, weil er

bereits 1931, in seinem Artikel über Muhammad, allen bis dato durchgeführten
Quellenforschungen abgeschworen hatte, so dass seine Position nicht anders als

klar anti-islamisch zu deuten war. Die Negierung der islamischen Historiographie

als ganzer war unter den neuen politischen Bedingungen scheinbar die
sicherste Position von allen. Für den Übergang zur nun opportunen “Feudalis-mus-

Theorie” bot sie noch einen ganz spezifischen Vorteil: Indem Klimovi den

historischen Muhammad leugnete, transferierte er die Entstehungszeit des Islams

inclusive der Abfassung des Korans und der Entstehung der Prophetentradition)
von den Lebzeiten Muhammads, die sich in der vorangegangenen Debatte als so

problematisch und widersprüchlich herausgestellt hatten, in die Zeit des Kalifats,
mithin in eine Periode, in der man guten Gewissens von einem islamischen
Königtum und damit auch von einem gewissen “Feudalismus” sprechen konnte.

Im Hinblick auf das neue Dogma vom “feudalen” Frühislam war Klimovi s

skeptische Position scheinbar die sicherste, zumal sie ebenfalls als noch im
Einklang mit der Pokrovskij-Schule gesehen werden konnte.

Von nun an sollte es in der Sowjetunion unmöglich sein, Islam in
irgendeiner sinnvollen Art und Weise zu diskutieren. Die noch aktiven
Teilnehmer am sowjetischen Islam-Diskurs wie Beljaev und Smirnov) hatten dem

43 KLIMOVI 1933:76–77. Klimovi s Verhältnis zu Beljaev und Smirnov war offensichtlich
sehr ambivalent. Zu dritt verfassten sie den Eintrag “Islam” in der Grossen Sowjet-
Enzyklopädie, welcher die Feudalismus-Theorie widerspiegelt und Muhammad ganz als

legendenhafte Figur darstellt.
44 KLIMOVI 1933:68–69.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 109

neuen Dogma zu folgen, welches den Islam vor allem mit Feudalismus und erst

in zweiter Linie mit dem mekkanischen Handel) verband und keine weiteren
Interpretationen mehr zuliess. Gleichzeitig wurde sorgfältig vermieden, dem

Terminus “feudal” einen konkreten Inhalt zuzuschreiben.45 Die sowjetische

“Feudalismus-Theorie” sollte sich allen Unzulänglichkeiten zum Trotz als sehr

passend für den niveaulosen anti-islamischen Propagandakampf und deshalb
auch als langlebig erweisen; sie findet sich noch in den frühen 1960er Jahren in
Handbüchern für atheistische Propaganda. 46 Erst in den frühen 1980er Jahren

entwickelten sowjetische Autoren eine differenziertere Analyse der “sozialen

Doktrin” des Islams.47

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

Denunziationen im Grossen Terror 1937)

In der Geschichtswissenschaft setzte Stalin in den folgenden Jahren eine neue

Orientierung auf die Führungsrolle des russischen Volkes durch, und es kam zu
einer “Rückbesinnung” auf konservative Werte und nationale Rahmen.48 Damit
stieg der Kurs derjenigen Historiker, die in Opposition zum “Internationalisten”
Pokrovskij gestanden hatten. Nach Pokrovskijs Tod 1932 verdammte das

Zentralkomittee der KP und die Regierung Sovnarkom) im Mai 1934 den

vermeintlichen “Schematismus” im Geschichtsunterricht und rief zur Abfassung
von narrativen Geschichtsdarstellungen auf. Damit hatten Jaroslavskij und seine

Protegés sich im “Historikerstreit” gegen die Pokrovskij-Schule durchgesetzt;
eine offene offizielle Verdammung Pokrovskijs sollte zwei Jahre später erfolgen.

Wie zog Klimovi sich aus der Affäre, der doch eindeutig Pokrovskijs
Positionen in der Islamwissenschaft vertreten hatte? Er wechselte erneut die
Seiten. Schon 1934 zog er sich aus der exponierten Position an der Kommunistischen

Universität der Werktätigen des Orients zurück, um eine Lehrtätigkeit an
einer Moskauer pädagogischen Hochschule dem Moskovskij oblastnoj pedagogi

eskij institut) aufzunehmen. In den folgenden Jahren verfasste Klimovi vor
allem zahlreiche Propagandaschriften gegen den Schleier (“Nieder mit der

parand a!”) und gegen muslimische Feste und Feiertage, die nicht nur in
Moskau, sondern auch in Zentren muslimischer Republiken und Gebiete von

45 Beispielhaft BELJAEV, 1934:1.

46 Siehe z.B. CHARAPINSKIJ, 1962:251.

47 Siehe stellvertretend ACHMEDOV, 1982.

48 Hierzu siehe BRANDENBERGER, 2002.



110 MICHAEL KEMPER

atheistischen Organisationen massenhaft in Umlauf gebracht wurden.
Gleichzeitig publizierte er seine Vorlesungen, zum Teil auch als Kino-
Material.49 Es sind dies Schriften, die nicht mehr über islamische Geschichte

theoretisierten, sondern ganz auf der Linie der von Jaroslavskij geleiteten
praktischen Propaganda des “wissenschaftlichen Atheismus” lagen.

Schon ab 1930 hatte Klimovi in mehreren Artikeln und einem Buch den

internationalen “Panislam” behandelt, der in dieser Zeit zum Vorwand für
zahlreiche Liquidierungen sowjetischer Intellektueller geworden war; hier
machte er generell eine Verbindung zwischen islamischen Politikern und

britischem Imperialismus aus, die Hand in Hand gingen, um die Ausplünderung
der Kolonien durch Kolonialherrschaft und einheimische Ausbeuter zu sichern. 50

Einen ähnlichen Ansatz verfolgte Klimovi dann 1936 in einer Monographie
über den Islam im zarischen Russland, in welcher er den Islam als “Instrument
der Unterdrücker in der Geschichte des feudalen Russlands” darstellte.51 Hier
ergab die “Feudalismustheorie” also eine nahtlose Verknüpfung von
antiislamischer Propaganda und Zarismuskritik. Klimovi stellte die islamischen
Gelehrten und Mullas im Reich als rücksichtslose Volksverdummer und

Ausbeuter dar, die sich aus egoistischen Motiven ganz in den Dienst des Zaren

gestellt hätten und am Kolonialismus kräftig mitverdienten. Ebenso “entlarvte”
Klimovi in diesem Buch “sektiererische Strömungen” des Islams womit vor
allem sufische Bruderschaften gemeint waren) und den zeitgenössischen

islamischen Reformismus, dem er vorwarf, sich in ein sozialistisches Kleid zu

hüllen, um den Aufbau der Sowjetunion zu unterminieren.
Der Stalin’sche Terror fand seinen Höhepunkt in den massenhaften

Erschiessungen der beiden Jahre 1937 und 1938, in denen zusammengenommen

rund 700 000 bis eine Million Menschen exekutiert wurden und vermutlich noch

einmal mindestens doppelt soviele in den Gulags und im Zwangsexil
umkamen.52 Auch in Klimovi s Karriere sticht das Jahr 1937 heraus, und zwar
als ein moralischer Tiefpunkt. Fragt man heute russische Orientalisten der
älteren Generation nach Klimovi so wird man bittere Erinnerungen darüber zu

hören bekommen, wie Klimovi in diesem Jahr Ignatij Kra kovskij durch den

Schmutz zog, den wohl bekanntesten und verdientesten Vertreter der sowjeti-

49 KLIMOVI 1940; 1940a; 1933a.

50 KLIMOVI 1930; 1932.

51 KLIMOVI 1936; vgl. auch KLIMOVI 1937a.

52 Bei den genannten Zahlen handelt es sich um moderate Schätzungen. Zu den stark

divergierenden Opferzahlen-Statistiken in der westlichen Forschung siehe ROSEFIELDE,

1996.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 111

schen Arabistik. Es ist dies eine Episode, die ihm als ganz besondere persönliche
Scheusslichkeit angelastet wird.

Ignatij Iu. Kra kovskij 1883–1951) gehörte zu den Orientalisten der

vorsowjetischen Schule, die auch nach der Oktoberrevolution am Asiatischen
Museum ab 1930: Institut für Orientalistik der Akademie der Wissenschaften)
in Leningrad weiter philologische Arbeiten betrieben. Partei und Regierung
liessen diese alte Schule der russischen Orientalistik im grossen und ganzen

bestehen, setzten die dort tätigen Wissenschaftler aber unter grossen Druck, sich
in den Dienst der Sowjetunion zu stellen; praktisch bedeutete dies, sich
aktuelleren Problemen zu widmen, die der sowjetischen Orient-Politik förderlich
sein würden. Gleichzeitig versuchte man, das Institut durch Parteizellen zu
unterwandern und die Professoren zur Annahme junger Aspiranten zu zwingen,
deren Qualifikation vor allem in ihrer Loyalität zur Partei bestand. Dies hatte nur
mässigen Erfolg; während manche Professoren wie Sergej Ol’denburg und

Nikolaj Marr sich zur Mitarbeit bereit fanden und damit ins Fahrwasser der
Politik gerieten,53 setzten andere ihre wenig zeitgemässen philologischen
Studien fort und vermochten auch eine gewisse Anzahl an Schülern
heranzubilden, was kontinuierlich Anlass zu öffentlicher Kritik an der vermeintlich
immer noch “bourgeoisen” und durchweg parteilosen) Professorenschaft in
Leningrad bot. Nicht zuletzt um der klassischen Orientalistik das Wasser

abzugraben, schufen die Sowjets auch neue orientalistische Zentren, allen voran
das bereits erwähnte Moskauer Institut für Orientalistik gegr. 1920), das direkt
dem Nationalitätenkommissariat bzw. ab 1922) dem Zentralen
Exekutivkommittee unterstand. 54 Im Laufe der 1920er geriet die Leningrader Schule
mehr und mehr in Isolation, und die Leningrader akademischen Orientalisten
hielten sich auch aus dem sowjetischen Diskurs über den “Klassencharakter” des

Islams heraus.

Ignacij Kra kovskij selbst genoss den Ruf, dass er seine arabistischen
Forschungen aus Pflichtgefühl und Liebe zur Wissenschaft weiterbetrieb, ohne
sich mit Staat und Partei einzulassen, aber auch ohne irgendwelche Anzeichen
politischer Opposition zu zeigen. Auch er war einmal, im Sommer 1922, unter
dem Verdacht der Spionage für Finnland, wo er seinen Urlaub verbracht hatte)
verhaftet und für sechs Monate eingesperrt worden, doch scheint sein

Renommee in der Akademie ihn vor schlimmerem bewahrt zu haben.55 Zudem

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

53 TOLZ, 2008.

54 KUZNECOVA/KULAGINA, 1970:12f.
55 DOLININA, 1994:165–171; VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:220.



112 MICHAEL KEMPER

pflegte er in seinen Forschungen neben vielen anderen Dingen auch einen
Schwerpunkt auf der modernen arabischen Literatur, kam somit der Forderung
nach gegenwartsbezogenen Forschungen zumindest in gewisser Hinsicht nach.

Kra kovskij unterhielt einen Kreis von Arabisten in Leningrad, die sich
regelmässig zu wissenschaftlichen Vorträgen in seiner Wohnung trafen und ihre
historisch-philologischen Arbeiten in mehreren Sammelbänden veröffentlichten.

Klimovi war möglicherweise bereits seit seiner Studienzeit an der

Universität von Leningrad, an der auch viele Orientalisten des damaligen
Asiatischen Museums unterrichteten, persönlich mit Kra kovskij bekannt. Aus
den folgenden Jahren sind Teile einer Korrespondenz überliefert; wie die

Kra kovskij-Biographin Anna A. Dolinina gezeigt hat, versuchten Klimovi und

Evgenij Beljaev beispielsweise im Sommer 1933, Kra kovskij zur Mitarbeit an

einem Forschungsprojekt zu gewinnen. 56 Auch aus den späteren Jahren

existieren Briefe, welche zeigen, dass Klimovi dem grossen Arabisten mehr
oder weniger regelmässig und sehr ehrerbietig seine Arbeiten schickte und sich

über jedwede Anerkennungsbekundungen seitens Kra kovskijs freute; er hoffe
darauf, mit Kra kovskij den Gang seiner Arbeiten besprechen zu können, heisst
es in einem Schreiben Klimovi s aus dem Juni 1936.57

Im Sommer 1937 publizierte Klimovi dann scheinbar aus heiterem Himmel

eine überaus scharfe Rezension auf einen Sammelband, der eine Reihe von
arabistischen Beiträgen aus dem Umfeld Kra kovskijs vereinte.58 Klimovi
machte darin eine ganze Reihe von Orientalisten nieder, die mehr oder weniger
mit Kra kovskijs Zirkel assoziiert waren. Zu diesen gehörte der schillernde
jüdische Arabist Aleksandr M. ami eigentlich Teper Il’ia Naumovi 1893–
1938), der einmal mit Lawrence von Arabien verglichen wurde, 59 da er in
mehreren arabischen Ländern im Untergrund arbeitete und an der Gründung
arabischer kommunistischer Parteien beteiligt war. Bereits im Vorjahr, 1936,
waren ami und seine Frau Sof’ia Roginskaja unter dem Vorwurf des Zionismus
aus der Kommunistischen Partei ausgeschlossen worden, woraufhin sie auch

ihre Stellungen am Leningrader Lehrinstitut für Orientalische Sprachen verloren.
In dieser Situation gelang es Ignacij Kra kovskij, ami bei sich am Institut für
Orientalistik der Akademie der Wissenschaften anzustellen. Zu dem besagten

Sammelband von 1937 trug ami einen Beitrag zur Periodisierung der jüngeren

56 DOLININA, 1994:297.

57 DOLININA, 1994:296.

58 KLIMOVI 1937.

59 Siehe DOLININA, 1999:193.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 113

Geschichte der arabischen Länder bei; Klimovi kanzelte ihn ab mit den Worten,
der Beitrag enthalte “wenig durchdachtes” und nur “oberflächliche
Vergleiche”.60 In ähnlicher Weise abfällig äusserte sich Klimovi über einen
Kollegen amis, Vladimir Luckij 1906–1962), dem er vorwarf, in seiner
Interpretation gegen die aktuellen Resolutionen des Komintern verstossen zu haben.61

Während Luckij schlimmeres erspart blieb, wurde ami Anfang Februar 1938
wegen angeblicher Spionage für Grossbritannien verhaftet und am 30. Dezember

desselben Jahres erschossen; seine Frau wurde bereits im September

hingerichtet.62

Das Hauptziel von Klimovi s böser Rezension von 1937 war jedoch
Kra kovskijs eigener Beitrag in jenem Sammelband. Kra kovskij hatte sich zur
Forschung über “die Geschichte der arabischen Literatur und ihre Aufgaben in
der UdSSR” geäussert und unter anderem darauf hingewiesen, dass die
sowjetische Arabistik in einigen Feldern gegenüber der westlichen Forschung
zurückfalle, so etwa bei der Publikation von Quellen und der Ausbildung von
Nachwuchswissenschaftlern.63

Klimovi bezeichnete diese Ansicht als “sklavische Unterwürfigkeit gegenüber

der bourgeoisen Orientalistik”; Kra kovskij habe mit diesen Aussagen “die
Würde eines sowjetischen Gelehrten” verloren.64 Ein gefundenes Fressen für
Klimovi waren Kra kovskijs anerkennende Bemerkungen für die internationale
Enzyklopädie des Islams EI), an deren erster Edition Kra kovskij und andere

sowjetische Wissenschaftler selbst mitwirkten. Die EI, so Klimovi habe mehrfach

“schmutzigste antisowjetische Verleumdungen” von Exilanten etwa des

“Weissbanditen Gajaz Ischaki” und des “Weissgardisten Minorskij”)
abgedruckt. Auch habe Kra kovskij der “faschistischen” italienischen Fachzeitschrift

Oriente Moderno “hohe Anerkennung” gezollt Kra kovskij hatte lediglich
erwähnt, dass dort manchmal Beiträge zur modernen arabischen Literatur
erschienen). Mit alledem habe Kra kovskij die Grenze zwischen der

sowjetischen und der bourgeoisen bzw. faschistischen Orientalistik ausgelöscht

Kra kovskij hatte in seinem Artikel indes lediglich davon gesprochen, dass die
Grenzen zwischen arabischen und europäischen Arabisten aufgehoben werden,
dass die Wissenschaft nun gemeinsam von Arabisten in Europa wie auch in der
arabischen Welt vorangetrieben werde). “Nach Meinung des Akademikers

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

60 KLIMOVI 1937:180.

61 Ebd.
62 VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:328, 413.
63 KRA KOVSKIJ, 1937.

64 KLIMOVI 1937:181.



114 MICHAEL KEMPER

Kra kovskij gibt es keinen Klassenkampf in der Wissenschaft”, so Klimovi 65

Kra kovskijs Arbeiten der letzten Jahre wie auch eine in demselben Band
erschienene Liste seiner Werke zusammengestellt von Kra kovskijs Schüler
Ja.S. Vilen ik) “zeigen die politische und wissenschaftliche Irrigkeit jener

Richtung, in welche der grösste Vertreter der sowjetischen Arabistik gegangen

ist”. Nun sei es gefordert, dass die sowjetischen Arabisten und Islamwissenschaftler

jeglichen noch vorhandenen “faulen Liberalismus, Speichelleckerei
podchalimstvo) und die idiotische Krankheit der Unbesorgtheit mit der Wurzel

ausbrennen”. Klimovi rief Kra kovskij also zur Selbstkritik auf. Wenn dies

geschehe, werde sich die sowjetische Orientalistik “unter dem Banner von
Lenin-Stalin zu Höhen entwickeln, die für die bourgeoise Wissenschaft
unerreichbar sind”.66

Kra kovskij reagierte auf die Rezension mit einem Brief an das Präsidium
der Akademie der Wissenschaften, mit welchem er die zahlreichen Verfälschungen

und Verdrehungen in Klimovi s Rezension aufzuklären gedachte und sich

gegen dessen “wissentliche Lügen” zur Wehr setzte.67 Es ist unklar, ob Klimovi
seine giftige Rezension aus eigenen Stücken oder im Auftrag “von oben”
abfasste, ebensowenig wie aus Dolininas Kra kovskij-Biographie hervorgeht,
welche Rückendeckung Kra kovskij in höheren Etagen besessen haben mag.

Das Präsidium reagierte jedenfalls nicht auf Kra kovskijs Brief, aber auch
Klimovi s Rezension blieb ohne weitere Folgen für den Arabisten. Ironischerweise
wurde Kra kovskij kurz darauf von der Institutsdirektion zum Leiter einer
Sektion für die Geschichte des Nahen Ostens ernannt, in der auch Klimovi
regelmässig mitarbeitete.68

Die “Kosmopolitanismus”-Kampagne 1949)

In den Jahren des deutschen Angriffs auf die Sowjetunion wurden die meisten

Forschungsinstitute Moskaus evakuiert; Klimovi dürfte sich also zwischen dem
Spätsommer 1941 und 1943 oder 1944 in der Evakuation befunden haben

65 KLIMOVI 1937:181–182.

66 KLIMOVI 1937:184.

67 DOLININA, 1994:309–310.

68 DOLININA, 1994:310.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 115

vermutlich in Mittelasien).69 Ebenfalls bedeutsam ist, dass Stalin zum Zwecke
der Anhebung des Sowjetpatriotismus in den Kriegsjahren die sowjetische
Religionspolitik erheblich änderte, was zur Liquidierung der antireligiösen
Zeitschriften und Verlage sowie zur sang- und klanglosen Auflösung des Bundes

der Militanten Gottlosen SVB) führte.70 Kurzum, nach dem Ende der Debatte
um den Klassencharakter der Islams Anfang der 1930er war nun auch Klimovi s

zweites hauptsächliches Betätigungsfeld nicht mehr gefragt, die atheistische
Propaganda, und viele seiner alten Kontakte und Schriften waren plötzlich
wertlos.

Wohl in dieser Zeit erschloss er sich indes ein neues Betätigungsfeld: Die
Literaturen der Völker der Sowjetunion. Im Jahre 1947 edierte er eine erste

Chrestomathie der Völker der UdSSR, und in den nachfolgenden Jahren und
Jahrzehnten sollten noch viele weitere Anthologien und Literaturstudien folgen,
wobei insbesondere Klimovi s als Schulbücher ausgelegte Textsammlungen
mehrfach aufgelegt wurden.71 Die in diesen Werken zusammengestellten oder
analysierten Texte aserbeidschanischer, usbekischer, kasachischer, tadschikischer,

ukrainischer, litauischer und andere Schriftsteller wurden indes nicht
von Klimovi sondern von anderen Personen ins Russische übertragen.

Klimovi beschränkte sich meist auf die ideologischen Einleitungen.
Gleichzeitig betätigte er sich auch auf diesem neuen Gebiet wieder als

ideologischer Bluthund. Wir sehen dies deutlich anhand einer Reihe von
Artikeln, die er zu Beginn des Jahres 1949 in Literaturzeitschriften publizierte.
In einem Artikel mit dem Titel “Für eine marxistisch-leninistische Beleuchtung
der Geschichte von Literatur und Kunst der Völker Mittelasiens und
Aserbeidschans” in der monatlich erscheinenden Zeitschrift Dru ba narodov (“
Völkerfreundschaft”) griff Klimovi den sogenannten “wurzellosen
Kosmopolitanismus” an.72 “Kosmopolitanismus” war das stalinistische Schlag-Wort der

69 Die einzigen mir bekannten aber bislang nicht zugänglichen) Nachrufe auf Klimovi s Tod
im Jahre 1989 stammen aus Kasachstan und Turkmenistan; es ist zu vermuten, dass

Klimovi s Hinwendung zu Zentralasien während der Evakuation stattfand.

70 WALTERS 1993:18) zufolge wurde der SVB “at some point after 1941” geschlossen. Im
Jahre 1947 wurde Ob estvo Znanie gegründet, welche die Publikation antireligiöser

Propaganda unter dem Deckmantel von mehr Wissenschaftlichkeit wieder aufnahm PERIS,

1998:222).
71 KLIMOVI 1947 2. Aufl. 1959); 1954 6. Aufl. 1959); 1959; 1971; 1971a 2. Aufl. 1975);

1975 2. Aufl. 1978); 1976 2. Aufl. 1979, 3. Aufl. 1982); 1978, und weitere.
72 KLIMOVI 1949. DOLININA 2003:379) zufolge begann die Reihe seiner scharfen

Rezensionen mit Beiträgen in Literaturnaja gazeta 4 12. Januar 1949), 8 26. Januar), 11

5. Februar) und 14 16. Februar) mir nicht vorliegend).

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



116 MICHAEL KEMPER

Jahre 1948 und 1949; es war Stalins und danovs Kampagne für “Patriotismus”
und gegen westliche Einflüsse in Wissenschaft und Kultur, mit stark

antisemitischen Zügen.73 Indem Klimovi diese Schablone in die
Literaturgeschichte und Orientalistik trug, bewies er erneut, dass er am Puls der Zeit war.

In seinen Beiträgen von 1949 sah Klimovi überall dort Kosmopolitanismus

sowie Chauvinismus, nationalistischen Nihilismus und dergleichen
Klischees mehr) am Werke, wo Literaturwissenschaftler und Orientalisten angeblich

den Reichtum der Literaturen der Sowjetvölker negierten. Dies sei immer
dann der Fall, wenn man Werke zum Beispiel aserbeidschanischer, usbekischer

oder tadschikischer Literaten nicht als Teil der jeweiligen nationalen
Literaturgeschichte begreift, sondern als Elemente einer über nationale Grenzen
hinausreichenden Literatur, etwa der arabischen oder persischen Literaturgeschichte.
Kurzum, Klimovi machte sich hier zum Sachwalter der nationalen Literaturen
in der Sowjetunion und ihrer Entwicklung unter dem “wohltuenden Einfluss”
der russischen Literatur. In diesem Sinne griff er neben dem berühmten
russischen Orientalisten Vasilij Bartol’d, st. 1930, und Sergej Ol’denburg, st. 1934)
auch Ignatij Kra kovskij erneut an, der von der Arabistik als einer “weltweiten
Wissenschaft” gesprochen hatte, ebenso wie Kra kovskijs Ehefrau Vera A.
Kra kovskaja 1884–1974), welche in ihren Werken die epigraphischen
Inschriften Daghestans und Aserbeidschans als Denkmäler der arabischen bzw.
persischen Epigraphik beschrieben hatte. Ganz besonders scharf attackierte er

den Iranisten Evgenij E. Bertel’s 1890–1957), welcher in seinen Werken von
einer “internationalen persischen Literatur” gesprochen hatte; hier sah Klimovi
eine Nähe zum “Paniranismus”.74 Bertel’s stand schon seit Mitte der 1930er
Jahre unter ähnlichem Vorwand im Kreuzfeuer der marxistischen Kritik. 75 Er
war bereits 1925 einmal inhaftiert worden und dann wieder 1941; unter dem

wachsenden Druck, der auf ihn ausgeübt wurde, machte er in Verhören Aussagen,

die seinen Kollegen, den Sprachwissenschaftler und Arabisten Anatolij N.
Genko 1896–1941), schwer belasteten und zu dessen Inhaftierung führten
Genko verhungerte während der deutschen Blockade von Leningrad im sowjetischen

Gefängnis).76 Ebenfalls auf Klimovi s Abschussliste stand ein weiterer
angesehener Vertreter der sowjetischen Orientalistik, der Iranist Boris N. Zacho-

73 VAN REE, 2002:183–189. Cf. SOME MATERIALS 1949), mit Übersetzungen von Pravda-
Artikeln, die sehr den hier behandelten Beiträgen Klimovi s ähneln.

74 KLIMOVI 1949:127–129 zu den Kra kovskijs und Bertel’s).
75 Siehe z.B. ORLOVs 1935) scharfe Kritik an Bertel’s.
76 VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:113–114. Zu Genko siehe die Beiträge in Peterburgskoe

vostokovedenie, Band 10, sowie in Vostok 4 2004).

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 117

der 1898–1960);77 dieser hatte in seinem Werk zur Geschichte des orientalischen

Mittelalters 1944) von einer “einzigen mittelalterlichen muslimischen
Kultur” gesprochen, zu der sowohl Araber wie auch Iraner und Türken ihren
Beitrag geleistet hätten. Zachoder hob in seinem Werk auch die Bedeutung der

arabischen Literatur für die mittelalterliche Kultur des Ostens hervor. Klimovi
zufolge bedeutet dies, “willentlich oder unwillentlich die Völker herabzuwürdigen,

die die Schöpfer und Träger dieser Kultur sind, ihre nationale Kultur
herabzuwürdigen zum Nutzen der Panislamisten und Panarabisten sowie der

hinter ihnen stehenden imperialistischen Staaten.” Die Araber, so Klimovi
hätten keine Toleranz geübt, wie Zachoder dies behauptet habe, sondern hätten

alle Kulturdenkmäler der von ihnen auf barbarische Weise bezwungenen Völker
restlos zerstört.78 In ähnlicher Form machte Klimovi in diesem Beitrag noch
eine ganze Reihe weiterer Forscher nieder, darunter Musikologen und Folkloristen,

welche die Genres mittelasiatischer Volksliteratur auf iranische oder
sonstige Vorbilder zurückgeführt hatten. Klimovi s Aufsatz ist gespickt mit
Zitaten von Stalins Ideologen Andrej A. danov st. 31. Aug. 1948) und von
Stalin selbst, welcher “in seinem genialen Denken” angeblich einmal den

persischen Literaten Firdousi st. 1020) ausdrücklich als einen Poeten “unseres

aserbeidschanischen Brudervolkes” bezeichnet hatte, der auf keinen Fall der

iranischen Literatur zugeschlagen werden dürfe, nur weil er auf persisch

dichtete.79 Ebenfalls Klimovi s Verfehmung anheim fielen usbekische Autoren
wie Gafur Gulam Ghafur Ghulom, 1903–1966), welcher einen “usbekischen

Dichter” wie Nava’i st. 1501) als “Sohn der Menschheit” bezeichnet hatte, der

die ganze Welt als seine Heimat angesehen habe.80 Das alles sei kosmopolitisch
und verstosse gegen das Prinzip der “Parteilichkeit” partijnost’).

Was bewegte Klimovi zu diesem erneuten Rundumschlag? Ein einzelner
Absatz gegen Ende seines Artikels zeigt, dass der Anlass erneut ein
vorangegangener Angriff auf ihn selbst war. Klimovi wies hier daraufhin, dass die
Forschung bisher auch zu wenig den wohltätigen Einfluss der russischen

Literatur auf die Literaturen des sowjetischen Orients untersucht habe. “Dieser
Umstand”, so Klimovi “machte sich auch in der von mir zusammengestellten

Chrestomathie zur Literatur der Völker der UdSSR bemerkbar, die im Jahre

77 Zachoder war bereits einmal verhaftet und 1934 zu drei Jahren Exil in Sibirien verurteilt
worden, dann aber noch im selben Jahr wieder freigelassen worden; VASIL’KOV/SOROKINA,

2003:171.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

78 KLIMOVI 1949:129f.
79 KLIMOVI 1949:132–133.

80 KLIMOVI 1949:138.



118 MICHAEL KEMPER

1947 herausgegeben wurde. Diese Chrestomathie enthält noch andere

wesentliche Unzulänglichkeiten, über die bereits in der Presse geschrieben

wurde.”81 Wir sehen also, dass seine heftigen Ausfälle gegen andere vor allem
dem Zwecke dienten, sich selbst vor weiteren Vorwürfen in Schutz zu nehmen.

Gleichzeitig wurden so viele Kollegen angeschwärzt, dass der Angriff sich

wieder praktisch gegen die Ausrichtung der gesamten Zunft richtete; durch
diesen Kunstgriff ersparte sich der Kritikaster den Vorwurf, er habe nur eine

persönliche Abrechnung unternommen, und stellte sich in den Dienst von etwas

vermeintlich höherem. Dasselbe Phänomen, die Einbettung der Selbstkritik in
einer umfassenden Kritik der zeitgenössischen Forschungslandschaft, sahen wir
bereits in Klimovi s Artikel über “Marx und Engels zum Ursprung des Islams”
von 1933, mit dem er sich von der “Handelskapitalismus-Theorie” lossagte,

indem er gleichzeitig andere Autoren wegen aller möglichen Dinge scharf

attackierte.

Entstalinisierung 1954)

1949 wurde Klimovi vom angesehenen Verband der sowjetischen Schriftsteller
als Mitglied aufgenommen. Neben den “eigenen” Chresthomatien sollte er in
den folgenden Jahrzehnten auch zahlreiche Einleitungen zu Sammelwerken und
Romanübersetzungen anderer Herausgeber produzieren, so bereits 1949 zu einer

Anthologie turkmenischer Poesie; selbst eine russische Übersetzung von
Sadriddin Ainis Buchara erschien in Klimovi s Redaktion.82 Später kam bei
seinen Editionen ein Schwerpunkt auf Epen und andere Werke hinzu, welche die

Oktoberrevolution und ihre Führer feierten.83

81 KLIMOVI 1949:139. Klimovi verweist dabei auf eine Rede von A.A. Fadeev auf dem 12.

Plenum des Sowjetischen Schriftstellerverbandes, veröffentlicht in: Dru ba narodov 1
1949) mir nicht vorliegend). DOLININA zufolge 2003:426ff.) begann die Kritik an seiner

Chrestomathie von 1947 mit einem Beitrag von I. Braginskij, der am 31. März 1948 in der

Zeitschrift Kul’tura i izn’ erschien. Klimovi erwähnt diese Kritik Braginskijs nicht in

seinem eigenen Artikel in Dru ba narodov; allerdings dreht er darin den Spiess um und
greift Braginskij an, da dieser 1949 in einer Edition tadschikischer Poesie des Dichters

Mirzo Tursun- zade “die Selbständigkeit der tadschikischen Literatur und des genialen

Poeten Firdousi geleugnet” habe KLIMOVI 1949:133).
82 KLIMOVI 1949b; 1951

83 KLIMOVI 1972; 1981.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 119

Neben seinem neuen Schwerpunkt auf Literatur publizierte er indes auch
wieder über den Islam, und auch hier bewies er seine Anpassungsfähigkeit an
neue politische Gegebenheiten. Im Frühjahr 1954, ein Jahr nach Stalins Tod,
verfasste er eine neue Broschüre über den Ursprung und “sozialen Charakter”
des Islams. Darin verankerte Klimovi die Entwicklung Arabiens im 7.
Jahrhundert auf der Marx’schen Skala der Menschheitsgeschichte in der
Übergangsphase von der Antike bzw. Sklavenhaltergesellschaft zum Feudalismus.
Die Bewegung der Hanifen trat für die Idee des Monotheismus ein und bewirkte
damit gleichzeitig auch die Vereinigung der arabischen Stämme. “Der Islam”, so

Klimovi in bewährt unklarer Manier, “reflektierte die bestehende soziale
Knechtung und verteidigte die Interessen der Feudalherren feodalov) und
Kaufleute.”

84 Nach der Kapitulation Mekkas habe sich dann ein “feudal-
theokratischer”

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

Staat in Form des Kalifats entwickelt.
Die Entwicklung der islamischen Gemeinde von Medina fand bei Klimovi

immer noch ohne Muhammad statt. Interessanterweise konnte Klimovi zur
Bekräftigung seiner These vom Mythos Muhammads erneut ein gerade
aufgekommenes politisches Schlagwort des Tages aufgreifen: “Die Ausarbeitung der

Dogmen und rituellen Vorschriften des Islams erfolgte in der Periode des

Kalifats. Im Interesse der Feudalherren wurde in dieser Zeit im Islam ein
Persönlichkeitskult kul’t li nosti) entwickelt, und das Auftreten des Islams

wurde personifiziert, wurde auf die ‘wundersame’ Tätigkeit seines ‘Gründers’
zurückgeführt – des Propheten Muhammad”.85

Im Jahre 1954, als Klimovi diese Zeilen schrieb, waren tausende von
politischen Gefangenen und Zwangsarbeitern freigelassen worden, und erste

Kritiken an Stalin waren laut geworden. “Persönlichkeitskult” war ein bereits
gängiger Begriff, den die neue “kollektive Führung” der Sowjetunion unter
Premier Georgij M. Malenkov und KPdSU-Generalsekretär Nikita S. Chru ev
benutzte, um die “Exzesse” Stalins zu relativieren, ohne sich selbst und die

Kommunistische Partei zu delegitimieren86 bekanntlich sollte Chru ev erst auf
dem 20. Parteitag von 1956 die Stalin’schen Verbrechen deutlicher beim Namen
nennen, und auch da nur, sofern sie die Verfolgung kommunistischer
Funktionäre betrafen). Der zeitgenössische Leser von Klimovi s Passage über
den “Persönlichkeitskult” Muhammads dürfte also gleich erfasst haben, dass es

sich um etwas handelt, was illegitim war und die wahre Lehre Lenins, bzw.

84 KLIMOVI 1954a:6f.

85 KLIMOVI 1954a:7.

86 TUCKER, 1954:40, 43.



120 MICHAEL KEMPER

hier: der Hanifen) verfälschte; insofern schwingt hier eine Rückkehr zu

Klimovi s früherer These vom “progressiven” Charakter des Frühhislams mit.
Selbstverständlich ist Klimovi s neues Werk gespickt mit Malenkov-Zitaten. In
der sowjetischen Presse war es 1954 Usus, in Beiträgen höchstens ein einziges

Stalin-Zitat zu bringen.87

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

In Klimovi s Büchlein ist dieses eine Stalin-Zitat
keineswegs eine programmatische Äusserung, die auf des Führers “geniales

Denken” schliessen liesse, sondern eine abfällige Äusserung Stalins über die
Muharram-Prozessionen in Aserbeidschan.88

Stille Rehabilitationen: von Chru ev bis Gorba ev

Chru ev verstärkte wieder die atheistische Propaganda;89 in dieser Zeit
verfasste Klimovi eine neue Serie von antireligiösen Propagandaschriften über

den Islam. Hierzu gehören unter anderem Pamphlete gegen die Unterdrückung
der Frau im Islam und gegen muslimische Feste und Riten aus dem Jahr 1958. 90

Im selben Jahr verfasste er erneut ein Buch über den Koran, “Der Koran und

seine Dogmen”.91 Im Gegensatz zu seiner durchaus informativen Koranstudie
von 1929, welche im wesentlichen eine kommentierte Zusammenfassung von
Koranpassagen war, ist diese Schrift eine reine Polemik. Aufgezeigt wird vor
allem der wissenschaftsfeindliche Charakter des Islams, der mit seinem

“Aberglauben” im krassen Widerspruch zu allen modernen Erkenntnissen aus

Astronomie, Physik, Geographie und Evolutionslehre stehe. Ebenfalls betont
wird, dass der Glaube an die Brüderlichkeit im Islam den Klassenkampf
verhindere und damit ein Instrument des westlichen Neo-Kolonialismus sei mittlerweile

waren ja die meisten Kolonien auf dem Weg in die Unabhängigkeit oder

schon dort angelangt). Gleichzeitig sieht Klimovi den Islam aber schon auf dem

Rückzug; überall auf der Welt werde ein Kampf für den Verstand und

Sozialismus geführt, und selbst bei den arabischen Massen und insbesondere in
der Jugend – Klimovi zitiert hier die Beobachtungen einer tschechoslowakischen

Reisegruppe in Libyen! – verliere der Islam heute seine Attraktivität.92

87 TUCKER, 1954:39.

88 KLIMOVI 1954a:18.
89 Siehe GROSSMAN, 1973:374–386.
90 Siehe z.B. KLIMOVI 1958; 1958a.

91 KLIMOVI 1958b.

92 KLIMOVI 1958b:48



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 121

Diese Phase in Klimovi s Werk spiegelt nicht nur Chru evs Verstärkung der

antireligiösen Propaganda in der Sowjetunion wider93 der entsprechende
ZKBeschluss von 1958 “Über die Fehler in der Durchführung der aufklärerischatheistischen

Propaganda in der Bevölkerung” wird ausdrücklich angeführt),
sondern auch Chru evs gegen Ende der fünfziger Jahre eingeleitete
propagandistische Hinwendung zur Dritten Welt. Interessanterweise erschienen

mehrere der genannten Schriften Klimovi s aus jener Zeit in Städten wie Alma
Ata Kasachstan) und Groznyj Tschetschenien), und die Primitivität in der

Darlegung und Auswahl der Beispiele zeigt, dass sie für ein sowjetisches
Massenpublikum gedacht waren.94

Neben dieser plumpen Propaganda schrieb Klimovi aber auch wieder
wissenschaftlich über den Koran. Sein meistverbreitetes Werk über den Islam ist
vermutlich ein Handbuch mit dem schlichten Titel Islam: Abrisse, das er
erstmals 1962 publizierte.95 Klimovi umschiffte darin die leidige Frage nach

Muhammads historischer Faktizität, ohne sich festzulegen; damit rehabilitiert er
den Propheten praktisch, und zwar ohne dabei wegen seiner früheren Ansichten
Abbitte leisten zu müssen.96 Die Konzeption, dass der Islam “zur herrschenden

Religion im damals enstehenden feudal-theokratischen Staate, dem Kalifat”
wurde,97 behielt er bei, doch betrachtete Klimovi den Islam nun auch wieder als
den religiösen Ausdruck eines “Protests gegen die alten gesellschaftlichen
Verhältnisse, welche die Entwicklung der Produktivkräfte behinderten”.98

Gleichzeitig spricht er von einem Klassenkampf der Mittellosen99 gegen die
“Feudalherren”, die Stammesaristokratie und die Wucherer. Mit anderen

Worten, dem ursprünglichen Islam haftete nun wieder ein positives Element an,

als einer sozial-ökonomischen Bewegung im religiösen Gewand.

In der mir vorliegenden Auflage von 1965 fehlen jegliche zeitgenössischen

Parteigenossen als Stichwortgeber, was die vergleichsweise schwache Position
Chru evs in seinen letzten Jahren widerspiegelt. Stattdessen finden wir hier in
der Einleitung eine vergleichsweise sachliche Darstellung der Entwicklung der

93 WALTERS, 1993:20ff.
94 KLIMOVI 1958a erschienen in Groznyj); 1958b Alma Ata).
95 Ich benutze im folgenden die zweite Auflage von 1965: KLIMOVI 1965.

96 KLIMOVI 1965:24, 37f.
97 KLIMOVI 1965:3–4.

98 KLIMOVI 1965:22–23.

99 Hier von Klimovi mit dem arabischen Terminus sa’aliq bezeichnet, ein Begriff, der auf
einigen frühen sowjetischen Banknoten in der arabischen Übersetzung des Slogans

“Proletarier aller Länder vereinigt euch” für “Proletarier” verwendet wurde!

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



122 MICHAEL KEMPER

europäischen sowie der russischen bzw. sowjetischen Orientalistik, mit viel
Kritik an der bourgeoisen Wissenschaft, aber ohne persönliche Ausfälle gegen

sowjetische Kollegen. Figuren, die Klimovi in früheren Arbeiten heftigst
attackierte wie Vasilij Bartol’d und Ignatij Kra kovskij), werden hier mit viel
Respekt als anerkannte Koriphäen der sowjetischen Orientalistik behandelt.100

Dieses Buch erschien auch nicht mehr, wie frühere Schriften Klimovi s, in
einem Verlag der atheistischen Propaganda, sondern im seriösen

Wissenschaftsverlag Nauka. Insofern ist dieses Werk der Versuch Klimovi s,

sich wieder in die wissenschaftliche Tradition der von ihm so ramponierten
russischen Orientalistik einzugliedern. Dabei ist zu bedenken, dass sein Islam-
Buch noch für lange Zeit – praktisch bis in die Perestrojka-Periode – das einzige

offiziell sanktionierte populäre Überblickswerk über den Islam bleiben sollte;
wahrscheinlich hätte niemand anderes ein solches Werk schreiben dürfen als ein

ideologisch gewiefter Autor wie Klimovi
Bereits 1960 wechselte Klimovi zum Maksim Gor’kij-Literaturinstitut, wo

er den Lehrstuhl für Künstlerische Übersetzung übernahm.101 Quasi als
Verbindungsglied zwischen seiner Beschäftigung mit den Literaturen der muslimischen
Völker der Sowjetunion und seinen Islamschriften zeigte Klimovi in den

meisten seiner Werke der Nachkriegszeit ein besonderes Interesse an den

Vertretern des sogenannten “Freidenkertums und Atheismus” svobodomyslie i
ateizm) im Islam; er zitierte immer wieder aus den literarischen Werken von

‘Umar Khayyam, al-Ma‘arri, al-Mutanabbi, Abu Nuwwas und anderen

arabischen und persischen Literaten die ihm in Übersetzung vorlagen) um zu

zeigen, dass immer schon auch viele Muslime offen gegen den Islam auftraten.
1975 widmete er diesem “Freidenkertum” dann eine separate Studie (“Die
Denker des Orients über den Islam”),102

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

und dieses Thema ist auch ein Leitmotiv
in Klimovi s Alterswerk, einer Sammlung von Einzelstudien aus dem Jahre

1985 mit einem Portrait des milde lächelnden Verfassers).103 Der Titel dieses

Buches, Istorizm, idejnost’, masterstvo, ist wohl am besten zu übersetzen mit

“Bewusstsein für die historischen Umstände, ideologischer Inhalt, künstlerisches

Können”, wobei aus Klimovi s Einleitung klar wird, dass der Begriff idejnost’
praktisch mit dem nun weniger gebräuchlichen partijnost’ gleichzusetzen ist,

100 KLIMOVI 1965:9.

101 MILIBAND, 1995 I):558. Miliband zufolge endete Klimovi s Anstellung am Pädagogischen

Institut des Moskauer Gebiets bereits im Jahre 1953; dabei bleibt leider offen, wo er in der

politischen Umbruchzeit zwischen 1953 und 1960 angestellt war.
102 KLIMOVI 1975 2. Aufl. 1978).

103 KLIMOVI 1985.



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 123

also mit dem Prinzip, dass der Literat in seinen Werken “Partei nehmen” muss,
und dass der Literaturhistoriker sich aus einer gegebenen Literaturgeschichte
diejenigen Werke und Genres als Untersuchungsgegenstand herauszupicken hat,
die am besten diese klassenkämpferische Parteilichkeit ausdrücken.104 Insofern
beschreibt der Titel sehr gut Klimovi s Methode. Dass eine solche Selektion zu
krassen Verzerrungen führen muss, liegt auf der Hand, wird aber vom Verfasser
nicht thematisiert.

Apropos Auswahl: Vergleicht man die von Klimovi im Laufe der

Jahrzehnte veröffentlichten Anthologien und Literaturstudien miteinander, so

zeigt sich, dass sich der Kreis der von ihm ausgewählten sowjetischen
Schriftsteller langsam erweiterte. Schon 1954 schloss Klimovi in seine

Anthologie auch Übersetzungen von Gafur Gulam ein, den er noch 1949 des

“Kosmopolitanismus” bezichtigt hatte. Klimovi s “Meisterwerk” von 1985
enthält dann auch ein sehr lobendes Kapitel über den tatarischen Schriftsteller
Galimd an Ibragimov, der, wie Klimovi mitteilte, in persönlichen Begegnungen

stets einen grossen Eindruck auf ihn gemacht habe; unerwähnt bleibt dabei
nicht nur, dass Klimovi ihm in der Muhammad-Diskussion des Jahres 1930 als

Ibragimov bereits stark unter Kritik stand) “Popenargumente” vorgeworfen
hatte, sondern auch, dass Ibragimov im Jahre 1937 in Haft verstarb. Wie im
Falle der Revision seiner Islam-Interpretation von 1962/65 handelt es sich also
auch hier um eine sehr halbherzige, weil die eigene Mitschuld verschweigende

Rehabilitation. Selbstverständlich ist 1985 auch von den Gefahren des “
Kosmopolitanismus” keine Rede mehr: “Das Nationale lässt sich [...] nicht vom
Internationalen trennen”, heisst es nun im Hinblick auf den historischen
Roman,105 und auch die ehemals des Paniranismus bzw. Panarabismus und
Panislamismus überführten Iranisten Boris Zachoder st. 1960) und Evgenij Bertel’s
st. 1957) werden nun wieder neutral als anerkannte Fachleute zitiert. 106

Klimovi s letztes Werk, “Ein Buch über den Koran, seine Entstehung und
Mythologie” 1986), hat wieder ganz den Koran zum Gegenstand, und es ist in
vieler Hinsicht eine Rückkehr zu der mehr wissenschaftlichen Darstellung von
1929. In drei Kapiteln werden der Frühislam, die Abfassung des Korans und

104 Zum Konzept von partijnost’ siehe BARBER, 1980:1–11.
105 KLIMOVI 1985:7. In anderen Arbeiten dieser Jahre zog Klimovi sogar den an der Kasaner

Geistlichen Akademie tätigen Turkologen Evfimij Malov 1835–1918) oder den Jadidisten

Ismail Gasprinskij 1851–1914) als neutrale Quellen heran, die beide in früheren Arbeiten
Klimovi s nur als Protagonisten von christlicher Missionsarbeit bzw. “Panislamismus”
denunziert wurden; KLIMOVI 1986:48, 82.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

106 KLIMOVI 1985:75.



124 MICHAEL KEMPER

seine Erforschung sowie das Weltbild des Korans behandelt.107 Klimovi zog
hier ohne ideologische Ausfälle praktisch die gesamte russische und sowjetische
Forschung über den Koran als wertvolle Referenzen heran, von Agafangel E.

Krymskij 1871–1942) und Kra kovskij sowie dessen Schülerin K. Ka taleva

und Evgenij Beljaev bis hin zu Efim Rezvans Koranstudien von 1985. Weiterhin
vertrat er die These, dass der Islam zu einer Zeit entstand, als die alte patriarchalische

und stammesbezogene Formation patriarchal’no-rodovoj stroj) zerfiel
und “Anfänge der frühfeudalen Form von Ausbeutung” auftraten.108 Gleichzeitig
kehrte er aber in seinen Beschreibungen Mekkas vollends zurück zur “Handels-kapitalismus-

Theorie”, ohne dabei allerdings Michail Reisner und die an seine

Interpretation anschliessende frühe marxistische Debatte zu erwähnen. Obwohl
er Muhammad weiterhin als eine legendenumwobene Figur vorstellte,109 zitierte
Klimovi doch wieder reichlich aus der früher von ihm kategorisch abgelehnten

islamischen biographischen Tradition von Ibn Ishaq und anderen Quellen des 8.

und 9. Jahrhunderts, um Mekka als Handelszentrum zu beschreiben. Der Islam
sei als eine Bewegung zu charakterisieren, welche die verarmten Mekkaner
umfasste und sich in der Opposition zu den mekkanischen “Händlern, Wucherern
und Sklavenhaltern” sowie der “Aristokratie der Stämme und der Priesterschaft”
entwickelte. Die Hanifen, die angeblichen Gründerväter des Islams, seien Leute
gewesen, die “sich den alten politischen Glaubensformen gegenüber skeptisch

verhielten”.110 Die neue Gemeinde habe zwar “entgegen allen modernistischen
Interpretationen kein demokratisches soziales Programm” vertreten,111

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

doch wird
deutlich, dass die Vereinigung Arabiens unter dem Islam zumindest für Arabien
selbst nicht jedoch für die mit Gewalt eroberten Gebiete ausserhalb Arabiens)
eine “positive” Entwicklung war, auch wenn die Predigt des Islams die
Klassenunterschiede unter den Tisch kehrte.112 Zudem findet er dann doch gewisse

“demokratische Schichten”, zum Beispiel unter denjenigen Muslimen, welche
die vom Kalifen ‘Umar durchgesetzte Koranfassung abgelehnt hätten.113

Interessant ist hier auch, dass Klimovi erstmals die westliche
Islamforschung differenzierter betrachtete. Hatte er in früheren Schriften William

107 KLIMOVI 1986 zweite Auflage 1988).

108 KLIMOVI 1986:9, 257.
109 Vgl. KLIMOVI 1986:144f., wo er den Orientalisten P.A. Grjaznevi dafür scharf kritisiert,

dass er Muhammad als historische Figur anerkannte.

110 KLIMOVI 1986:10f., 16, 19f.
111 KLIMOVI 1986:28.

112 KLIMOVI 1986:105.

113 KLIMOVI 1986:65.



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 125

Montgomery Watts Studien zu Muhammad immer nur kurz erwähnt und als

“nichts neues bringend” abgekanzelt, so verweist er nun auf Watts Buch über
den Islam und das mittelalterliche Europa von 1972)114 um zu zeigen, dass

heute, “nach dem Zusammenbruch des kolonialen imperialistischen Systems”,
man endlich auch im Westen die eigene Verbundenheit gegenüber den
Errungenschaften der arabischen muslimischen Welt anerkenne. In seiner erneuten

Diskussion der fragwürdigen Urheberschaft des Korans erwähnt Klimovi nun
sogar die kritischen Studien von Wansbrough und Burton beide von 1977), lässt
es aber auch nicht aus darauf hinzuweisen, dass er selbst schon 1929 in seinem

Koranbuch die herkömmliche Chronologie der Suren und die Abfassungsgeschichte

nach Nöldeke und Schwally angezweifelt hatte sein provokativer
Vortrag von 1933 bleibt vorsichtshalber unerwähnt).115 Auch auf Edward Saids

Orientalism von 1978) finden wir keine Verweise, obwohl dieses Buch doch
eigentlich umfassendes Material für die sowjetische Kritik am westlichen
Orientalismus hätte liefern können.

Klimovi geht also gegen Ende seines Lebens in jeder Hinsicht auf
Entspannungskurs. Sein letztes Werk endet mit den Worten: “Alle Menschen der
ganzen Welt, unabhängig von ihrer Hautfarbe, ihrer Nationalität sowie ihren
religiösen Überzeugungen oder atheistischen Ansichten, vereinen ihre Kräfte im
Kampfe für den Frieden und den Fortschritt sowie gegen die atomare
Bedrohung”.116 Damit fügt er sich ganz in den offiziellen Sprachgebrauch der

Perestrojka-Zeit, die im wesentlichen von Zugeständnissen und
Abrüstungsbemühungen gekennzeichnet war. Gorba ev wird hingegen an keiner Stelle

erwähnt; so weit wollte Klimovi dann wohl doch nicht gehen.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

Schlussfolgerungen

Klimovi s Gesamtwerk bietet die einzigartige Gelegenheit, den Einfluss der

Politik auf die Orientalistik in der Sowjetunion über sechs Jahrzehnte zu

114 KLIMOVI 1986:114, mit Bezug auf William Montgomery WATT, The Influence of Islam on

Medieval Europe, Edinburgh 1972.
115 KLIMOVI 1986:143 und 145, mit Bezug auf John WANSBROUGH, Quranic Studies: Sources

and Methods of Scriptural Interpretation, Oxford 1977, sowie auf John BURTON, The

Collection of the Qur’an, Cambridge 1977.

116 LIMOVI 1986:269.



126 MICHAEL KEMPER

verfolgen.117 Es stellt sich die Frage, welche Rolle Klimovi für die Entwicklung
des Fachs gespielt hat.

Fassen wir zunächst die Entwicklung seines Lebenswerkes kurz zusammen.

Klimovi begann mit Beiträgen zur antireligiösen Propaganda. In seinen ersten

wissenschaftlichen Artikeln schloss er sich der “Handelskapitalismus-These”
Reisners an, als diese bereits vorherrschend war. Im Jahre 1930, ein bis zwei
Jahre nach dem Beginn der Stalin’schen Umwälzungen und der
Kulturrevolution, versuchte er sich selbst an einer Revolution der Muhammad-
Interpretation, kam damit aber weder in der Wissenschaft noch in der Propagandaindustrie

durch. 1933, als der relativ offene Islamdiskurs der zwanziger Jahre

bereits zusammengebrochen war, löste Klimovi sich dann von der “Handels-kapitalismus-

Theorie” und übernahm das neue Feudalismus-Paradigma. Im
Terrorjahr 1937, als Denunziationen höchst opportun waren, unternahm er einen
schäbigen Angriff auf die verdienten Vertreter der philologischen Orientalistik
in der Sowjetunion. Mitte der vierziger Jahre, als die antireligiösen Kampagnen
unterbrochen wurden, erschloss er sich mit Anthologien der Literaturen
Mittelasiens ein neues Feld, auf dem er sprachlich ebensowenig ausgebildet war
wie in der Islamwissenschaft. Den Angriff auf die professionellen Orientalisten
setzte er fort im Jahre 1949, wobei er nun das bereits seit einem Jahr gängige
Schlagwort vom “Kosmopolitanismus” aufgriff und für seine Kritiken nutzbar

machte. Ein Jahr nach Stalins Tod, im Jahre 1954, baute er in ähnlicher Weise
das aktuelle Schlagwort vom “Persönlichkeitskult” in seinen Islamdiskurs über

Muhammad ein. In den späten fünfzigern sprang er auf den Zug der wieder
erstarkten antireligiösen Propaganda unter Chru ev, indem er weitere Pamphlete

lieferte. Anfang der 1960er wandte er sich dann wieder einer wissenschaftlichen
Beschreibung des Islams zu und “rehabilitierte” dabei gewissermassen viele der
Orientalisten, die er zuvor so schwer beschädigt hatte, versuchte sich also wieder

in die wissenschaftliche Orientalistik einzugliedern. In ähnlicher Weise feierte er

in seinen literarischen Arbeiten der 1970er Jahre nun auch wieder
mittelasiatische und tatarische Schriftsteller, die er zuvor denunziert hatte. In seinen

Islamschriften kehrte er bereits in den frühen 1960ern wieder zu einer positiven
Interpretation der “Hanifen” und damit des Frühislams zurück; damit einher ging
eine Rückkehr zur arabischen frühen Historiographie über Muhammad, die er

1930 in Bausch und Bogen als Erfindung abgetan hatte. Dies erforderte eine

vorsichtige Distanzierung von seiner kategorischen Leugnung der historischen

117 Für die vergleichbar lange Karriere des sowjetischen Historikers I.I. Minc siehe MACKIN¬

NON, 2005.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 127

Persönlichkeit Muhammads. Das Feudalismus-Paradigma blieb in verwässerter
Form bestehen, bezog sich nun aber wieder vornehmlich auf die Kalifatszeit.
Zum Ende seiner Karriere, in der zweiten Hälfte der 1980er, kehrte er zur

“Handelskapitalismus-Theorie” zurück. Gleichzeitig nahm er auch Abstand von
seiner generellen Verdammung der “bourgeoisen” Literatur des Westens, was

sich ganz in den Geist der Perestrojka fügte.
Aus alledem wird deutlich, dass Klimovi ein ideologischer Trittbrettfahrer

war: Seine Beiträge waren Reaktionen auf jeweils vorangegangene politische
Veränderungen. Gleichzeitig aber gelang es ihm mehrfach, diese politischen
Veränderungen als erster in die Orientalistik zu tragen, und gerade hier wohl
liegt sein fragwürdiges Verdienst.

Die meisten der von ihm scharf angegriffenen Forscher und Autoren
standen unter grossem politischem Druck. Viele von ihnen, darunter Asfendiarov,

Tomara, ami und Ibragimov, fanden den Tod in den Terrorjahren 1937–38.
Andere seiner Opfer, darunter Kra kovskij, Bertel’s und Zachoder, überlebten

die Stalinzeit zutiefst verunsichert. Klimovi s Attacken gaben dabei wohl kaum
jemals den direkten Ausschlag für Verfolgungen und Erschiessungen, trugen
aber sicherlich zu laufenden oder kurze Zeit später einsetzenden Hetzkampagnen
gegen die betreffenden Personen bei. Auch hier entpuppt sich der Bluthund als

Trittbrettfahrer; seine Opfer sind in den allermeisten Fällen bereits angeschlagen

und wehrlos.
Warum unternahm er diese Angriffe? Zum einen ist bei Klimovi schon

früh ein grosser Eifer zu erkennen, sich einen Namen als Fachmann zu machen;
da er dies nicht durch eigenständige Quellenarbeit leisten konnte, vor allem weil
ihm dazu die Ausbildung in Islamsprachen fehlte, war er auf die Vorarbeiten der
professionellen Orientalisten angewiesen. Hier kam ihm im übrigen die Kenntnis
europäischer Sprachen zugute, und es ist wahrscheinlich, dass seine Arbeit in
atheistischen und parteinahen Organisationen ihm über die Jahrzehnte hinweg
einen gewissen Zugang zu neuen westlichen Publikationen sicherte, die anderen

Wissenschaftlern nicht immer zur Verfügung standen. Durch diese Umstände
kam es fast automatisch, dass sein Schwerpunkt nicht auf eigenständiger
islamwissenschaftlicher Forschung lag, sondern auf dem Diskurs über die Forschung.
Ideologischer Eifer war so ziemlich das einzige, was er als Aussenseiter zu

diesem Diskurs beitragen konnte. Er wuchs auf in einer Zeit des alles
durchdringenden ideologischen Kampfes gegen den “inneren und äusseren Feind”,
und Klimovi personifiziert geradezu den neuen sowjetischen Forscher, der die
“bourgeoisen Spezialisten” aus ideologischen Gründen strikt ablehnen muss,

gleichzeitig aber auf deren Quellenarbeiten dringend angewiesen ist.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



128 MICHAEL KEMPER

Gleichzeitig fällt auf, dass seine heftigen Ausfälle von 1933 und 1949 auch

Repliken auf Kritiken anderer Marxisten an seinen eigenen Werken waren. Im
Sinne der marxistischen Formel von “Kritik und Selbstkritik” ging Klimovi
inmitten seiner Verleumdungen durchaus auch auf eigene, bereits von anderen

aufgedeckte “Fehler” ein. Es ist indes unwahrscheinlich, dass er zu den herben

Attacken auf Kollegen gezwungen war, um seine eigene Haut zu retten, und wir
haben bislang keinen Hinweis darauf, dass er selbst einmal politischer
Verfolgung anheimgefallen wäre. In den letzten Jahrzehnten seiner Karriere
hatte der politische Druck in der Sowjetunion dann soweit nachgelassen, dass er

es sich erlauben konnte, schrittweise zu früheren Positionen zurückzukehren.

Im sowjetischen Diskurs über den Islam hatte Klimovi zweifellos eine
besondere Position inne, und dies nicht nur, weil er über mehr als sechs Dekaden

in Auflagenhöhen publizieren konnte, von denen akademische Orientalisten
nicht zu träumen wagten. Mit seiner Kombination der Felder Propaganda,

Islamkunde und Literaturwissenschaft war er ein wichtiges Verbindungsglied
zwischen Partei bzw. parteinahen Organisationen und der Wissenschaft ebenso

wie auch zwischen verschiedenen Forschungsfeldern wie Islamkunde sowie
Geschichte und Literaturen Mittelasiens). Bei alledem, so scheint mir, hat er

seine Aussenseiterposition nie verlassen. Auch hat er meines Wissens keine
Schule aufbauen können; in der Erinnerung der Überlebenden ist er eine

verhasste Figur, die das Scheitern der sowjetischen marxistischen Islamkunde
verkörpert.

Bibliographie

ACHMEDOV, Alim
1982 Social’naja doktrina islama. Moskau.
ASFENDIAROV, Sand ar D.
1928 Materialy k izu eniju istorii vostoka. ast’ pervaja: Pri iny

vozniknovenija islama. Samarkand.
ASHER, Harvey
1972 “The Rise, Fall, and Resurrection of M.N. Pokrovsky”. In: Russian

Review 31,1 Jan.):49–63.
BARBER, John

1980 Soviet Historians in Crisis, 1928–1932. New York.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 129

BELJAEV, Evgenij
1934 Klassovaja su nost’ islama. Ob”jasnitel’nyj tekst diapozitivnogo

fil’ma pod ob ej redakcii C SVB. Moskau: Sojuztechfil’m.
BLAGOVA, G.F.
2005 “A.N. Samojlovi kak u enyj-tjurkolog – lingvist, issledovatel’ istorii

sredneaziatsko-tjurkskich literatur i istorii literaturnych jazykov”. In:
G.F. Blagova / D.M. Nasilov Hg.), A.N. Samoilovi Tjurkskoe
jazykoznanie. Filologija. Runika. Moskau, 2005:13–50.

BOBROVNIKOV, Vladimir
1999 “Gosudarstvo i adat v sovetskom Dagestane“. In: Chelovek i pravo, hg.

von N.N. Novikova und V.A. Tishkov. Moskau:165–172.
BRANDENBERGER, David
2002 National Bolshevism: Stalinist Mass Culture and the Formation of

Modern Russian National Identity, 1931–1956. Cambridge, Mass.;
London.

CHARAPINSKIJ, Ja.L.
1962 “Islam“. In: Populjarnye lekcii po ateizmu. Moskau.
DITJAKIN, V.
1927 “Marks i Engel’s o proischo denii i su nosti islama”. In: Ateist

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

22:80–92.
DOLININA, Anna A.
1994 Nevol’nik dolga. Sankt Peterburg.

1999 Rezension auf V.V. Naumkin / I.M. Smiljanskaja Hg.), Neizvestnye

stranicy ote estvennogo vostokovedenija Moskau 1997). In: Vostok
2:192–196.

DUNN, Stephen P.

1982 The Fall and Rise of the Asiatic Mode of Production. London u.a.
EISSENSTAT, Bernard W.
1969 “M.N. Pokrovskii and Soviet Historiography: Some Reconsiderations”.

In: Slavic Review 28,4:604–618.
ENTEEN, George M.
1984 1978) “Marxist Historians during the Cultural Revolution: A Case Study

of Professional In-Fighting”. In: Sheila Fitzpatrick Hg.), Cultural
Revolution in Russia, 1928–1931. Bloomington:154–168.

FITZPATRICK, Sheila
1984 1978) “Cultural Revolution as Class War”. In: Dieselbe Hg.), Cultural

Revolution in Russia, 1928–1931. Bloomington.



130 MICHAEL KEMPER

GROSSMAN, Joan Delaney
1973 “Khrushchev’s Anti-Religious Policy and the Campaign of 1954”. In:

Soviet Studies 24, no. 3 Jan.):374–386.
KEMPER, Michael
2009 “The Soviet Discourse on the Origin and Class Character of Islam,

1923–1933”. In: Die Welt des Islams 49,1:1–48 im Druck).
KLIMOVI Ljucian
1927 “Religioznoe dvi enie v Tatarskoj respublike”. In: Antireligioznik

4:55–61.
1927a “K voprosu o proischo denii islama”. In: Ateist 18 April):52–63.
1928 “Iz istorii anta noj praktiki christianskoj cerkvi”. In: Ateist 25

Feb.):61–63.
1928a “Voskres ee iz mertvych“. In: Ateist 31 Aug.):79–90.
1929 Soder anie korana. S predisloviem i pod redakciej prof. V. Ditjakina.

Moskau: Ateist.
1929a Socialisti eskoe stroitel’stvo na vostoke i religija. Moskau/Leningrad.
1930 “Musul’manskij vostok i imperialisti eskij zapad“. In: Ateist 56, 57.

1931 “Su estvoval li Mochammed? Diskussija v Kommunisti eskoj
akademii v antireligioznoj sekcii instituta filosofii 12/XI 1930g. po
dokladu L.I. Klimovi a”. In: Voinstvuju ij ateizm 2–3:189–218.

1932 Musul’manam dajut chalifa. Moskau.
1933 “Marks i Engel’s ob islame i problema ego proischo denija v

sovetskom islamovedenii”. In: Revoljucionnyj vostok 3–4 19–20):59–
92

1933a Bor’ba za trudja ujusja molode i religija. Zagorsk.
1935 mit E. Beljaev und N.A. Smirnov) “Islam”. In: Bol’ aja sovetskaja

enciklopedija. Band 29. Moskau:371–406.
1936 Islam v carskoj Rossii. Moskau: Gosud. antireligioznoe izdatel’stvo.
1937 “O ’Trudach pervoj sessii arabistov’i ’Spiske rabot akademika I.Ju.

Kra kovskogo’”. In: Pod znamenem marksizma 7:178–184.
1937a Ob islame. Moskau: Molodaja gvardija.
1940 Doloj parand u!. Moskau.
1940a Kurban-bajram. Groznyj.
1947 Hg.) Chrestomatija po literature narodov SSSR. Moskau 2. Aufl.

1959).
1949 “Za marksistsko-leninskoe osve enie istorii literatury i iskusstva

narodov srednei Azii i Azerbaid ana“. In: Dru ba narodov 4:123–142.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 131

1949b mit P. SKOSYREV) “Vstupitel’noe slovo“. In: Antologija turkmenskoj
poezii, zusammengest. von B. Karryev, M. Kosaev und D. Chaldurdy.
Moskau.

1951 Red. und Anm.) Sadriddin S. Ajni. Buchara. Vospominanija. Übers.
S.P. Borodin. Moskau weitere Aufl. Stalinabad, o.J.).

1954 Hg.) Literatura narodov SSSR. Sbornik dlja 10 klassa srednej koly.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

Moskau 6. Aufl. Moskau 1959).
1954a Material k lektsii po teme ‘Islam, ego proischo denie i social’naia

su nost’’. Moskau: Vsesojuznoe ob estvo po rasprostraneniju

politi eskich i nau nych znanij.
1958 Islam i en ina. Moskau.
1958a Obrjady, prazdniki i kul’t sviatych v islame. Groznyi.
1958b Koran i ego dogmaty. Alma Aty.
1959 Hg.) Iz istorii literatur sovetskogo vostoka. Moskau: Goslitizdat.
1965 Islam. O erki. Moskau: Nauka 2. Auflage).
1971 Hg.) Literatura narodov SSSR. Chrestomatija. 2 Bände. Moskau:

Prosve enie.
1971a Nasledstvo i sovremennost’. O erki o nacional’nych literaturach.

Moskau 2. Aufl. 1975).
1972 Pesnja, stav aja knigoj. Ro dennaja Oktiabrem poezija. 2. Aufl.

Moskau.
1975 Mysliteli vostoka ob islame. Moskau.
1976 Hg.) Literatura narodov SSSR. Chrestomatija. Moskau 2. Aufl. 1979,

3. Aufl. 1982).
1978 Pisateli vostoka ob islame. Moskau.
1981 Hg. mit V.N. OSOKIN) Skazanija stoletii: epos narodov SSSR.

Moskau.
1985 Istorizm, idejnost’, masterstvo. Issledovanija, etjudy. Moskau:

Sovetskij pisatel’.
1986 Kniga o korane, ego proischo denii i mifologii. Moskau: Izdatel’stvo

politi eskoj literatury 2. Aufl. 1988).
KRA KOVSKIJ, Ignacij Ju.

1937 “Istorija arabskoj literatury i ee zada i v SSSR”. In: Trudy pervoj sessii

arabistov 14–17 ijunja 1935. Trudy Instituta vostokovedenija AN
SSSR, XXIV. Moskau; Leningrad.

KUZNECOVA, N.A. / L.M. KULAGINA

1970 Iz istorii sovetskogo vostokovedenija, 1917–1967. Moskau.



132 MICHAEL KEMPER

MACHMUDOV, M.
1990 “Partijno-gosudarstvennaja dejatel’ost’ S.D. Asfendiarova v Turke¬

stane”. In: Sand ar D afarovi Asfendiarov, Alma-Ata, S. 44–60.
MACKINNON, Elaine
2005 “Writing History for Stalin: Isaak Izraelevich Mints and the Istoriia

grazhdanskoi voiny“. In: Kritika 6,1:5–54.

MILIBAND, SOFIJA

1995 Biobibliografi eskij slovar’ ote estvennych vostokovedov s 1917 g.
Zweite, erw. Ausgabe. Moskau, 2 Bände.

NAUMOV, Ch.

1932 “Protiv populjarizacii bur uaznogo islamovedenija K voprosu o

proischo denii islama)”. In: Revoljutsionnyj vostok 3–4 15–16):325–
339.

ORLOV, R.
1935 “Vvedenie“. In: Vostok. Sbornik vtoroj Literatura Irana X–XV v.).

Moskau/Leningrad:3–22.
PERIS, Daniel
1998 Storming the Heavens: The Soviet League of the Militant Godless.

Ithaca, London.
POPOV, S.

1935 “KUTV – Kuznica kadrov dlja sovetskogo Vostoka”. In:
Revoljucionnyj Vostok 2 30):189–199.

REISNER, Michail
1926 “Koran i ego social’naja ideologija” I). In: Krasnaja nov’, 8:134–149.
1926a “Koran i ego social’naja ideologija” II). In: Krasnaja nov’, 9:146–

164.
RIDDELL, John

1993 Hg.) To See the Dawn. Baku, 1920 – First Congress of the Peoples of

the East. London u.a.
ROSEFIELDE, Steven

1996 “Stalinism in Post-Communist Perspective: New Evidence of Killings,
Forced Labour and Economic Growth in the 1930s”, Europe-Asia
Studies 48,6 Sept.):958–987.

SOME MATERIALS

1949 “Some Materials on the Recent Attacks against Cosmopolitanism”. In:
Soviet Studies 1, no. 2 Okt.):178–188.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133



LJUCIAN KLIMOVI : DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 133

SULEIMENOV, R.V.
1990 “Vidnyj dejatel’ socialisti eskogo stroitel’stva v Srednej Azii i

Kazachstane, u enyj-vostokoved“. In: Sand ar D afarovi Asfendiarov.

AS/EA LXIII•1•2009, S. 93–133

Alma-Ata:3–26.
UMJACKIJ, B.Z.

1928 “ urnal ‘Novyj Vostok’ No. 20–21”. In: Revoljucionnyj Vostok, 4–
5:419–426.

TOLZ, Vera
2008 “European, National, and Anti-) Imperial: The Formation of

Academic Oriental Studies in Late Tsarist and Early Soviet Russia”.
In: Kritika, 9,1:53–81.

TOMARA, Michail
1930 “Proischoµdenie islama i ego klassovoe osnovanie”. In: Ateist, 58

Nov.):19–47.

TUCKER, Robert C.
1954 “The Metamorphosis of the Stalin Myth”. In: World Politics, 7:1

Oct.):38–62.
VAN REE, Erik
2002 The Political Thought of Joseph Stalin: A Study in Twentieth-Century

Revolutionary Patriotism. London, New York.
VASIL’KOV, Jaroslav V. und Marina Ju. SOROKINA Hg.)
2003 Liudy i sud’by. Biobibliografi eskij slovar’ vostokovedov- ertv politi-

eskogo terrora v sovetskij period 1917–1991). St. Petersburg.
WALTERS, Philip
1993 “A Survey of Soviet Religious Policy”. In: Sabrina Petra Ramet Hg.),

Religious Policy in the Soviet Union. Cambridge: 3–30.




	Ljucian Klimovič : der ideologische Bluthund der sowjetischen Islamkunde und Zentralasienliteratur

