Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 63 (2009)

Heft: 1

Artikel: Ljucian Klimovi : der ideologische Bluthund der sowjetischen
Islamkunde und Zentralasienliteratur

Autor: Kemper, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LJUCIAN KLIMOVIC
Der 1deologische Bluthund
der sowjetischen Islamkunde und Zentralasienliteratur

Michael Kemper, Amsterdam

Abstract

Liutsian Klimovich (1907-1989) published on Islam and literatures of the Muslim peoples of the
USSR for over six decades, from 1927 to 1988. He assumed the function of an ideological
watchdog: In his numerous books, articles and pamphlets Klimovich not only attacked Islam and
its representatives but also calummniated many Soviet Orientalists and writers (among them the
Kazakh Sandzhar Asfendiarov, Mikhail Tomara, Aleksandr Shami, Ignatsii Krachkovskii, Evgenii
Bertel’s, and Boris Zakhoder, as well as the Uzbek Ghafur Ghulom and the Tatar Galimjan
Ibragimov). In the late 1940s Klimovich emerged as a leading specialist on the literatures of the
Muslim peoples of the USSR; his anthologies defined what could be read at school. Trying to
uncover the secret of Klimovich’s astoundingly long career in a highly politicised environment,
the present article studies his institutional affiliations, his changing interpretations of Islam and of
Soviet Central Asian literature, as well as his personal attacks on colleagues, and correlates these
with general changes in Soviet policies on religion and nationality, from Stalin to Gorbachev. It
becomes clear that Klimovich’s suceess was based on his quick adaptation to new developments in
the Party line; he carried the political catchwords of the day (like “feudalism”, “cosmopolitanism”,
“eult of personality”, “internationalism™) into the debate on Islam and literature. His personal
attacks on others were cowardly: Most of the Soviet authors he vilified in the 1930s were already
being harrassed by the system, and many of them later perished in the Stalinist persecutions. For
generations of Soviet Orientalists, Klimovich remained a loathed figure.

Einleitung

Es gibt zwei grosse Nachschlagewerke iiber Orientalisten in der Sowjetunion.
Das eine ist das offizielle Biographienlexikon von Sofija Miliband, das zum
ersten Mal 1975 m Moskau erschien und 1995 zu emem zweibidndigen Werk
erweitert wurde. Milibands Werk enthilt Informationen zu den Karrieren und
Schriften von iiber 2.500 professionellen Orientalisten;' sie gibt die offizielle
Sicht wieder, eine Kartothek der sowjetischen Errungenschaften. Das zweite

1 MILIBAND, 1995,

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



94 MICHAFL KEMPER

Nachschlagewerk wurde erst 2003 von einem Team von Orientalisten aus
Moskau und Sankt Petersburg herausgegeben. Es trigt den Titel “Menschen und
thre Schicksale” und enthilt die Biographien von etwa 750 im weitesten Sinne
als Orientalisten tiitigen Personen, die zwischen 1917 und 1991 unter politischen
Vorwinden verhort, inhaftiert, exiliert, und in vielen Féllen ins Arbeitslager
geschickt oder hingerichtet wurden.” Historiker, Politologen, Ethnographen und
Wirtschaftswisssenschaftler des Orients, Religions- und Islamwissenschaftler,
Arabisten und Mittelasienwissenschaftler, Turkologen, Agyptologen und
Byzantinisten, Hebraisten, Indologen, Sinologen, Japanologen, Koreanisten,
Erforscher der Vdélker Sibiriens — sie alle wurden Opfer der stalinistischen
Verfolgungen, grosstenteils zwischen 1930 und 1938. Die meisten von ihnen
fanden keinen Eintrag im Biographienlexikon von Sofija Miliband; thre Namen
wurden aus der offiziellen sowjetischen Orientalistik getilgt, ebenso wie in
vielen Fillen auch ihre Schriften aus den Bibliotheksregalen entfernt wurden.
Die Aufarbeitung ihrer Schicksale kommt nur sehr langsam voran.

Ich mochte in diesem Beitrag an einen sehr vielseitigen sowjetischen
Orientalisten erinnern, der nicht den Opfern, sondern eher den Tiatern
zuzurechnen ist. Die Rede ist von Ljucian Klimovi¢ (1907-1989), dessen
scharfe und persdnliche Attacken auf viele seiner Kollegen die Entwicklung der
sowjetischen Islamkunde wesentlich mitgeprigt haben, und der auch auf die
zentralasienbezogene Literaturwissenschaft ideologischen Einfluss ausiibte. Von
1927 bis 1988, unter Stalin ebenso wie unter Chru$¢ev und Breznev und bis in
die Gorbacev-Zeit hinein, publizierte Klimovi¢ Schriften zum Islam und zu
Literaturen der muslimischen Vélker der UdSSR. Sein Gesamtwerk umfasst,
soweilt ich sehen kann, mehr als 30 Biicher und Broschiiren, von denen viele
mehrfach aufgelegt wurden, sowie angeblich mehr als 500 wissenschaftliche
Artikel, populdrwissenschaftliche Beitrige und anti-islamische Pamphlete. Im
folgenden mochte ich anhand einiger seiner Schriften nachzeichnen, wie Klimo-
vi¢ es bewerkstelligte, iiber mehr als sechzig Jahre hinweg die wechselnden
politischen Gesamtwetterlagen in der Sowjetunion geschickt auszunutzen, um
seine eigene Monopolstellung als “ideologischer Bluthund” der sowjetischen
Islamkunde zu etablieren, auszubauen und zu verteidigen — auf Kosten seiner
Kollegen, von denen viele emnen Eintrag im Lexikon der verfolgten Orientalisten
fanden. Der vorliegende Beitrag ist damit eine Skizze seines persénlichen,
“biographischen Diskurses”.

2 VasIL’KOv/SOROKINA (Hg.), 2003.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 95

Klimovié¢ in der Debatte um den “Klassencharakter” des Islams
(1927-30)

Ljucian Ippolitovié¢ Klimovi¢ wurde am 22. September 1907 in Kasan (Tatarien)
geboren;” er stammte damit aus einer Region Russlands, in welcher Muslime
mehr als die Hilfte der Bevolkerung ausmachten. Zum Studium ging er an die
Staatliche Universitit von Leningrad, die fiir thre Orientalische Fakultit bekannt
war. In Leningrad war Klimovi¢ jedoch nicht fiir Orientalistik, sondern an der
linguistischen Fakultit eingeschrieben, wo er 1929 seinen Abschluss machte.
Auch wenn er durchaus bei Leningrader Orientalisten Veranstaltungen besucht
haben mag, so legen seine spiiteren Schriften doch nahe, dass er keine der dort
gelehrten Islamsprachen (Arabisch, Persisch, Tiirkisch bzw. Tatarisch) be-
herrschte. Auch seine ganze berufliche Karriere sollte ausserhalb der akade-
mischen orientalistischen Lehr- und Forschungseinrichtungen verlaufen.
Klimovi¢ war also kein ausgebildeter Orientalist oder Islamwissenschaftler, und
er publizierte auch nicht in orientalistischen Fachzeitschriften. Die meisten
seiner Schriften erschienen vielmehr in Zeitschriften und Verlagen, die mit dem
kommunistischen Bund der Militanten Gottlosen (Sojuz vojnstvujuscich
bezboznikov, SVB) oder dhnlichen Organisationen verbunden waren.® In diesem
1deologisierten und parteinahen Umfeld konnte Klimovi¢ sich einen Namen als
Islamexperte machen, und aus dieser Position heraus konnte er seine Angriffe
sowohl gegen die Religion des Islams und ihre Triger als auch gegen die
mstitutionalisierte Orientforschung starten. Fiir die etablierte Orientalistik in
Leningrad blieb er ein Aussenseiter — in den Augen vieler sicherlich ein
Dilettant.

Klimovié¢s erste populidrwissenschaftlichen Beitrige erschienen bereits 1im
Jahre 1927, als er gerade mal zwanzig Jahre alt war. Hierzu gehért ein als
Leserbrief formuliertes Essay (erschienen im Journal Antireligioznik), in dem er
davor warnte, dass der Islam in Tatarstan unter den Bedingungen der (damals
zuende gehenden) Neuen Okonomischen Politik in der Sowjetunion eine wahre
Renaissance erfahren habe, die eine Bedrohung fiir die Sowjetmacht darstelle.’
1927 und 1928 veroffentlichte er seme ersten Beitriige im Ateist, einem anderen

3 Die biographischen Angaben zu Klimoviés Person und Karriere in diesem Beitrag entnehme
ich, so nicht anders vermerkt, dem o.g. Biographienlexikon von MILIBAND, 1995 (Bd.
1}:558.

4 Zum SVB siche PERIS, 1998,
5 Kimmovic, 1927.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



96 MICHAFL KEMPER

populdrwissenschaftlichen atheistischen Journal. In diesen Beitrdgen prangerte
er beispielsweise die “Erpressungspraktiken” der orthodoxen Kirche an oder die
Geldmacherei, die mit dem Glauben an die Auferstehung verbunden sei’ Ab
1928 schrieb er auch fiir den Bezboznik, das fiir die breiten Massen bestimmte
Propagandablatt des SVB. Im Unterschied zum Ateist, der auf seinen Seiten auch
seridse Debatten marxistischer Autoren wiedergab, zeichnet sich der in Farbe
und in hohen Auflagen gedruckte BezboZmik vor allem durch ein niedriges
mtellektuelles Niveau aus. Dariiberhinaus war BezboZnik geprigt von aggres-
siven Karikaturen und Anfemmdungen gegen das Christentum und andere
Religionen.

Doch 1927 verdffentlichte Klimovié auch seinen ersten wissenschaftlichen
Beitrag iiber den Islam, der wiederum im Ateist erschien. Dieser Artikel (“Zur
Frage iiber den Ursprung des Islams”)} war em Beitrag zu einer Debatte, welche
marxistische Orientalisten und Historiker bereits seit Mitte der 1920er Jahre
mtensiv betrieben. Im Zentrum dieser Debatte stand die Frage, auf welche sozio-
okonomischen Faktoren die Entstehung des Islams im 7. Jahrhundert zuriick-
zufithren ist. Diese marxistische Debatte iiber den Ursprung des Islams basierte
auf der Vorstellung, dass eine Bestimmung des “Klassencharakters” des Friih-
islams dazu beitragen wiirde, den zeitgendssischen Islam in der Sowjetunion
besser in Marx’sche Kategorien einzuordnen, um schliesslich auf dieser
Grundlage dann auch eine adiquate sowjetische Islampolitik zu entwickeln.” Die
Bolschewiki waren sich dariiber einig, dass der Islam wie jede andere Religion
letzten Endes em Instrument in den Hinden des Klassenfeindes war. Grosse
Unterschiede bestanden allerdings in der Frage, wie man die russische Revolu-
tion in die muslimischen Gesellschaften tragen sollte. Sollte man den Islam
direkt bekimpfen, oder sollte man sich auf Propaganda und Uberzeugungsarbeit
beschrinken? Gab es einen “Sonderweg” fiir die Muslime in Russland, Mittel-
asien und auf dem Kaukasus, der sich aus ihrer sozial-6konomischen Geschichte
herleitete? Wihrend die orthodoxe Kirche aufgrund ihrer Verbindung zum
Zarentum bereits frith systematisch bekdmpft wurde, wurden die Muslime von
den Sowjets zunichst als Opfer des zaristischen Kolonialismus angesehen.® In
den ersten Jahren nach der Oktoberrevolution und auch wihrend des Biirger-
kriegs sagten Lenin, Stalin und andere sowjetische Politiker den muslimischen

6 Krimvovic, 1928; 1928a.

7 KEMPER, 2009,

8 Siehe z.B. den Aufiuf der sowjetischen Regierung, unterzeichnet von Lenin und Stalin, an
die Muslime Russlands und des Orients vom Dezember 1917, in RIDDELL, 1993:250-252.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 97

Nationen immer wieder ein hohes Mass an kultureller Autonomie zu, was nicht
nur die freie Ausiibung des Islams, sondern auch das Zugestindnis islamischer
Bildungsinstitutionen und, in einigen Regionen wie Daghestan, sogar islami-
scher Gerichtshéfe beinhaltete.”

Hieraus ergab sich fiir viele marxistische Forscher die Frage, wo der Islam
auf der Marx’schen Entwicklungsleiter der menschlichen Geschichte anzu-
siedeln sei, die von der “primitiven” klassenlosen (ur-kommunistischen) Gesell-
schaft iiber die Antike bzw. Sklavenhaltergesellschaft und den Feudalismus zum
Kapitalismus und Sozialismus fithrt. Das zunichst einflussreichste Erklarungs-
modell war die sogenannte “Handelskapitalismus-Theorie”, die vor allem von
dem marxistischen Rechtswissenschaftler, Historiker und Soziologen Michail
Reisner (Michael von Reusner, 1868—1928) ausgearbeitet wurde. Dem deutsch-
stimmigen Reisner zufolge war der von Muhammad entworfene Islam kein
politisches System, sondern eme “Welthandelsgesellschaft der Glidubigen”
(mirovaja torgovaja kompanija verujuscich) unter Gottes Leitung.'” Viele Vor-
schriften des Korans verweisen auf den handelsfreundlichen Charakter des
Islams, etwa die emfachen Rituale, die Verbindung der Pilgerfahrt mit einer
Handelsmesse, die Aufforderung zum moderaten Gewimnn (bei gleichzeitigem
Verbot des Wuchers, unter dem besonders die klemen Kaufleute litten) und die
Warnung vor Verschwendung. "

Ljucian Klimovié vertrat in seinem Aufsatz {iber den Ursprung des Islams
von 1927 die “handelskapitalistische” Interpretation Michail Reisners, die er
aber mit Belegen aus den Arbeiten europiischer Islamwissenschaftler zu stiitzen
suchte. Wie Reisner sah Klimovi¢ in den frithen Monotheisten (“Hanifen”) den
Protest der armen oder missig begiiterten Kaufleute von Mekka gegen die
michtige “Handelsbourgeoisie” der Quray§ und deshalb auch gegen deren
politisches und kulturelles Zentrum, den Gétzentempel der Ka‘ba. Da diese
Oppositionsbewegung gegen den vorherrschenden religiésen Kult gerichtet war
und sozial-6konomische Motive hatte, habe die Hanifenbewegung urspriinglich
einen antireligitsen, ja atheistischen Charakter getragen, weshalb die frithe
Islambewegung auch historisch progressiv, ja sogar revolutionir gewesen sei.
Erst als Muhammad um 610 zum Fithrer dieser Bewegung avancierte, nahm sie
religitse Ziige an, doch zunichst ohne dadurch ihren progressiven Charakter zu

9 BoBrovNIKOV, 1999:165-172.
10 REISNER, 1926a:155-158.
11  REISNER, 1926a:16; 1926:143-144.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



a8 MICHAFL KEMPER

verlieren.'” Nach der Hidschra, in Medina, wandelte sich Muhammad dann zum
geschickten Politiker, fiir den der Islam nur noch ein Mittel zum Machtgewinn
war. Auch die arabischen Nomadenstimme seien vor allem an Beute interessiert
gewesen, nicht an der Religion. Nach einer Reihe von Schlachten zwischen
Medina und Mekka entschieden sich die reaktionéren Clans von Mekka, eben-
falls den Islam anzunehmen, da dieser ihre Herrschaft iiber die umliegenden
arabischen Stdmme garantierte. Erst unter der nachfolgenden Fithrung dieser
reichen Handelsfamilien habe sich der Islam von emer revolutioniren Bewegung
m ein Instrument der Unterdriickung und Versklavung der muslimischen Massen
gewandelt, welches er gegenwirtig noch sei.'”” Mit seiner bemerkenswerten
Interpretation des Islams als einer urspriinglich atheistischen Bewegung scheint
Klimovi¢ darauf abgezielt zu haben, den Glaubigen ihr eigenes Fundament unter
den Fiissen wegzuziehen — eine Strategie, die er in den folgenden Jahren noch
vertiefen sollte, wie wir sechen werden.

Gleichzeitig machte sich Klimovi€, der in dieser Zeit vermutlich bereits in
seiner Heimatstadt Kasan arbe:itete,14 auch an ein Studium des Korans. Im Jahre
1929 legte er emn Werk mit dem Titel “Der Inhalt des Korans” vor, in dem er
eine thematische Ubersicht der koranischen Lehren iiber Gott, Erschaffung der
Welt, Propheten, Jiingstes Gericht und Paradies gab."” Das Buch, de facto eine
kommentierte Zusammenstellung von Koranzitaten, war als Kompendium fiir
antireligiése Aktivisten gedacht, denen Hintergrundwissen fiir die Propaganda-
arbeit unter Muslimen an die Hand gegeben werden sollte. Obwohl die Dar-
stellung der Koraninhalte vergleichsweise sachlich erscheint, betonte Klimovi¢
i seinen Kommentaren die inhédrenten Widerspriiche und die vermeintliche Un-
wissenschaftlichkeit des Korans. Bei alledem vertrat er weiterhin die “handels-
kapitalistische” Theorie Reisners und stellte den Koran als “ein arabisches
Gesetzbuch” fiir Kaufleute dar.'® Dass die “Handelskapitalismus-Theorie” sich

12 Krimovig, 1927a:55-57.

13 Vgl KLiMovig, 1927a:61-63.

14 Miliband gibt an, Klimovi¢ habe erst ab 1931 (und bis 1933) am Tatarischen Wirtschafts-
forschungsinstitut und am Orientalischen Pidagogischen Institut in Kasan unterrichtet. Aus
ihrer Biographie geht nicht hervor, wo Klimovié zwischen 1927 und 1931 beschittigt war.
Meine Vermutung, dass er in diesen Jahren bereits in Kasan arbeitete, griindet sich auf
seiner Danksagung an tatarische Bibliotheken in seinem Koranbuch von 1929 und auf seiner
handschriftlichen Widmung in einem Exemplar, welches heute noch in der Lobadevskij—
Bibliothek der Universitit Kasan autbewahrt wird.

15  Krimovic, 1929,

16 Krmovi¢, 1929:51 (mit Verweis auf Koran 13:37).

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 99

auch gut in der atheistischen Propaganda der sowjetischen Gegenwart einsetzen
liess, bewies Klimovi¢ 1im selben Jahr mit einem zweiten Buch, “Der
sozialistische Aufbau im Orient und die Religion”. In diesem Werk versuchte er
den Nachweis zu fithren, dass es die muslimischen Héndler in Tatarien und
Mittelasien waren, die am meisten von der Zarenherrschaft profitiert und an der
Ausbeutung der muslimischen Massen kriftig verdient hitten."”

Klimovi¢s Befund war damit eine historische Rechtfertigung fiir den um
1928/1929 gestarteten Grossangriff auf die “Kulaken” in Tatarstan und anderen
muslimischen Regionen, die mit Stalins Zwangskollektivierung der Landwirt-
schaft und dem gigantomanischen Programm der Industrialisierung einherging.
Die Kollektivierung kann man als riicksichtslosen Feldzug gegen die Bauern
bezeichnen; mit dem Feindbild des Kulaken als “reichem Bauern”™ wurde der
Klassenkampf von der Stadt aufs Land getragen, und insbesondere in die
muslimischen Regionen der UdSSR. Dies hatte desastrése Folgen — von der
Verfolgung und Exilierung hunderttausender bis hin zum millionenfachen
Sterben in den grossen Hungersnoten der frithen 1930er Jahre. Gleichzeitig
wurden fast alle Moscheen 1 der Sowjetunion geschlossen, und tausende von
Mullas wurden deportiert, inhaftiert oder erschossen. Die Repressionen
beraubten die muslimischen Vélker der Sowjetunion praktisch ihrer gesamten
geistlichen Elite, und auch ein Grossteil ihrer sidkularen, bereits in sowjetischer
Zeit ausgebildeten Intelligenzia fiel den “Sduberungen” und Verfolgungen zum

Opfer.

Kulturrevolution: Klimovi¢s Liquidierung Muhammads (1930)

Die Jahre von 1928 bis 1931 werden gemeinhin als die Zeit der “Kultur-
revolution” angesehen. Sheila Fitzpatrick zufolge begann die “Kulturrevolution”
als eine politische Kampagne “von oben” zur Diskreditierung der rechten
Opposition in der Partei, entwickelte schon bald aber auch Strémungen “von
unten”, die sich nicht immer von der Fithrung kontrollieren liessen. Diese “iko-
noklastische Jugendbewegung” richtete sich gegen die Macht der Biirokratie. In
verschiedenen Bereichen traten radikale kommunistische Gruppen auf, die ihre
Disziplinen zu revolutionieren trachteten.”® In der Geschichtswissenschaft sah
diese Zeit den Hohepunkt der Autoritdt der Pokrovskij-Schule, welche die

17  Krmmovig, 1929a.
18  FrrzraTrICk, 1984 (1978):11.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



100 MICHAEL KEMPER

kommunistischen Lehrinstitutionen praktisch dominierte. Michail N. Pokrovskij
(1868-1932) galt als Vertreter einer 6konomisch-deterministischen und
mternationalistischen Geschichtsinterpretation. Er betonte in seinen Schriften die
Bedeutung von Klassenkampf und 6konomischen Faktoren in der Geschichte;
dabei verzichtete er weitgehend auf die Herausstellung der Leistungen grosser
Personlichkeiten sowie auf nationale Perspektiven, und auch kulturelle
Phinomene spielten in seiner Betrachtung keine grosse Rolle.”” Kritiker an
dieser Ausrichtung fanden die Protektion von Emel’jan Jaroslavski (1878
1943).%° Jaroslavskij, ein Vertrauter Stalins, war nicht nur Sekretir der
méchtigen Zentralen Kontrollkommission der Partei und Mitherausgeber von
Pravda und Izvestija, sondern auch Vorsitzender des Bundes der Militanten
Gottlosen (SVB).

In dieser Atmosphire zunchmender Radikalisierung prisentierte Ljucian
Klimovi¢ eine neue Interpretation, die vermutlich nicht nur als tédlicher Schlag
gegen den Islam, sondern gleichzeitig auch als Revolution der Islamwissenschaft
m der Sowjetunion geplant war. Im November 1930 hielt er an der Kom-
munistischen Akademie in Kasan emen Vortrag mit dem provokanten Titel:
“Gab es Muhammad wirklich?”*' Mit dieser Vorlesung wollte er vermutlich die
gesamte 1slamische Historiographie auf den Miillhaufen der Geschichte
befordern. Klimovi¢ stellte darin fest, dass uns keine auch nur annihernd
zeitgendssischen Quellen iiber Muhammad iiberliefert seien; die frithesten
bekannten Berichte und Biographien stammten aus der Mitte des 8. und dem 9.
Jahrhundert. Zu dieser Zeit aber hitten die Muslime selbst schon keine
verldsslichen Quellen iiber Muhammad mehr vorliegen gehabt; thre einzige
Quelle sei der Koran gewesen, der den Arabern nun aber streckenweise schon
fremd gewesen sei und der Interpretation bedurfte. Erst aus der spiten
Koraninterpretation heraus sei es zur Abfassung von Prophetentraditionen und
-biographien gekommen. Aufgrund der grossen historiographischen Liicke
kénne man heute nicht mehr davon ausgehen, dass irgendwelche Angaben iiber
Muhammad authentisch seien. Auch nicht-muslimische Quellen des 7. und 8.
Jahrhunderts, etwa von armenischen Autoren, liefern keine iiberzeugenden
Belege von Muhammads Existenz. Deshalb, so Klimovi¢, sei es gut moglich, ja
geradezu wahrscheinlich, dass es Muhammad nie gegeben habe. Infolgedessen

19 EISSENSTAT, 1969, mit einer Kritik der gdngigen Stereotypen iiber Pokrovskij; ASHER, 1972;
ENTEEN, 1984 (1978).

20  ENTEEN, 1984 (1978):1601f; ¢f. BARBER, 1980.

21 Krmowvid, 1931.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 101

miisse auch der Koran ein Werk spiterer Autoren sein, und zwar vermutlich
einer Gruppe von Autoren. Die Person Muhammads sei als ein Mythos
geschaffen worden, der notwendig war, um die Entstehung des Islams aus der
Hanifen-Bewegung zu erkliren und damit den progressiven Charakter des
urspriinglichen Islams als einer sozialen Protestbewegung zu vertuschen.”

Klimovi¢s Leugnung der historischen Personlichkeit Muhammads re-
sultierte aus dem konsequenten Zuendedenken der marxistischen Annahme, dass
Religionen nicht aus dem Wirken einzelner Individuen erwachsen, sondern aus
sozialen Bewegungen, in denen die Religion nur als Deckmantel wirtschaftlicher
und politischer Interessen fungiert. Damit folgte Klimovi¢ insgesamt der
Pokrovskij-Schule. Bei alledem i1st festzuhalten, dass Klimovi¢ den Islam in
seiner urspriinglichen Form immer noch als progressiv bewertete; erst spiter sei
der Islam zu einem Instrument der Unterdriickung und Ausbeutung geworden.

Die anschliessende Podiumsdiskussion zeigte, dass Klimovi¢s Vortrag im
Publikum zu unterschiedlichen Reaktionen fiihrte. Die Wissenschaftler im Saale,
darunter der Iran-Spezialist Michail Tomara (1868-19367) und der Moskauer
Orientalist Evgenij Beljaev (1895-1964), lehnten Klimovi¢s These als wissen-
schaftlich unbegriindet ab. Ebenfalls anwesend waren einige fiihrende Funkti-
onire der antireligidsen Propaganda in Tatarien; sie wussten nicht, ob sie sich
iiber Klimovi¢s Botschaft von der Nichtexistenz Muhammads freuen oder drgern
sollten, und was denn wohl die Parteileitung dazu zu sagen hiitte. Manche sahen
offensichtlich Parallelen zur Diskussion iiber die historische Person Jesus, der in
der Propaganda oft als historische Erfindung abgetan wurde. Ein anderer meinte
m der Diskussion, die atheistische Propaganda briuchte Muhammad als
konkrete historische Person, als “grausamen Mann”, gegen den man wettern
konne. Ebenfalls anwesend war der bekannte tatarische Literat, Historiker und
Politiker GalimdZan Ibragimov (1887-1937). Er hielt Klimovi¢ entgegen, dass
man mit der Leugnung Muhammads nur Feindseligkeit in der muslimischen Be-
volkerung wecken wiirde; auch sei es beim gegenwirtigen Stand der Islam-
forschung verfritht, die muslimische Historiographie in Bausch und Bogen zu
verwerfen, da man eventuell schon bald friihere Quellen finden wiirde. Klimovid
konterte darauf in seiner ebenfalls abgedruckten Replik, Ibragimov vertrete eine
unwissenschaftliche und methodologisch falsche Haltung, die an die Argumenta-
tionsweise von Popen erinnere.”

22 KriMovig, 1931:208.
23 Krimovi¢, 1931:218. Ibragimov wurde 1937 verhaftet und verstarb im selben Jahr in einem
Gefiangniskrankenhaus in Kasan; vgl. VASIL ’KOV/SOROKINA, 2003:177.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



102 MICHAEL KEMPER

Mit diesem Vortrag erwarb Klimovi¢ sich einen Ruf als junger und
stiirmerischer Querkopf; durchsetzen konnte er sich mit seiner These jedoch
nicht.

Feudalismus, oder: das Ende der Islamwissenschaft (1932-33)

Die Zeit der “Kulturrevolution” brachte eine Radikalisierung des Diskurses iiber
den Islam mait sich, und die Diskursteilnehmer gerieten unter wachsenden politi-
schen Druck. Der allen persénlichen Polemiken zum Trotz doch vergleichsweise
offene Diskurs der vorhergehenden Jahre hatte nun einer strengen Parteilinie zu
weichen. Es hatte dies eine Sicht zu sein, die keine positive Bewertung des
Islams und keinen Sonderstatus mehr zuliess. In dieser Zeit wurde ein neues
Dogma entwickelt, demzufolge der Ursprung des Islams nicht handelskapita-
listisch, sondern “feudalistisch”™ war.

Die Griinde hierfiir diirften wohl im breiteren ideologischen Kontext zu
suchen sein. Es 1st auffillig, dass etwa zur selben Zeit (1930) in der Sowjetunion
auch die bereits seit langem gefiihrte Debatte zum Thema der ““Asiatischen
Produktionsweise” abgebrochen wurde. Mit dem Verwerfen einer gesonderten
“orientalischen” sozio-konomischen Formation wurde das Schema der Abfolge
von fiinf Formationen als marxistisches Dogma fiir die Interpretation von
Geschichte auf allen Kontinenten festgeklopft. Dies bedeutete, dass vor allem
die Geschichten Chinas und Indiens fiirderhin nur noch unter dem Oberbegriff
“Feudalismus” gefasst wurden.” Die in jenen Jahren verdffentlichten Debatten
um die “Asiatische Produktionsweise” gehen nicht speziell auf die Islamische
Welt emn. Dennoch ist die Verbindung deutlich: Fortan konnte auch die
Islamische Welt kein Sonderfall mehr sein, sondern musste als Feudalismus
erfasst werden.

Wie radikal dieses neue Dogma die marxistischen Autoren traf, die sich
zuvor mit dem Islam beschiftigt hatten, zeigt eme diffamierende Sammel-
rezension mit dem Titel “Gegen die Popularisierung der bourgeoisen Islam-
forschung (zur Frage des Ursprungs des Islams)”, welche ein Autor namens Ch.
Naumov 1932 in der Zeitschrift Revoljucionnyj vostok (“Der Revolutionire
Orient”) veroffentlichte. Diese Zeitschrift war das offizielle Organ der Wissen-
schaftlichen Forschungs-Assoziation zum Studium nationaler und kolonialer

24 Cf Dunn, 1982:3-37.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 103

Probleme an der Kommunistischen Stalin-Universitit der Werktiitigen des
Orients (KUTYV), welche Parteikader fiir Mittelasien, den Kaukasus, die Wolga-
Region sowie Sibirien ausbildete.”” Diese Parteischule und ihr Journal
Revoljucionnyj vostok waren in den spiten 1920er Jahren zum Sprachrohr radi-
kaler Stromungen in der Orientalistik geworden und hatten andere, gemissigte
marxistische Stimmen (etwa aus dem Umfeld der an der Aussenpolitik
orientierten Zeitschrift Novyj vostok) verdringt.”®

Der Tenor von Naumovs Beitrag ist, dass die marxistische sowjetische
Orientalistik bislang blind den westlichen, “bourgeoisen” Islamwissenschaftlern
gefolgt sei. In seiner Polemik griff der Verfasser insbesondere die Vertreter der
“Handelskapitalismus-Theorie” wie Michail Reisner (der bereits 1928 ver-
storben war und schon in seinen letzten Lebensjahren wegen anderer Dinge ver-
mehrt Angriffen ausgesetzt war) und Evgenij Beljaev auf das schirfste an.”” An
die Stelle der differenzierten Debatte setzte Naumov das neue Dogma des
Feudalismus: Die Handelstkonomie Mekkas war Naumov zufolge eng mit
feudalen Beziehungen verbunden. Diese Behauptung wird an keiner Stelle niher
erkliart, und Naumov fithrt auch keme Quellenbelege an. Infogedessen bleibt
vollig unklar, welche Gruppen 1im Arabien des 7. Jahrhunderts “feudal” gewesen
sein sollen. Deutlich wird jedoch eins: Der Islam musste nun aus politischen
Griinden mit Feudalismus verbunden werden, ja er hatte selbst feudal zu sein,
und dies nicht erst durch spitere Entwicklungen, wie die meisten der
Diskursteilnehmer bis dahin durchaus zugestanden hatten, sondern der Islam
musste schon von Geburt an feudal sein.

Naumov fithrte Friedrich Engels an, demzufolge “jede Religion nur ein
phantastischer Ausdruck in den Kopfen der Menschen” sei. Dieses Zitat reichte
ithm, um den Koran als “entstellten phantastischen Ausdruck der Wirklichkeit in
jener Zeit” darzustellen. Infolgedessen sei es falsch, den Koran iiberhaupt als

25 Zur KUTYV siehe Poprov, 1935:189-199.

26 Die Verfasser von Beitrigen in Novyy vostok wurden regelmissig in Revoljucionnyj vostok
von KUTV-Mitarbeitern heftig kritisiert und wiederholt zur Selbstkritik gezwungen (die, um
die Emiedrigung perfekt zu machen, m Form von Leserbriefen auf den Seiten von
Revoljucionnyj vostok verdtfentlicht wurden). Nach dem Tode des Grinders und
Herausgebers von Novyj vostok, Michail Pavlovié (st. 1927), publizierte Boris Z. Sumjackij,
damals Rektor der KUTV und Herausgeber von Revoljucionmyy vostok, eine letzte
vemichtende Rezension auf Novyf vostok, in welcher er allen in den letzten Nummem
erschienenen Beitrigen “Schematismus®, mangelnde Analyse und fehlende ideologische
Rechtleitung vorwarf (Sumiackly, 1928). Im folgenden Jahr wurde Novy/ vostok eingestellt.

27  Naumov, 1932:327.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



104 MICHAEL KEMPER

eine Quelle fiir den Friihislam heranzuziehen.” Wer meint, dass der Koran eine
wichtige Quelle sei, welche die historische Situation der frithen islamischen
Gemeinde reflektiere, bei dem “schaue der Mulla durch”.”” Mit dieser gnaden-
losen Attacke inkriminierte Naumov jede Quellenforschung — praktisch 1st dies
die Abschaffung der Islamwissenschaft.’® Neben vielen anderen Autoren atta-
ckierte Naumov auch Ljutsian Klimovi¢, der die “Mohammedanische Bewe-
gung” als “soziale Revolution” der “progressiven Flemente des arabischen Han-
delskapitals™ beschrieben hatte.”'

Klimovi¢ hatte inzwischen den Arbeitsplatz gewechselt: Vom Tatarischen
Wirtschaftsinstitut und dem Orientalischen Padagogischen Institut in Kasan war
er an eben jene Kommunistische Universitit der Werktitigen des Orients
(KUTV) 1 Moskau iibergesiedelt, wo er 1933, im Alter von etwa sechsund-
zwanzig Jahren, den Professorentitel erhielt. Damit hatte er sich aus der Provinz
an die vorderste Front des ideologischen Kampfes katapultiert.*

Es muss thm klar geworden sein, dass seine bisherige Auffassung vom
frithen Islam als einer progressiven Widerstandsbewegung gegen das grosse
Handelskapital nicht mehr zu halten war. Ausgangspunkt der Forschung durfte
nun nicht mehr die islamische Tradition sein (die er ja selbst schon in seinem
Vortrag von 1930 zu den Akten gelegt hatte), auch nicht die so stark
diskreditierten Theorien der “bourgeoisen” westlichen Orientalistik; in Frage
kamen nur noch Marx und Engels. In einer Vorlesung an der KUTV-Universitit
im Mai 1933, die spiter unter dem Titel “Marx und Engels iiber den Islam und
das Problem semes Ursprungs in der sowjetischen Islamkunde” in Revoljucion-
nyj vostok verdffentlicht wurde, listete er denn zuniichst brav alle Marx-Engels-
Zitate zum Islam auf, die der sowjetischen Forschung damals bekannt waren.*
Wie bereits erwihnt hatte Engels seinerzeit geschrieben, dass alle Religionen ein
“phantastischer Ausdruck™ des Lebens seien; der Islam sei1 eine “Reaktion der

28  Naumov, 1932:329,

20 Naumov, 1932:331.

30  Leider liegen mir keine Informationen iiber Ch. Naumovs Karriere vor. Aus den zahlreichen
Ungenauigkeiten im Umgang mit islamischen Termini in seinem Beitrag ldsst sich jedoch
schliessen, dass es sich nicht um einen ausgebildeten Orientalisten handelte.

31 Naumov, 1932:331.

32 MILIBAND (1995} macht leider keine Angaben zu Klimoviés Dissertations- (kandidatskaja)
und Habilitationsschrift (dokforskajay. In den zwanziger bis vierziger Jahren wurden
Dissertationen und Habilitationen oft im Schnellverfahren und ohne Verteidigung
angenommern.

33 Kumovic, 1933:59-64.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 105

Beduinen” gewesen, welche “den ersten Akt des erwachenden arabischen
Nationalbewusstseins” und eine “Riickkehr zum Alten” darstellte. Aufgrund
dieser Aussagen schlussfolgerte Klimovi¢, dass der Islam als reaktionir einge-
stuft werden miisse. Er vertrat nun die Uberzeugung, dass der Islam vor dem
Hintergrund einer “Feudalisierung” entstand, die mit der Zentralisierung der
heidnischen Kulte mm der Ka‘ba einherging. Der Islam sei “die Ideologie der
Feudalherren™ (russ. feodalov) und stehe deshalb fiir Ausbeutung und Ungleich-
heit.**

Bewaffnet mit den Engels-Zitaten griff Klimovi¢ nun ebenfalls alle
Kollegen an, die bisher andere Meinungen vertreten hatten und noch nicht
offentlich bereut hatten. Fines semner Opfer war der bereits erwihnte Michail
Tomara, der im Islam eine progressive und demokratische Bewegung der Bauern
von Medina gesehen hatte,” und der in der Kasaner Diskussion von 1930 nicht
an Klimovi¢s These von der Nichtexistenz Muhammads glauben wollte. Klimo-
vi¢ beschuldigte ihn nun, von der “sozial-faschistischen Theorie” des Sozialde-
mokraten Karl Kauntsky (1854-1938) beeinflusst zu sein, der Jesus als einen
Rebellen im Kampf gegen Ungerechtigkeit ansah. Klimovi¢ behauptete dabei,
dass diese Thesen gegenwirtig von den Kulaken in Tatarstan benutzt werden,
welche Hadith-Material als Argumente gegen die sowjetische Kollektivisie-
rungskampagne anfiihrten; infolgedessen beschuldigte er Tomara, “Missions-
arbeit” fiir den Islam zu leisten. Diese Art der Beschuldigung wurde 1m Islam-
diskurs zu einem sehr gebriuchlichen Totschlagargument. Bei alledem diirfte
Klimovi¢ nicht entgangen sein, dass Tomara bereits unter politischem Druck
stand; er war schon einmal im Jahre 1929 fiir eine Zeit verhaftet worden. Spiter,
vermutlich im Jahre 1936, wurde Tomara erneut inhaftiert; sein weiteres
Schicksal ist ungeklart, er ist wohl in Haft oder im Lager umgekommen.

Tomara hatte das koranische Wucherverbot als Ausdruck der Interessen der
armen Bauern von Medina in ithrem Kampf gegen die reichen Kaufleute und die
landbesitzenden Clans der Stadt interpretiert. Im Gegensatz dazu sah Klimovi¢
nun 1m Zinsverbot ein Instrument der feudalen Landbesitzer (feodaly-zemlevia-
delcy) und Viehziichter gegen Kaufleute und Geldverleiher. Klimovi¢ liess dabei
vollig offen, wen er mit diesen “Feudalherren” im Arabien des 7. Jahrhunderts
meinte, und er versuchte erst gar nicht, hierfiir irgendwelche Belege aus der
arabischen oder europiischen Literatur anzufithren.

34 KriMovig, 1933:63.
35  TomAra, 1930.
36 VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:376.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



106 MICHAEL KEMPER

Ebenso griff Klimovi¢ sowjetische Autoren an, die den Ursprung des
Islams in der arabischen Stammesgesellschaft gesehen hatten. Zu thnen gehérte
der Kasache Sandzar D. Asfendiarov (1889-1938), der in den friihen zwanziger
Jahren zeitweilig als Gesundheits- und dann als Landwirtschaftskommissar der
Turkestanischen Republik gearbeitet und danach fiir kurze Zeit (1927-28) das
Moskauer Institut fiir Orientalistik geleitet hatte.”’ In einem Biichlein iiber “Die
Ursachen der Entstehung des Islams” aus dem Jahre 1928 hatte Asfendiarov den
Islam als eine Bewegung der arabischen Stimme dargestellt. Dabei habe es sich
jedoch keineswegs um die primitive oder “patriarchalische” sozio-tkonomische
Formation gehandelt, also die unterste Stufe auf Marx” Entwicklungsskala.
Vielmehr bildeten die arabischen Nomaden-, Héndler- und Bauernstimme seiner
Memung nach zusammen ein, wie er es bezeichnet, “entwickeltes” Stammes-
system. Nur mithilfe der nomadischen Stimme habe Muhammad von Medina
aus die Stadt Mekka besiegen und erobern kénnen; und nach der Herstellung der
politischen Einheit Arabiens unter dem Islam seien es die Beduinenstimme
gewesen, welche die grosse Expansion des Islams nach Persien und i den
Mittelmeerraum trugen.*® Asfendiarovs Konzept war in vielem von den Arbeiten
des 1talienischen Orientalisten Leone Cactani beeinflusst, der den Islam als letzte
grosse semitische Migrationsbewegung interpretierte. Asfendiarov war dement-
sprechend der Uberzeugung, dass der frithe Islam nicht als Religion, sondern
cher als Anlass fiir eine Vélkerwanderung zu erkldren sei; erst spiter, in den
neuen urbanen Zentren im Zweistromland und in Persien, sei es zur Aus-
formulierung eines religidsen Systems gekommen.” Asfendiarovs “Beduinen-
Theorie” stand offensichtlich ausserhalb der fiinfstufigen eurozentristischen
Marx’schen Entwicklungsleiter, die in jener Zeit gerade zum orthodoxen Dogma
entwickelt wurde. Bei alledem scheint es Asfendiarov weniger um die arabi-
schen Stimme des 7. Jahrhunderts gegangen zu sein als vielmehr um die Auf-
wertung der zeitgendssischen kasachischen Gesellschaft zu einer “entwickelten”
Stammes-Formation, die neben dem Nomadentum auch Handel und Ackerbau
emschliesst und deshalb nicht mehr “primitiv” 1st. Gleichzeitig implizierte
Asfendiarov aber auch, dass der Islam fiir die Stimme Kasachstans keine grosse

37 In den dreissiger Jahren war Asfendiarov massgeblich am Aufbau der Universitit und
einiger Forschungseinrichtungen in Kasachstan beteiligt, wo er wiederum Ministerposten
mmnehatte. Als Historiker wurde er vor allem durch seine Arbeiten zur kasachischen
Geschichte bekannt, die in den Jahren 1935 und 1936 erschienen. Zu Asfendiarovs
Biographie und Karriere siche SULEIMENOV, 1990; MACHMUDOV, 1990.

38  ASFENDIAROV, 1928:47-50.

39  ASFENDIAROV, 1928:35.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 107

Rolle als Religion spielte (was eventuell beinhaltet, dass der Islam in Kasachstan
anders zu behandeln 1st als in den anderen Republiken). Die “Beduinentheorie”
hatte zudem den Vorteil, dass sie mit den verstreuten Bemerkungen von Marx
und Engels in Emklang zu bringen war; Friedrich Engels hatte zur Mitte des 19.
Jahrhunderts in seiner Korrespondenz mit Marx an einer Stelle den Islam als
eine “Reaktion der Beduinen” gegen die “sesshaften Fellachen” bezeichnet.*’

In seinem Angriff auf Asfendiarov konnte Klimovi¢ natiirlich nicht gegen
die Grossen des Marxismus argumentieren. Stattdessen kreidete er thm an, der
“verdorbenen” These des Italieners Caetani gefolgt zu sein; indem er den Islam
nur als Ventil fiir Nomadenmigrationen betrachtete, habe Asfendiarov den Islam
ganz seines religidsen Inhalts entkleidet und damit auch die Unterschiede
zwischen dem Islam und den alten Stammesreligionen iibertiincht.*' Es muss
erwihnt werden dass Asfendiarov zu eben dieser Zeit, Anfang der dreissiger
Jahre, bereits Zielscheibe 6ffentlicher Anklagen und Verleumdungen geworden
war. Seine Verhaftung sollte 1937 erfolgen, wobei er der Mitgliedschaft im so-
genannten “Unionsweiten Vereinigten Zentrum” angeklagt wurde, einer fiktiven
Organisation, von der es hiess, dass sie bereits 1934 von mehreren politisch
aktiven Orientalisten gegriindet worden sei, darunter der daghestanische
marxistische Kulturpolitiker und Publizist A. Tacho-Godi und der krimtatatri-
sche Turkologe B.V. Coban-Zade (beide hingerichtet 1937) sowie der bekannte
tatarische marxistische Historiker (.S. Gubajdullin (hingerichtet 1938). Thre
“Fille” wurden in den Verhoren auch mit dem namhaften Turkologen A.N.
Samojlovi¢ m Verbindung gebracht, dem damaligen Direktor des Leningrader
Akademie-Instituts fiir Orientalistik. Samojlovié, ein Spezialist fiir Sprachen und
Literaturen Mittelasiens, wurde ebenfalls 1938 als Spion und Vaterlandsverriter
hingerichtet.**

Neben den “Bauern-” und “Beduinentheorien” attackierte Klimovi¢ in
seinem Artikel auch die Vertreter der “Handelskapitalismus-Theorie”, allen
voran Michail Reisner sowie seine eigenen Kollegen Evgenij Beljaev (1895-
1964) und Nikolaj Smirnov (1886-1983). Das Problem war hier, dass Klimovié
bis vor kurzem selbst diese Interpretation vertreten hatte. In typisch sowjetischer

40  Eine erste Studie der Marx-Engels-Zitate zum Islam erstellte V. DITIAKIN, 1927:80-92.
Asfendiarov bediente sich vermutlich dieser Arbeit, ohne sie zu erwihnen, was zu einer
erbitterten Kritik Ditjakins an Asfendiarovs “Beduinen-Theorie” fiihrte. Im Detail hierzu
KEMPER, 2009,

41  KriMovIC, 1933:68, 70, 78.

42 VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:340-342. Zu Samojlovi¢ als Turkologe und Zentralasien-
forscher siche nun zusammenfassend BLaGova, 2005,

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



108 MICHAEL KEMPER

Manier von “Kritik und Selbstkritik” erwiihnte er denn tatsdchlich auch seinen
eigenen Namen unter all denjenigen, die dieser irrigen These vom handels-
kapitalistischen Ursprung des Islams gefolgt waren.¥ Gleichzeitig griff er
allerdings auch Ch. Naumov an,*” der in seiner genannten Sammelrezension von
1932 auch Klimovi¢ angeschwiirzt hatte; iiber Naumovs Schicksal liegen mir
keine Angaben vor.

Wie konnte Klimovi¢ in dieser Zeit einen solchen Rundumschlag gegen
praktisch alle marxistischen Autoren durchfiihren, die an dem vorangegangenen
Diskurs iiber den Ursprung des Islams beteiligt waren (einschliesslich seiner
eigenen Person), ohne selbst unterzugehen? Es 1st anzunehmen, dass er sich
durch seinen Umzug an die Moskauer Stalin-Universitit (KUTV) gewisser-
massen in ideologische Sicherheit gebracht hatte. Em solcher Umzug war
vermutlich mit parteiinterner Netzwerkbildung verbunden, die eine gewisse
Protektion versprach. Vielleicht iiberlebte Klimovi¢ die “Feudalisierung” der
Islaminterpretation und die anschliessenden politischen “Siuberungen”, weil er
bereits 1931, in seinem Artikel iiber Muhammad, allen bis dato durchgefithrten
Quellenforschungen abgeschworen hatte, so dass seine Position nicht anders als
klar anti-islamisch zu deuten war. Die Negierung der islamischen Historio-
graphie als ganzer war unter den neuen politischen Bedingungen schembar die
sicherste Position von allen. Fiir den Ubergang zur nun opportunen “Feudalis-
mus-Theorie” bot sie noch einen ganz spezifischen Vorteil: Indem Klimovi¢ den
historischen Muhammad leugnete, transferierte er die Entstehungszeit des Islams
(inclusive der Abfassung des Korans und der Entstehung der Prophetentradition)
von den Lebzeiten Muhammads, die sich in der vorangegangenen Debatte als so
problematisch und widerspriichlich herausgestellt hatten, in die Zeit des Kalifats,
mithin in eine Periode, in der man guten Gewissens von einem islamischen
Kénigtum und damit auch von einem gewissen “Feudalismus” sprechen konnte.
Im Hinblick auf das neue Dogma vom “feudalen” Frithislam war Klimovics
skeptische Position schemnbar die sicherste, zumal sie ebenfalls als noch im
Finklang mit der Pokrovskij-Schule gesehen werden konnte.

Von nun an sollte es in der Sowjetunion unméglich sein, Islam in
irgendeiner sinnvollen Art und Weise zu diskutieren. Die noch aktiven Teil-
nehmer am sowjetischen Islam-Diskurs (wie Beljaev und Smirnov) hatten dem

43 Krmvovi¢, 1933:76-77. Klimovi¢s Verhiltnis zu Beljaev und Smirnov war offensichtlich
sehr ambivalent. Zu dritt verfassten sie den Eintrag “Islam” in der Grossen Sowjet-
Enzyklopidie, welcher die Feudalismus-Theorie widerspiegelt und Muhammad ganz als
legendenhafte Figur darstellt.

44  Krmovic, 1933:68-69.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 109

neuen Dogma zu folgen, welches den Islam vor allem mit Feudalismus (und erst
in zweiter Linie mit dem mekkanischen Handel} verband und keine weiteren
Interpretationen mehr zuliess. Gleichzeitig wurde sorgfiltig vermieden, dem
Terminus “feudal” einen konkreten Inhalt zuzuschreiben.* Die sowjetische
“Feudalismus-Theorie” sollte sich allen Unzuliinglichkeiten zum Trotz als sehr
passend fiir den niveaulosen anti-islamischen Propagandakampf und deshalb
auch als langlebig erweisen; sie findet sich noch in den frithen 1960er Jahren in
Handbiichern fiir atheistische Propaganda.*® Erst in den frithen 1980er Jahren
entwickelten sowjetische Autoren eine differenziertere Analyse der “sozialen
Doktrin” des Islams."

Denunziationen im Grossen Terror (1937)

In der Geschichtswissenschaft setzte Stalin in den folgenden Jahren eine neue
Orientierung auf die Fiihrungsrolle des russischen Volkes durch, und es kam zu
einer “Riickbesinnung” auf konservative Werte und nationale Rahmen.*® Damit
stieg der Kurs derjenigen Historiker, die in Opposition zum “Internationalisten”
Pokrovski) gestanden hatten. Nach Pokrovskijs Tod 1932 verdammte das
Zentralkomittee der KP und die Regierung (Sovnarkom) im Mai 1934 den
vermeintlichen “Schematismus™ im Geschichtsunterricht und rief zur Abfassung
von narrativen Geschichtsdarstellungen auf. Damit hatten Jaroslavskij und seine
Protegés sich im “Historikerstreit” gegen die Pokrovskij-Schule durchgesetzt;
eme offene offizielle Verdammung Pokrovskijs sollte zwei Jahre spiter erfolgen.

Wie zog Klimovi¢ sich aus der Affire, der doch eindeutig Pokrovskijs
Positionen m der Islamwissenschaft vertreten hatte? Fr wechselte erneut die
Seiten. Schon 1934 zog er sich aus der exponierten Position an der Kommunis-
tischen Universitit der Werktitigen des Orients zuriick, um eme Lehrtitigkeit an
einer Moskauer piddagogischen Hochschule (dem Moskovskij oblastnoj pedago-
giceskij institut) aufzunehmen. In den folgenden Jahren verfasste Klimovi¢ vor
allem zahlreiche Propagandaschriften gegen den Schleier (“Nieder mit der
parandZa!”) und gegen muslimische Feste und Feiertage, die nicht nur in
Moskau, sondern auch m Zentren muslimischer Republiken und Gebiete von

45  Beispielhatt BELIAEV, 1934:1.

46  Siche z.B. CHARAPINSKII, 1962:251.
47  Siehe stellvertretend ACHMEDOV, 1982,
48  Hierzu siche BRANDENBERGER, 2002,

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



110 MICHAEL KEMPER

atheistischen Organisationen massenhaft in  Umlauf gebracht wurden.
Gleichzeitig publizierte er seine Vorlesungen, zum Teil auch als Kino-
Material.* Es sind dies Schriften, die nicht mehr iiber islamische Geschichte
theoretisierten, sondern ganz auf der Linie der von Jaroslavskiy geleiteten
praktischen Propaganda des “wissenschaftlichen Atheismus” lagen.

Schon ab 1930 hatte Klimovi¢ in mehreren Artikeln und einem Buch den
internationalen “Panislam” behandelt, der in dieser Zeit zum Vorwand fiir
zahlreiche Liquidierungen sowjetischer Intellektueller geworden war; hier
machte er generell eme Verbindung zwischen islamischen Politikern und
britischem Imperialismus aus, die Hand in Hand gingen, um die Auspliinderung
der Kolonien durch Kolonialherrschaft und einheimische Ausbeuter zu sichern.™
Finen dhnlichen Ansatz verfolgte Klimovi¢ dann 1936 in einer Monographie
iiber den Islam 1m zarischen Russland, in welcher er den Islam als “Instrument
der Unterdriicker in der Geschichte des feudalen Russlands” darstellte.”' Hier
ergab die “Feudalismustheorie” also eine nahtlose Verkniipfung von anti-
islamischer Propaganda und Zarismuskritik. Klimovi¢ stellte die islamischen
Gelehrten und Mullas 1m Reich als riicksichtslose Volksverdummer und
Ausbeuter dar, die sich aus egoistischen Motiven ganz in den Dienst des Zaren
gestellt hiatten und am Kolonialismus kriftig mitverdienten. Ebenso “entlarvte”
Klimovi¢ i diesem Buch “sektiererische Stromungen” des Islams (womit vor
allem sufische Bruderschaften gemeint waren) und den zeitgendssischen
1slamischen Reformismus, dem er vorwarf, sich in emn sozialistisches Kleid zu
hiillen, um den Aufbau der Sowjetunion zu unterminieren.

Der Stalin’sche Terror fand semen [Héhepunkt mm den massenhaften
Erschiessungen der beiden Jahre 1937 und 1938, in denen zusammengenommen
rund 700 000 bis eme Million Menschen exekutiert wurden und vermutlich noch
einmal mindestens doppelt soviele in den Gulags und 1m Zwangsexil
umkamen.> Auch in Klimovi¢s Karriere sticht das Jahr 1937 heraus, und zwar
als ein moralischer Tiefpunkt. Fragt man heute russische Orientalisten der
dlteren Generation nach Klimovié¢, so wird man bittere Erinnerungen dariiber zu
horen bekommen, wie Klimovi¢ in diesem Jahr Ignati) Krackovskij durch den
Schmutz zog, den wohl bekanntesten und verdientesten Vertreter der sowjeti-

49 KrimMovic, 1940; 1940a; 1933a.

50 Krimovic, 1930; 1932,

531  Krmvowvic, 1936; vgl. auch KLiMovic, 1937a.

532  Bei den genannten Zahlen handelt es sich um moderate Schitzungen. Zu den stark
divergierenden Opferzahlen-Statistiken in der westlichen Forschung siche ROSEFIELDE,
1996.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 111

schen Arabistik. Es ist dies eine Episode, die thm als ganz besondere persénliche
Scheusslichkeit angelastet wird.

Ignatyy Iu. Krackovskij (1883-1951) gehorte zu den Orientalisten der
vorsowjetischen Schule, die auch nach der Oktoberrevolution am Asiatischen
Museum (ab 1930: Institut fiir Orientalistik der Akademie der Wissenschaften)
in Leningrad weiter philologische Arbeiten betrieben. Partei und Regierung
liessen diese alte Schule der russischen Orientalistik im grossen und ganzen
bestehen, setzten die dort titigen Wissenschaftler aber unter grossen Druck, sich
i den Dienst der Sowjetunion zu stellen; praktisch bedeutete dies, sich
aktuelleren Problemen zu widmen, die der sowjetischen Orient-Politik férderlich
sein wiirden. Gleichzeitig versuchte man, das Institut durch Parteizellen zu
unterwandern und die Professoren zur Annahme junger Aspiranten zu zwingen,
deren Qualifikation vor allem in threr Loyalitdt zur Partei bestand. Dies hatte nur
méssigen FErfolg; wihrend manche Professoren wie Sergej Ol’denburg und
Nikolaj Marr sich zur Mitarbeit bereit fanden und damit ins Fahrwasser der
Politik gerieten,” setzten andere ihre wenig zeitgemissen philologischen
Studien fort und vermochten auch emme gewisse Anzahl an Schiilern heran-
zubilden, was kontinuierlich Anlass zu éffentlicher Kritik an der vermeintlich
immer noch “bourgeoisen” (und durchweg parteilosen) Professorenschaft in
Leningrad bot. Nicht zuletzt um der klassischen Orientalistik das Wasser
abzugraben, schufen die Sowjets auch neue orientalistische Zentren, allen voran
das bereits erwihnte Moskauer Institut fiir Orientalistik (gegr. 1920), das direkt
dem Nationalititenkommissariat bzw. (ab 1922} dem Zentralen Exekutiv-
kommittee unterstand.”™ Im Laufe der 1920er geriet die Leningrader Schule
mehr und mehr in Isolation, und die Lenmgrader akademischen Orientalisten
hielten sich auch aus dem sowjetischen Diskurs iiber den “Klassencharakter” des
Islams heraus.

Ignaciy Krackovskij selbst genoss den Ruf, dass er seine arabistischen
Forschungen aus Pflichtgefiihl und Liebe zur Wissenschaft weiterbetrieb, ohne
sich mit Staat und Partei1 einzulassen, aber auch ohne irgendwelche Anzeichen
politischer Opposition zu zeigen. Auch er war einmal, im Sommer 1922, unter
dem Verdacht der Spionage (fiir Finnland, wo er seinen Urlaub verbracht hatte)
verhaftet und fiir sechs Monate eingesperrt worden, doch schemnt sein
Renommee in der Akademie ihn vor schlimmerem bewahrt zu haben.” Zudem

53  Torz, 2008.
54  KuzNECcOVA/KULAGINA, 1970:121
55 DorLiNiNa, 1994:165-171; VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:220.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



112 MICHAEL KEMPER

pflegte er in seinen Forschungen neben vielen anderen Dingen auch einen
Schwerpunkt auf der modernen arabischen Literatur, kam somit der Forderung
nach gegenwartsbezogenen Forschungen zumindest in gewisser Hinsicht nach.
Kra¢kovskiy unterhielt einen Kreis von Arabisten in Leningrad, die sich
regelmissig zu wissenschaftlichen Vortrigen in seiner Wohnung trafen und thre
historisch-philologischen Arbeiten in mehreren Sammelbinden verdffentlichten.

Klimovi¢ war moglicherweise bereits seit seiner Studienzeit an der
Universitit von Leningrad, an der auch viele Orientalisten des damaligen
Asiatischen Museums unterrichteten, persénlich mit Kra¢kovskij bekannt. Aus
den folgenden Jahren sind Teile einer Korrespondenz iiberliefert; wie die
Krac¢kovskij-Biographin Anna A. Dolinina gezeigt hat, versuchten Klimovi¢ und
Evgenij Beljaev beispielsweise im Sommer 1933, Krackovskij zur Mitarbeit an
einem Forschungsprojekt zu gewinnen.”® Auch aus den spiteren Jahren
existieren Briefe, welche zeigen, dass Klimovi¢ dem grossen Arabisten mehr
oder weniger regelmissig und sehr ehrerbietig seine Arbeiten schickte und sich
iiber jedwede Anerkennungsbekundungen seitens Krackovskijs freute; er hoffe
darauf, mit Krackovskij den Gang seiner Arbeiten besprechen zu konnen, heisst
es in einem Schreiben Klimovigs aus dem Juni 1936.%

Im Sommer 1937 publizierte Klimovi¢ dann scheinbar aus heiterem Him-
mel eine iiberaus scharfe Rezension auf emen Sammelband, der eine Reihe von
arabistischen Beitriigen aus dem Umfeld Krackovskijs vereinte.” Klimovié
machte darin eine ganze Reihe von Orientalisten nieder, die mehr oder weniger
mit Krackovskijs Zirkel assoziiert waren. Zu diesen gehorte der schillernde
jiidische Arabist Aleksandr M. Sami (eigentlich Teper II’ia Naumovic, 1893—
1938), der einmal mit Lawrence von Arabien verglichen wurde,” da er in
mehreren arabischen Landern im Untergrund arbeitete und an der Griindung
arabischer kommunistischer Parteien beteiligt war. Bereits im Vorjahr, 1936,
waren Sami und seine Frau Sof’ia Roginskaja unter dem Vorwurf des Zionismus
aus der Kommunistischen Partei ausgeschlossen worden, worauthin sie auch
thre Stellungen am Leningrader Lehrinstitut fiir Orientalische Sprachen verloren.
In dieser Situation gelang es Ignacij Kradkovskij, Sami bei sich am Institut fiir
Orientalistik der Akademie der Wissenschaften anzustellen. Zu dem besagten
Sammelband von 1937 trug Sami einen Beitrag zur Periodisierung der jiingeren

56  DOLININA, 1994:297.

57  DOLININA, 1994:296.

58  KriMmovig, 1937,

39 Siche DoLININA, 1999:193.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 113

Geschichte der arabischen Linder bei; Klimovi¢ kanzelte ithn ab mit den Worten,
der Beitrag enthalte “wenig durchdachtes” und nur “oberflichliche Ver-
gleiche”.® In dhnlicher Weise abfillig usserte sich Klimovi¢ iiber einen
Kollegen Samis, Vladimir Luckij (1906-1962), dem er vorwarf, in seiner Inter-
pretation gegen die aktuellen Resolutionen des Komintern verstossen zu haben.®!
Wiihrend Luckij schlimmeres erspart blieb, wurde Sami Anfang Februar 1938
wegen angeblicher Spionage fiir Grossbritannien verhaftet und am 30. Dezember
desselben Jahres erschossen; seine Frau wurde bereits 1m September
hingerichtet.®*

Das Hauptziel von Klimoviés béser Rezension von 1937 war jedoch
Krackovskijs eigener Beitrag in jenem Sammelband. Krackovskij hatte sich zur
Forschung iiber “die Geschichte der arabischen Literatur und ihre Aufgaben in
der UdSSR” gedussert und unter anderem darauf hingewiesen, dass die
sowjetische Arabistik in einigen Feldern gegeniiber der westlichen Forschung
zuriickfalle, so etwa bei der Publikation von Quellen und der Ausbildung von
Nachwuchswissenschaftlern.®’

Klimovi¢ bezeichnete diese Ansicht als “sklavische Unterwiirfigkeit gegen-
iiber der bourgeoisen Orientalistik”; Krackovskij habe mit diesen Aussagen “die
Wiirde eines sowjetischen Gelehrten” verloren.® Ein gefundenes Fressen fiir
Klimovi¢ waren Krackovskijs anerkennende Bemerkungen fiir die internationale
Enzyklopidie des Islams (EI), an deren erster Edition Kra¢kovskij und andere
sowjetische Wissenschaftler selbst mitwirkten. Die El, so Klimovi¢, habe mehr-
fach “schmutzigste antisowjetische Verlenmdungen” von Exilanten (etwa des
“Weissbanditen Gajaz Ischaki” und des “Weissgardisten Minorski)”) abge-
druckt. Auch habe Krackovskij der “faschistischen” italienischen Fachzeitschrift
Oriente Moderno “hohe Anerkennung” gezollt (Krackovskij hatte lediglich
erwihnt, dass dort manchmal Beitrige zur modernen arabischen Literatur
erschienen). Mit alledem habe Kratkovskiy die Grenze zwischen der
sowjetischen und der bourgeoisen bzw. faschistischen Orientalistik ausgeldscht
(Kra¢kovskij hatte in seinem Artikel indes lediglich davon gesprochen, dass die
Grenzen zwischen arabischen und europiischen Arabisten aufgehoben werden,
dass die Wissenschaft nun gemeinsam von Arabisten in Europa wie auch in der
arabischen Welt vorangetrieben werde). “Nach Meinung des Akademikers

60  KriMovig, 1937:180.

61  Ebd.

62 VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:328, 413.
63  KraCKOVSKI, 1937,

64  Krmmovig, 1937:181.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



114 MICHAEL KEMPER

Kragkovskij gibt es keinen Klassenkampf in der Wissenschaft”, so Klimovig.*
Krackovskijs Arbeiten der letzten Jahre wie auch eine m demselben Band
erschienene Liste seiner Werke (zusammengestellt von Krackovskijs Schiiler
Ja.S. Vilendik) “zeigen die politische und wissenschaftliche Trrigkeit jener
Richtung, in welche der grosste Vertreter der sowjetischen Arabistik gegangen
1st”. Nun sei es gefordert, dass die sowjetischen Arabisten und Islamwissen-
schaftler jeglichen noch vorhandenen “faulen Liberalismus, Speichelleckerei
(podchalimstvo) und die 1diotische Krankheit der Unbesorgtheit mit der Wurzel
ausbrennen”. Klimovi¢ rief Krackovskij also zur Selbstkritik auf. Wenn dies
geschehe, werde sich die sowjetische Orientalistik “unter dem Banner von
Lenin-Stalin zu Héhen entwickeln, die fiir die bourgeoise Wissenschaft uner-
reichbar sind” %

Kra¢kovskij reagierte auf die Rezension mit einem Brief an das Prisidium
der Akademie der Wissenschaften, mit welchem er die zahlreichen Verfilschun-
gen und Verdrehungen in Klimovi¢s Rezension aufzukliren gedachte und sich
gegen dessen “wissentliche Liigen” zur Wehr setzte.®” Es ist unklar, ob Klimovi¢
seine giftige Rezension aus eigenen Stiicken oder im Auftrag “von oben”
abfasste, ebensowenig wie aus Dolininas Krackovskij-Biographie hervorgeht,
welche Riickendeckung Krackovskij in hoheren Etagen besessen haben mag.
Das Prisidium reagierte jedenfalls nicht auf Krackovskijs Brief, aber auch Kli-
movi¢s Rezension blieb ohne weitere Folgen fiir den Arabisten. Ironischerweise
wurde Krackovskij kurz darauf von der Institutsdirektion zum Leiter einer
Sektion fiir die Geschichte des Nahen Ostens ernannt, in der auch Klimovi¢
regelmiissig mitarbeitete.*

Die “Kosmopolitanismus”-Kampagne (1949)

In den Jahren des deutschen Angriffs auf die Sowjetunion wurden die meisten
Forschungsinstitute Moskaus evakuiert; Klimovi¢ diirfte sich also zwischen dem
Spatsommer 1941 und 1943 oder 1944 m der Evakuation befunden haben

65  KriMovid, 1937:181-182.
66  KLiMoviC, 1937:184.
67  DOLININA, 1994:309-310.
68  DOLININA, 1994:310.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 115

(vermutlich in Mittelasien).*” Ebenfalls bedeutsam ist, dass Stalin zum Zwecke
der Anhebung des Sowjetpatriotismus in den Kriegsjahren die sowjetische
Religionspolitik erheblich dnderte, was zur Liquidierung der antireligidsen
Zeitschriften und Verlage sowie zur sang- und klanglosen Auflésung des Bundes
der Militanten Gottlosen (SVB) fithrte.”® Kurzum, nach dem Ende der Debatte
um den Klassencharakter der Islams Anfang der 1930er war nun auch Klimovics
zweites hauptsichliches Betédtigungsfeld nicht mehr gefragt, die atheistische
Propaganda, und viele semer alten Kontakte und Schriften waren plétzlich
wertlos.

Wohl in dieser Zeit erschloss er sich indes ein neues Betidtigungsfeld: Die
Literaturen der Vélker der Sowjetunion. Im Jahre 1947 edierte er eine erste
Chrestomathie der Volker der UdSSR, und i den nachfolgenden Jahren und
Jahrzehnten sollten noch viele weitere Anthologien und Literaturstudien folgen,
wobel insbesondere Klimovi¢s als Schulbiicher ausgelegte Textsammlungen
mehrfach aufgelegt wurden.”' Die in diesen Werken zusammengestellten oder
analysierten Texte aserbeidschanischer, usbekischer, kasachischer, tadschi-
kischer, ukrainischer, litauischer und andere Schriftsteller wurden indes nicht
von Klimovi¢, sondern von anderen Personen ins Russische iibertragen.
Klimovi¢ beschrinkte sich meist auf die ideologischen Einleitungen.

Gleichzeitig betitigte er sich auch auf diesem neuen Gebiet wieder als
1deologischer Bluthund. Wir sehen dies deutlich anhand einer Rethe von
Artikeln, die er zu Beginn des Jahres 1949 m Literaturzeitschriften publizierte.
In einem Artikel mit dem Titel “Fiir eine marxistisch-leninistische Beleuchtung
der Geschichte von Literatur und Kunst der Vélker Mittelasiens und Aserbei-
dschans” i der monatlich erscheinenden Zeitschrift Druzba narodov (“Volker-
freundschaft”y griff Klimovi¢ den sogenannten “wurzellosen Kosmo-
politanismus™ an.”” “Kosmopolitanismus™ war das stalinistische Schlag-Wort der

69  Die einzigen mir bekannten (aber bislang nicht zugiinglichen) Nachrufe auf Klimovics Tod
im Jahre 1989 stammen aus Kasachstan und Turkmenistan; es ist zu vermuten, dass
Klimoviés Hinwendung zu Zentralasien wihrend der Evakuation stattfand.

70 WALTERS (1993:18) zufolge wurde der SVB “at some point after 1941” geschlossen. Im
Jahre 1947 wurde Objsfestvo Znanie gegriindet, welche die Publikation antireligitser
Propaganda unter dem Deckmantel von mehr Wissenschaftlichkeit wieder aufnahm (PERIS,
1998:222).

71 Kuimovic, 1947 (2. Aufl. 1959); 1954 (6. Aufl. 1959); 1959; 1971; 1971a (2. Aufl. 1975);
1975 (2. Autl. 1978); 1976 (2. Aufl. 1979, 3. Aufl. 1982); 1978, und weitere.

72 Krimovie, 1949, DoLININA (2003:379) zufolge begann die Reihe seiner scharfen
Rezensionen mit Beitriigen in Literaturnaja gazeta 4 (12. Januar 1949), § (26. Januar), 11
(5. Februar) und 14 (16. Februar) (mir nicht vorliecgend).

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



116 MICHAEL KEMPER

Jahre 1948 und 1949; es war Stalins und Zdanovs Kampagne fiir “Patriotismus”
und gegen westliche Finflisse in Wissenschaft und Kultur, mit stark
antisemitischen Ziigen.” Indem Klimovi¢ diese Schablone in die Literatur-
geschichte und Orientalistik trug, bewies er erneut, dass er am Puls der Zeit war.

In seinen Beitrigen von 1949 sah Klimovié¢ iiberall dort Kosmopolitanis-
mus (sowie Chauvinismus, nationalistischen Nihilismus und dergleichen Kli-
schees mehr) am Werke, wo Literaturwissenschaftler und Orientalisten angeb-
lich den Reichtum der Literaturen der Sowjetvélker negierten. Dies sel immer
dann der Fall, wenn man Werke zum Beispiel aserbeidschanischer, usbekischer
oder tadschikischer Literaten nicht als Teil der jeweiligen nationalen Literatur-
geschichte begreift, sondern als Flemente einer iiber nationale Grenzen hinaus-
reichenden Literatur, etwa der arabischen oder persischen Literaturgeschichte.
Kurzum, Klimovi¢ machte sich hier zum Sachwalter der nationalen Literaturen
m der Sowjetunion und ihrer Entwicklung unter dem “wohltuenden Einfluss”
der russischen Literatur. In diesem Sinne griff er (neben dem beriihmten russi-
schen Orientalisten Vasiliyy Bartol’d, st. 1930, und Sergej Ol’denburg, st. 1934)
auch Ignatij Krackovskij erneut an, der von der Arabistik als einer “weltweiten
Wissenschaft” gesprochen hatte, ebenso wie Krackovskijs Fhefrau Vera A.
Kratkovskaja (1884-1974), welche in ihren Werken die epigraphischen In-
schriften Daghestans und Aserbeidschans als Denkmailer der arabischen bzw.
persischen Epigraphik beschrieben hatte. Ganz besonders scharf attackierte er
den Iranisten Evgenij E. Bertel’s (1890-1957), welcher in seinen Werken von
einer “internationalen persischen Literatur” gesprochen hatte; hier sah Klimovi¢
cine Nihe zum “Paniranismus”.”* Bertel’s stand schon seit Mitte der 1930er
Jahre unter dhnlichem Vorwand im Kreuzfeuer der marxistischen Kritik.”” Er
war bereits 1925 einmal inhaftiert worden und dann wieder 1941; unter dem
wachsenden Druck, der auf thn ausgeiibt wurde, machte er in Verhéren Aussa-
gen, die seinen Kollegen, den Sprachwissenschaftler und Arabisten Anatolij N.
Genko (1896-1941), schwer belasteten und zu dessen Inhaftierung fiithrten
(Genko verhungerte wihrend der deutschen Blockade von Leningrad im sowjeti-
schen Gefingnis).”® Ebenfalls auf Klimovi¢s Abschussliste stand ein weiterer
angesehener Vertreter der sowjetischen Orientalistik, der [ranist Boris N. Zacho-

73 VAN REE, 2002:183-189. Cf. SOME MATERIALS (1949), mit Ubersetzungen von Pravda-
Artikeln, die sehr den hier behandelten Beitrigen Klimoviés dhneln.

74 KriMovic, 1949:127-129 (zu den Krackovskijs und Bertel’s).

75  Siehe z.B. OrLOVs (1935) scharfe Kritik an Bertel’s.

76 VASIL’KOV/SOROKINA, 2003:113-114. Zu Genko siehe die Beitrige in Peterburgskoe
vostokovedenie, Band 10, sowie in Vosiok 4 (2004).

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 117

der (1898-1960);”7 dieser hatte in seinem Werk zur Geschichte des orientali-
schen Mittelalters (1944) von einer “einzigen mittelalterlichen muslimischen
Kultur” gesprochen, zu der sowohl Araber wie auch Iraner und Tiirken ihren
Beitrag geleistet hiitten. Zachoder hob 1n seinem Werk auch die Bedeutung der
arabischen Literatur fiir die mittelalterliche Kultur des Ostens hervor. Klimovi¢
zufolge bedeutet dies, “willentlich oder unwillentlich die Vélker herabzuwiirdi-
gen, die die Schopfer und Triger dieser Kultur sind, ihre nationale Kultur
herabzuwiirdigen zum Nutzen der Panislamisten und Panarabisten sowie der
hinter ihnen stehenden imperialistischen Staaten.” Die Araber, so Klimovi¢,
hiitten keine Toleranz geiibt, wie Zachoder dies behauptet habe, sondern héitten
alle Kulturdenkméler der von ihnen auf barbarische Weise bezwungenen Vélker
restlos zerstort.”® In dhnlicher Form machte Klimovi¢ in diesem Beitrag noch
eine ganze Reihe weiterer Forscher nieder, darunter Musikologen und Folkloris-
ten, welche die Genres mittelasiatischer Volksliteratur auf iranische oder
sonstige Vorbilder zuriickgefithrt hatten. Klimoviés Aufsatz ist gespickt mit
Zitaten von Stalins Ideologen Andrej A. Zdanov (st. 31. Aug. 1948) und von
Stalin selbst, welcher “in seinem genialen Denken” angeblich einmal den
persischen Literaten Firdousi (st. 1020) ausdriicklich als einen Poeten “unseres
aserbeidschanischen Brudervolkes” bezeichnet hatte, der auf keinen Fall der
iranischen Literatur zugeschlagen werden diirfe, nur weil er auf persisch
dichtete.”” Ebenfalls Klimovi¢s Verfehmung anheim fielen usbekische Autoren
wie Gafur Gulam (Ghafur Ghulom, 1903-1966), welcher einen “usbekischen
Dichter” wie Nava’i (st. 1501) als “Sohn der Menschheit” bezeichnet hatte, der
die ganze Welt als seine Heimat angesehen habe.*® Das alles sei kosmopolitisch
und verstosse gegen das Prinzip der “Parteilichkeit” (partijnost ).

Was bewegte Klimovi¢ zu diesem erneuten Rundumschlag? Ein emzelner
Absatz gegen Ende seines Artikels zeigt, dass der Anlass erneut ein vor-
angegangener Angriff auf ihn selbst war. Klimovi¢ wies hier darauthin, dass die
Forschung bisher auch zu wenig den wohltitigen Einfluss der russischen
Literatur auf die Literaturen des sowjetischen Orients untersucht habe. “Dieser
Umstand”, so Klimovi¢, “machte sich auch in der von mir zusammengestellten
Chrestomathie zur Literatur der Vilker der UdSSR bemerkbar, die im Jahre

77  Zachoder war bereits einmal verhaftet und 1934 zu drei Jahren Exil in Sibirien verurteilt
worden, dann aber noch im selben Jahr wieder freigelassen worden; VASIL'KOV/SOROKINA,
2003:171.

78  KLIMOVIC, 19491291,

79  Krimovic¢, 1949:132-133.

80  KrLiMoviC, 1949:138.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



118 MICHAEL KEMPER

1947 herausgegeben wurde. Diese Chrestomathie enthilt noch andere
wesentliche Unzuldnglichkeiten, iiber die bereits in der Presse geschrieben
wurde.”™ Wir sehen also, dass seine heftigen Ausfille gegen andere vor allem
dem Zwecke dienten, sich selbst vor weiteren Vorwiirfen in Schutz zu nehmen.
Gleichzeitig wurden so viele Kollegen angeschwirzt, dass der Angniff sich
wieder praktisch gegen die Ausrichtung der gesamten Zunft richtete; durch
diesen Kunstgriff ersparte sich der Kritikaster den Vorwurf, er habe nur eine
personliche Abrechnung unternommen, und stellte sich in den Dienst von etwas
vermeintlich héherem. Dasselbe Phinomen, die Einbettung der Selbstkritik in
emer umfassenden Kritik der zeitgenéssischen Forschungslandschaft, sahen wir
bereits in Klimoviés Artikel iiber “Marx und Engels zum Ursprung des Islams”
von 1933, mit dem er sich von der “Handelskapitalismus-Theorie” lossagte,
mdem er gleichzeitig andere Autoren wegen aller moéglichen Dinge scharf
attackierte.

Entstalinisierung (1954)

1949 wurde Klimovi¢ vom angesehenen Verband der sowjetischen Schriftsteller
als Mitglied aufgenommen. Neben den “eigenen” Chresthomatien sollte er in
den folgenden Jahrzehnten auch zahlreiche Einleitungen zu Sammelwerken und
Romaniibersetzungen anderer Herausgeber produzieren, so bereits 1949 zu einer
Anthologie turkmenischer Poesie; selbst eine russische Ubersetzung von
Sadriddin Ainis Buchara erschien in Klimovi¢s Redaktion.® Spiter kam bei
seinen Editionen ein Schwerpunkt auf Epen und andere Werke hinzu, welche die
Oktoberrevolution und ihre Fiihrer feierten.®

21  Krmovic, 1949:139. Klimovié verweist dabei auf eine Rede von A A. Fadeev auf dem 12.
Plenum des Sowjetischen Schriftstellerverbandes, verdttentlicht in: Druzba narodov 1
(1949) (mir nicht vorliegend). DOLININA zufolge (2003:4261F) begann die Kritik an seiner
Chrestomathie von 1947 mit einem Beitrag von [. Braginskij, der am 31. Mirz 1948 in der
Zeitschrift Kul'fura i Zizn’ erschien. Klimovié¢ erwihnt diese Kritik Braginskijs nicht in
seinem eigenen Artikel in Druzba narodov; allerdings dreht er darin den Spiess um und
greift Braginskij an, da dieser 1949 in einer Edition tadschikischer Poesie des Dichters
Mirze Tursun-zade “die Selbstindigkeit der tadschikischen Literatur und des genialen
Poeten Firdousi geleugnet” habe (KLiMovIC, 1949:133).

22  Krmowvic, 1949b; 1951

83  Kurmowvic, 1972; 1981.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 119

Neben seinem neuen Schwerpunkt auf Literatur publizierte er indes auch
wieder iiber den Islam, und auch hier bewies er seine Anpassungsfihigkeit an
neue politische Gegebenheiten. Im Frithjahr 1954, ein Jahr nach Stalins Tod,
verfasste er eine neue Broschiire iiber den Ursprung und “sozialen Charakter”
des Islams. Darin verankerte Klimovi¢ die Entwicklung Arabiens im 7.
Jahrhundert auf der Marx’schen Skala der Menschheitsgeschichte in der Uber-
gangsphase von der Antike bzw. Sklavenhaltergesellschaft zum Feudalismus.
Die Bewegung der Hanifen trat fiir die Idee des Monotheismus ein und bewirkte
damit gleichzeitig auch die Vereinigung der arabischen Staimme. “Der Islam”, so
Klimovi¢ i bewihrt unklarer Manier, “reflektierte die bestehende soziale
Knechtung und verteidigte die Interessen der Feudalherren (feodalov) und Kauf-
leute.”™ Nach der Kapitulation Mekkas habe sich dann ein “feudal-theo-
kratischer” Staat in Form des Kalifats entwickelt.

Die Entwicklung der i1slamischen Gemeinde von Medina fand bei Klimovié¢
immer noch ohne Muhammad statt. Interessanterweise konnte Klimovi¢ zur
Bekriftigung seiner These vom Mythos Muhammads erneut ein gerade aufge-
kommenes politisches Schlagwort des Tages aufgreifen: “Die Ausarbeitung der
Dogmen und rituellen Vorschriften des Islams erfolgte in der Periode des
Kalifats. Im Interesse der Feudalherren wurde in dieser Zeit im Islam ein
Personlichkeitskult (kul’t licnosti} entwickelt, und das Auftreten des Islams
wurde personifiziert, wurde auf die ‘wundersame’ Titigkeit seines ‘Griinders’
zuriickgefiihrt — des Propheten Muhammad”.®

Im Jahre 1954, als Klimovi¢ diese Zeilen schrieb, waren tausende von
politischen Gefangenen und Zwangsarbeitern freigelassen worden, und erste
Kritiken an Stalin waren laut geworden. “Personlichkeitskult” war ein bereits
gingiger Begriff, den die neue “kollektive Fithrung” der Sowjetunion unter
Premier Georgiy M. Malenkov und KPdSU-Generalsekretdr Nikita S. Chruscev
benutzte, um die “Exzesse” Stalins zu relativieren, ohne sich selbst und die
Kommunistische Partei zu delegitimieren® (bekanntlich sollte Chrui¢ev erst auf
dem 20. Parteitag von 1956 die Stalin’schen Verbrechen deutlicher beim Namen
nennen, und auch da nur, sofern sie die Verfolgung kommunistischer
Funktionadre betrafen). Der zeitgentssische Leser von Klimovi¢s Passage iiber
den “Personlichkeitskult” Muhammads diirfte also gleich erfasst haben, dass es
sich um etwas handelt, was illegitim war und die wahre Lehre (Lenins, bzw.

84  KrLiMovIC, 1954a:6f.
85  KriMovIC, 1954a:7.
86  TUCKER, 1954:40, 43.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



120 MICHAEL KEMPER

hier: der Hanifen)} verfilschte; insofern schwingt hier eine Riickkehr zu
Klimovi¢s fritherer These vom “progressiven” Charakter des Frithhislams mit.
Selbstverstindlich 1st Klimovi¢s neues Werk gespickt mit Malenkov-Zitaten. In
der sowjetischen Presse war es 1954 Usus, in Beitrigen héchstens ein einziges
Stalin-Zitat zu bringen.*’ Tn Klimovi¢s Biichlein ist dieses eine Stalin-Zitat
keineswegs eine programmatische Ausserung, die auf des Fiihrers “geniales
Denken” schliessen liesse, sondern eine abfillige Ausserung Stalins iiber die
Muharram-Prozessionen in Aserbeidschan.®

Stille Rehabilitationen: von Chruséev bis Gorbadev

Chrusev verstirkte wieder die atheistische Propaganda;” in dieser Zeit
verfasste Klimovi¢ eine neue Serie von antireligitsen Propagandaschriften iiber
den Islam. Hierzu gehoren unter anderem Pamphlete gegen die Unterdriickung
der Frau im Islam und gegen muslimische Feste und Riten aus dem Jahr 1958.%
Im selben Jahr verfasste er erneut ein Buch iiber den Koran, “Der Koran und
seine Dogmen”.”' Im Gegensatz zu seiner durchaus informativen Koranstudie
von 1929, welche im wesentlichen eine kommentierte Zusammenfassung von
Koranpassagen war, ist diese Schrift eine reine Polemik. Aufgezeigt wird vor
allem der wissenschaftsfeindliche Charakter des Islams, der mit seinem
“Aberglauben” im krassen Widerspruch zu allen modernen Erkenntnissen aus
Astronomie, Physik, Geographie und Evolutionslehre stehe. Ebenfalls betont
wird, dass der Glaube an die Briiderlichkeit 1m Islam den Klassenkampf ver-
hindere und damit ein Instrument des westlichen Neo-Kolonialismus sei1 (mittler-
welle waren ja die meisten Kolonien auf dem Weg in die Unabhéngigkeit oder
schon dort angelangt). Gleichzeitig sieht Klimovi¢ den Islam aber schon auf dem
Riickzug; iiberall auf der Welt werde em Kampf fir den Verstand und
Sozialismus gefiihrt, und selbst bei den arabischen Massen und insbesondere in
der Jugend — Klimovi¢ zitiert hier die Beobachtungen einer tschechoslowa-
kischen Reisegruppe in Libyen! — verliere der Islam heute seine Attraktivitit.”

87  TUCKER, 1954:39.

88  KrimMmovic, 1954a:18.

89 Siehe GROSSMAN, 1973:374-386.
90  Siehe z.B. KLIMOVIC, 1958; 1958a.
91  KrmMovic¢, 1958b.

92  Krmvovid, 1958b:48

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 121

Diese Phase in Klimoviés Werk spiegelt nicht nur Chrus¢evs Verstarkung der
antireligivsen Propaganda in der Sowjetunion wider” (der entsprechende ZK-
Beschluss von 1958 “Uber die Fehler in der Durchfithrung der aufkldrerisch-
atheistischen Propaganda i der Bevoélkerung” wird ausdriicklich angefiihrt),
sondern auch ChruS¢evs gegen FEnde der flinfziger Jahre eingeleitete
propagandistische Hinwendung zur Dritten Welt. Interessanterweise erschienen
mehrere der genannten Schriften Klimovics aus jener Zeit in Stidten wie Alma
Ata (Kasachstan) und Groznyj (Tschetschenien), und die Primitivitdt in der
Darlegung und Auswahl der Beispiele zeigt, dass sie fiir ein sowjetisches
Massenpublikum gedacht waren.”

Neben dieser plumpen Propaganda schrieb Klimovi¢ aber auch wieder
wissenschaftlich iiber den Koran. Sein meistverbreitetes Werk iiber den Islam ist
vermutlich ein Handbuch mit dem schlichten Titel Islam: Abrisse, das er
erstmals 1962 publizierte.”” Klimovi¢ umschiffte darin die leidige Frage nach
Muhammads historischer Faktizitit, ohne sich festzulegen; damit rehabilitiert er
den Propheten praktisch, und zwar ohne dabei wegen seiner fritheren Ansichten
Abbitte leisten zu miissen.”® Die Konzeption, dass der Islam “zur herrschenden
Religion im damals enstehenden feudal-theokratischen Staate, dem Kalifat”
wuurde,97 behielt er bei, doch betrachtete Klimovi¢ den Islam nun auch wieder als
den religiosen Ausdruck eines “Protests gegen die alten gesellschaftlichen
Verhiltnisse, welche die Entwicklung der Produktivkrifte behinderten”.”
Gleichzeitig spricht er von einem Klassenkampf der Mittellosen™ gegen die
“Feudalherren”, die Stammesaristokratie und die Wucherer. Mit anderen
Worten, dem urspriinglichen Islam haftete nun wieder ein positives Element an,
als einer sozial-6konomischen Bewegung im religitsen Gewand.

In der mir vorliegenden Auflage von 1965 fehlen jegliche zeitgendssischen
Parteigenossen als Stichwortgeber, was die vergleichsweise schwache Position
Chruscevs 1n seinen letzten Jahren widerspiegelt. Stattdessen finden wir hier in
der Einleitung eine vergleichsweise sachliche Darstellung der Entwicklung der

93 WALTERS, 1993:204%.

94 KrimovIC, 1958a (erschienen in Groznyj); 1958b (Alma Ata).

95 Ich benutze im folgenden die zweite Auflage von 1965: KLIMOVIC, 1965,

%  KLimovIC, 1965:24, 371

97  KLiMovIC, 1965:3-4.

98  KLIMOVIC, 1965:22-23.

99  Hier von Klimovi¢ mit dem arabischen Terminus sa ‘alig bezeichnet, ein Begrift, der auf
einigen frithen sowjetischen Banknoten in der arabischen Ubersetzung des Slogans
“Proletarier aller Linder vereinigt euch” fiir “Proletarier” verwendet wurde!

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



122 MICHAEL KEMPER

europdischen sowie der russischen bzw. sowjetischen Orientalistik, mit viel
Kritik an der bourgeoisen Wissenschaft, aber ohne persénliche Ausfille gegen
sowjetische Kollegen. Figuren, die Klimovi¢ in fritheren Arbeiten heftigst
attackierte (wie Vasilij Bartol’d und Ignatyy Krackovskij), werden hier mit viel
Respekt als anerkannte Koriphden der sowjetischen Orientalistik behandelt.'®
Dieses Buch erschien auch nicht mehr, wie frithere Schriften Klimovids, in
emem Verlag der atheistischen Propaganda, sondern 1m  seridsen
Wissenschaftsverlag Nauka. Insofern ist dieses Werk der Versuch Klimovics,
sich wieder in die wissenschaftliche Tradition der von ihm so ramponierten
russischen Orientalistik einzugliedern. Dabei 1st zu bedenken, dass sein Islam-
Buch noch fiir lange Zeit — praktisch bis 1n die Perestrojka-Periode — das einzige
offiziell sanktionierte populire Uberblickswerk iiber den Islam bleiben sollte;
wahrscheinlich hitte niemand anderes ein solches Werk schreiben diirfen als ein
1deologisch gewiefter Autor wie Klimovic.

Bereits 1960 wechselte Klimovi¢ zum Maksim Gor’kij-Literaturinstitut, wo
er den Lehrstuhl fiir Kiinstlerische Ubersetzung iibernahm.'”' Quasi als Verbin-
dungsglied zwischen seiner Beschiftigung mit den Literaturen der muslimischen
Volker der Sowjetunion und seinen Islamschriften zeigte Klimovi¢ in den
meisten semmer Werke der Nachkriegszeit ein besonderes Interesse an den
Vertretern des sogenannten “‘Freidenkertums und Atheismus™ (svobodomyslie i
ateizm) 1m Islam; er zitierte immer wieder aus den literarischen Werken von
‘Umar Khayyam, al-Ma‘arri, al-Mutanabbi, Abu Nuwwas und anderen
arabischen und persischen Literaten (die ihm in Ubersetzung vorlagen) um zu
zeigen, dass immer schon auch viele Muslime offen gegen den Islam auftraten.
1975 widmete er diesem “Freidenkertum” dann eine separate Studie (“Die
Denker des Orients iiber den Islam™),'” und dieses Thema ist auch ein Leitmotiv
m Klimoviés Alterswerk, emer Sammlung von Einzelstudien aus dem Jahre
1985 (mit einem Portrait des milde lichelnden Verfassers).'” Der Titel dieses
Buches, Istorizm, idejnost’, masterstvo, 1st wohl am besten zu iibersetzen mit
“Bewusstsein fiir die historischen Umstiinde, ideologischer Inhalt, kiinstlerisches
Kénnen”, wobei aus Klimovi¢s Einleitung klar wird, dass der Begriff idejnost
praktisch mit dem nun weniger gebriuchlichen partijnost™ gleichzusetzen ist,

2

100 KriMmovic, 1965:9.

101  MILIBAND, 1995 ():558. Miliband zufolge endete Klimoviés Anstellung am Padagogischen
Institut des Moskauer Gebiets bereits im Jahre 1953; dabei bleibt leider offen, wo er in der
politischen Umbruchzeit zwischen 1953 und 1960 angestellt war.

102 KriMovi¢, 1975 (2. Aufl. 1978).

103 KriMovi¢, 1985.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 123

also mit dem Prinzip, dass der Literat in seinen Werken “Partei nehmen” muss,
und dass der Literaturhistoriker sich aus einer gegebenen Literaturgeschichte
diejenigen Werke und Genres als Untersuchungsgegenstand herauszupicken hat,
die am besten diese klassenkdmpferische Parteilichkeit ausdriicken.'™ Insofern
beschreibt der Titel sehr gut Klimovi¢s Methode. Dass eine solche Selektion zu
krassen Verzerrungen fithren muss, liegt auf der Hand, wird aber vom Verfasser
nicht thematisiert.

Apropos Auswahl: Vergleicht man die von Klimovi¢ im Laufe der
Jahrzehnte veroffentlichten Anthologien und Literaturstudien miteinander, so
zeigt sich, dass sich der Kreis der von ithm ausgewihlten sowjetischen
Schriftsteller langsam erweiterte. Schon 1954 schloss Klimovié in seine
Anthologie auch Ubersetzungen von Gafur Gulam ein, den er noch 1949 des
“Kosmopolitanismus” bezichtigt hatte. Klimovi¢s “Meisterwerk” von 1985
enthiilt dann auch ein sehr lobendes Kapitel iiber den tatarischen Schriftsteller
(Galimdzan Ibragimov, der, wie Klimovi¢ mitteilte, in personlichen Begegnun-
gen stets einen grossen Eindruck auf ihn gemacht habe; unerwihnt bleibt dabei
nicht nur, dass Klimovi¢ ihm in der Muhammad-Diskussion des Jahres 1930 (als
Ibragimov bereits stark unter Kritik stand) “Popenargumente” vorgeworfen
hatte, sondern auch, dass Ibragimov im Jahre 1937 in Haft verstarb. Wie im
Falle der Revision seiner Islam-Interpretation von 1962/65 handelt es sich also
auch hier um eine sehr halbherzige, weil die eigene Mitschuld verschweigende
Rehabilitation. Selbstverstandlich ist 1985 auch von den Gefahren des “Kos-
mopolitanismus” keine Rede mehr: “Das Nationale lidsst sich [...] nicht vom
Internationalen trennen”, heisst es nun im Hinblick auf den historischen
Roma,n,105 und auch die ehemals des Paniranismus bzw. Panarabismus und Pan-
1slamismus iiberfithrten Iranisten Boris Zachoder (st. 1960) und Evgenij Bertel’s
(st. 1957) werden nun wieder neutral als anerkannte Fachleute zitiert.'®

Klimoviés letztes Werk, “Ein Buch iiber den Koran, seine Entstehung und
Mythologie™ (1986}, hat wieder ganz den Koran zum Gegenstand, und es ist in
vieler Hinsicht eine Riickkehr zu der mehr wissenschaftlichen Darstellung von
1929. In drei Kapiteln werden der Frithislam, die Abfassung des Korans und

104 Zum Konzept von partijnost’ siche BARBER, 1980:1-11.

105 KriMovi¢, 1985:7. In anderen Arbeiten dieser Jahre zog Klimovi€ sogar den an der Kasaner
Geistlichen Akademie titigen Turkologen Eviimij Malov (1835-1918) oder den Jadidisten
Ismail Gasprinskij (1851-1914) als neutrale Quellen heran, die beide in friitheren Arbeiten
Klimovié¢s nur als Protagonisten von christlicher Missionsarbeit bzw. “Panislamismus”
denunziert wurden; KLiMoviC, 1986:48, 82,

106 KrmoviC, 1985:75.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



124 MICHAEL KEMPER

seine Erforschung sowie das Weltbild des Korans behandelt.'”” Klimovi¢ zog
hier ohne ideologische Ausfille praktisch die gesamte russische und sowjetische
Forschung iiber den Koran als wertvolle Referenzen heran, von Agafangel E.
Krymskij (1871-1942) und Krackovskij sowie dessen Schiilerin K. KaS$taleva
und Evgenij Beljaev bis hin zu Efim Rezvans Koranstudien von 1985. Weiterhin
vertrat er die These, dass der Islam zu einer Zeit entstand, als die alte patriarcha-
lische und stammesbezogene Formation (patriarchal 'no-rodovoj stroj) zerfiel
und “Anfinge der friihfeudalen Form von Ausbeutung” auftraten.'®® Gleichzeitig
kehrte er aber in seinen Beschreibungen Mekkas vollends zuriick zur “Handels-
kapitalismus-Theorie”, ohne dabei allerdings Michail Reisner und die an seine
Interpretation anschliessende frithe marxistische Debatte zu erwihnen. Obwohl
er Muhammad weiterhin als eine legendenumwobene Figur vorstellte,'” zitierte
Klimovi¢ doch wieder reichlich aus der frither von ihm kategorisch abgelehnten
1slamischen biographischen Tradition von Ibn Ishaq und anderen Quellen des 8.
und 9. Jahrhunderts, um Mekka als Handelszentrum zu beschreiben. Der Islam
sei als eine Bewegung zu charakterisieren, welche die verarmten Mekkaner um-
fasste und sich in der Opposition zu den mekkanischen “Héandlern, Wucherern
und Sklavenhaltern” sowie der “Aristokratie der Stimme und der Priesterschaft”
entwickelte. Die Hanifen, die angeblichen Griinderviter des Islams, seien Leute
gewesen, die “sich den alten politischen Glaubensformen gegeniiber skeptisch
verhielten”.""® Die neue Gemeinde habe zwar “entgegen allen modernistischen
Interpretationen kein demokratisches soziales Programm” vertreten,''' doch wird
deutlich, dass die Veremigung Arabiens unter dem Islam zumindest fiir Arabien
selbst (nicht jedoch fiir die mit Gewalt eroberten Gebiete ausserhalb Arabiens)
eine “positive” Entwicklung war, auch wenn die Predigt des Islams die Klassen-
unterschiede unter den Tisch kehrte.'"? Zudem findet er dann doch gewisse
“demokratische Schichten”, zum Beispiel unter denjenigen Muslimen, welche
die vom Kalifen ‘Umar durchgesetzte Koranfassung abgelehnt hitten.'"
Interessant ist hier auch, dass Klimovi¢ erstmals die westliche Islam-
forschung differenzierter betrachtete. Hatte er in fritheren Schriften William

107  KriMovic, 1986 (zweite Auflage 1988).

108 KrivMovic, 1986:9, 257,

109 Vgl KLiMovi¢, 1986:144f, wo er den Orientalisten P.A. Grjaznevi¢ dafiir scharf kritisiert,
dass er Muhammad als historische Figur anerkannte.

110  Krmvovic, 1986:10£, 16, 191,

111 Krimovic, 1986:28.

112 Krimovig, 1986:105.

113 Krmmovic, 1986:65.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 125

Montgomery Watts Studien zu Muhammad immer nur kurz erwihnt und als
“nichts neues bringend” abgekanzelt, so verweist er nun auf Watts Buch {iber
den Islam und das mittelalterliche Europa (von 1972)'" um zu zeigen, dass
heute, “nach dem Zusammenbruch des kolonialen imperialistischen Systems”,
man endlich auch 1m Westen die eigene Verbundenheit gegeniiber den Errun-
genschaften der arabischen muslimischen Welt anerkenne. In seiner erneuten
Diskussion der fragwiirdigen Urheberschaft des Korans erwihnt Klimovi¢ nun
sogar die kritischen Studien von Wansbrough und Burton (beide von 1977), 1dsst
es aber auch nicht aus darauf hinzuweisen, dass er selbst schon 1929 in seinem
Koranbuch die herkémmliche Chronologie der Suren und die Abfassungs-
geschichte nach Néldeke und Schwally angezweifelt hatte (sein provokativer
Vortrag von 1933 bleibt vorsichtshalber unerwihnt).''> Auch auf Edward Saids
Orientalism (von 1978) finden wir keine Verweise, obwohl dieses Buch doch
eigentlich umfassendes Material fiir die sowjetische Kritik am westlichen
Orientalismus hitte liefern kénnen.

Klimovi¢ geht also gegen Ende seines Lebens in jeder Hinsicht auf
Entspannungskurs. Sein letztes Werk endet mit den Worten: “Alle Menschen der
ganzen Welt, unabhingig von ihrer Hautfarbe, ihrer Nationalitit sowie ihren
religiosen Uberzeugungen oder atheistischen Ansichten, vereinen ihre Kriifte im
Kampfe fiir den Frieden und den Fortschritt sowie gegen die atomare Be-
drohung”.''® Damit fiigt er sich ganz in den offiziellen Sprachgebrauch der
Perestrojka-Zeit, die 1m wesentlichen von Zugestindnissen und Abriistungs-
bemithungen gekennzeichnet war. Gorbacev wird hingegen an keiner Stelle
erwihnt; so weit wollte Klimovi¢ dann wohl doch nicht gehen.

Schlussfolgerungen

Klimoviés Gesamtwerk bietet die einzigartige Gelegenheit, den Einfluss der
Politik auf die Orientalistik in der Sowjetunion iiber sechs Jahrzehnte zu

114 KriMovi¢, 1986:114, mit Bezug auf William Montgomery WATT, The Influence of Islam on
Medieval Europe, Edinburgh 1972,

115 KrmMovi¢, 1986:143 und 145, mit Bezug auf John WANSBROUGH, Quranic Studies: Sources
and Methods of Scriptural Interpretation, Oxford 1977, sowie auf John BURTON, The
Collection of the Qur’an, Cambridge 1977.

116 LiMOVIC, 1986:269.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



126 MICHAEL KEMPER
verfolgen.'"” Es stellt sich die Frage, welche Rolle Klimovié fiir die Entwicklung
des Fachs gespielt hat.

Fassen wir zunichst die Entwicklung seines Lebenswerkes kurz zusammen.
Klimovi¢ begann mit Beitrigen zur antireligibsen Propaganda. In seinen ersten
wissenschaftlichen Artikeln schloss er sich der “Handelskapitalismus-These”
Reisners an, als diese bereits vorherrschend war. Im Jahre 1930, ein bis zwei
Jahre nach dem Beginn der Stalin’schen Umwilzungen und der Kultur-
revolution, versuchte er sich selbst an einer Revolution der Muhammad-Inter-
pretation, kam damit aber weder in der Wissenschaft noch in der Propaganda-
mdustrie durch. 1933, als der relativ offene Islamdiskurs der zwanziger Jahre
bereits zusammengebrochen war, l6ste Klimovi¢ sich dann von der “Handels-
kapitalismus-Theorie” und iibernahm das neue Feudalismus-Paradigma. Im
Terrorjahr 1937, als Denunziationen héchst opportun waren, unternahm er einen
schibigen Angniff auf die verdienten Vertreter der philologischen Orientalistik
m der Sowjetunion. Mitte der vierziger Jahre, als die antireligiosen Kampagnen
unterbrochen wurden, erschloss er sich mit Anthologien der Literaturen
Mittelasiens ein neues Feld, auf dem er sprachlich ebensowenig ausgebildet war
wie 1n der Islamwissenschaft. Den Angriff auf die professionellen Orientalisten
setzte er fort im Jahre 1949, wobei er nun das bereits seit emem Jahr gingige
Schlagwort vom “Kosmopolitanismus™ aufgriff und fiir seine Kritiken nutzbar
machte. Ein Jahr nach Stalins Tod, im Jahre 1954, baute er in dhnlicher Weise
das aktuelle Schlagwort vom “Personlichkeitskult” in seinen Islamdiskurs iiber
Muhammad ein. In den spiten fiinfzigern sprang er auf den Zug der wieder er-
starkten antireligidsen Propaganda unter Chruséev, indem er weitere Pamphlete
lieferte. Anfang der 1960er wandte er sich dann wieder einer wissenschaftlichen
Beschreibung des Islams zu und “‘rehabilitierte” dabei gewissermassen viele der
Orientalisten, die er zuvor so schwer beschiidigt hatte, versuchte sich also wieder
m die wissenschaftliche Orientalistik einzugliedern. In dhnlicher Weise feierte er
m seinen literarischen Arbeiten der 1970er Jahre nun auch wieder mittel-
asiatische und tatarische Schriftsteller, die er zuvor denunziert hatte. In seinen
Islamschriften kehrte er bereits in den frithen 1960ern wieder zu einer positiven
Interpretation der “Hanifen” und damit des Frithislams zuriick; damit emher ging
eme Riickkehr zur arabischen frithen Historiographie iiber Muhammad, die er
1930 in Bausch und Bogen als Erfindung abgetan hatte. Dies erforderte eine
vorsichtige Distanzierung von seiner kategorischen Leugnung der historischen

117 Fir die vergleichbar lange Karriere des sowjetischen Historikers 1.I. Minc siche MaCKIN-
NON, 2005.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 127

Personlichkeit Muhammads. Das Feudalismus-Paradigma blieb in verwiisserter
Form bestehen, bezog sich nun aber wieder vornehmlich auf die Kalifatszeit.
Zum Ende seiner Karriere, in der zweiten Hilfte der 1980er, kehrte er zur
“Handelskapitalismus-Theorie” zuriick. Gleichzeitig nahm er auch Abstand von
seiner generellen Verdammung der “bourgeoisen” Literatur des Westens, was
sich ganz in den Geist der Perestrojka fiigte.

Aus alledem wird deutlich, dass Klimovi¢ ein ideologischer Trittbrettfahrer
war: Seine Beitrige waren Reaktionen auf jeweils vorangegangene politische
Verinderungen. Gleichzeitig aber gelang es ithm mehrfach, diese politischen
Veridnderungen als erster in die Orientalistik zu tragen, und gerade hier wohl
liegt sein fragwiirdiges Verdienst.

Die meisten der von ihm scharf angegriffenen Forscher und Autoren
standen unter grossem politischem Druck. Viele von thnen, darunter Asfendiar-
ov, Tomara, Sami und Ibragimov, fanden den Tod in den Terrorjahren 1937-38.
Andere seiner Opfer, darunter Krackovskij, Bertel’s und Zachoder, iiberlebten
die Stalinzeit zutiefst verunsichert. Klimovi¢s Attacken gaben dabei wohl kaum
jemals den direkten Ausschlag fiir Verfolgungen und Erschiessungen, trugen
aber sicherlich zu laufenden oder kurze Zeit spiter einsetzenden Hetzkampagnen
gegen die betreffenden Personen bei. Auch hier entpuppt sich der Bluthund als
Trittbrettfahrer; seine Opfer sind in den allermeisten Fillen bereits angeschlagen
und wehrlos.

Warum unternahm er diese Angriffe? Zum emen ist bei Klimovi¢ schon
friih ein grosser Eifer zu erkennen, sich einen Namen als Fachmann zu machen;
da er dies nicht durch eigenstindige Quellenarbeit leisten konnte, vor allem weil
ithm dazu die Ausbildung in Islamsprachen fehlte, war er auf die Vorarbeiten der
professionellen Orientalisten angewiesen. Hier kam ithm im iibrigen die Kenntnis
europdischer Sprachen zugute, und es ist wahrscheinlich, dass seine Arbeit in
atheistischen und parteinahen Organisationen thm iiber die Jahrzehnte hinweg
einen gewissen Zugang zu neuen westlichen Publikationen sicherte, die anderen
Wissenschaftlern nicht immer zur Verfiigung standen. Durch diese Umstiinde
kam es fast automatisch, dass sein Schwerpunkt nicht auf eigenstindiger islam-
wissenschaftlicher Forschung lag, sondern auf dem Diskurs éiber die Forschung.
Ideologischer Fifer war so ziemlich das einzige, was er als Aussenseiter zu
diesem Diskurs beitragen konnte. Er wuchs auf in emer Zeit des alles durch-
dringenden ideologischen Kampfes gegen den “inneren und &dusseren Feind”,
und Klimovi¢ personifiziert geradezu den neuen sowjetischen Forscher, der die
“bourgeoisen Spezialisten” aus ideologischen Griinden strikt ablehnen muss,
gleichzeitig aber auf deren Quellenarbeiten dringend angewiesen ist.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



128 MICHAEL KEMPER

Gleichzeitig fillt auf, dass seine heftigen Ausfille von 1933 und 1949 auch
Repliken auf Kritiken anderer Marxisten an seinen eigenen Werken waren. Im
Simme der marxistischen Formel von “Kritik und Selbstkritik” ging Klimovi¢
mmitten seiner Verleumdungen durchaus auch auf eigene, bereits von anderen
aufgedeckte “Fehler” ein. Es ist indes unwahrscheinlich, dass er zu den herben
Attacken auf Kollegen gezwungen war, um seine eigene Haut zu retten, und wir
haben bislang keinen Hinweis darauf, dass er selbst einmal politischer
Verfolgung anheimgefallen wiire. In den letzten Jahrzehnten seiner Karriere
hatte der politische Druck in der Sowjetunion dann soweit nachgelassen, dass er
es sich erlauben konnte, schrittweise zu fritheren Positionen zuriickzukehren.

Im sowijetischen Diskurs iiber den Islam hatte Klimovi¢ zweifellos eine
besondere Position mne, und dies nicht nur, weil er iiber mehr als sechs Dekaden
m Auflagenhthen publizieren konnte, von denen akademische Orientalisten
nicht zu triumen wagten. Mit seiner Kombination der Felder Propaganda,
Islamkunde und Literaturwissenschaft war er ein wichtiges Verbindungsglied
zwischen Partei bzw. partemahen Organisationen und der Wissenschaft ebenso
wie auch zwischen verschiedenen Forschungsfeldern (wie Islamkunde sowie
Geschichte und Literaturen Mittelasiens). Bei alledem, so scheint mir, hat er
seine Aussenseiterposition nie verlassen. Auch hat er meines Wissens keine
Schule aufbauen kénnen; in der Erinnerung der Uberlebenden ist er eine
verhasste Figur, die das Scheitern der sowjetischen marxistischen Islamkunde
verkdrpert.

Bibliographie

ACHMEDOV, Alim

1982 Social’naja doktrina islama. Moskau.

ASFENDIAROV, Sandzar D.

1928 Materialy 'k izuceniju istorii vostoka. Cast’ pervaja: Priciny
vozmiknovenija islama. Samarkand.

ASHER, Harvey

1972 “The Rise, Fall, and Resurrection of M.N. Pokrovsky”. In: Russian
Review 31,1 (Jan.):49-63.

BARBER, John

1980 Soviet Historians in Crisis, 1928-1932. New York.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 129

BELJAEV, Evgenij

1934 Klassovaja suscénost’ islama. Ob7jasnitel’nyj tekst diapozitivnogo
fil'ma pod obscej redakcii C SVB. Moskau: Sojuztechfil’m.

BLAGOVA, G.F.

2005 “AN. Samojlovi¢ kak ucenyj-tjurkolog — lingvist, issledovatel” istorii
sredneaziatsko-tjurkskich literatur 1 istorii literaturnych jazykov™. In:
G.F. Blagova / D.M. Nasilov (Hg.), A.N. Samoilovic. Tjurkskoe jazy-
koznanie. Filologija. Runika. Moskau, 2005:13-50.

BOBROVNIKOV, Vladimir

1999 “Gosudarstvo 1 adat v sovetskom Dagestane™. In: Chelovek i pravo, hg.
von N.N. Novikova und V.A. Tishkov. Moskau:165-172.

BRANDENBERGER, David

2002 National Bolshevism: Stalinist Mass Culture and the Formation of
Modern Russian National Identity, 1931-1956. Cambridge, Mass.;
London.

CHARAPINSKIJ, Ja.L.

1962 “Islam®. In: Populjarnye lekcii po ateizmu. Moskau.

DITIAKIN, V.
1927 “Marks 1 Engel’s o proischozdenii 1 su$¢nosti islama”. In: Ateist
22:80-92.

DOLININA, Anna A.

1994 Nevol’nik dolga. Sankt Peterburg.

1959 Rezension auf V.V. Naumkin / .M. Smiljanskaja (Hg.), Neizvestnye
stranicy oteCestvennogo vostokovedenija (Moskau 1997). In: Vostok
2:192-196.

DUNN, Stephen P.

1982 The Fall and Rise of the Asiatic Mode of Production. London u.a.

EISSENSTAT, Bernard W.

1969 “M.N. Pokrovskii and Soviet Historiography: Some Reconsiderations™.
In: Slavic Review 28.4:604-618.

ENTEEN, George M.

1984 (1978) “Marxist Historians during the Cultural Revolution: A Case Study
of Professional In-Fighting”. In: Sheila Fitzpatrick (Hg.), Cultural
Revolution in Russia, 1928—1931. Bloomington:154-168.

FITZPATRICK, Sheila

1984 (1978) “Cultural Revolution as Class War”. In: Dieselbe (Hg.), Cultural
Revolution in Russia, 1928—-1931. Bloomington.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



130 MICHAEL KEMPER

GROSSMAN, Joan Delaney

1973 “Khrushchev’s Anti-Religious Policy and the Campaign of 19547, In:
Soviet Studies 24, no. 3 (Jan.):374-386.

KEMPER, Michael

2009 “The Soviet Discourse on the Origin and Class Character of Islam,
1923-1933”. In: Die Welt des Islams 49,1:1-48 (im Druck).

KLIMOVIC, Ljucian

1927 “Religioznoe dvizenie v Tatarskoj respublike”. In: Antireligioznik
4:55-61.

1927a  “K voprosu o proischozdenii islama”. In: Ateist 18 (April}:52-63.

1928 “Iz 1storn Santaznoj praktiki christianskoj cerkvi”. In: Ateist 25
(Feb.):61-63.

1928a  “Voskressee iz mertvych®. In: Ateist 31 (Aug.}:79-90.

1929 Soderzanie korana. S predisloviem i pod redakciej prof. V. Ditjakina.
Moskau: Ateist.

1929a  Socialisticeskoe stroitel ’stvo na vostoke i religija. Moskau/Leningrad.

1930 “Musul’manskij vostok 1 imperialistieskij zapad®. In: Ateist 56, 57,

1931 “Suséestvoval 11t Mochammed? Diskussija v Kommunisti¢eskoj
akademii v antireligioznoj sekcii instituta filosofir 12/X1 1930g. po
dokladu L.I. Klimovi¢a”. In: Voinstvujuscij ateizm 2-3:189-218.

1932 Musul ' manam dajut chalifa. Moskau.

1933 “Marks 1 Engel’s ob islame 1 problema ego proischozdenija v
sovetskom islamovedenii”. In: Revoljucionnyj vostok 3—4 (19-20):59—
92

1933a  Bor 'ba za trudjascujusja molodez i religija. Zagorsk.

1935 (mit E. Beljaev und N.A. Smirnov) “Islam”. In: Bo/’Saja sovetskaja
enciklopedija. Band 29. Moskau:371-406.

1936 Islam v carskoj Rossii. Moskau: Gosud. antireligioznoe izdatel’stvo.

1937 “0 "Trudach pervoj sessii arabistov’i “Spiske rabot akademika I.Ju.
Krackovskogo’. In: Pod znamenem marksizma 7:178-184.

1937a  Ob islame. Moskau: Molodaja gvardija.

1940 Doloj parandzu!. Moskau.

1940a  Kurban-bajram. Grozny].

1947 (Hg.) Chrestomatija po literature narodov SSSR. Moskau (2. Aufl.
19597,

1949 “Za marksistsko-leninskoe osveSéenie istornn literatury 1 iskusstva
narodov srednei Azii 1 Azerbaidzana®. In: Druzba narodov 4:123-142.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



1949b

1951
1954
1954a
1958
1958a
1958b
1959
1965
1971
1971a

1972

1973
1976

1978
1981

1985

1986

LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 131

(mit P. SKOSYREV) “Vstupitel’noe slovo®. In: Antologija turkmenskoj
poezii, zusammengest. von B. Karryev, M. Kosaev und D. Chaldurdy.
Moskau.

(Red. und Anm.) Sadriddin S. Ajni. Buchara. Vospominanija. Ubers.
S.P. Borodin. Moskau (weitere Aufl. Stalinabad, 0.].).

(Hg.) Literatura narodov SSSR. Sbornik dlja 10 klassa srednej skoly.
Moskau (6. Aufl. Moskau 1959).

Material k lektsii po teme ‘Islam, ego proischoZdenie | social’naia
suscénost””. Moskau: Vsesojuznoe obS¢estvo po rasprostraneniju
politi¢eskich 1 nauénych znanij.

Islam i Zen$cina. Moskau.

Obrjady, prazdniki i kul’t sviatych v islame. Groznyi.

Koran i ego dogmaty. Alma Aty.

(Hg.} Iz istorii literatur sovetskogo vostoka. Moskau: Goslitizdat.
Islam. Ocerki. Moskau: Nauka (2. Auflage).

(Hg.) Literatura narodov SSSR. Chrestomatija. 2 Binde. Moskau:
Prosvedcenie.

Nasledstvo i sovremennost’. OCcerki o nacional’nych literaturach.
Moskau (2. Aufl. 1975).

Pesnja, staviaja knigoj. RoZdennaja Oktiabrem poezija. 2. Aufl.
Moskau.

Mysliteli vostoka ob islame. Moskau.

(Hg.) Literatura narodov SSSR. Chrestomatija. Moskau (2. Aufl. 1979,
3. Aufl. 1982).

Pisateli vostoka ob islame. Moskau.

(Hg. mit V.N. OSOKIN} Skazanija stoletii: epos narodov SSSR.
Moskau.

Istorizm, idejnost’, masterstvo. Issledovanija, etjudy. Moskau:
Sovetskij pisatel’.

Kniga o korane, ego proischoZdenii i mifologii. Moskau: Izdatel’stvo
politi¢eskoj literatury (2. Aufl. 1988).

KRACKOVSKI, Ignacij Ju.

1937

“Istorija arabskoj literatury 1 ee zadaéi v SSSR”. In: Trudy pervoj sessii
arabistov 14-17 ijunja 1935. Trudy Instituta vostokovedenija AN
SSSR, XXIV. Moskau; Leningrad.

KUzNECOVA, N.A. / L.M. KULAGINA

1970

Iz istorii sovetskogo vostokovedenija, 1917-1967. Moskau.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133



132 MICHAEL KEMPER

MACHMUDOV, M.

1990 “Partijno-gosudarstvennaja dejatel’ost” S.D. Asfendiarova v Turke-
stane”. In: SandzZar DZafarovic Asfendiarov, Alma-Ata, S. 44—60.

MACKINNON, Elaine

2005 “Writing History for Stalin: Isaak Izraclevich Mints and the Istoriia
grazhdanskoi voiny™. In: Kritika 6,1:5-54.

MILIBAND, SOFIJA

1995 Biobibliograficeskij slovar’ otecestvennych vostokovedov s 1917 g
Zweite, erw. Ausgabe. Moskau, 2 Binde.

NAUMOV, Ch.

1932 “Protiv populjarizacii burzuaznogo islamovedenija (K voprosu o
proischozdenii islama)”. In: Revoljutsionnyj vostok 3—4 (15-16):325—
339.

OrRLOV, R.

1935 “Vvedenie”. In: Vostok. Shornik vtoroj (Literatura Irana X-XV v.).
Moskau/Leningrad:3-22.

PERIS, Daniel

1998 Storming the Heavens: The Soviet League of the Militant Godless.
Ithaca, London.

Porov, S.

1935 “KUTV — Kuznica kadrov dlja sovetskogo Vostoka”. In:
Revoljucionnyj Vostok 2 (30):189-199.

REISNER, Michail

1926 “Koran 1 ego social’naja ideologija” (I). In: Krasnaja nov’, 8:134-149.

1926a “Koran i1 ego social’naja ideologija” (II). In: Krasnaja nov’, 9:146—
164.

RIDDELL, John

1993 (Hg.) To See the Dawn. Baku, 1920 — First Congress of the Peoples of
the East. London u.a.

ROSEFIELDE, Steven

1996 “Stalinism in Post-Communist Perspective: New Evidence of Killings,
Forced Labour and Economic Growth i the 1930s”, Europe-Asia
Studies 48,6 (Sept.):958-987.

SOME MATERIALS

1949 “Some Materials on the Recent Attacks agamst Cosmopolitanism”. In:
Soviet Studies 1, no. 2 (Okt.}:178-188.

AS/EA LXII1-2009, 8. 93133



LIUCIAN KLIMOVIC: DER IDEOLOGISCHE BLUTHUND 133

SULEIMENOV, R.V.

1990 “Vidnyj dejatel’ socialisti¢eskogo stroitel’stva v Srednej Azii i
Kazachstane, u¢enyj-vostokoved®. In: SandzZar DZafarovic Asfendiar-
ov. Alma-Ata:3-26.

SUMJACKII, B.Z.

1928 “Yurnal ‘Novyj Vostok” No. 20-21". In: Revoljucionnyj Vostok, 4-
5:419-426.

TOLZ, Vera

2008 “European, National, and (Anti-) Imperial: The Formation of
Academic Oriental Studies in Late Tsarist and Early Soviet Russia”.
In: Kritika, 9,1:53-81.

TOMARA, Michail

1930 “Proischozdenie islama 1 ego klassovoe osnovanie”. In: Afeist, 58
(Nov.):19-47.

TUCKER, Robert C.

1954 “The Metamorphosis of the Stalm Myth”. In: World Politics, 7:1
(Oct.}:38-62.

VAN REE, Frik

2002 The Political Thought of Joseph Stalin: A Study in Twentieth-Century
Revolutionary Patriotism. London, New York.

VASIL’KOV, Jaroslav V. und Marina Ju. SOROKINA (Hg.)

2003 Liudy i sud’by. Biobibliograficeskij slovar’ vostokovedov-Zertv politi-
ceskogo terrora v sovetskij period (1917-1991). St. Petersburg.

WALTERS, Philip

1993 “A Survey of Soviet Religious Policy”. In: Sabrina Petra Ramet (Hg.),
Religious Policy in the Soviet Union. Cambridge: 3-30.

AS/EA LXI[I+12009, 8. 93-133






	Ljucian Klimovič : der ideologische Bluthund der sowjetischen Islamkunde und Zentralasienliteratur

