
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 4

Artikel: "Darum nennt man uns Libanesen" : Rabih Alameddine über die
unerträgliche Leichtigkeit, nirgendwo zuhause zu sein

Autor: Pflitsch, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN”
Rabih Alameddine über die unerträgliche Leichtigkeit,

nirgendwo zuhause zu sein1

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182

Andreas Pflitsch, Berlin

Abstract

Born in 1959 in Jordan to a family of Lebanese Druze origin, the painter and writer Rabih Alam&

eddine was raised and educated in Kuwait, in Lebanon and in England. Today he lives in San

Francisco and in Beirut. His novel Koolaids. The Art of War 1998), a non&linear, highly frag&

mented textual mosaic, narrated by a multitude of voices, circles the topics of identity, belonging
and fitting. In his second novel I, the Divine 2002) the Lebanese&American protagonist Sarah

Nour el&Din plans to write her memoir. Again and again she begins with the first chapter, trying
out different stylistic levels, different modes and genres of writing, and even different languages.

After fourty&three first chapters Sarah admits to herself, that she failed – and yet, the sum of her

failing attempts of writing her memoir is her memoir.

Survival of the fittest

Identität und Zugehörigkeit erweisen sich immer seltener als Selbstverständlichkeit.

“In America, I fit, but I do not belong. In Lebanon, I belong, but I do not

fit.” Derart knapp und lakonisch bringt einer der vielen ineinander verschwimmenden

Erzähler in Rabih Alameddines erstem Roman Koolaids. The Art of War
seine Zwischenposition auf den Punkt.2 Heimat, herkömmlich als gegeben ange-

1 Der Text beruht auf einem Vortrag zu Rabih Alameddine, der im März 2005 in Bern auf der
EURAMAL-Konferenz “The Creativity of Diaspora/Exile” sowie im Juni 2005 auf dem

Workshop “ArabAmericas. TransAtlantic” des Arbeitskreises Moderne und Islam am

Wissenschaftskolleg zu Berlin gehalten wurde und unter dem Titel “To fit or not to fit.
Rabih Alameddine’s novels Koolaids and I, the Divine” erschienen ist in: ArabAmericas.

Literary Entanglements of the American Arab World, Madrid, Frankfurt/M.: Iberoamericana,

Vervuert 2006:275–283). Die vorliegende Fassung wurde u.a. um Überlegungen

eines Vortrags erweitert, der am 26. Januar 2006 unter dem Titel “‘You have your Lebanon

and I have mine’. ‘Home’ in Transnational Lebanese Literature” an der Lebanese American
University in Beirut gehalten wurde.

2 Rabih ALAMEDDINE, Koolaids. The Art of War, New York: Picador, 1998:40.



1168 ANDREAS PFLITSCH

sehen und hingenommen, wird zunehmend zur Aufgabe, der es sich zu stellen

und die es zu reflektieren gilt, ja die zum alles bestimmenden Fixpunkt einer
exzentrischen Diaspora-Identität werden kann. Alameddine hat mit seinen Romanen

und Erzählungen darauf hingewiesen, was es bedeutet, wenn man diese

Büchse der Pandora öffnet. Der Autor selbst wurde 1959 als Sohn libanesischer
Drusen in Jordanien geboren, wuchs in Kuwait, im Libanon und in England auf
und lebt heute als Maler und Schriftsteller in San Francisco und in Beirut. Sein

1998 veröffentlichter Roman Koolaids ist eine multiperspektivisch erzählte Kollage

ohne Plot, ein Text, der in seiner verdichteten, fast aphoristischen
Zuspitzung Fiktion und Dokumentation miteinander verknüpft. “Death comes in
many shapes and sizes, but it always comes”, lautet der erste Satz, der wie ein

Kehrreim mehrmals im Verlauf des Romans wiederholt wird.3 Die
AIDSEpidemie in Amerika und der Bürgerkrieg im Libanon verschmelzen, so

formulierte es Publisher’s Weekly, zu einem “graphic portrait of two cultures

torn from the inside.”4 Die vielleicht treffendste Charakterisierung des Romans,

der trotz seines tragischen, düsteren Inhalts vor Witz sprüht, liefert der Text
selber: “I wanted to write an endless book of time”, heißt es an einer der vielen
selbstreferentiellen Stellen des Buches, wo der Autor zum Erzähler und der
Erzähler zum Autor wird – und an der eine literaturhistorische Einordnung
zugleich angeboten und gebrochen und dadurch in der Schwebe belassen wird:

It would have no beginning and no end. It would not flow in order. The tenses would make

no sense. A book whose first page is almost identical to the last, and all the pages in
between are jumbled with an interminable story. A book which would make both Kant and

Jung proud. – I was not able to do it. I would have been copying the master. Borges did it
before me.5

Von Borges hat dieser Erzähler zudem gelernt, dass die historische Wahrheit
keineswegs in dem liegt, was stattgefunden hat, sondern vielmehr darin, was wir
denken, was stattgefunden habe.6 Entsprechend frei trägt er einige Thesen vor,

3 Ebd.:1.
4 Zitiert nach dem Klappentext ebd.

5 Ebd.:118.

6 Ebd.:12: “Cervantes told me history is the mother of truth. Borges told me historical truth is
not what took place; it is what we think took place.” Das Misstrauen der Geschichte und der

Geschichtsschreibung gegenüber ist insbesondere für den Libanon wenig überraschend. Bis
heute existiert keine von allen im Lande lebenden konfessionellen und ethnischen Gemeinschaften

gleichermaßen akzeptierte ‘Nationalgeschichte’. Vgl. dazu Axel HAVEMANN,

Geschichte und Geschichtsschreibung im Libanon des 19. und 20. Jahrhunderts. Formen und

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182



“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN” 1169

die als Zeugnis eines bunten Cocktails von ideologischer Verblendung,
klischeebesetztem Vorurteil und bitterer Wahrheit die Ansicht unterstreichen, dass die
Wirklichkeit bisweilen die phantastischeren Fiktionen bereithält als die
Vorstellungskraft:

So Billy Shakespeare was queer.

Ronnie was the greatest president in history, right up there on Mount Rushmore.

AIDS is mankind’s greatest plague.

Israel only kills terrorists.

America never bombed Lebanon.
Jesus was straight. Judas and he were just friends.
Roseanne’s parents molested her as an infant.
Menachim Begin and Yasser Arafat deserved their Nobels.

And Gaetan Dugas started the AIDS epidemic.7

Alameddines Roman, schrieb Amy TAN in einer Besprechung, “is the
companion guide to The Tibetan Book of the Dead, The Diary of Anne Frank, and

the history of the world. It is hysterical in both senses, hilarious and loudly
disturbing. Where else does Krishnamurti meet Eleanor Roosevelt and Tom
Cruise?) Like Zen koans, Koolaids issues pronouncements while pointing out
the absurdities of any kind of truth. It contemplates the meaning of death while
redefining the meaninglessness of life. It looks at the great cycle of history,
destiny, and literature and puts them on spin and recycle.”8 Die Tore, die
Normalität und Wahnsinn, die Vernunft und Phantastik für gewöhnlich sauber

voneinander trennen, werden weit geöffnet. Vernunft sei zu nichts anderem gut
als “to mummify reality in moments of calm or analyze its future storms, never
to resolve a crisis of the moment.”9 Der vorgeblich realitätsverkennende Wahn
hingegen werde der Wirklichkeit in ihrer Unübersichtlichkeit vielleicht eher
gerecht als jede Form von Realismus: “I wonder if being sane means disregarding
the chaos that is life, pretending only an infinitesimal segment of it is reality.”10

Funktionen des historischen Selbstverständnisses, Beirut/Würzburg: Ergon, 2002. Vgl. auch

ALAMEDDINE, Koolaids:59: “Rewriting history is a passion for most Lebanese.”

7 Ebd.:12.
8 Die Besprechung wurde als Frontcover der Paperback-Ausgabe des Romans gedruckt. Amy

Tan schließt: “This is an absolutely brilliant book – daring in its somersault of literary feasts

and allusions, an antidote for anyone who suffers from the blahs or an excess of
selfsatisfaction.

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182

I hope it’s widely read.”

9 ALAMEDDINE, Koolaids:106.

10 Ebd.:184.



1170 ANDREAS PFLITSCH

Immer wieder werden in Koolaids die beiden ganz unterschiedlichen und

dennoch in ihrer tödlichen Bedrohung für die Protagonisten ähnlich katastrophalen

Herausforderungen, die Ausbreitung des AIDS-Virus und der Bürgerkrieg,

der zwischen 1975 und 1990 im Libanon wütete, parallelgesetzt, etwa
wenn einer der Protagonisten die Telefonnummern von Freunden aus seinem
Adressbuch ausstreicht, die an AIDS gestorben sind. Das erinnert dessen Mutter
an frühere Zeiten. Sie schreibt in ihr Tagebuch: “In the eighties, I would go
through my phone book every year. So many friends died, so many simply
moved away, emigrated. The war took a terrible toll.”11 In einem anderen
Tagebucheintrag heißt es:

March 20th, 1976

Dear Diary,
This day is without a doubt the worst day of my life. The shelling was getting closer to our
apartment.12

Wenige Seiten später lesen wir, wie sie zwölfeinhalb Jahre danach, als ein
verspätetes Echo auf den “schlimmsten Tag” ihres Lebens, die Nachricht von der
tödlichen Krankheit ihres Sohnes trifft:

September 5th, 1988

Dear Diary,
Today is without doubt the worst day of my life. Samir told me he has the AIDS virus.13

Wenn die Rede auf die ‘guten alten Zeiten’ kommt, ist sich der Leser nie ganz

sicher, ob die libanesische Vorkriegszeit gemeint ist oder die Zeit, bevor die

AIDS-Gefahr allgegenwärtig wurde.14 In Gestalt des amerikanischen Präsidenten

11 Ebd.:31.

12 Ebd.:5.
13 Ebd.:16. Es gibt noch eine dritte Parallelstelle ebd.:47: “July 4th, 1967 – Dear Diary, – This

is without a doubt the worst day of my life. It looks like we have to go back to Beirut. My
husband can’t take it here in Washington anymore.” Das Datum des Tagebucheintrags steht

einmal mehr für die den Roman durchziehende Überblendung amerikanischer und

libanesischer Verhältnisse: Der Tag, der 4. Juli, ist der Nationalfeiertag der USA; das Jahr

1967 verweist auf die für die arabischen Staaten katastrophale Niederlage gegen Israel im
Junikrieg.

14 Vgl. ebd.:88: “The good old days”, das war die Zeit der sexuellen Freizügigkeit, als man

sich ohne fatale Konsequenzen fürchten zu müssen in der schwulen Subkultur auslebte, eine

unbekümmert hedonistische Zeit, die der Erzähler nur vom Hörensagen kennt, da er unter

der Gnadenlosigkeit der späten Geburt zu leiden hat: “I did not really know the good old

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182



“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN” 1171

Ronald Reagan treffen sich die beiden Katastrophen – vereint ausgerechnet

durch dessen konsequente Ignoranz ihnen gegenüber: “Lebanon, like AIDS, was

hardly ever mentioned by our president.”15

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182

Home sweet home? Eine Selbstbezichtigung

Die Definition des Libanons und der Libanesen, die der Erzähler in Alameddines
Roman versucht, fällt ausgesprochen lakonisch und darum, trotz pathetisch großer

Worte, zurückgenommen und vergleichsweise emotionslos aus: “Lebanon is
a piece of land not a peace of heaven at all – you only have to be in Beirut in
the summer) but it’s our land, our home even if we are not actually living
there). It’s our Sweet Home and we love it. So we are called Lebanese.”16 Doch
so unkompliziert wie es hier behauptet wird, ist das ‘Libanesischsein’ in der

Fremde, wenn diese immer vertrauter und normaler, die ‘Heimat’ dagegen aber

immer fremder und ferner wird, nicht. Innere Konflikte können sich zu einer
veritablen Schizophrenie auswachsen, die Aggressionen hervorbringt und nach
beiden Seiten gleichermaßen unzufrieden und unbefriedigt bleibt. Als “happiest
day in my life” bezeichnet da jemand den Tag, als er die amerikanische
Staatsbürgerschaft erhält und endlich seinen libanesischen Pass zerreißen darf:
“That was great. Then I got to hate Americans. And I really do.”17 Endlich
offiziell dazuzugehören in der zweiten Heimat erweist sich nicht als Erfüllung,
denn “America is the birthplace of Wheel of Fortune and I will never forgive it
for that.”18 Identität kann sich als Gefängnis erweisen, als eine schwere Bürde,
die abzuwerfen zu einer wie besessen verfolgten, so leidvollen wie
leidenschaftlichen Lebensaufgabe werden kann. Nationale Klischees und kulturelle
Stereotype bedrängen, belagern Alameddines Erzähler, bis er verbal um sich zu
schlagen beginnt und atemlos stammelnd hervorstößt:

days. People started dying when I came out.” Die gute alte Zeit war aber auch die Zeit, als

man sich in Beirut frei bewegen konnte, ohne Gefahr für Leib und Leben fürchten zu
müssen (“No Israeli planes, no Syrian tanks, no shelling waking you up at night.”) oder von
Flüchtlingselend am Strand belästigt zu werden. Auch hier kommt unser Erzähler zu spät: “I
did not really know the good old days. I was too young when the war started.”

15 Ebd.:234f.

16 Ebd.:183.

17 Ebd.:243.

18 Ebd.:243.



1172 ANDREAS PFLITSCH

Something English. That’s what I want. I am too tired of America and the Americans. Still
they are better than the French. I hate the French, probably more than I hate Americans.

Such arrogant bastards. [...] But they are better than the Lebanese. The Lebanese are just
arrogant. I fucking hate the Lebanese. I hate them. They are so fucked up. They think they

are so great, and for what reason? Has there been a single artist of note? A scientist, an

athlete? They are so proud of Gibran. Probably the most overrated writer in history. I don’t
think any Lebanese has ever read him.19

Dieser Rundumschlag deutet bereits an, dass unser Held es nicht allein mit
seiner neuen amerikanischen Identität schwer hat, sondern ebenso mit seinen

libanesischen Wurzeln, die er verzweifelt und erfolglos abzulegen versucht.
Weglaufen erweist sich als zwecklos, unmöglich und manchmal sogar
kontraproduktiv, wenn sich der Befreiungsversuch um jeden Preis als die eigentliche
Fessel entpuppt:

I tried hard to rid myself of anything Lebanese. I hate everything Lebanese. But I never

could. It seeps through my entire being. The harder I tried, the more it showed up in the

unlikeliest of places. But I never gave up. I do not want to be considered a Lebanese. But
that is not up to me [...] Nothing in my life is up to me.20

Heimat als Utopie

Ein Jahr nach seinem Erstling Koolaids veröffentlichte Alameddine 1999 eine

Sammlung mit Erzählungen unter dem Titel The Perv21 und 2002 seinen zweiten
Roman I, the Divine. A Novel in First Chapters.22 Der ‘Roman’ besteht tatsächlich

aus dreiundvierzig ‘ersten’ Kapiteln. Sarah Nour el-Din, die
libanesischamerikanische Protagonistin, versucht ihre Memoiren zu schreiben. Benannt

wurde sie nach der Schauspielerin Sarah Bernhardt, die auch als ‘the divine
Sarah’ bekannt war und die ihr Großvater derart überschwenglich bewundert
hatte, dass er die Tatsache, ihr einmal persönlich begegnet zu sein, für das

19 Ebd.:242f.
20 Ebd.:243f.
21 Rabih ALAMEDDINE, The Perv. Stories, New York: Picador, 1999. Zu der darin enthaltenen

Erzählung The Changing Room S. 63–80) vgl. A. PFLITSCH, “‘Peter Gabriel left Genesis in
the summer of 1975’. Rabih Alameddine über unterschiedliche Unterschiede”, in: Figurationen.

gender – literatur – kultur, Nr. 1, 2005:13–22.
22 Rabih ALAMEDDINE, I, the Divine. A Novel in First Chapters, London: Weidenfeld &

Nicolson, 2002.

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182



“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN” 1173

wichtigste Ereignis in seinem Leben hielt.23 Wieder und wieder beginnt Sarah

Nour el-Din mit dem ersten Kapitel ihrer Memoiren, probiert verschiedene
Stilebenen aus, ändert den Tonfall, nutzt mal die Erste, mal die Dritte Person,

versucht es mit Dialogen, dann mit ausführlichen Landschaftsbeschreibungen

oder Stadtimpressionen und sogar mit verschiedenen Sprachen: Zwei ‘erste’
Kapitel sind in französischer Sprache geschrieben. Manche Kapitel sind nur
wenige Zeilen lang, andere erstrecken sich über zehn, zwanzig und mehr Seiten.

Der Autor nutzt auch ‘fiktionalisierte’ Paratexte wie Titelseiten und
Widmungen.

Im dreiundvierzigsten ‘ersten’ Kapitel, das zugleich das letzte in
Alameddines Buch darstellt, sitzt Sarah vor ihrem Fernseher, isst Eis und bemerkt: “I
was having trouble writing my memoir, not being able to figure out how to
attack it. I had tried different methods, but the memoir parried back expertly.” In
dieser für Alameddine typischen selbstreferentiellen Passage widerspricht sich
die Erzählerin, indem sie zugleich Recht hat und nicht Recht hat: sie ist mit ihrer
Lebensbeschreibung gescheitert, doch die gescheiterten Versuche, ihre
Memoiren zu schreiben, ergeben zusammengenommen nichts anderes als ihre

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182

Memoiren.
Was auf den ersten Blick nach nicht viel mehr aussieht als einer netten und

witzigen Idee, einem “structural gimmick”, wie Publishers Weekly schrieb,
erweist sich schließlich als ebenso trickreicher wie effektiver Kunstgriff, mit
dem es dem Autor gelingt, Sarahs Leben in all seiner Vielfalt und Zerrissenheit,
mit seinen Widersprüchen und Brüchen darzustellen und eine Biographie in
Fragmenten zu schreiben, die sich dem chronologischen Ablauf widersetzt und
dennoch in einer Weise konsequent und konsistent ist, die eine traditionell
nacherzählte Lebensbeschreibung kaum erreichen kann. Für Amy Tan sind

Struktur und Aufbau des Romans “literary genius” und “perfect to the notion of
someone reinventing and revising herself.”24

Indem sie sich neu erfindet, neu zu sehen lernt und immer wieder neu

versucht, was sie sieht und zu wissen glaubt niederzuschreiben, denkt Sarah, wie
die zumeist männlichen Protagonisten in Koolaids, fortwährend über Identität
nach, über Zugehörigkeit und Heimat. “Whenever she is in Beirut”, heißt es an
einer Stelle, “home is New York. Whenever she is in New York, home is Beirut.
Home is never where she is, but where she is not.”25 Die Heimat, das Zuhause

23 Ebd.:3.

24 Zitiert nach dem Klappentext ebd.

25 Ebd.:99.



1174 ANDREAS PFLITSCH

erweist sich somit paradoxerweise nicht als der Ort, wo man ist, sondern als der

Ort, nach dem man sich sehnt. Sarah definiert damit ‘home’ als ‘Nicht-Ort’, als

Utopie also, die erst dadurch spezifischen Wert und Bedeutung erhält, dass sie

imaginiert ist. Als Imagination und Leerstelle ist eine solche ‘Heimat’ realer, als
es Wirklichkeit je sein kann. Ähnliche Gedanken befallen André Aciman als er

in Illier-Combray auf den Spuren von Marcel Proust und seiner Suche nach der
verlorenen Zeit wandelt. “Wie konnte Proust”, fragt sich und uns Aciman,

“diesen Ort geliebt haben? Hatte er ihn überhaupt geliebt? Oder hatte er diesen

Ort nur als Abstraktion geliebt, so wie er sein ganzes Leben geführt hatte – erst

in dem Wunsch, es zu leben, später in der Erinnerung an diesen Wunsch und

schließlich, indem er beides zum Thema seines Schreibens gemacht hatte? Der
Teil dazwischen – das Leben selbst – war ihm abhanden gekommen.”26 Das

wahre Leben findet in der Literatur statt, erst in der Kunst findet die
Wirklichkeit zu sich selbst. Auch Aciman ist als 1951 in Alexandria geborener Jude,

der als Kind mit seiner Familie zunächst nach Italien übersiedelte, dann in
Frankreich und später in New York lebte, wo er heute französische Literatur
lehrt, ein Entwurzelter,27 den Nostalgie treibt und der anhand des Namens des

alten Westhafens Alexandrias, Portos Eunostos gr. eu gut, sicher und nostos

Heimkehr), assoziiert: “Nostalgie ist die Sehnsucht, zurückzukehren, heimzukehren;

Nostophobie die Angst vor der Rückkehr, Nostomanie das obsessive

Bedürfnis, zurückzukehren, Nostographie das Schreiben über die Rückkehr.”28

Sarah Nour el-Din geht es aber zuvorderst um das Ankommen in New
York, wo sie Einsamkeit als Kehrseite der glänzenden Medaille der Freiheit
kennenlernen muss,29 wie ein mit “Here and There” überschriebenes ‘erstes’ Kapitel
beschreibt:

26 André ACIMAN, Hauptstädte der Erinnerung. Von Alexandria nach New York, München:

Hanser, 2004:114. Die Originalausgabe erschien 2000 unter dem Titel False Papers. Essays

on Exile and Memory in New York.
27 Vgl. seine Autobiographie, zugleich eine Familiengeschichte und eine Beschwörung des

levantinischen Mythos Alexandrias, André ACIMAN, Damals in Alexandria. Erinnerung an

eine verschwundene Welt, aus dem Amerikanischen von Matthias FIENBORK, München:

Hanser, 1996 Original: Out of Egypt, New York 1994).

28 ACIMAN, Hauptstädte:13.

29 Die 1971 in Straßburg geborene, in der Türkei und den USA lebende und lehrende Litera¬

turwissenschaftlerin und Schriftstellerin Elif SHAFAK hat nach mehreren Romanen auf
türkisch mit The Saint of Incipient Insanities New York 2004; dt. Die Heilige des nahenden

Irrsinns, aus dem Englischen von Margarete Längsfeld, Berlin: Eichborn, 2005) einen
englischsprachigen Roman vorgelegt, der die Ambivalenz von Fremdheit und Freiheit ähnlich

subtil und schillernd beschreibt. In Shafaks Roman ist es aber ausgerechnet eine Vertreterin

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182



“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN” 1175

She feels alone, experiences the solitude of a strange city where no one looks you straight in
the eye. She does not feel part of this cool world, free for the first time. But at what price?

How can she tell the difference between freedom and unburdening? Is freedom anything
more than ignoring responsibilities, than denying duty? [...] In New York, she can

disappear. What is the purpose of a city if not to grant the greatest of all gifts, anonymity?
Beirut offered no refuge from unwavering gazes, no respite from pernicious tongues. But
her heart remains there. To survive here, she must hack off a part of herself, chop, chop,

chop.30

Heimat und Heimatlosigkeit sind in Alameddines Werk immer ambivalent. Jeder

Verlust geht mit einem Gewinn einher, jedem Abschied wohnt ein Zauber, aber

eben auch ein Schrecken inne. Sarah hat viel zu leiden an ihrer Situation:

I have been blessed with many curses in my life, not the least of which was being born half
Lebanese and half American. Throughout my life, these contradictory parts battled
endlessly, clashed, never coming to a satisfactory conclusion. I shuffled ad nauseam between

the need to assert my individuality and the need to belong to my clan, being terrified of
loneliness and terrorized of losing myself in relationships. I was the black sheep of my
family, yet an essential part of it.31

Der verkrampfte, angestrengte Wille, in America anzukommen, der uns schon in
Koolaids begegnet ist, befällt auch Sarah und äußert sich bei ihr etwa in einem
gespaltenen Verhältnis zu der arabischen Pop-Ikone, der ägyptischen Sängerin

Umm Kulthum:

I hated Umm Kulthum. I wanted to identify with only my American half. I wanted to be

special. I could not envision how to be Lebanese and keep any sense of individuality.
Lebanese culture was all-consuming. Only recently have I begun to realize that like my city,
my American patina covers an Arab soul. These days I avoid Umm Kulthum, but not
because I hate her. I avoid her because every time I hear that Egyptian bitch, I cry
hysterically.32

der sogenannten Mehrheitsgesellschaft, die am meisten an dem Gefühl, nicht
dazuzugehören, leidet und die hochgradig neurotischen Mitglieder einer multikulturellen
Wohngemeinschaft in dieser Hinsicht weit überflügelt. Vgl. A. PFLITSCH, “Fremd sein, frei sein.

Türkische Identitäten: Elif Shafaks Roman Die Heilige des nahenden Irrsinns”, in: Der
Tagesspiegel Berlin), 4. August 2005.

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182

30 ALAMEDDINE, I, the Divine:98f.
31 Ebd.:229.

32 Ebd.:229.



1176 ANDREAS PFLITSCH

Wo aber seine Protagonisten zu leiden haben an der Haltlosigkeit einer Identität
zwischen den Kulturen, an einem Mangel an Heimat, Zugehörigkeit und
Normalität, da sieht der Autor selber durchaus Vorteile in dieser Art des

Zusammenpralls der Kulturen, der kreative Energien freizusetzen in der Lage ist. Nicht
dazuzugehören, eine Außenseiterposition am Rande einzunehmen, ist für ihn
eine zentrale Bedingung für jede Art Kunst.33

Transzendental obdachlos

In seiner 1920 veröffentlichten Theorie des Romans hat Georg Lukács dem
Anspruch der deutschen Romantik, die den Begriff des Romans “mit dem des

Romantischen in enge Beziehung gebracht” hatte, zugestimmt, denn, schrieb er,

“die Form des Romans ist, wie keine andere, ein Ausdruck der transzendentalen

Obdachlosigkeit.”34 Lukács knüpft damit an die ur-romantische Position von
Novalis an, für den nicht das Staunen, sondern das Fremdeln den Beginn der
Philosophie bedeutete: “Philosophie ist eigentlich Heimweh”, zitiert ihn Lukács,

“der Trieb, überall zuhause zu sein.”35 Und Theodor W. Adorno formulierte in
seinen Minima Moralia: “Es gehört zur Moral, nicht bei sich selber zu Hause zu

sein.”36

Abgesehen von dieser generellen Disposition, die darauf verweist, dass das

Gefühl, aufgeschmissen zu sein, nach dem Versuch verlangt, ihm künstlerisch
und denkend beizukommen, ergeben sich im Zusammenhang von zwischen den

33 So äußerte sich Rabih Alameddine in einem Podiumsgespräch mit dem Vf. auf dem Work¬

shop “ArabAmericas. Literatures without a Fixed Abode” des Arbeitskreises Moderne und

Islam am Wissenschaftskolleg zu Berlin am 4. Dezember 2004.
34 Georg LUKÁCS, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über die

Form der großen Epik, Frankfurt/M.: Luchterhand, 1988 1. Aufl. Berlin 1920):31f.
35 Ebd.:21. Lukács selbst schließt, ebd.:55, ein degeneriertes modernes Naturempfinden

verlange nach Kompensation: Das “moderne, sentimentalische Naturgefühl ist nur die
Projektion des Erlebnisses, daß die selbstgeschaffene Umwelt für den Menschen kein

Vaterhaus mehr ist, sondern ein Kerker.”
36 Theodor W. ADORNO, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben,

Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1951 Nachdruck 2001):58. Adorno hebt damit, indem er an eine

Aussage Nietzsches in der Fröhlichen Wissenschaft anknüpft (“Es gehört zu meinem

Glücke, kein Hausbesitzer zu sein.”), eigentlich auf die gesellschaftliche Rolle von

Eigentum ab, auf die Verpflichtung von und durch Besitz. Der Abschnitt endet mit Adornos

vielzitiertem Wort “Es gibt kein richtiges Leben im falschen.” Ebd.:59.

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182



“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN” 1177

Kulturen lebenden und schreibenden Autoren wie Alameddine auch handfestere

Fragen nach der Konstitution von Kultur. Biographien, die nicht an einen Ort
gebunden sind, und literarische Werke, die nicht einer Sprach-) Gemeinschaft
allein entstammen, zeichnen sich durch Prozesse des Übergangs, der Überlappung

und der Bewegung aus und fallen durch das Raster der üblichen Begrifflichkeit,

die weiterhin Literaturgeschichte in Nationalliteraturen einteilt und
damit die Besonderheiten einer solchen transnationalen Literatur übersehen

muss.37 Nur durch den Versuch einer Blickumkehr, die das Normale und
Normierte als Ausnahme begreift, die Abweichung hingegen als den Normalfall
behandelt, können kulturelle Hybridität und synkretistische Kreativität
ernstgenommen und nach ihren eigenen Voraussetzungen verstanden werden. Es

erweist sich, dass die “Außerhalbbefindlichkeit”38 von Autoren wie Alameddine
nicht als Mangel und Nachteil, sondern im Gegenteil als Vorteil gewertet
werden kann.

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182

Welcher Libanon?

Die moderne libanesische Literatur ist seit ihren Anfängen aufgrund ihrer
Mehrsprachigkeit, der Rolle der Emigrantenliteratur in Nord- und Südamerika
und der fehlenden Einigkeit darüber, wer und was die libanesische Nation
überhaupt ausmache, nur unter Vorbehalt als Nationalliteratur beschreibbar.39 Die
libanesische Diaspora übertrifft die im Libanon lebenden Libanesen zahlenmäßig

um ein vielfaches. Bis heute bewegt sich ein Großteil der libanesischen

Literatur außerhalb der sprachlichen und geographischen Grenzen nationaler

37 Mit diesen Fragen beschäftigten sich die beiden vom Arbeitskreis Moderne und Islam am

Wissenschaftskolleg zu Berlin organisierten Workshops “ArabAmericas. Literature without
a fixed abode”, im Dezember 2004, und “ArabAmericas. TransAtlantic” im Juni 2005.

Siehe A. PFLITSCH, “Konferenzbericht ArabAmericas”, in: WeltTrends. Zeitschrift für
internationale Politik und vergleichende Studien, 14. Jg., Nr. 51 Sommer 2006):192–194. Dem
Verhältnis von National- und Weltliteratur widmete sich eine Sommerakademie, die der

Arbeitskreis Moderne und Islam des Berliner Wissenschaftskollegs 2004 in Alexandria
ausrichtete. Vgl. dazu Reinhart MEYER-KALKUS, “Literatur und Globalisierung. Vaterland
aus Worten”, in: Zeitschrift für Kulturaustausch, 54. Jg., Nr. 4, 2004:18–20.

38 Ottmar ETTE, ÜberLebenswissen. Die Aufgabe der Philologie, Berlin: Kadmos, 2004:229.

39 Vgl. A. PFLITSCH, Die libanesische Literatur, in: Heinz Ludwig ARNOLD Hg.), Kritisches
Lexikon zur fremdsprachigen Gegenwartsliteratur, München: Edition text + kritik, 63.

Nachlieferung, März 2004.



1178 ANDREAS PFLITSCH

Zugehörigkeit.40 Autoren wie Elias Abou-Haidar, Dominique Eddé, Hani
Hammoud, Tony Hanania, Sélim Nassib oder Elie-Pierre Sabbag leben in Marokko,
in England oder in Frankreich und schreiben auf Englisch oder Französisch.41

Das Phänomen beschränkt sich dabei nicht auf die frankophone und anglophone

Literatur, auch arabischschreibende Autorinnen wie ÍanÁn aš-ŠaiÌ und HudÁ

BarakÁt leben in London respektive Paris.42 Auch ist ein Sprachwechsel keine
Seltenheit. Najwa Barakat hat nach drei arabischen Romanen einen auf
Französisch geschrieben, die in den USA, in Paris und in Beirut lebende Malerin und

Schriftstellerin Etel Adnan schreibt sowohl auf Englisch wie auf Französisch.
Der Heimatbegriff ist ein zentrales Thema dieser Literatur, wie schon Titel

wie Nada Awar Jarrars Somewhere, home43 oder Tony Hananias Homesick44

andeuten. Zu Hause, das ist “irgendwo, von wo kein Weg mehr weiterführt”,45

bedeutet also anzukommen, ist aber zugleich auch unweigerlich Stillstand und
Ende. Dort, wo kein Weg mehr weiterführt, richtet man sich häuslich ein und
passt sich an: “Die Städte des Westens wurden ihre Zuflucht. Vertrauensvoll
ging sie durch die Straßen, schob zahllose Kulturen in ihre Taschen und lernte in
mehreren Sprachen lächeln.”46 Eine Rückkehr scheint nicht möglich, man steigt

nicht zweimal in den selben Fluss, und diejenigen, die entfremdet aus der
zweiten Heimat in die erste zurückwollen, finden sich unversehens “fremd in
einem Land, das sie von klein auf unter der Bezeichnung ‘zu Hause’ kannten.”47

40 Vgl. Azade SEYHAN, Writing Outside the Nation, Princeton/Oxford: Princeton University
Press, 2001.

41 Zu diesen Autoren siehe Angelika NEUWIRTH & Andreas PFLITSCH, Agonie und Aufbruch.
Neue libanesische Prosa, Beirut: Dergham, 2000:24–27, 79–81, 98–101, 102–109, 145–

147, 148–151. Zur Frage der libanesischen transnationalen Literatur vgl. auch A. PFLITSCH,

“Literatur, grenzenlos. Aspekte transnationalen Schreibens”, in: Christian SZYSKA &
Friederike PANNEWICK Hg.), Crossings and Passages in Genre and Culture, Wiesbaden:

Reichert, 2003:87–120.

42 Beide Autorinnen haben in früheren Werken den libanesischen Bürgerkrieg und in ihren

jüngeren Werken auch ihre “Außerhalbbefindlichkeit” thematisiert; vgl. ÍanÁn aš-ŠayÌ,
InnahÁ London yÁ ÝazÐzÐ, Beirut: DÁr al-ÀdÁb, 2001, und HudÁ BarakÁt, RasÁÞil al-ÈarÐba,

Beirut: DÁr an-NahÁr, 2004.

43 Nada Awar JARRAR, Zu Hause, irgendwo, aus dem Englischen von Barbara Heller,
München: Blessing, 2004 Original Somewhere, home, London: Heinemann, 2003).

44 Zu ihm siehe A. PFLITSCH, “Britisch-libanesische Identitätstäuschungen. Tony Hanania und

eine Krankheit namens Heimweh”, in: Angelika NEUWIRTH / ders. / Barbara WINCKLER

Hg.), Arabische Literatur, postmodern, München: Edition text + kritik, 2004:245–253.

45 JARRAR, Zu Hause, irgendwo:143.
46 Ebd.:87.

47 Ebd.:57.

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182



“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN” 1179

Das ‘Zuhause’ vererbt sich über Generationen weiter und bleibt von diesem

Prozess nicht unbeschadet, wie der brasilianische Autor Milton Hatoum, selber

Nachkomme libanesischer Einwanderer, mit seinen Romanen eindringlich
bezeugt.48 Als Yacub, einer der beiden Titelhelden in Hatoums zweitem Roman
Zwei Brüder, bei einem Familienessen in Manaus von Talib, einem
Tischgenossen, gefragt wird, ob er keine Sehnsucht nach dem Libanon habe, wird er
blass und fragt zurück: “Nach welchem Libanon?” In der Antwort Talibs wird
deutlich, auf welch subjektiver Grundlage Identität erlebt wird: “Noch gibt es

nur einen Libanon”, erwidert er zunächst trotzig auf die offensichtlich als

Provokation empfundene Frage Yacubs, um dann aber fortzufahren: “Das heißt,
es gibt viele, und einer davon ist hier drin.” Dabei zeigt er auf sein Herz.49

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182

Literatur, beweglich

Um Literatur wie die hier vorgestellte zu beschreiben, die bei aller
Unterschiedlichkeit doch ein ähnliches Thema umtreibt, gilt es zunächst den zur
Beschreibung kultureller Identität zur Verfügung stehenden Begriffsapparat
kritisch zu prüfen und zwischen dem multi-, dem inter- und dem transkulturellen
Ansatz zu unterscheiden, denn, schreibt Ottmar Ette, neben “ein multikulturelles
Nebeneinander und ein interkulturelles Zwischen- und Untereinander ist – und
ich meine dies in einem sehr positiven Sinne – ein transkulturelles Durcheinander

getreten, in dem sich die verschiedenen Kulturen wechselseitig
durchdringen und verändern.”50 Während die ersten beiden Begriffe eine Ausnahme
markieren und als Norm weiterhin von festgefügten, meist national oder auch

48 Hatoum wurde 1952 in Manaus geboren, studierte in Sao Paulo und unterrichtet heute an

der Universität Manaus. 1989 erschien sein erster Roman Relato de um certo Oriente, 2000

folgte Dois irmãos. Siehe A. PFLITSCH, “‘Ein gewisser Orient’. Echos von Libanesischem

im Werk des brasilanischen Autors Milton Hatoum”, in: Atef BOTROS Hg.), Der Nahe

Osten – Ein Teil Europas? Reflektionen zu Raum- und Kulturkonzepten im modernen Nahen
Osten, Würzburg: Ergon, 2006:303–312.

49 Milton HATOUM, Zwei Brüder, aus dem brasilianischen Portugiesisch von Karin von
Schweder-Schreiner, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2002 Original Dois irmãos, Sao Paulo:

Companhia das Letras, 2000):111.

50 Ottmar ETTE, Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik grenüberschreitenden Schreibens

in Europa und Amerika, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2001:13. Vgl. auch A.
PFLITSCH, “Ortspolygamie. Einleitung”, in: NEUWIRTH / ders. / WINCKLER, Arabische

Literatur, postmodern, 2004:191–201.



1180 ANDREAS PFLITSCH

religiös definierten kulturellen Einheiten ausgehen, geht der Begriff der
transkulturellen Identität von fließenden Grenzen, Überlappungen und ständiger
Bewegung aus. Vieles – und darunter nicht zuletzt Literatur wie diejenige Alameddines

– spricht dafür, dass sich die Beweislast von Norm und Ausnahme längst

umgekehrt hat: Es gibt sie eben nicht, die von der vorherrschenden Begrifflichkeit

weiterhin behaupteten idealtypischen, nebeneinanderstehenden und
sauber voneinander zu trennenden kollektiven kulturellen Identitäten, sondern es

gibt nur je individuelle Mischungsverhältnisse. Diese sind nicht durch eine

Analyse wieder voneinander zu trennen, indem man nach den Anteilen kultureller

Muster und Inhalte fragt wie nach den Zutaten eines Kochrezepts.51

Identität ist mehr als die Summe ihrer Teile. Ihre besondere Komplexität gegen

simplistische Diskurse zu verteidigen, ist eine zunehmend wichtiger werdende

Aufgabe von Literatur. Rabih Alameddine wird ihr mit seinen Romanen und

Erzählungen gerecht.

Bibliographie

ACIMAN, André
1996 Damals in Alexandria. Erinnerung an eine verschwundene Welt. Aus

dem Amerikanischen von Matthias FIENBORK. Hanser, München
Originalausgabe: Out of Egypt, New York 1994).

2004 Hauptstädte der Erinnerung. Von Alexandria nach New York. Hanser,

München. Originalausgabe: False Papers. Essays on Exile and Memory,

New York 2000).
ADORNO, Theodor W.
1951 Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Suhrkamp,

Frankfurt/M. Nachdruck 2001).
ALAMEDDINE, Rabih
1998 Koolaids. The Art of War. Picador, New York.
1999 The Perv. Stories. Picador, New York.
2002 I, the Divine. A Novel in First Chapters. Weidenfeld & Nicolson, Lon¬

don.

51 Vgl. Lisa Suhair MAJAJ, “Of Stories and Storytellers”, in: Saudi Aramco World, März/April
2005:24–35. In ihrem Überblick über die arabisch-amerikanische Literatur fragt die Autorin

“How ‘Arab’ and how ‘American’ are ‘Arab-American’ writers?” S. 31), immerhin in
Anführungszeichen.

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182



“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN” 1181

BARAK+T, HudÁ

2004 RasÁÞil al-ÈarÐba. DÁr an-NahÁr, Beirut.
ETTE, Ottmar
2001 Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik grenüberschreitenden

Schreibens in Europa und Amerika. Velbrück Wissenschaft,
Weilerswist.

2004 Über Lebenswissen. Die Aufgabe der Philologie. Kadmos, Berlin.
HATOUM, Milton
2002 Zwei Brüder. Aus dem brasilianischen Portugiesisch von Karin von

Schweder-Schreiner, Suhrkamp, Frankfurt/M. Original Dois irmãos,
Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000).

HAVEMANN, Axel
2002 Geschichte und Geschichtsschreibung im Libanon des 19. und 20.

Jahrhunderts. Formen und Funktionen des historischen
Selbstverständnisses, Ergon, Würzburg.

JARRAR, Nada Awar
2004 Zu Hause, irgendwo. Aus dem Englischen von Barbara Heller. Blessing,

München Original Somewhere, home, London: Heinemann, 2003).
LUKÁCS, Georg
1988 Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über

die Form der großen Epik. Luchterhand, Frankfurt/M. 1. Aufl. Berlin
1920).

MAJAJ, Lisa Suhair
2005 Of Stories and Storytellers. Saudi Aramco World, März/April:24–35.
MEYER-KALKUS, Reinhart
2004 Literatur und Globalisierung. Vaterland aus Worten. Zeitschrift für

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182

Kulturaustausch, 54. Jg., Nr. 4:18–20.
NEUWIRTH, Angelika & PFLITSCH, Andreas
2000 Agonie und Aufbruch. Neue libanesische Prosa. Dergham, Beirut.
PFLITSCH, Andreas

2003 Literatur, grenzenlos. Aspekte transnationalen Schreibens. In: Christian
SZYSKA & Friederike PANNEWICK Hg.), Crossings and Passages in
Genre and Culture, Reichert, Wiesbaden:87–120.

2004a Britisch-libanesische Identitätstäuschungen. Tony Hanania und eine
Krankheit namens Heimweh. In: Angelika NEUWIRTH / ders. / Barbara
WINCKLER Hg.), Arabische Literatur, postmodern, Edition text + kritik,
München:245–253.



1182 ANDREAS PFLITSCH

2004b Die libanesische Literatur. In: Heinz Ludwig ARNOLD Hg.), Kritisches
Lexikon zur fremdsprachigen Gegenwartsliteratur, München: Edition
text + kritik, 63. Nachlieferung.

2005a “Peter Gabriel left Genesis in the summer of 1975”. Rabih Alameddine
über unterschiedliche Unterschiede. Figurationen. gender – literatur –

kultur, Nr. 1:13–22.

2005b Fremd sein, frei sein. Türkische Identitäten: Elif Shafaks Romans Die
Heilige des nahenden Irrsinns. Der Tagesspiegel Berlin), 4. August.

2006a ‘Ein gewisser Orient’. Echos von Libanesischem im Werk des

brasilanischen Autors Milton Hatoum. In: Atef BOTROS Hg.), Der Nahe
Osten – Ein Teil Europas? Reflektionen zu Raum- und Kulturkonzepten
im modernen Nahen Osten, Ergon, Würzburg:303–312.

2006b Konferenzbericht “ArabAmericas”. WeltTrends. Zeitschrift für
internationale Politik und vergleichende Studien, 14. Jg., Nr. 51:192–
194.

SEYHAN, Azade
2001 Writing Outside the Nation. Princeton University Press, Prince¬

ton/Oxford.
SHAFAK, Elif
2004 The Saint of Incipient Insanities. New York dt. Die Heilige des

nahenden Irrsinns, aus dem Englischen von Margarete Längsfeld,
Berlin: Eichborn, 2005).

aš-ŠAYË, ÍanÁn
2001 InnahÁ London yÁ ÝazÐzÐ. DÁr al-ÀdÁb, Beirut.

AS/EA LXII•4•2008, S. 1167–1182


	"Darum nennt man uns Libanesen" : Rabih Alameddine über die unerträgliche Leichtigkeit, nirgendwo zuhause zu sein

