Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 4

Artikel: "Darum nennt man uns Libanesen" : Rabih Alameddine Uber die
unertragliche Leichtigkeit, nirgendwo zuhause zu sein

Autor: Pflitsch, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN”
Rabih Alameddine iiber die unertriagliche Leichtigkeit,
nirgendwo zuhause zu sein’

Andreas Pflitsch, Berlin

Abstract

Born in 1959 in Jordan to a family of Lebanese Druze origin, the painter and writer Rabih Alam-
eddine was raised and eduvcated in Kuwait, in Lebanon and in England. Today he lives in San
Francisco and in Beirut. His novel Koolaids. The Art of War (1998), a non-linear, highly frag-
mented textual mosaic, narrated by a multitude of voices, circles the topics of identity, belonging
and fitting. In his second novel I, the Divine (2002} the Lebanese-American protagonist Sarah
Nour el-Din plans to write her memoir. Again and again she begins with the first chapter, trying
out different stylistic levels, different modes and genres of writing, and even different languages.
After fourty-three first chapters Sarah admits to herself, that she failed — and yet, the sum of her
failing attempts of writing her memoir is her memoir.

Survival of the fittest

Identitit und Zugehdrigkeit erweisen sich immer seltener als Selbstverstindlich-
keit. “In America, 1 fit, but I do not belong. In Lebanon, I belong, but I do not
fit.” Derart knapp und lakonisch bringt einer der vielen ineinander verschwim-
menden Erzihler in Rabith Alameddines erstem Roman Koolaids. The Art of War
seine Zwischenposition auf den Punkt.” Heimat, herkdmmlich als gegeben ange-

1 Der Text beruht auf einem Vortrag zu Rabih Alameddine, der im Méarz 2005 in Bern auf der
EUrRAMAL-Konferenz “The Creativity of Diaspora/Exile” sowie im Juni 2005 auf dem
Workshop “ArabAmericas. TransAtlantic” des Arbeitskreises Moderne und Islam am
Wissenschaftskolleg zu Berlin gehalten wurde und unter dem Titel “To fit or not to fit.
Rabih Alameddine’s novels Koolaids and 1, the Divine” erschienen ist (in: ArabAmericas.
Literary Entanglements of the American Arab World, Madrid, Frankfurt/M.: Iberoame-
ricana, Vervuert 2006:275-283). Die vorliegende Fassung wurde u.a. um Uberlegungen
eines Vortrags erweitert, der am 26. Januar 2006 unter dem Titel “*You have your Lebanon
and I have mine’. ‘Home’ in Transnational Lebanese Literature” an der Lebanese American
University in Beirut gehalten wurde.

2 Rabih ALAMEDDINE, Koolaids. The Art of War, New York: Picador, 1998:40.

AS/EA LXTR42008, 5. 1167-1182



1168 ANDREAS PFLITSCH

sehen und hingenommen, wird zunehmend zur Aufgabe, der es sich zu stellen
und die es zu reflektieren gilt, ja die zum alles bestimmenden Fixpunkt einer ex-
zentrischen Diaspora-Identitit werden kann. Alameddine hat mit seinen Roma-
nen und Erzdhlungen darauf hingewiesen, was es bedeutet, wenn man diese
Biichse der Pandora 6ffnet. Der Autor selbst wurde 1959 als Sohn libanesischer
Drusen in Jordanien geboren, wuchs in Kuwait, im Libanon und in England auf
und lebt heute als Maler und Schriftsteller in San Francisco und in Beirut. Sein
1998 veroffentlichter Roman Koolaids ist eine multiperspektivisch erzihlte Kol-
lage ohne Plot, ein Text, der in seiner verdichteten, fast aphoristischen Zu-
spitzung Fiktion und Dokumentation miteinander verkniipft. “Death comes in
many shapes and sizes, but it always comes™, lautet der erste Satz, der wie ein
Kehrreim mehrmals im Verlauf des Romans wiederholt wird.> Die AIDS-
Epidemie in Amerika und der Biirgerkrieg im Libanon verschmelzen, so
formulierte es Publisher’s Weekly, zu einem “graphic portrait of two cultures
torn from the inside.”™ Die vielleicht treffendste Charakterisierung des Romans,
der trotz seines tragischen, diisteren Inhalts vor Witz spriiht, liefert der Text
selber: “I wanted to write an endless book of time”, heif3t es an einer der vielen
selbstreferenticllen Stellen des Buches, wo der Autor zum Erzidhler und der
Erzidhler zum Autor wird — und an der eine literaturhistorische Einordnung
zugleich angeboten und gebrochen und dadurch in der Schwebe belassen wird:

It would have no beginning and no end. It would not flow in order. The tenses would make
no sense. A book whose first page is almost identical to the last, and all the pages in
between are jumbled with an interminable story. A book which would make both Kant and
Jung proud. — I was not able to do it. [ would have been copying the master. Borges did it
before me.’

Von Borges hat dieser Erzdhler zudem gelernt, dass die historische Wahrheit
keineswegs in dem liegt, was stattgefunden hat, sondern vielmehr darin, was wir
denken, was stattgefunden habe ® Entsprechend frei trigt er einige Thesen vor,

3 Ebd.:1.

4 Zitiert nach dem Klappentext ebd.

5 Ebd.:118.

6 Ebd.:12: “Cervantes told me history is the mother of truth. Borges told me historical truth is

not what took place; it is what we think took place.” Das Misstrauen der Geschichte und der
Geschichtsschreibung gegeniiber ist insbesondere fiir den Libanon wenig iiberraschend. Bis
heute existiert keine von allen im Lande lebenden konfessionellen und ethnischen Gemein-
schaften gleichermalien akzeptierte ‘Nationalgeschichte’. Vgl. dazu Axel HAVEMANN, Ge-
schichte und Geschichtsschreibung im Libanon des 19. und 20. Jahrhunderts. Formen und

AS/EA LXIIs4+2008, 8. 1167-1182



“DARUM NENNT MAN UNS LLIBANESEN" 1169

die als Zeugnis eines bunten Cocktails von ideologischer Verblendung, klischee-
besetztem Vorurteil und bitterer Wahrheit die Ansicht unterstreichen, dass die
Wirklichkeit bisweilen die phantastischeren Fiktionen bereithidlt als die Vor-
stellungskrafi:

So Billy Shakespeare was queer.

Ronnie was the greatest president in history, right up there on Mount Rushmore.
AIDS is mankind’s greatest plague.

Israel only kills terrorists.

America never bombed Lebanon.

Jesus was straight. Judas and he were just friends.

Roseanne’s parents molested her as an infant.

Menachim Begin and Yasser Arafat deserved their Nobels.

And Gaetan Dugas started the AIDS epidemic.”’

Alameddines Roman, schriecb Amy TAN in einer Besprechung, “is the com-
panion guide to The Tibetan Book of the Dead, The Diary of Anne Frank, and
the history of the world. It is hysterical in both senses, hilarious and loudly
disturbing. (Where else does Krishnamurti meet Eleanor Roosevelt and Tom
Cruise?) Like Zen koans, Koolaids 1ssues pronouncements while pointing out
the absurdities of any kind of truth. It contemplates the meaning of death while
redefining the meaninglessness of life. It looks at the great cycle of history,
destiny, and literature and puts them on spin and recycle.” Die Tore, die
Normalitit und Wahnsinn, die Vernunft und Phantastik fiir gewohnlich sauber
voneinander trennen, werden weit gedffnet. Vernunft sei zu nichts anderem gut
als “to mummity reality in moments of calm or analyze its future storms, never
to resolve a crisis of the moment.” Der vorgeblich realititsverkennende Wahn
hingegen werde der Wirklichkeit in ihrer Uniibersichtlichkeit vielleicht eher ge-
recht als jede Form von Realismus: “I wonder if being sane means disregarding

the chaos that is life, pretending only an infinitesimal segment of it is reality.”""

Funktionen des historischen Selbstverstindnisses, Beirut/ Wiirzburg: Ergon, 2002. Vgl. auch
ALAMEDDINE, Koolaids:59: “Rewriting history is a passion for most Lebanese.”

7 Ebd.:12.

8 Die Besprechung wurde als Frontcover der Paperback-Ausgabe des Romans gedruckt. Amy
Tan schliefit: “This is an absolutely brilliant book — daring in its somersault of literary feasts
and allusions, an antidote for anyone who suffers from the blahs or an excess of self-
satisfaction. I hope it’s widely read.”

9 ALAMEDDINE, Koolaids:106.

10 Ebd.:184.

AS/EA LXTR42008, 5. 1167-1182



1170 ANDREAS PFLITSCH

Immer wieder werden in Koolaids die beiden ganz unterschiedlichen und
dennoch in ihrer todlichen Bedrohung fiir die Protagonisten dhnlich katastro-
phalen Herausforderungen, die Ausbreitung des AIDS-Virus und der Biirger-
krieg, der zwischen 1975 und 1990 im Libanon wiitete, parallelgesetzt, etwa
wenn einer der Protagonisten die Telefonnummern von Freunden aus seinem
Adressbuch ausstreicht, die an AIDS gestorben sind. Das erinnert dessen Mutter
an frithere Zeiten. Sie schreibt in ihr Tagebuch: “In the eighties, I would go
through my phone book every year. So many friends died, so many simply
moved away, emigrated. The war took a terrible toll.”"' In einem anderen Tage-
bucheintrag heilit es:

March 20th, 1976

Dear Diary,

This day is without a doubt the worst day of my life. The shelling was getting closer to our
a]:)artment.'2

Wenige Seiten spiter lesen wir, wie sie zwdlfeinhalb Jahre danach, als ein ver-

spitetes Echo auf den “schlimmsten Tag™ ihres Lebens, die Nachricht von der
todlichen Krankheit ihres Sohnes trifit:

September 5th, 1988
Dear Diary,
Today is without doubt the worst day of my life. Samir told me he has the AIDS virus."?

Wenn die Rede auf die ‘guten alten Zeiten’ kommt, ist sich der Leser nie ganz
sicher, ob die libanesische Vorkriegszeit gemeint ist oder die Zeit, bevor die
AIDS-Gefahr allgegenwirtig wurde.'* Tn Gestalt des amerikanischen Prisidenten

11 Ebd.:31.

12 Ebd.:5.

13 Ebd.:16. Es gibt noch eine dritte Parallelstelle ebd.:47: “July 4th, 1967 — Dear Diary, — This
is without a doubt the worst day of my life. It looks like we have to go back to Beirut. My
husband can’t take it here in Washington anymore.” Das Datum des Tagebucheintrags steht
einmal mehr fir die den Roman durchziehende Uberblendung amerikanischer und
libanesischer Verhiltnisse: Der Tag, der 4. Juli, ist der Nationalfeiertag der USA; das Jahr
1967 verweist auf die firr die arabischen Staaten katastrophale Niederlage gegen [srael im
Junikrieg.

14 Vgl ebd.:88: “The good old days”, das war die Zeit der sexuellen Freiziigigkeit, als man
sich ohne fatale Konsequenzen fiirchten zu miissen in der schwulen Subkultur auslebte, eine
unbekiimmert hedonistische Zeit, die der Erzihler nur vom Horensagen kennt, da er unter
der Gnadenlosigkeit der spéten Geburt zu leiden hat: “T did not really know the good old

AS/EA LXIIs4+2008, 8. 1167-1182



“DARUM NENNT MAN UNS LLIBANESEN" 1171

Ronald Reagan treffen sich die beiden Katastrophen — vereint ausgerechnet
durch dessen konsequente Ignoranz ithnen gegeniiber: “Lebanon, like AIDS, was
hardly ever mentioned by our president.”"”

Home sweet home? Eine Selbstbezichtigung

Die Detfinition des Libanons und der Libanesen, die der Erzihler in Alameddines
Roman versucht, fillt ausgesprochen lakonisch und darum, trotz pathetisch gro-
Ber Worte, zuriickgenommen und vergleichsweise emotionslos aus: “Lebanon is
a piece of land (not a peace of heaven at all — you only have to be in Beirut in
the summer) but it’s our land, our home (even if we are not actually living
there). It’s our Sweet Home and we love it. So we are called Lebanese.”'® Doch
so unkompliziert wie es hier behauptet wird, 1st das ‘Libanesischsein’ in der
Fremde, wenn diese immer vertrauter und normaler, die ‘Heimat’ dagegen aber
immer fremder und ferner wird, nicht. Innere Kontlikte kénnen sich zu einer
veritablen Schizophrenie auswachsen, die Aggressionen hervorbringt und nach
beiden Seiten gleichermallen unzufrieden und unbefriedigt bleibt. Als “happiest
day in my life” bezeichnet da jemand den Tag, als er die amerikanische
Staatsbiirgerschaft erhilt und endlich seinen libanesischen Pass zerreiflen darf:
“That was great. Then I got to hate Americans. And I really do.”'” Endlich
offiziell dazuzugehoren in der zweiten Heimat erweist sich nicht als Erfiillung,
denn “America 1s the birthplace of Wheel of Fortune and 1 will never forgive it
for that.”"® Identitit kann sich als Gefingnis erweisen, als eine schwere Biirde,
die abzuwerfen zu einer wie besessen verfolgten, so leidvollen wie leiden-
schaftlichen Lebensaufgabe werden kann. Nationale Klischees und kulturelle
Stereotype bedringen, belagern Alameddines Erzihler, bis er verbal um sich zu
schlagen beginnt und atemlos stammelnd hervorsto3t:

days. People started dying when I came out.” Die gute alte Zeit war aber auch die Zeit, als
man sich in Beirut frei bewegen konnte, ohne Gefahr fir Leib und Leben fiurchten zu
mussen (“No Israeli planes, no Syrian tanks, no shelling waking you up at night.”) oder von
Fliichtlingselend am Strand belistigt zu werden. Auch hier kommt unser Erzihler zu spit: “1
did not really know the good old days. I was too young when the war started.”

15  Ebd.:234f

16  Ebd.:183.
17 Ebd.:243.
18 Ebd.:243.

AS/EA LXTR42008, 5. 1167-1182



1172 ANDREAS PFLITSCH

Something English. That’s what I want. T am too tired of America and the Americans. Still
they are better than the French. T hate the French, probably more than I hate Americans.
Such arrogant bastards. [...] But they are better than the Lebanese. The Lebanese are just
arrogant. I fucking hate the Lebanese. T hate them. They are so fucked up. They think they
are so great, and for what reason? Has there been a single artist of note? A scientist, an
athlete? They are so proud of Gibran. Probably the most overrated writer in history. I don’t
think any Lebanese has ever read him."”

Dieser Rundumschlag deutet bereits an, dass unser Held es nicht allein mit
seiner neuen amerikanischen Identitit schwer hat, sondern ebenso mit seinen
libanesischen Wurzeln, die er verzweifelt und erfolglos abzulegen versucht.
Weglaufen erweist sich als zwecklos, unméglich und manchmal sogar kontra-
produktiv, wenn sich der Befreiungsversuch um jeden Preis als die eigentliche
Fessel entpuppt:

1 tried hard to rid myself of anything Lebanese. 1 hate everything Lebanese. But I never
could. It seeps through my entire being. The harder I tried, the more it showed up in the
unlikeliest of places. But | never gave up. 1 do not want to be considered a Lebanese. But
that is not up to me [...] Nothing in my life is up to me.”’

Heimat als Utopie

Ein Jahr nach seinem Erstling Koolaids veroffentlichte Alameddine 1999 eine
Sammlung mit Erzihlungen unter dem Titel The Perv’' und 2002 seinen zweiten
Roman I, the Divine. A Novel in First Chapters.® Der ‘Roman’ besteht tatsich-
lich aus dreiundvierzig ‘ersten’ Kapiteln. Sarah Nour el-Din, die libanesisch-
amerikanische Protagonistin, versucht ihre Memoiren zu schreiben. Benannt
wurde sie nach der Schauspielerin Sarah Bernhardt, die auch als ‘the divine
Sarah’ bekannt war und die ithr Grof3vater derart tiberschwenglich bewundert
hatte, dass er die Tatsache, ihr einmal personlich begegnet zu sein, fiir das

19  Ebd.:242f

20  Ebd.:243f.

21  Rabih ALAMEDDINE, The Perv. Stories, New York: Picador, 1999. Zu der darin enthaltenen
Erzihlung The Changing Room (8. 63-80) vgl. A. PFLITSCH, ““‘Peter Gabriel left Genesis in
the summer of 1975°. Rabih Alameddine tiber unterschiedliche Unterschiede”, in: Figura-
tionen. gender — literatur — kuftur, Nr. 1, 2005:13-22.

22 Rabih ALAMEDDINE, /, the Divine. A Novel in First Chapters, London: Weidenfeld &
Nicolson, 2002.

AS/EA LXIIs4+2008, 8. 1167-1182



“DARUM NENNT MAN UNS LLIBANESEN" 1173

wichtigste Ereignis in seinem Leben hielt.” Wieder und wieder beginnt Sarah
Nour el-Din mit dem ersten Kapitel threr Memoiren, probiert verschiedene
Stilebenen aus, dndert den Tonfall, nutzt mal die Erste, mal die Dritte Person,
versucht es mit Dialogen, dann mit ausfilhrlichen Landschafisbeschreibungen
oder Stadtimpressionen und sogar mit verschiedenen Sprachen: Zwei ‘erste’
Kapitel sind in franzosischer Sprache geschrieben. Manche Kapitel sind nur
wenige Zeilen lang, andere erstrecken sich liber zehn, zwanzig und mehr Seiten.
Der Autor nutzt auch ‘fiktionalisierte’ Paratexte wie Titelseiten und Wid-
mungen.

Im dreiundvierzigsten ‘ersten’ Kapitel, das zugleich das letzte in Alam-
eddines Buch darstellt, sitzt Sarah vor ithrem Fernseher, isst Eis und bemerkt: 1
was having trouble writing my memoir, not being able to figure out how to
attack it. I had tried different methods, but the memoir parried back expertly.” In
dieser fiir Alameddine typischen selbstreferentiellen Passage widerspricht sich
die Erzihlerin, indem sie zugleich Recht hat und nicht Recht hat: sie 1st mit ihrer
Lebensbeschreibung gescheitert, doch die gescheiterten Versuche, ihre Me-
moiren zu schreiben, ergeben zusammengenommen nichts anderes als ihre
Memoiren.

Was auf den ersten Blick nach nicht viel mehr aussieht als einer netten und
witzigen Idee, einem “structural gimmick™, wie Publishers Weekly schrieb,
erweist sich schlieBBlich als ebenso trickreicher wie effektiver Kunstgriff, mit
dem es dem Autor gelingt, Sarahs Leben in all seiner Vielfalt und Zerrissenheit,
mit seinen Widerspriichen und Briichen darzustellen und eine Biographie in
Fragmenten zu schreiben, die sich dem chronologischen Ablauf widersetzt und
dennoch in einer Weise konsequent und konsistent ist, die eine traditionell
nacherzihlte Lebensbeschreibung kaum erreichen kann. Fir Amy Tan sind
Struktur und Aufbau des Romans “literary genius” und “perfect to the notion of
someone reinventing and revising herself.”**

Indem sie sich neu erfindet, neu zu sehen lernt und immer wieder neu
versucht, was sie sieht und zu wissen glaubt niederzuschreiben, denkt Sarah, wie
die zumeist médnnlichen Protagonisten in Koolaids, fortwihrend iiber Identitit
nach, tiber Zugehorigkeit und Heimat. “Whenever she is in Beirut”, heilit es an
einer Stelle, “home is New York. Whenever she 1s in New York, home is Beirut.
Home 1s never where she 1s, but where she 1s not.”* Die Heimat, das Zuhause

23 Ebd.:3.
24 Zitiert nach dem Klappentext ebd.
25  Ebd.:99.

AS/EA LXTR42008, 5. 1167-1182



1174 ANDREAS PFLITSCH

erweist sich somit paradoxerweise nicht als der Ort, wo man ist, sondern als der
Ort, nach dem man sich sehnt. Sarah definiert damit “home’ als “Nicht-Ort’, als
Utopie also, die erst dadurch spezifischen Wert und Bedeutung erhilt, dass sie
imaginiert ist. Als Imagination und Leerstelle ist eine solche ‘Heimat™ realer, als
es Wirklichkeit je sein kann. Ahnliche Gedanken befallen André Aciman als er
in Tllier-Combray auf den Spuren von Marcel Proust und seiner Suche nach der
verlorenen Zeit wandelt. “Wie konnte Proust”, fragt sich und uns Aciman,
“diesen Ort geliebt haben? Hatte er ihn tiberhaupt geliebt? Oder hatte er diesen
Ort nur als Abstraktion geliebt, so wie er sein ganzes Leben gefiihrt hatte — erst
in dem Wunsch, es zu leben, spiter in der Erinnerung an diesen Wunsch und
schliefilich, indem er beides zum Thema seines Schreibens gemacht hatte? Der
Teil dazwischen — das Leben selbst — war ihm abhanden gekommen.”” Das
wahre Leben findet in der Literatur statt, erst in der Kunst findet die Wirk-
lichkeit zu sich selbst. Auch Aciman ist als 1951 in Alexandria geborener Jude,
der als Kind mit seiner Familie zunichst nach Italien iibersiedelte, dann in
Frankreich und spiter in New York lebte, wo er heute franzdsische Literatur
lehrt, ein En‘[wurzel‘[er,27 den Nostalgie treibt und der anhand des Namens des
alten Westhafens Alexandrias, Portos Eunostos (gr. eu = gut, sicher und nostos =
Heimkehr), assoziiert: “Nostalgie ist die Sehnsucht, zuriickzukehren, heimzu-
kehren; Nostophobie die Angst vor der Riickkehr, Nostomanie das obsessive
Bediirfnis, zuriickzukehren, Nostographie das Schreiben iiber die Riickkehr.”*®
Sarah Nour el-Din geht es aber zuvorderst um das Ankommen in New
Y ork, wo sie Einsamkeit als Kehrseite der glinzenden Medaille der Freiheit ken-

9

nenlernen muss,” wie ein mit “Here and There” {iberschriebenes ‘erstes’ Kapitel

beschreibt:

26 André ACIMAN, Hauptstidte der Erinnerung. Von Alexandria nach New York, Miinchen:
Hanser, 2004:114. Die Originalausgabe erschien 2000 unter dem Titel False Papers. Essays
on Exile and Memory in New York.

27 Vgl seine Autobiographie, zugleich eine Familiengeschichte und eine Beschworung des
levantinischen Mythos Alexandrias, André ACIMAN, Damals in Alexandria. Erinnerung an
eine verschwundene Welt, aus dem Amerikanischen von Matthias FIENBORK, Miinchen:
Hanser, 1996 (Original: Out of Egypt, New York 1994).

28  ACIMAN, Hauptstddte:13.

29  Die 1971 in Strallburg geborene, in der Tiirkei und den USA lebende und lehrende Litera-
turwissenschaftlerin und Schriftstellerin Elif SHAFAK hat nach mehreren Romanen auf tiir-
kisch mit The Saint of Incipient Insanities (New York 2004; dt. Die Heilige des nahenden
{rrsinns, aus dem Englischen von Margarete Lingsfeld, Berlin: Eichborn, 2005) einen eng-
lischsprachigen Roman vorgelegt, der die Ambivalenz von Fremdheit und Freiheit dhnlich
subtil und schillernd beschreibt. In Shafaks Roman ist es aber ausgerechnet eine Vertreterin

AS/EA LXIIs4+2008, 8. 1167-1182



“DARUM NENNT MAN UNS LLIBANESEN" 1175

She feels alone, experiences the solitude of a strange city where no one looks you straight in
the eye. She does not feel part of this cool world, free for the first time. But at what price?
How can she tell the difference between freedom and unburdening? Is freedom anything
more than ignoring responsibilities, than denying duty? [..] In New York, she can
disappear. What is the purpose of a city if not to grant the greatest of all gifts, anonymity?
Beirut offered no refuge from unwavering gazes, no respite from pernicious tongues. But
her heart remains there. To survive here, she must hack off a part of herself, chop, chop,
chop.””

Heimat und Heimatlosigkeit sind in Alameddines Werk immer ambivalent. Jeder
Verlust geht mit einem Gewinn einher, jedem Abschied wohnt ein Zauber, aber
eben auch ein Schrecken inne. Sarah hat viel zu leiden an ihrer Situation:

[ have been blessed with many curses in my life, not the least of which was being born half
Lebanese and half American. Throughout my life, these contradictory parts battled end-
lessly, clashed, never coming to a satisfactory conclusion. I shuffled ad nauseam between
the need to assert my individuality and the need to belong to my clan, being terrified of
loneliness and terrorized of losing myself in relationships. I was the black sheep of my
family, yet an essential part of it.”!

Der verkrampfte, angestrengte Wille, in America anzukommen, der uns schon in
Koolaids begegnet ist, befdllt auch Sarah und dufert sich bei ithr etwa in einem
gespaltenen Verhilinis zu der arabischen Pop-lkone, der dgyptischen Singerin
Umm Kulthum:

[ hated Umm Kulthum. I wanted to identify with only my American half. I wanted to be
special. I could not envision how to be Lebanese and keep any sense of individuality.
Lebanese culture was all-consuming. Only recently have 1 begun to realize that like my city,
my American patina covers an Arab soul. These days [ avoid Umm Kulthum, but not
because 1 hate her. | avoid her because every time I hear that Egyptian bitch, I cry
hysterically.**

30
31
32

der sogenannten Mehrheitsgesellschaft, die am meisten an dem Gefihl, nicht dazuzu-
gehdren, leidet und die hochgradig neurotischen Mitglieder einer multikulturellen Wohnge-
meinschaft in dieser Hinsicht weit iberfligelt. Vgl. A. PFLITSCH, “Fremd sein, frei sein.
Turkische Identitdten: Elif Shafaks Roman Die Heilige des nahenden Irrsinns’, in: Der
Tagesspiegel (Berlin), 4. August 2005.

ALAMEDDINE, {, the Divine:98f.

Ebd.:229.

Ebd.:229.

AS/EA LXTR42008, 5. 1167-1182



1176 ANDREAS PFLITSCH

Wo aber seine Protagonisten zu leiden haben an der Haltlosigkeit einer Identitiit
zwischen den Kulturen, an einem Mangel an Heimat, Zugehorigkeit und Nor-
malitit, da sieht der Autor selber durchaus Vorteile in dieser Art des Zusam-
menpralls der Kulturen, der kreative Energien freizusetzen in der Lage ist. Nicht
dazuzugehoren, eine Aullenseiterposition am Rande einzunehmen, ist fiir ihn
eine zentrale Bedingung fiir jede Art Kunst.™

Transzendental obdachlos

In seiner 1920 veroffentlichten Theorie des Romans hat Georg Lukacs dem
Anspruch der deutschen Romantik, die den Begriff des Romans “mit dem des
Romantischen in enge Beziehung gebracht” hatte, zugestimmt, denn, schrieb er,
“die Form des Romans ist, wie keine andere, ein Ausdruck der transzendentalen
Obdachlosigkeit.”** Lukdcs kniipft damit an die ur-romantische Position von
Novalis an, fiir den nicht das Staunen, sondern das Fremdeln den Beginn der
Philosophie bedeutete: “Philosophie ist eigentlich Heimweh”, zitiert ihn Lukdcs,
“der Trieb, iiberall zuhause zu sein.”*® Und Theodor W. Adorno formulierte in
seinen Minima Moralia: “Es gehort zur Moral, nicht bei sich selber zu Hause zu
sein.”®

Abgesehen von dieser generellen Disposition, die darauf verweist, dass das
Getiihl, aufgeschmissen zu sein, nach dem Versuch verlangt, ihm kiinstlerisch
und denkend beizukommen, ergeben sich im Zusammenhang von zwischen den

33 So dullerte sich Rabih Alameddine in einem Podiumsgesprich mit dem Vf. auf dem Work-
shop “ArabAmericas. Literatures without a Fixed Abode”™ des Arbeitskreises Moderne und
Islam am Wissenschaftskolleg zu Berlin am 4. Dezember 2004,

34 Georg LUKACS, [Ye Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch iiber die
Form der grofien Epik, Frankfurt/M.: Luchterhand, 1988 (1. Aufl. Berlin 1920):31f.

35 Ebd.:21. Lukacs selbst schlieit, ebd.:55, ein degeneriertes modernes Naturempfinden
verlange nach Kompensation: Das “moderne, sentimentalische Naturgefiihl ist nur die
Projektion des Erlebnisses, dail die selbstgeschaffene Umwelt fir den Menschen kein
Vaterhaus mehr ist, sondern ein Kerker.”

36  Theodor W. ADORNO, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben,
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1951 (Nachdruck 2001):58. Adorno hebt damit, indem er an eine
Aussage Nietzsches in der Frohlichen Wissenschaft ankniipft (“Es gehdrt zu meinem
Gliicke, kein Hausbesitzer zu sein.”), eigentlich auf die gesellschaftliche Rolle von
Eigentum ab, auf die Verpflichtung von und durch Besitz. Der Abschnitt endet mit Adornos
vielzitiertem Wort “Es gibt kein richtiges Leben im falschen.” Ebd.:59.

AS/EA LXIIs4+2008, 8. 1167-1182



“DARUM NENNT MAN UNS LLIBANESEN" 1177

Kulturen lebenden und schreibenden Autoren wie Alameddine auch handfestere
Fragen nach der Konstitution von Kultur. Biographien, die nicht an einen Ort
gebunden sind, und literarische Werke, die nicht einer (Sprach-) Gemeinschaft
allein entstammen, zeichnen sich durch Prozesse des Ubergangs, der Uberlap-
pung und der Bewegung aus und fallen durch das Raster der iiblichen Begriff-
lichkeit, die weiterhin Literaturgeschichte in Nationalliteraturen einteilt und
damit die Besonderheiten einer solchen fransnationalen Literatur {ibersehen
muss.”” Nur durch den Versuch einer Blickumkehr, die das Normale und Nor-
mierte als Ausnahme begreift, die Abweichung hingegen als den Normalfall
behandelt, konnen kulturelle Hybriditit und synkretistische Kreativitit ernst-
genommen und nach ihren eigenen Voraussetzungen verstanden werden. Es
erweist sich, dass die “AuBerhalbbefindlichkeit’™® von Autoren wie Alameddine
nicht als Mangel und Nachteil, sondern 1m Gegenteil als Vorteil gewertet
werden kann.

Welcher Libanon?

Die moderne libanesische Literatur ist seit ithren Anfingen aufgrund ihrer
Mehrsprachigkeit, der Rolle der Emigrantenliteratur in Nord- und Siidamerika
und der fehlenden Einigkeit dariiber, wer und was die libanesische Nation iiber-
haupt ausmache, nur unter Vorbehalt als Nationalliteratur beschreibbar.” Die
libanesische Diaspora iibertrifft die im Libanon lebenden Libanesen zahlen-
méiflig um ein vielfaches. Bis heute bewegt sich ein Grofiteil der libanesischen
Literatur aufBerhalb der sprachlichen und geographischen Grenzen nationaler

37  Mit diesen Fragen beschiftigten sich die beiden vom Arbeitskreis Moderne und Islam am
Wissenschaftskolleg zu Berlin organisierten Workshops “ArabAmericas. Literature without
a fixed abode”, im Dezember 2004, und “ArabAmericas. TransAtlantic” im Juni 2005.
Siehe A. PrLITSCH, “Konferenzbericht ArabAmericas”, in: WeltTrends. Zeitschrift fiir inter-
nationale Politik und vergleichende Studien, 14. Jg., Nr. 51 (Sommer 2006):192-194. Dem
Verhiltnis von National- und Weltliteratur widmete sich eine Sommerakademie, die der
Arbeitskreis Moderne und Islam des Berliner Wissenschaftskollegs 2004 in Alexandria
ausrichtete. Vgl. dazu Reinhart MEYER-KALKUS, “Literatur und Globalisierung. Vaterland
aus Worten™, in: Zeitschrift fitr Kulturaustausch, 54. Jg., Nr. 4, 2004:18-20.

38  Ottmar ETTE, UberLebenswissen. Die Aufgabe der Philologie, Berlin: Kadmos, 2004:229.

39 Vgl A. PrLITSCH, Die libanesische Literatur, in: Heinz Ludwig ARNOLD (Hg.), Kritisches
Lexikon zur fremdsprachigen Gegenwartsliteratur, Miinchen: Edition text + kritik, 63.
Nachlieferung, Mérz 2004.

AS/EA LXTR42008, 5. 1167-1182



1178 ANDREAS PFLITSCH

Zugehorigkeit.* Autoren wie Elias Abou-Haidar, Dominique Eddé, Hani Ham-
moud, Tony Hanania, S¢lim Nassib oder Elie-Pierre Sabbag leben in Marokko,
in England oder in Frankreich und schreiben auf Englisch oder Franzosisch.*
Das Phinomen beschrinkt sich dabei nicht auf die frankophone und anglophone
Literatur, auch arabischschreibende Autorinnen wie Hanan a§-Saih und Huda
Barakat leben in London respektive Paris.** Auch ist ein Sprachwechsel keine
Seltenheit. Najwa Barakat hat nach drei arabischen Romanen einen auf Fran-
zosisch geschrieben, die in den USA, in Paris und in Beirut lebende Malerin und
Schriftstellerin Etel Adnan schreibt sowohl auf Englisch wie auf Franzosisch.
Der Heimatbegritf ist ein zentrales Thema dieser Literatur, wie schon Titel
wie Nada Awar Jarrars Somewhere, home® oder Tony Hananias Homesick™
andeuten. Zu Hause, das 1st “irgendwo, von wo kein Weg mehr weiterfuhrt”,45
bedeutet also anzukommen, ist aber zugleich auch unweigerlich Stillstand und
Ende. Dort, wo kein Weg mehr weiterfiihrt, richtet man sich hiuslich ein und
passt sich an: “Die Stidte des Westens wurden ihre Zuflucht. Vertrauensvoll
ging sie durch die Stralen, schob zahllose Kulturen in ihre Taschen und lernte in
mehreren Sprachen licheln.”® Eine Riickkehr scheint nicht moglich, man steigt
nicht zweimal in den selben Fluss, und diejenigen, die entfremdet aus der
zweliten Heimat in die erste zurlickwollen, finden sich unversehens “fremd in
einem Land, das sie von klein auf unter der Bezeichnung ‘zu Hause® kannten.”’

40 Vgl Azade SEYHAN, Writing Outside the Nation, Princeton/Oxford: Princeton University
Press, 2001.

41 Zu diesen Autoren siche Angelika NEUWIRTH & Andreas PFLITSCH, Agonie und Aufbruch.
Neue libanesische Prosa, Beirut: Dergham, 2000:24-27, 79-81, 98-101, 102-109, 145
147, 148-151. Zur Frage der libanesischen transnationalen Literatur vgl. auch A. PFLITSCH,
“Literatur, grenzenlos. Aspekte transnationalen Schreibens”, in: Christian Szvska &
Friederike PANNEWICK (Hg.), Crossings and Passages in Genre and Culture, Wiesbaden:
Reichert, 2003.87-120.

42  Beide Autorinnen haben in friheren Werken den libanesischen Biirgerkrieg und in ihren
jiingeren Werken auch ihre “Auferhalbbefindlichkeit” thematisiert; vgl. Hanan as-Sayh,
Innahd London ya ‘azizi, Beirut: Dar al-Adib, 2001, und Huda Barakat, Ras@il al-sariba,
Beirut: Dar an-Nahar, 2004,

43 Nada Awar JARRAR, Zu Hause, irgendwo, aus dem Englischen von Barbara Heller,
Miinchen: Blessing, 2004 (Original Somewhere, home, London: Heinemann, 2003).

44 Zu ihm siehe A. PFLITSCH, “Britisch-libanesische Identititstduschungen. Tony Hanania und
eine Krankheit namens Heimweh”, in: Angelika NEUWIRTH / ders. / Barbara WINCKLER
(Hg.), Arabische Literatur, postmodern, Miinchen: Edition text + kritik, 2004:245-253.

45 JARRAR, Zu Hause, irgendwo:143.

46  Ebd.:87.

47  Ebd.:57.

AS/EA LXIIs4+2008, 8. 1167-1182



“DARUM NENNT MAN UNS LLIBANESEN" 1179

Das ‘Zuhause’ vererbt sich tiber Generationen weiter und bleibt von diesem
Prozess nicht unbeschadet, wie der brasilianische Autor Milton Hatoum, selber
Nachkomme libanesischer Einwanderer, mit seinen Romanen eindringlich
bezeugt.” Als Yacub, einer der beiden Titelhelden in Hatoums zweitem Roman
Zwei Briider, bel emmem Familienessen in Manaus von Talib, einem Tisch-
genossen, gefragt wird, ob er keine Sehnsucht nach dem Libanon habe, wird er
blass und fragt zuriick: “Nach welchem Libanon?” In der Antwort Talibs wird
deutlich, auf welch subjektiver Grundlage Identitit erlebt wird: “Noch gibt es
nur einen Libanon”, erwidert er zunichst trotzig auf die offensichtlich als
Provokation empfundene Frage Yacubs, um dann aber fortzufahren: *Das heilt,
es gibt viele, und einer davon ist hier drin.” Dabei zeigt er auf sein Herz.*

Literatur, beweglich

Um Literatur wie die hier vorgestellte zu beschreiben, die bei aller Unter-
schiedlichkeit doch ein dhnliches Thema umtreibt, gilt es zunichst den zur
Beschreibung kultureller Identitit zur Verfiigung stehenden Begriffsapparat kri-
tisch zu priifen und zwischen dem multi-, dem inter- und dem transkulturellen
Ansatz zu unterscheiden, denn, schreibt Ottmar Ette, neben “ein multikulturelles
Nebeneinander und ein inferkulturelles Zwischen- und Untereinander ist — und
ich meine dies in einem sehr positiven Sinne — ein franskulturelles Durchein-
ander getreten, in dem sich die verschiedenen Kulturen wechselseitig durch-
dringen und verindern.™ Wihrend die ersten beiden Begriffe eine Ausnahme
markieren und als Norm weiterhin von festgefiigten, meist national oder auch

48  Hatoum wurde 1952 in Manaus geboren, studierte in Sao Paulo und unterrichtet heute an
der Universitit Manaus. 1989 erschien sein erster Roman Relato de um certo Oriente, 2000
folgte Dois irmdos. Siehe A. PFLITSCH, “‘Ein gewisser Orient’. Echos von Libanesischem
im Werk des brasilanischen Autors Milton Hatoum”, in: Atef BoTrROS (Hg.), Der Nahe
Osten — Ein Teil Europas? Reflektionen zu Raum- und Kulturkonzepten im modernen Nahen
Osten, Wiirzburg: Ergon, 2006:303-312.

49  Milton HAaTOUM, Zwei Briider, aus dem brasilianischen Portugiesisch von Karin von
Schweder-Schreiner, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2002 (Original Dois irmdos, Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2000):111.

50  Ottmar ETTE, Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik greniiberschreitenden Schreibens
in Euwropa und Amerika, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft, 2001:13. Vgl. auch A.
PFLITSCH, “Ortspolygamie. Einleitung”, in: NEUWIRTH / ders. / WINCKLER, Arabische
Literatur, postmodern, 2004:191-201.

AS/EA LXTR42008, 5. 1167-1182



1180 ANDREAS PFLITSCH

religids definierten kulturellen Einheiten ausgehen, geht der Begriff der trans-
kulturellen Identitit von flieBenden Grenzen, Uberlappungen und stindiger Be-
wegung aus. Vieles — und darunter nicht zuletzt Literatur wie diejenige Alamed-
dines — spricht dafiir, dass sich die Beweislast von Norm und Ausnahme lingst
umgekehrt hat: Es gibt sie eben nicht, die von der vorherrschenden Begriff-
lichkeit weiterhin behaupteten idealtypischen, nebeneinanderstehenden und
sauber voneinander zu trennenden kollektiven kulturellen Identititen, sondern es
gibt nur je individuelle Mischungsverhiltnisse. Diese sind nicht durch eine
Analyse wieder voneinander zu trennen, indem man nach den Anteilen kultu-
reller Muster und Inhalte fragt wie nach den Zutaten eines Kochrezepts.”
Identitiit 1st mehr als die Summe ihrer Teile. lhre besondere Komplexitit gegen
simplistische Diskurse zu verteidigen, ist eine zunehmend wichtiger werdende
Aufgabe von Literatur. Rabih Alameddine wird ihr mit seinen Romanen und
Erzihlungen gerecht.

Bibliographie

ACIMAN, André

1996  Damals in Alexandria. Erinnerung an eine verschwundene Welt. Aus
dem Amerikanischen von Matthias FIENBORK. Hanser, Miinchen (Ori-
ginalausgabe: Out of Egvpt, New York 1994).

2004  Hauptstidte der Erinnerung. Von Alexandria nach New York. Hanser,
Miinchen. (Originalausgabe: False Papers. Essays on Exile and Mem-
ory, New York 2000).

ADORNO, Theodor W.

1951  Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschddigten Leben. Suhrkamp,
Frankfurt/M. (Nachdruck 2001).

ALAMEDDINE, Rabih

1998  Koolaids. The Art of War. Picador, New Y ork.

1999  The Perv. Stories. Picador, New York.

2002 I the Divine. A Novel in First Chapters. Weidenfeld & Nicolson, Lon-
don.

51 Vgl Lisa Suhair MAJAJ, “Of Stories and Storytellers”, in: Saudi Aramco World, Mirz/ April
2005:24-35. In ihrem Uberblick iiber die arabisch-amerikanische Literatur fragt die Autorin
“How ‘Arab’ and how ‘American’ are ‘Arab-American’ writers?” (S. 31), immerhin in An-
fuhrungszeichen.

AS/EA LXIIs4+2008, 8. 1167-1182



“DARUM NENNT MAN UNS LIBANESEN" 1181

BARAKAT, Huda

2004  Rasa’il al-gariba. Dar an-Nahar, Beirut.

ETTE, Ottmar

2001 Literatur in Bewegung. Raum und Dynamik greniiberschreitenden
Schreibens in  Europa und Amerika. Velbrick Wissenschaft,
Weilerswist.

2004  Uber Lebenswissen. Die Aufgabe der Philologie. Kadmos, Berlin.

HATOUM, Milton

2002 Zwei Briider. Aus dem brasilianischen Portugiesisch von Karin von
Schweder-Schreiner, Suhrkamp, Frankfurt/M. (Original Dois irmdos,
Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000).

HAVEMANN, Axel

2002 Geschichte und Geschichtsschreibung im Libanon des 19. und 20.
Jahrhunderts.  Formen — und  Funktionen  des  historischen
Selbstverstdindnisses, Ergon, Wiirzburg.

JARRAR, Nada Awar

2004  Zu Hause, irgendwo. Aus dem Englischen von Barbara Heller. Blessing,
Miinchen (Original Somewhere, home, London: Heinemann, 2003).

LUKACS, Georg

1988  Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch tiber
die Form der grofien Epik. Luchterhand, Frankfurt/M. (1. Aufl. Berlin
1920).

MAIJAIJ, Lisa Suhair

2005  Of Stories and Storytellers. Saudi Aramco World, Marz/April:24-35.

MEYER-KALKUS, Reinhart

2004 Literatur und Globalisierung. Vaterland aus Worten. Zeitschrift fiir
Kulturaustausch, 54. Jg., Nr. 4:18-20.

NEUWIRTH, Angelika & PFLITSCH, Andreas

2000 Agonie und Aufbruch. Neue libanesische Prosa. Dergham, Beirut.

PFLITSCH, Andreas

2003 Literatur, grenzenlos. Aspekte transnationalen Schreibens. In: Christian
SZYSKA & Friederike PANNEWICK (Hg.), Crossings and Passages in
Genre and Culture, Reichert, Wiesbaden:87-120.

2004a Britisch-libanesische Identititstiuschungen. Tony Hanania und eine
Krankheit namens Heimweh. In: Angelika NEUWIRTH / ders. / Barbara
WINCKLER (Hg.), Arabische Literatur, postmodern, Edition text + kritik,
Miinchen:245-253.

AS/EA LXTR42008, 5. 1167-1182



1182

2004b

2005a

2005b

2006a

2006b

ANDREAS PFLITSCH

Die libanesische Literatur. In: Heinz Ludwig ARNOLD (Hg.), Kritisches
Lexikon zur fremdsprachigen Gegenwartsliteratur, Miinchen: Edition
text + kritik, 63. Nachlieferung.

“Peter Gabriel left Genesis in the summer of 1975”. Rabih Alameddine
tiber unterschiedliche Unterschiede. Figurationen. gender — literatur —
fultur, Nr. 1:13-22.

Fremd sein, frei sein. Tirkische Identititen: Elif Shafaks Romans Die
Heilige des nahenden Irrsinns. Der Tagesspiegel (Berlin), 4. August.
‘Ein  gewisser Orient’. Echos von Libanesischem mm Werk des
brasilanischen Autors Milton Hatoum. In: Atef BOTROS (Hg.), Der Nahe
Osten — Ein Teil Europas? Reflektionen zu Raum- und Kulturkonzepten
im modernen Nahen Osten, Ergon, Wiirzburg:303-312.
Konferenzbericht  “ArabAmericas”.  WeltTrends.  Zeitschrift  fiir
internationale Politik und vergleichende Studien, 14. Jg., Nr. 51:192—
194.

SEYHAN, Azade

2001  Writing Outside the Nation. Princeton University Press, Prince-
ton/Oxford.

SHAFAK, Elif

2004  The Saint of Incipient Insanities. New York (dt. Die Heilige des

nahenden Irrsinns, aus dem Englischen von Margarete Lingsfeld,
Berlin: Eichborn, 2005).

a§-SAYH, Hanan

2001

Innaha London ya ‘azizi. Dar al-Adab, Beirut.

AS/EA LXIIs4+2008, 8. 1167-1182



	"Darum nennt man uns Libanesen" : Rabih Alameddine über die unerträgliche Leichtigkeit, nirgendwo zuhause zu sein

