
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 4

Artikel: Drei jüdische Averroisten : Höhepunkt und Niedergang des jüdischen
Averroismus im Mittelalter

Autor: Ben Abdeljelil, Jameleddine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DREI JÜDISCHE AVERROISTEN:
HÖHEPUNKT UND NIEDERGANG DES JÜDISCHEN

AVERROISMUS IM MITTELALTER

Jameleddine Ben Abdeljelil, Wien

Abstract

The Jewish Averroism formed an indispensable component of the history of rationalism in the

Jewish context in the middle age. The reception of Averroes philosophy was a foundation moment

in the process of the rationalization in the Jewish History of thoughts. Ibn Ruschd attained through
its continuous reception in the Judaism that what he failed to attain in comparison to the Arabic
Islamic History of Philosophy. The reasons of its influence in the Jewish Context, themes and

questions, which raised, could help to understand the reasons and causes of its total absence in his
Arabic Islamic context. The main important moments in the reception process of Averroes
Philosophy from its beginnings to its decline will be analysed by the example of three Jewish
Intellectuals in the middle age; these are Isaac Albalag, Moses Narboni and Elya Delmedigo.

In der zweiundzwanzigsten Auflage des philosophischen Wörterbuchs von
Schmidt, neu bearbeitet von G. Schischkoff, wird für den Begriff “Averroismus”
folgende Definition angeboten:

“Averroismus ist eine philosophisch-theologische Bewegung des christlichen

Mittelalters und der Renaissance, die sich auf Averroes oft nur berief, um
durch seine Autorität gedeckt zu sein bei ihren Kritiken an der Kirchenlehre,
besonders unter Verwendung der Averroes-Lehre, dass die Vorstellungen der

Religion nur allegorische Verhüllung der reinen philosophischen) Wahrheit
seien. Averroismus-Vertreter Averroisten) des Mittelalters: Siger von Brabant
und Johannes von Jandun; der Renaissance: Alexander Achilini, Augustinus
Niphus, Andreas Caesalpinus, Jakob Zabarella. Gegen den Averroismus des 13.
Jh. wandte sich sowohl der traditionelle Augustinismus als auch der christliche
Aristotelismus Albertus Magnus, Thomas von Aquin).”1

1 SCHISCHKOFF, 1991:56. Diese angegebene Definition ist angesichts der Forschungen zu
diesem Phänomen in der Philosophiegeschichte modifikationsbedürftig, denn das Phänomen

des Averroismus besonders im Mittelalter ist nicht ausschließlich ein christliches gewesen.

Der jüdische Averroismus im Mittelalter mit seinen Vertretern ist bereits ein anerkanntes

philosophiehistorisches Phänomen. Noch ein weiteres nicht uninteressantes Phänomen ist
festzustellen, nämlich das der Rezeption des Averroes im 20. Jh. in dem arabisch-islami-

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



934 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Es ist nach dem bisher Gesagten schwer, zu übersehen, wie verzerrt diese

Definition des Begriffs Averroismus ist, in der die Entwicklung des Phänomens

in seinem jüdischen Kontext keinerlei Erwähnung findet. Aber auch dadurch
würde die Definition nicht unmittelbar treffender, auch wenn sie umfassender

wird. Bei genauerer Betrachtung dieser Problematik trübt sich vielmehr ihre
scheinbare Selbstverständlichkeit.

Es war Ernest Renan, der durch die Veröffentlichung seines berühmten
Buches “Averroès et l’Averroisme” im Jahre 1852 für die späteren Philosophiehistoriker

den Ton vorgegeben hatte, und seine Darstellungen zu diesem Thema

wurden unentbehrliche Grundlage für jede weitere Arbeit zu dieser Frage. Seine

Ansichten lassen sich folgendermaßen zusammenfassen: es gab schon seit dem

13. Jh. in Europa, besonders in Frankreich und in Italien, bis zum 17. Jh. eine

ununterbrochene Tradition der aristotelischen Philosophie, die man Averroismus
nennen kann, weil sie ihre grundlegenden Anstöße von dem arabischen “
Kommentator” erhielt. Ihre Hauptzentren waren an den Universitäten von Paris und
von Padua. Dieser Averroismus zieht Interesse auf sich durch seine Tendenz,

mehr die Gegensätze als die Gemeinsamkeiten zwischen Philosophie und Theologie

zu betonen, er verschweigt daher kaum seinen Unglauben gegenüber der
religiösen Wahrheit und muss als unmittelbare Vorstufe des späteren Libertinismus

und Freidenkertums betrachtet werden. Diese Ansichten wurden von Renan

mit vielen feinen Einschränkungen zum Ausdruck gebracht und später von anderen

auf eine mehr oder weniger deutliche und direkte Art wiederholt.
Der Begriff des Averroismus und Etikettierungen dieser Art erfreuen sich

großer Beliebtheit bei den Historikern und werden gerne wiederholt, aber sie
werden mehr oder weniger bedeutungslos, sofern man nicht ganz klar definiert,
welches Bündel philosophischer Meinungen, oder welche Gruppe individueller
Denker durch den allgemeinen Begriff bezeichnet wird.

Der Begriff des Averroismus ist höchst zweideutig, und Renan selbst ist weitgehend dafür

verantwortlich. Er gebraucht ihn oft in sehr weitem Sinne und bezeichnet damit jeden Denker,

der von Averroes’ Kommentar zu Aristoteles irgendeinmal Gebrauch machte. Nach dieser

Definition wäre jeder aristotelische Philosoph nach der Mitte des 13. Jahrhunderts –

schen Kontext, wo eine Tendenz des arabischen Averroismus festgestellt werden kann. Siehe

zu diesem Thema: VON KÜGELGEN, 1994 Köln) und VON KÜGELGEN, 1994
Zürich):351–371.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 935

einschließlich des Thomas von Aquin – ein Averroist, und der Begriff hätte keinerlei
unterscheidende

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

Funktion mehr.2

Der mittelalterliche Aristotelismus ist von der Bemühung getragen, die Lehren
des Aristoteles durch Vergleich der verschiedenen Stellen in seinen Schriften zu
einem aufeinander bezogenen, einander ergänzenden System neu aufzubauen.
Die Stellen, wo Aristoteles nicht eindeutig war, beschäftigten seine Interpreten,
und zwar mit dem Ziel, diese philosophische systematische Einheit herzustellen.
Eine Übereinstimmung und einen Konsens im Bezug auf die Interpretation der

aristotelischen Texte hat es aber bei den mittelalterlichen Aristotelikern nicht
gegeben.3 Die Berufung der mittelalterlichen Denker auf die autoritativen
Kommentare des Averroes kann daher auch keinen Beweis für eine übereinstimmende

Interpretation dieser Texte liefern, denn die Differenzen der verschiedenen

Denker zu verschiedenen Zeiten sind nicht zu übersehen.

Wenn wir nur jene Aristoteliker Averroisten nennen, die mit Averroes in der Interpretation
jeder einzelnen Aristoteles-Stelle übereinstimmen, dann gab es kaum jemals einen einzigen

Averroisten. Wenn wir jeden Denker, der irgendwelche Ansichten aus Averroes’ Kommentaren

übernahm, einen Averroisten nennen, dann gab es kaum einen einzigen Aristoteliker,
der auf diese Weise nicht als Averroist bezeichnet werden könnte.4

Es ergibt sich also die Notwendigkeit einer thematischen Präzisierung des
Begriffs des Averroismus im Rahmen einer bestimmten philosophischen Theorie,
um diese Unklarheit zu überwinden. Im Wesentlichen bieten sich drei derartige
Theorien als typisch averroistische an: die Lehre der Ewigkeit der Welt, die Lehre

der Einheit des Intellekts und die Lehre von der doppelten Wahrheit. Was die
ersten zwei Lehren bei Averroes betrifft, so sind die diesbezüglichen
Erörterungen im vorherigen Kapitel ausreichend für den Zweck der Fragestellung.

2 KRISTELLER, 1976:126. Eine Bestätigung für diese These oder Kritik ist die Arbeit von AL¬

KHUDAIRI, 1993, in der sie als Beispiele für mittelalterliche Averroisten u.a. Thomas von
Aquin und Maimonides darstellt, obwohl sie an der Treue der beiden Denker zum
Averroismus manchmal offen zweifelt und Kritik ausübt.

3 In der islamischen Philosophie siehe die Kritik des Averroes an den islamischen Aristoteli¬
kern Avicenna und Al-Farabi in einigen Stellen seiner Kommentare zur Logik z.B. aber
besonders in Tahafut at-Tahafut. Der Unterschied von Maimonides als Aristoteliker zu den

anderen mittelalterlichen Aristotelikern z.B. in der Frage der Ewigkeit der Welt ist hier

nicht zu übersehen. Siehe auch die harte Kritik des Thomas von Aquin, die sich auch als

aristotelisch sah, an Averroes und an den Averroisten seiner Zeit RENAN, 1997:173–180).
4 KRISTELLER, 1976:127.



936 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Was die Theorie von der doppelten Wahrheit betrifft, für die nach der geläufigen
Meinung der Averroismus berühmt gewesen ist und die ihn als eine halb
eingestandene Form des Freidenkertums zu definieren scheint, so ist die Zurückführung

dieser Theorie auf Averroes höchst umstritten. Denn diese taucht erst bei
den Averroisten, den Interpreten von Averroes, und nicht bei ihm selbst auf.5

Außerdem ist die Lehre von der doppelten Wahrheit erklärungsbedürftig, denn

die grobe Vorstellung, dass es zwei widersprechende, aber gleichermaßen wahre

Meinungen gäbe, wurde eigentlich von keinem Denker vertreten. Die Wirkung
dieser Lehre ist allerdings durchgehend bis zur Früh-Renaissance und darüber

hinaus zu beobachten. Denn es ist festzustellen,

dass der Streit um die Lehre von der doppelten Wahrheit nicht allein eine Affäre des 13., 14.

und 15. Jahrhunderts war, sondern dass auch das protestantische Dogma von dem polaren
Gegensatz zwischen Gesetz und Evangelium aufs innigste mit dieser Lehre verbunden ist.

Am 11. Januar 1539 heißt es in den Thesen einer theologischen Disputation über die Frage,

ob der Johanneische Satz – das Wort ward Fleisch – in der Philosophie wahr sei:

1. Obwohl man an dem Satz festhalten muss: keine Wahrheit kann der andern widersprechen;

so ist doch nicht das, was in dem einen Wissensgebiet wahr ist, auch immer in allen
anderen Wissensgebieten wahr.

2. So ist es in der Theologie wahr, dass das Wort Fleisch geworden ist, während es in der

Philosophie schlechterdings unmöglich und ungereimt ist.
3. Die Aussage: Gott ist Mensch, ist nicht weniger verschiedenartig, ja, noch verschiedenartiger,

als wenn man sagte: Ein Mensch ist ein Esel.

4. Die Sorbonne, die Mutter aller Irrtümer, hat den ganz falschen Ausspruch gethan: was in
der Philosophie wahr sei, müsse es auch in der Theologie sein.

5. Und hat in gottloser Weise diejenigen verdammt, die das Gegenteil vertheidigt haben.

6. Denn mit diesem verabscheuungswürdigen Ausspruch hat sie erklärt, dass man

Glaubenswahrheiten unter das Urteil der menschlichen Vernunft gefangen nehmen müsse.

7. Es war das nichts anders, als Himmel und Erde in ihrem Centrum oder in einem Hirsekorn

verschließen wollen.
Kein Geringerer als Martin Luther hat diese Worte formuliert.6

5 KRISTELLER, 1976:127–128. Viele Forscher, besonders die islamischen von ihnen, treten für
den Standpunkt ein, dass die Lehre von der doppelten Wahrheit eine spätere Entwicklung
ist, die nach dem Tod von Averroes entstand, und die weder auf seine Schriften noch auf

sein gesamtes philosophisches System zurückzuführen sei. Hier ist hauptsächlich ein weiterer

Versuch zu nennen, in Bezug auf die Darstellung von Renan, in der Averroes als “
unislamischer” atheistischer) Philosoph erscheint, korrigierend aufzutreten. Es wurde versucht,

ihn als authentisch islamischen Philosophen zu rehabilitieren, u.a. seine Philosophie von der

Lehre von der doppelten Wahrheit zu bereinigen. Siehe AL-KHUDAIRI, 1993:134–139.

GANNOUCHI, 1999:112–128. NIEWÖHNER, 1994:23–41.

6 NIEWÖHNER, 1994:23–24.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 937

Es scheint deutlich zu sein, dass das Eindringen der Lehre von der doppelten
Wahrheit in den christlichen religionsphilosophischen Disputationen stattfand
und auf die Wirkung einiger Averroisten, besonders solchen von der Pariser

Universität die dann von dieser verurteilt wurden), zurückzuführen ist.
Hingegen antworten viele Averroes-Forscher auf die Frage, ob Averroes selbst diese
Lehre gelehrt hat, mit definitiver Verneinung.7 Andere hingegen haben dagegen
eingewendet, dass die Lehre von der doppelten Wahrheit bei Averroes zwischen
den Zeilen zu finden sei, denn dieser Standpunkt verrät den Unglauben gegenüber

der theologischen Wahrheit, was zur Zeit von Averroes nicht ungefährlich
war. Weitere Philosophiehistoriker versuchen gerade diese Lehre auslegend zu
entschärfen. Denn für sie scheint die so genannte Lehre von der doppelten
Wahrheit eine andere Stellungnahme nahe zu legen: die, die sie vertreten,
behaupten, dass die Philosophie getrennt und unabhängig von der Theologie ist,
und dass sich ihre Forschung innerhalb ihres eigenen Bereiches vollziehen sollte,
ungehindert von den Lehren der Theologie, die im Bereich des Glaubens Gültigkeit

besitzen. Die Lehre deutet nicht unbedingt auf geheime Zweifel am Glauben

hin obwohl dies in einigen Fällen so gewesen sein mag), sondern eher auf das

Ideal der philosophischen und naturwissenschaftlichen Freiheit, und in diesem

Sinne bahnten diejenigen, die sie befürworteten, die Lehrer der Philosophie an
den philosophischen Fakultäten, den Weg für den späteren Rationalismus und
das Freidenkertum, ohne notwendigerweise alle Überzeugungen ihrer späteren

Nachfolger zu teilen. Ob diese Lehre tatsächlich auch geheime Zweifel zum
Ausdruck bringt, ist eine Frage, die für jeden einzelnen Denker anders beantwortet

werden muss, und die für viele Vertreter dieser These gar nicht beantwortet

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

werden kann.8

Ich halte es für sinnvoll, diese Schwierigkeiten durch den Einbezug ihrer
unausgesprochenen Hintergründe anzugehen. Denn es soll ja nicht darum gehen,

Averroes auf verborgenen Glauben oder Unglauben festzunageln oder ihn davon
freizusprechen, vielmehr müssen die systematischen Bezüge, die zu einer
Entwicklung einer solchen Lehre von der doppelten Wahrheit möglicherweise führen

können, im gesamten philosophischen Aufbau von Averroes erforscht werden.

Natürlich sind diese einerseits hauptsächlich in seiner Auseinandersetzung

mit der Frage der Harmonie oder Antinomie zwischen Philosophie und Religion
zu finden. Anderseits könnte auch eine Änderung der Fragestellung nützlich
sein, um uns aus der Unklarheit herauszuführen. Anstatt nämlich zu fragen, ob

7 KRISTELLER, 1976:127–128. NIEWÖHNER, 1994:26. GANNOUCHI, 1999:113–114.
8 KRISTELLER, 1976:128.



938 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Averroes diese Lehre selber gelehrt hat, wäre zu fragen “nach dem Rechtsgrund
derer, die behaupten, Averroes sei der Vater der doppelten Wahrheit”; dann

nämlich “werden wir zu dem verblüffenden Ergebnis kommen, dass gerade weil
Averroes die Einheit der Wahrheit verteidigte, er, um diese Einheit nicht zu
gefährden, der doppelten Wahrheit Vorschub leisten musste.”9

Die schon in dem vorherigen Kapitel dargelegte Biographie des Ibn Ruschd
weist deutlich auf die enge Verbindung zwischen seinem philosophischen Denken

und seinem historischen Kontext hin. Die erste Begegnung Ibn Ruschds mit
dem Almohaden-Emir im Jahr 1169 lässt einiges über die Verhältnisse seiner

Zeit erraten, aber auch über die herrschenden sensiblen Themen und Fragestellungen

in der Philosophie, die das Interesse breiterer Öffentlichkeit – und nicht
nur in den üblichen Kreisen der Philosophen – provozierten. Ibn Ruschd selber

berichtet später darüber:

Nachdem mich dann der Emir nach meinem und meines Vater Namen, sowie nach meiner

Verwandtschaft gefragt hatte, eröffnete er das Gespräch mit mir, indem er sagte: Was denken

nun die Philosophen über den Himmel, ist er ewig oder ist er erschaffen? Ich wurde
unschlüssig und ängstlich, gebrauchte Ausflüchte und leugnete, dass ich mich mit der Philosophie

beschäftigt habe, ohne zu ahnen, was ihm Ibn Tufail darüber mitgeteilt hatte. Der Emir
bemerkte meine Bestürzung und meine Unschlüssigkeit, wandte sich an Ibn Tufail und
unterhielt sich mit ihm über die Frage, die er mir gestellt hatte, er erwähnte, was Aristoteles
und Plato und alle Philosophen gesagt haben, endlich auch die Argumentationen der islamischen

Gelehrten. So sah ich bei ihm eine Fülle von Wissen, die ich nicht einmal bei denen

vorausgesetzt hätte, welche sich einzig und allein mit der Wissenschaft beschäftigten, und

nun hörte er nicht auf, meine Sorge zu zerstreuen, bis ich zu reden begann, und er sah, was

ich von der Sache wusste.10

Die Frage, ob der Himmel ewig oder erschaffen sei, ehrlich und direkt eindeutig
zu beantworten, hätte nicht nur zur Zeit von Ibn Ruschd unter den Almohaden
gefährlich sein können, sondern war es auch noch Jahrhunderte lang danach, und

die Averroisten, die diese Frage mit ewig beantwortet hätten, wären nicht immer
ungeschoren davongekommen. Die Bekämpfung der Averroisten durch die Kirche

und die erlassenen Verbote der averroistischen Lehren in den Jahren 1210,

9 NIEWÖHNER, 1994:26. Ich neige in dieser Frage dazu, mit der von Niewöhner in diesem

Aufsatz dargelegten These überzueinstimmen, nämlich dass die Lehre von der Einheit der

Wahrheit, der aber auch die Lehre von der Einheit des Intellekts bei Ibn Ruschd entspricht

und daraus ableitbar werden könnte, erst die Entwicklung der Lehre von der doppelten

Wahrheit möglich gemacht hat.
10 AL-MARRAKUSCHI, 1881:174–175, zitiert mit Änderungen den originalen Text entsprechend

nach NIEWÖHNER, 1994:26–27.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 939

1215, 1270 und 1277 liefern ein eindeutiges Zeugnis für dieses lang anhaltende
Spannungsverhältnis zu den Lehren von Averroes, aber auch für die spezifische
Ausprägung der philosophischen Lehren und Diskurse in deren Methoden und
Selbstdarstellungsformen.11 Denn eine philosophische Antwort auf die gestellte
Frage wäre hier von den Averroisten lieber heimlich vorgebracht worden – “in
Schlupfwinkeln vorgetragen, weil sie nicht bestimmt sein darf für die Ohren der

Massen oder die der Rechtgläubigen.”12 In seiner Schrift “Fasl al-maqal” setzte

sich Ibn Ruschd am intensivsten mit der Frage des Verhältnisses zwischen
Philosophie und Religion auseinander. Er versuchte, für die aus theologischer Sicht
und auf Grund der islamischen Jurisprudenz der “Scharia” Argumentierenden,
also “islamisch”, für die Selbstberechtigung des Philosophierens einzutreten. Er
schildert selber am Anfang seiner Schrift seine Zielsetzung: “Der Zweck dieser

Abhandlung ist die Untersuchung, und zwar vom Standpunkt des Studiums des

Gesetzes schar’) aus, ob das Studium der Philosophie und der Logik durch das

Gesetz erlaubt, verboten oder befohlen ist.”13

Averroes ging von der Exegese des Korans aus, um zu zeigen, dass die
Meditation und das Denken über die Schöpfung und über das Sein im Islam
ausdrücklich empfohlen werden.

“Sure 59 Vers 2; ‘Denkt nach, die ihr Einsicht habt’: das Gesetz schreibt
die Erforschung des Seins durch den Verstand vor. Diese Erforschungen müssen

durchgeführt werden auf die bestmöglichste Art und perfekteste Weise des Denkens,

und das ist die Demonstration Burhan). Die demonstrative Wissenschaft

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

ist für Averroes die Philosophie falsafa).”14

Ibn Ruschd gelangt also hier als Koranexeget zu dem Ergebnis, dass gerade
das Philosophieren aus islamischer Sicht nicht nur empfohlen, sondern sogar

befohlen wird:

Da nun die Religion wahr ist und zu dem Studium auffordert, welches zur Erkenntnis der

Wahrheit führt, so wissen wir, die Gemeinschaft der Muslime, definitiv, dass die demonstrative

Wissenschaft nicht zu einem Widerspruch zu dem im Gesetz Enthaltenen führt, denn

Wahrheit kann der Wahrheit nicht widersprechen, sondern sie stimmt mit ihr überein und

legt Zeugnis von ihr ab.15

11 RENAN, 1997:164–165, 171–172. Renan gibt die Jahre 1209 statt 1210 und 1269 statt 1270.
LEAMAN, 1988:165, 167. AL-KHUDAIRI, 1993:71–72.

12 NIEWÖHNER, 1994:27.
13 AVERROES; IBN RUSCHD, 1983:22. Zitiert nach MÜLLER, 1991:1.
14 NIEWÖHNER, 1994:27.
15 AVERROES; IBN RUSCHD, 1983:31–32. Zitiert nach MÜLLER,1991:7.



940 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Hier wäre die Komplexität dieser Frage problemlos darzustellen, wenn Averroes
eine Theorie der doppelten Wahrheit aufgestellt hätte und nicht diese Theorie
der Einheit der demonstrativen Wissenschaft und der der Religion.16 Die eigentlichen

Schwierigkeiten sind hier wie vorprogrammiert, und tauchen auf, sobald

die Religion mit den Ergebnissen der demonstrativen Wissenschaft kollidiert,
indem beide über ein und dieselbe Tatsache verschiedene Aussagen machen. Als
Lösungsausweg aus dieser Schwierigkeit, und um offensichtliche Widersprüche
zwischen religiösen Textaussagen und der Philosophie erklärend überwinden zu

können, setzt Averroes die allegorische Interpretation Ta’wil) ein. Damit sollen
die erscheinenden Gegensätze zwischen dem äußeren Wortlaut und dem inneren,
verborgenen Sinn ausgeglichen werden. Eine notwendige Voraussetzung für
eine gelungene allegorische Interpretation ist die demonstrative Wissenschaft,

wobei nur die Philosophen in der Lage sind, sie zu meistern. Denn im Falle
zweier sich widersprechender Aussagen ist der Philosoph derjenige, der zu
entscheiden hat, wie der innere Sinn und damit die Wahrheit lautet. Es war eigentlich

eine Art Hermeneutik Ta’wiliya), die Averroes zusammen mit logischen
Bestimmungen und Regeln als Instrumentarium für den Umgang mit dem Text
vorgesehen hat. Eine Hermeneutik, die eine Pluralität in dem Verstehen und in
der Auslegung des Textes vorsieht, die aber eine logische und daher rationale

Pluralität sein muss. Hier ist eindeutig, dass das Rationale das Einheit Bildende
und Bestimmende dabei ist.

Aus der Sicht der Gegner war die unterschwellig mitgegebene Gefahr für
ein Wahrheitsmonopol durch eine solche These nicht von der Hand zu weisen.

Der Bischof von Paris, Étienne Tempier, listet in seiner Verurteilung der
Averroisten von 1277 “den Irrtum Nr. 145” auf. Dieser lautet:

Es gibt keine durch Vernunft zu erörternde Frage, die der Philosoph nicht erörtern und
entscheiden sollte, weil die Beweisgründe von den Dingen her genommen werden, die
Philosophie aber nach ihren verschiedenen Teilen alle Dinge zu betrachten hat. Genau dies ist

die Meinung des Averroes von den Aufgaben eines Philosophen.17

Die Assoziierung jenes averroischen Schlusses in Bezug auf die allegorische
Interpretation der religiösen Texte mit der Lehre von der doppelten Wahrheit fiel
den Gegnern der Averroisten nicht schwer. Denn schon in dem Prolog zu dieser

16 Dieser Standpunkt stammt von George F. Hourani, zitiert und übernommen von NIE¬

WÖHNER,1994:28.

17 NIEWÖHNER, 1994: Ibid.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 941

Verurteilung sah sich der Bischof von Paris genötigt, entschlossen gegen diese

Gefahr vorzugehen, es heißt:

Wer weise sprechen will, der achte mit großer Sorgfalt darauf, dass nicht durch seine Rede

die Einigkeit seiner Zuhörer zerstört werde, vor allem dadurch, dass sie die genannten

Irrlehren mit den Schriften der Heiden stützen, von denen sie – o Schande! – in ihrer Inkompetenz

behaupten, sie seien so zwingend, dass sie gegen sie nichts einzuwenden wüssten. Um
den Eindruck zu erwecken, sie behaupteten gar nicht, was sie nahe legen, verstecken sie ihre

Antworten in einer Weise, dass sie während sie Skylla vermeiden wollen, an Charybdis

scheitern. Sie sagen nämlich, diese Irrlehren seien wahr im Sinne der Philosophie, aber nicht

im Sinne des christlichen Glaubens, als gebe es zwei gegensätzliche Wahrheiten und als stehe

gegen die Wahrheit der heiligen Schrift die Wahrheit in den Schriften der gottverworfenen

Heiden.18

Die Fragen und die Themen, bei denen die Philosophie durch die Berufung auf
allegorische Interpretation und den inneren Sinn mit dem äußeren Wortlaut der

religiösen Texte in Differenz und manchmal sogar in Widerspruch stand, waren
bestimmende grundsätzliche Fragen sowohl für das Konzept der Philosophie und
deren Geschichte als auch für die religiösen Glaubensdogmen. Denn Fragen wie
z. B. die der Erschaffenheit oder der Ewigkeit der Welt, oder die Frage der
Unsterblichkeit der individuellen Seele, welche in der Philosophie unmittelbar mit
der Lehre des Intellekts zusammenhängt19, waren die passende Gelegenheit, um
die Nützlichkeit der Lehre von der doppelten Wahrheit aufzuzeigen. Denn bei
einigen metaphysischen Fragen ist sogar in der religiösen Tradition und
Überlieferungen keine Übereinstimmung erlangt worden. Dies stützt noch mehr die
Möglichkeit, auf diese Fragen durch die allegorische Interpretation eine Antwort
erlangen zu können. Ibn Ruschd legt hier fest, dass die erlangten Ergebnisse der

allegorischen Interpretation nicht allen Menschen zugänglich gemacht werden
dürften, denn um sie begreifen und verstehen zu können, sind gewisse Kenntnisse

der demonstrativen Wissenschaft vorausgesetzt. Er sagt in einer Stelle des

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

“Fasl al-maqal”:

Es ist einleuchtend, aus dem was wir gesagt haben, dass in Fragen dieser Art keine einheitliche

Übereinstimmung erzielt werden kann, und zwar wegen der Überlieferung, dass

sowohl viele der früheren Gläubigen der ersten Generation als auch andere gesagt haben, dass

es allegorische Interpretationen gibt, die nicht mitgeteilt werden dürfen, es sei denn denen,

18 Zitiert nach NIEWÖHNER, 1994:24.

19 Diese Fragen wurden aus der Sicht von Ibn Ruschd in einem vorherigen Kapitel ausführlich
dargelegt.



942 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

die qualifiziert dazu sind, Allegorien zu hören [...] – diejenigen die ein gründliches Wissen

haben – Sure III/7) [...] denn wenn die Gelehrten zu allegorischer Interpretation nicht in der

Lage wären, läge in ihrer Zustimmung keine Überlegenheit, die zu einem Glauben an Ihn
Gott) verpflichten würde, den man bei den Unwissenden nicht findet.20

Diejenigen, die ein gründliches Wissen haben, sind die ahl al-burhan, diejenigen
die mit demonstrativen Beweismethoden arbeiten, die Philosophen. Allein die
Philosophen sind hier gemeint und nicht die Theologen, nur sie kennen mit Gott
die Wahrheit, denn

Gott hat sie gekennzeichnet als die, die an Ihn glauben, und das kann nur verstanden werden,

dass es sich auf den Glauben bezieht, der auf Beweisen gegründet ist; und dieser

Glaube) erscheint nur im Zusammenhang mit der Wissenschaft von der allegorischen
Interpretation. Denn die unwissenden Gläubigen sind die, deren Glaube nicht auf Beweisen

beruht.21

Es gibt also zwei Arten von Gläubigen: die Unwissenden, die den Text des Koran

nur nach seinem Wortlaut verstehen können und dürfen, und die Wissenden
die Philosophen), die allein den Text allegorisch interpretieren können und dürfen,

und die dadurch die Wahrheit kennen.22

Die Offenbarung bzw. die Religion spricht alle Menschen an und muss

auch die allgemeine Zustimmung aller erhalten, während die Philosophie dieses

nicht als Zielsetzung haben kann. Beide Systeme unterscheiden sich aber weiter
in der Zielsetzung: während die Philosophie durch theoretische Demonstration
die reine Wahrheit hat, sucht die Religion das Leben der Menschen mehr in
einer praktisch bezogenen Art durch Gesetze) zu ordnen und den Ausgleich im
Leben für sie zu ermöglichen. Der Kontext der Wahrheitsbestimmung in der
Philosophie und in der Religion ist durch diese unterschiedlichen Funktionen
und Zielsetzungen verschieden. Dadurch könnte die Lehre von der doppelten
Wahrheit ihren Weg gefunden haben, aber auch durch Averroes’ Festlegung der
hermeneutischen Regeln in der Auslegung der religiösen Texte, wobei die
Philosophen durch ihr “gründliches Wissen” allein die Wahrheit erlangen können, die
anders ist als die der Theologen und der Massen, und den äußeren Wortlaut weder

überschreiten kann, noch darf.
Im jüdischen Kontext ist diese Spezifität des Averroismus als besondere

Form des Rationalismus und der Rationalisierung innerhalb der religiösen Kon-

20 AVERROES; IBN RUSCHD, 1983:37. Zitiert nach MÜLLER, 1991:10.

21 AVERROES; IBN RUSCHD, 1983:37–38. Zitiert nach MÜLLER, 1991:10.

22 NIEWÖHNER, 1994:30.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 943

zeption wieder zu finden. Denn zwei Konzeptionen wurden aufgestellt, eine, die
ausschließlich aus dem populären traditionalistischen Judentum schöpft, und
eine andere, die aus einer philosophischen Sicht, auslegend und neu deutend, das

Verhältnis zu den Quellen, der biblischen und talmudischen Tradition, anders

definiert. Dieser Schritt wurde schon von Maimonides getan, hat aber erst mit
den jüdischen Averroisten seine kompromisslose Deutlichkeit bekommen.23

Bereits im dreizehnten Jahrhundert verschärften sich die Gegensätze in den
verschiedenen Lagern und es wurden oft in nicht immer unblutige Kämpfe
ausgetragen. Der Kampf um die Philosophie im jüdischen Milieu lässt sich in zwei
Perioden teilen: “die erste beginnt noch bei Lebzeiten des Maimonides, und
zwar zugleich im Orient und Okzident; die zweite fast nur im südlichen Europa.”

24 Am Anfang des 13. Jahrhunderts begann man, die Theorien des Maimonides

besser zu verstehen, und zwar hauptsächlich durch die hebräische Übersetzung

des Werkes “Führer der Unschlüssigen” More Nebuchim). “Draus
entstand ein ernster Konflikt; beide Parteien bekämpften einander auf Leben und
Tod ungefähr 30 Jahre hindurch.”25 Die jüdischen religiösen Orthodoxen besonders

in Südfrankreich – in der Provence – versuchten in diesem Kampf mit
Erfolg, die christliche Autorität für ihre Seite zu gewinnen.

Sie unterwarfen den jüdischen Glauben dem Urteile von Christen; sie beschuldigten die
Schüler Maimonides’ der Ketzerei und brachten die angeklagten Bücher auf den Scheiterhaufen.

Sie selbst jedoch zogen daraus keinen Vorteil. Einige von ihnen, vielleicht auch

Salomon [ben Abraham aus Montpellier] selbst, welcher in seinem Fanatismus die gesamten

Bücher des Maimonides als antichristlich denunziert hatte, wurden der Verleumdung
überwiesen, nach den barbarischen Gesetzen jener Zeit wahrscheinlich durch Ausschneiden der

Zunge bestraft, und büßten schließlich ihr Leben ein vor 1235). Sie riefen aber den
Zelotismus der christlichen Geistlichkeit hervor, welche diese Angelegenheit zum Vorwand
nahm zu einem Vernichtungskriege gegen jüdische Literatur und Juden überhaupt.26

Diese antiphilosophische Atmosphäre im jüdischen Milieu, besonders in Südeuropa

verschärfte die Grenzen zwischen den beiden Lagern, konnte allerdings die
Verbreitung der philosophischen Wissenschaften nicht aufhalten. Denn “in der
Provence und Italien fand die arabische Wissenschaft inzwischen immer mehr
Anhänger, indem die zum Teil im christlichen Spanien lebenden) Übersetzer

23 HAYOUN, 1989:253.
24 STEINSCHNEIDER, 1964:102.
25 STEINSCHNEIDER, 1964:106. Siehe auch DOBBS-WEINSTEIN, 1997:331–349. GRAETZ, 2000:

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

237, 239–242.
26 STEINSCHNEIDER, 1964:107. Siehe auch GRAETZ, 2000:208–215.



944 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

das Studium erleichterten.”27 Die Kontroversen und Streitigkeiten um Philosophie

und religiöse Tradition wurden weiter auf theoretischer Ebene ausgetragen.

Die allgemeine Geltung der religiösen bzw. talmudischen Tradition wurde in
Frage gestellt. “Es stellte sich das Bedürfnis heraus, dem freien Inhalt der
Haggada

* eine systematische Unterlage zu geben durch die profane Wissenschaft;
die Theologie wird systematisch, die Exegese teilt sich in verschiedenen
Tendenzen.”28

1 Der erste Averroist: Isaak Albalag

a) Leben und Werk

Über das Leben des Isaak Albalag ist den Biographen wenig bekannt. Er dürfte
in der zweiten Hälfte des dreizehnten Jahrhunderts gelebt haben. Als sein
Heimatland wird die Region der Pyrenäen angegeben.29 Das dreizehnte Jahrhundert,

in welchem Albalag lebte, war eine der interessantesten Epochen innerhalb der
jüdischen Geistesgeschichte. Mit Albalag brach ein kritischer und strenger
Rationalismus auf. Der Versuch des Ibn Maimun, Philosophie und Religion zu
harmonisieren, hatte, wie schon skizziert wurde, eine große Erregung unter den

Juden hervorgerufen; auf der einen Seite glühende Verehrer der peripatetischen
arabischen Philosophie, auf der anderen Seite ihre eingeschworenen Feinde, die
nach Albalag “die philosophischen Schriften entfernen und über sie lügenhafte
Behauptungen ausstreuen.”30 Albalag scheute sich nicht, offen die Gegner der
Philosophie zu kritisieren und anzugreifen, sogar an Maimonides hat er seine

heftige Kritik nicht zurückgehalten. Er hielt ihn für keinen entschiedenen An-

27 STEINSCHNEIDER, 1964:109.

* Haggada oder Aggada: Bezeichnung für legendäre Überlieferungen in der rabbinischen

Literatur. Siehe SCHUBERT, 1992:285.
28 STEINSCHNEIDER, 1964:111.

29 Nach Vajda lebte Albalag in Katalonien, unbekannt aber ist für ihn auf welcher Seite der

Pyrenäen er gelebt hat. Auerbach gibt in seiner Dissertation schwankend Spanien oder

Südfrankreich als mögliches Heimatland für Albalag an, und sieht als Grund dafür “dass er

die arabische Sprache gut beherrscht.” Während Steinschneider als Vaterland des Albalag,

wie die meisten hebräischen Übersetzer Nordspanien oder die Provence vermutet. VAJDA,

1960:7. AUERBACH, 1906:VII. STEINSCHNEIDER, 1956:299.

30 Zitiert nach der Übersetzung von Heimann Auerbach. AUERBACH,1906:VII.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 945

hänger der Philosophie, denn Maimonides hatte überall, wo die Wissenschaft
mit dem Glauben in Widerspruch stehe, diesem den Vorzug gegeben.

Er wirft ihm berechende Zurückhaltung vor, da Maimonides nach seiner Meinung seine

eigentlichen Ansichten, um als frommer Mann zu gelten, oft verhüllt habe. Albalag, von der

Wahrheit seiner philosophischen Ideen durchdrungen, verficht seine Anschauungen
rückhaltlos

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

auch im Gespräch mit anderen.31

Albalags offenes Bekenntnis zur wissenschaftlichen Scharfsinnigkeit und seine
direkte Darlegung seiner philosophischen Überzeugungen machten ihn bei seinen

Glaubensgenossen nicht gerade beliebt. Auch die späteren Autoren, die seiner

gelegentlich Erwähnung tun, verurteilen ihn zumeist. So zog sich Albalag
durch seinen Freimut die Diffamation von Seiten der Glaubenseiferer zu, “die
ihn Ketzer und Ungläubigen Kuffar), fast Atheisten, nannten. Vielleicht widerfuhr

ihm das schon bei Lebzeiten und erklärt das, über seine Person und Schicksale

herrschende allgemeine Schweigen.”32 Das Schicksal unseres Averroisten
ähnelt hier in gewisser Weise dem des Ibn Ruschd selbst. Namhafte jüdische
Gelehrte und Autoren seiner Zeit entgegneten Albalag bekämpfend oder
ignorierten ihn.

So bekämpft Schem-Tob ibn Schem-Tob Albalags vergeistete Auffassung von Vergeltung

im Jenseits mit heftigen Worten. Moses Rieti schließt ihn aus seinem Himmel aus und
scheut sich da, wo von Albalag die Rede ist, seinen Namen auszusprechen. Isaak Abravanel,
der durch Angriffe auf Philosophen seine Strenggläubigkeit zu beweisen suchte, nennt ihn
einen Gottesleugner.33

Als Philosoph schließt sich Albalag im allgemeinen der arabischen peripatetischen

Philosophie bzw. dem arabischen Aristotelismus an. Anlehnungen an
Avicenna und Averroes sind häufig bei ihm zu finden, und beide werden öfters
namentlich von ihm zitiert. “Den Unterschied zwischen Religion und Philosophie
definiert Albalag mit denselben Worten wie Avicenna und Averroes. Mit diesen

betrachtet er es als die Aufgabe der Religion, die Menschen zur Glückseligkeit
zu führen.”34 Darüber hinaus kommt Albalag Bedeutung in der Geschichte der

Philosophie als Übersetzer und Kommentator einiger philosophischer Schriften
zu, besonders solcher des Averroes und des Al-Ghazali. In diesem Zusammen-

31 AUERBACH, 1906:VII–VIII. Siehe auch HAYOUN et DE LIBERA, 1991:44–45.

32 STEINSCHNEIDER, 1956:301.
33 AUERBACH, 1906:XI–XII.
34 AUERBACH, 1906:XII. Siehe auch STEINSCHNEIDER, 1956:169.



946 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

hang tritt eine unüberwundene bibliographische Schwierigkeit auf, was die Werke

von Albalag anbelangt, nämlich dass diese mit Ausnahme von wenigen verloren

gingen, und wir von ihnen nur in Zitaten oder Erwähnungen in anderen

Werken Kenntnisse haben.

Um das Ende des 13. Jh. ließ sich Albalag das Studium der Physik besonders

angelegen sein und verfasste einen Kommentar zu dem mittleren Kommentar

des Averroes zur Physik des Aristoteles, welcher für uns verloren ist, aber in
einem späteren Werk des Albalag wieder zitiert wird. Von letzterem ist nach

Steinschneider in der Bibliothek in München einer Kopie als Manuskript aus

dem 14. Jh. erhalten, diese ist aber zum Teil verstümmelt und nur schwer lesbar.

Als Grundlage für diesen Superkommentar des Albalag vermutet Steinschneider
eher den arabischen Text, obwohl er zugibt, dass das schwer zu entscheiden

sei.35 Die Form des Kommentars ist eine dem Averroes selbst nachgeahmte:

Ein eigentlicher Kommentar, d. h. eine wörtliche Erläuterung des Averroes’schen Textes, ist
nicht die Haupttendenz des Werkes, sondern findet sich nur bei schwierigen Stellen, und

wird die Veranlassung dazu am Anfang oder Ende ausdrücklich hervorgehoben [...]. Der

Hauptzweck des Werkes besteht in den Zweifeln und Fragen, welche sich über die Materie
ergeben [...]. An der letzten Stelle, so wie vielleicht noch an vielen anderen, ist auf den ersten

oder früheren Kommentar zu demselben Buche verwiesen, welcher ähnlicher Art gewesen

sein muss.36

In diesem Kommentar scheute sich Albalag nicht, Kritik an Averroes auszuüben

und sich gegen ihn zu entscheiden, wo für ihn in manchen Stellen Avicenna
Aristoteles richtiger aufgefasst haben soll.37 Diese selbständige Kritik unterstützt
nach Steinschneider die Annahme der Identität des Albalag als Verfasser dieses

Werkes mit der des Übersetzers und Kommentators des “Maqasid al-falasifa”
von Al-Ghazali.

Das Hauptwerk von Isaak Albalag bleibt aber diese Übersetzung des
Buches von Al-Ghazali “Maqasid al-falasifa” Tendenzen der Philosophen)38 aus

35 STEINSCHNEIDER, 1956:116–117.

36 STEINSCHNEIDER, 1956:117.

37 STEINSCHNEIDER, 1956:116.

38 Die deutsche Übersetzung des Titels mit “Tendenzen der Philosophen” entspricht nach

Steinschneider dem Originaltitel “Maqasid Al-falasifa”, ich halte aber die Wiedergabe unter

dem Titel “Intentionen der Philosophen” dem Original entsprechender und präziser, werde

mich jedoch in den bibliographischen Angaben an den Titel “Tendenzen der Philosophen”

weiter halten, weil das Werk unter diesem Titel in der deutschen Sprache und bei den

Bibliographen bekannt ist. Siehe STEINSCHNEIDER, 1956:306–307.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 947

dem Arabischen ins Hebräische. Wie in der gerade referierten Annahme
Steinschneiders schon angedeutet, tritt hier Albalag nicht nur als Übersetzer, sondern
auch als Kommentator des Werkes auf, welches für ihn eine Gelegenheit
darstellte, seine eigenen philosophischen Ansichten und Absichten offen darzulegen.

Es ist von Bedeutung, hier anzumerken, dass Al-Ghazali in dieser Schrift
die Thesen der Philosophen und ihre Meinungen ausführlich präsentiert und
darstellt, ohne sie zu kritisieren oder anzugreifen im Unterschied zu seinem

späteren Werk “Tahafut al-falasifa”, Widerlegung der Philosophen). Dies veranlasste

einige Orientalisten und Philosophiehistoriker, anzunehmen, dass Al-
Ghazali in dieser Phase Anhänger der Philosophie war39, welches eine
Fehleinschätzung ist. Denn im arabischen Original erklärte Al-Ghazali sowohl im Vorwort

als auch im Nachwort des Werkes deutlich und unmissverständlich seine

Absichten bei der Abfassung40: “Das war, was wir einbringen wollten ihren
Wissenschaften, der Logik, der Metaphysik und der Physik, ohne sich mit der
Unterscheidung zwischen dem wahren und dem falschen zu beschäftigen.”41 In der

lateinischen Übersetzung entfällt der folgende Satz im Nachwort: “Danach werden

wir mit dem Buch Widerlegung der Philosophen beginnen, um klar die
Irrtümer, die ihre Doktrinen enthalten, zu zeigen.”42

Isaak Albalag ist wahrscheinlich der erste, der das Buch Al-Ghazalis aus

dem Arabischen ins Hebräische übersetzt hat.43 Dies dürfte gegen Ende des 13.
Jh. gewesen sein. Seine Übersetzung trägt den Titel Tiqqun ha- pilosofim
Anordnung der Philosophen), und ist schon damit keine einfache Übersetzung des

Originals, dessen Titel er De’ot ha-pilosofim Die Ansichten der Philosophen)
übersetzt. Die Übersetzung ist in einigen Manuskripten und Handschriften aber

auch unter dem Titel Kawwanot ha-pilosofim Tendenzen der Philosophen) zu
finden.44 Er hat dem Text des Maqasid Al-Ghazalis zahlreiche, oft sehr ausge-

39 MÜLLER, 1991:163. MUNK, 1988:370.
40 AL-GAZALI, 1912:2, 320.

41 AL-GAZALI, 1912:320. Im arabischen Original steht der folgende Satz dafür:
" # $% " &'+ " <% > @\^ _ `

{| $

42 AL-GAZALI, 1912:320. } & {~ @& €% ‚Œƒ „ † "‡ˆ€‡ ‰ Š ` & ‹# ‡

‘ ’ Ähnlich zu dieser war die Formulierung Al-Gazalis im Vorwort des Buches in dem

arabischen Original. Siehe MUNK, 1988:371. Siehe auch die lateinische Übersetzung des

Werkes, die in einer neuen Ausgabe als Nachdruck herausgegeben wurde, mir aber nicht
zugänglich war: AL-GAZALI, 2001.

43 STEINSCHNEIDER,1956:299.
44 STEINSCHNEIDER, 1956:306–307. VAJDA, 1960:7. Einige Handschriften dieser Übersetzung

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



948 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

dehnte Noten und Bemerkungen hinzugefügt, in denen er gegen den Autor
polemisiert. Er beendete aber nur zwei Teile des Buches, die Logik und die
Metaphysik, und hat die dritte Abteilung, die Physik, nur begonnen.45 Doch besitzen

wir eine ausführliche Einleitung, mit der Albalag seine Übersetzung versah und
die er mit Tiqqun ha-De’ot Anordnung der Doktrinen) betitelt hat.46

Neben den ausführlichen bibliographischen Hinweisen von Steinschneider

wurde diese Schrift Albalags von Georges Vajda ins Französische und von
Heimann Auerbach ins Deutsche teilübersetzt. Vajda hat sich allerdings auf die
Einleitung und die Summe der Erläuterungen und Anmerkungen von Albalag in
seinen Darlegungen beschränkt.47 Eine bedeutende Leistung und Bereicherung
zu diesem Thema war die Dissertation von Auerbach im Jahre 1906, in der er die

Einleitung des Albalag im hebräischen Original edierte und ins Deutsche
übersetzte, unter dem Titel “Kritik der Ansichten der Philosophen.”48

Im Unterschied zu einigen Historikern, die Albalag wegen seinem
kritischen Rationalismus in die Vergessenheit geschoben haben und ihn als “wirren
Kopf”49 herabgesetzt haben, sind die Arbeiten von Vajda und Auerbach nicht
nur als Rehabilitierung unsers Philosophen zu sehen, sondern auch als Ermöglichung,

eine interessante Epoche in der Philosophiegeschichte besser verstehen

zu können. Die Übersetzung der Einleitung Albalags zum Maqasid Al-Gazalis

ins Deutsche nahm Auerbach auf sich,

weil in dieser der Verfasser sich deutlich und erschöpfend über die Stellung zur Zeitphilosophie

und seinem Glauben ausspricht. Sie ist klar geschrieben und logisch scharf disponiert
und beweist am schlagendesten, dass der Mann, der so dachte, kein ‘wirrer Kopf’ gewesen

sein kann. Aber diese Einleitung hat noch eine allgemeine Bedeutung insofern, als sie ein
treues Spiegelbild einer typischen Persönlichkeit des 13. Jahrhunderts ist, in dem die
Scholastik, auf dem Höhepunkt ihrer Entwicklung angelangt, gleichzeitig die Spuren des inneren

Verfalls an sich trägt.50

von Albalag sind im Département des Manuscrits division orientale in der Bibliothèque
nationale de France Paris) unter folgenden Signaturen zu finden: 901. 902. 903,1. 905. 907.

45 STEINSCHNEIDER, 1956:299.

46 STEINSCHNEIDER, 1956:301. VAJDA, 1960:7. 16ff. AUERBACH, 1906:XIII.
47 VAJDA, 1960:7–10.
48 AUERBACH, 1906:XVI.
49 Zu diesem Urteil über Albalag kam Heinrich GRAETZ in seinem Buch Geschichte der Juden,

zitiert nach STEINSCHNEIDER, 1956:299 und AUERBACH, 1906:IX.
50 AUERBACH, 1906:XV.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 949

b) Sein Averroismus und seine Rationalität als Gründungsmoment

Albalag wollte ohne Zweifel die Philosophie des Aristoteles nicht nur gegen Al-
Ghazali verteidigen, dessen Tendenz ihm wohl bekannt ist. In seiner ersten Note
zur Übersetzung des Werkes Al-Ghazalis bemerkt er, Al-Ghazali habe die
Anschauungen der Philosophen nur in der Absicht, sie zu widerlegen, dargestellt,
wozu er aufgefordert war, und was er geleistet zu haben glaubte.

In Wahrheit habe er nicht ihre Ansichten, sondern die seinigen gegeben, nicht sie die
Philosophen), sondern sich und seine Gefährten habe er bekämpft, so dass er seinen eigenen

Irrtum nicht den ihren gefunden habe. Ibn Ruschd hat auf diese Angriffe geantwortet, und die
Stellen der Irrtümer und Sophismen hervorgehoben... Ähnliches ist Maimonides in seinem

Buch ‘More ha-Nebuchim’ mit seinen Angriffen auf die Wissenschaft passiert; in Wahrheit
irrte er in Bezug auf die Wissenschaft nicht mehr, als in Bezug auf den Glauben. Beider

Angriffe gehören derselben Gattung an und haben denselben Ursprung, sie haben aus

derselben Quelle geschöpft und folgen den Lehren Abu Nasrs und Ibn Sinas, die von Aristoteles

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

abwichen.51

In dem Prolog zu seiner Übersetzung des Maqasid Al-Ghazalis, erläuterte Albalag

den Zweck und die Veranlassung seines Werkes. Es gibt für ihn vier
Grundprinzipien, die die Philosophie und alle Religionen Gesetze) miteinander
gemein haben. “Diese Grundwahrheiten sind der Glaube an Vergeltung,
Unsterblichkeit, Existenz eines überirdischen Richters und Vorsehung.”52 Die
Philosophie lehrt sie durch Beweise bzw. “Demonstration, die nur für einen
kleinen Kreis von Menschen geeignet ist”53, während die Religion bzw. die Tora
sie “durch allgemein verständliche Erzählungen”54 wiedergibt. Diese letztere ist
für die Menge bestimmt, die nicht in abstrakten Ideen denken kann, sie spricht
zu derselben in sinnlichen Ausdrücken. Aber die meisten Gelehrten und viele
ungebildete Leute glauben, dass die Philosophen die Grundlagen der Religion
zerstören und den Glauben entwurzeln, und sie gehen soweit “dass sie die
philosophischen Schriften entfernen und über sie lügenhafte Behauptungen verbreiten.”

55 Albalag kündigt hier an, dass er angesichts dieser Situation den
Entschluss gefasst habe, die gesamten Werke des Aristoteles ins Hebräische zu

51 Zitiert nach der Übersetzung von STEINSCHNEIDER, 1956:303. VAJDA, 1960:21–22.

52 Zitiert nach der Übersetzung von AUERBACH, 1906:XVIII. VAJDA, 1960:16–17.
53 Zitiert nach der Übersetzung von AUERBACH, 1906:XVIII. VAJDA, 1960:16.

54 Ibid.
55 AUERBACH, 1906: Ibid.; VAJDA, 1960:17.



950 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

übertragen, ihnen aber die Übersetzung von Al-Ghazalis Werk “Maqasid
Alfalasifa” vorausschicke,

da es einen großen Teil der Philosophie in einer der Philosophie und dem Volksglauben
angemessenen Weise, etwa in der in der Form eines erzählenden Berichtes, vorträgt, sodass

es derjenige, der mit der Philosophie nicht vertraut ist, verstehen kann. Die Methode dieses

Buches besteht im Aufsteigen vom Leichten zum Schweren, wenn es auch nicht so begrifflich

abgefasst ist, wie die Werke des Aristoteles.56

Albalag erläutert noch genauer, welchen Zweck er mit der Abfassung seines

Werkes verfolgte, wenn er sagt:

Ich übertrage es vom Arabischen in unsere Sprache, und wenn dieses einen Ausgleich
zwischen Philosophie und Religion herbeiführen will, so geht mein Bestreben dahin, Philosophie

mit dem Glauben zu vereinigen. Infolgedessen ist vorliegende Arbeit nicht als bloße

Übersetzung, sondern als selbstständiges Werk zu betrachten. Ich betitele es darum mit Kritik

der Ansichten der Philosophen.57

Er fügte zu seiner Übersetzung Anmerkungen hinzu, die an manchen Stellen in
die Breite gehen und vom Haupttext sich ablösen, so dass sie selbstständige
Exkurse werden.58 Der größte und wichtigste ist eine philosophische Ausführung
über die Schöpfung. Die Schöpfungslehre ist im Grunde für ihn nicht ganz
unvereinbar mit der Lehre der Ewigkeit der Welt. Denn das Agens verursacht nicht
nur die Existenz seines Werkes, sondern ist auch für Aufrechterhaltung in
fortdauernder Existenz verantwortlich. Das Geschaffene ist recht eigentlich von
seinem Schöpfer abhängig, und zwar nicht nur, um in die Existenz zu kommen,

56 AUERBACH, 1906:XXII. VAJDA, 1960:20.

57 AUERBACH, 1906: Ibid.; VAJDA, 1960: Ibid. Für Tiqqun ha-De’ot gibt Auerbach den Titel
“Kritik der Ansichten der Philosophen”, während Vajda auf Französisch mit “Redressement

des doctrines” wiedergibt, und Steinschneider Tiqqun mit “Anordnung” übersetzt. In einem
modernen Wörterbuch der hebräischen und deutschen Sprache stehen für Tiqqun folgende

Bedeutungen: Reparatur, Ausbesserung, Verbesserung. Im Wörterbuch für arabische und

hebräische Sprache steht dafür das Wort: Islah) und taslih), die auch die Bedeutung von

Ausbesserung und Reparatur haben. Deshalb neige ich dazu, die Übersetzung von

Steinschneider mit “Anordnung” als sinntreuer und entprechender anzunehmen, die sowohl
den angegebenen philologischen Bedeutungen in den Wörterbüchern als auch der

Übersetzung von Vajda mit “Redressement” Zurechtweisung) nahe liegen. Siehe
STEINSCHNEIDER, 1956:299. LAVY, 1996. ALON, 1995.

58 Diese Noten, Erläuterungen und Anmerkungen wurden von Georges Vajda ins Französische

übersetzt und ediert und bildeten an sich ein selbstständiges Werk. VAJDA, 1960:8–13.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 951

sondern vielmehr, um bestehen und sein Auskommen finden zu können. Der
Bestand der Welt hängt aber von der Bewegung der Sphären ab, also muss deren
Beweger die permanente Ursache der Welt und ihres Bestehens sein. Diese
kontinuierliche Schöpfung verdiene den Begriff der Schöpfung mehr als die einmalige

Handlung der Erzeugung in der Zeit.59

Albalag versucht exegetisch die religiösen Texte der Schöpfungsgeschichte

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

philosophisch kompatibel zu deuten.

Nach Albalag kann der von Moses geschriebene Text der Tora so erklärt werden, dass er

mit der philosophischen Theorie einer fortwährenden Schöpfung übereinstimme. Das Licht
ist der aktive Intellekt, die sechs Tage bezeichnen die sechs Arten der entstehenden und

vergehenden Wesen, nämlich die vier Elemente, Dünste, Mineralien ha-matkut), Pflanzen,

Tiere und Menschen; der siebente Tag bedeutet die höhere Welt. Ebenso erklärt er zu Gunsten

seiner Theorie verschiedene Stellen der Rabbinern.60

Die Bezeichnung des Agens wird nicht nur jenem Wirkenden zugeschrieben,
welches dem eigenen Willen entsprechend agiert, sondern auch dem, das von
Natur wirkt. Denn auf diese Art und Weise wirkt Gott als erster Beweger. Die
Abhängigkeit der Welt von Gott ist nicht, wie Ibn Sina glaubte, in einer angeblichen

Kontingenz der Seienden, die die Notwendigkeit Gottes voraussetzt, um
selbst Existenz verliehen und gewährt zu bekommen. Denn die Ursache der
separaten Intelligenzen ist ebenfalls Gott, aber im Gegensatz zu Ibn Sina, gibt es in
ihnen keine Kontingenz.61 Albalag setzt in seinen Erläuterungen seine Kritik
sowohl an Al-Ghazali als auch an Ibn Sina fort. Denn Al-Ghazali wollte in
seinem Werk die Existenz Gottes aus der Sicht der Philosophen näher erläutern,
indem er sich hauptsächlich in seinen Darlegungen auf Ibn Sina beruft, und das

Studium zu diesem Thema der Wissenschaft der Metaphysik zuschreibt. Ibn
Sina seinerseits ist ebenfalls der Meinung, dass die Existenz Gottes von der
Metaphysik als Wissenschaft bewiesen sei, und deshalb entfernte er sich in der

Sicht Albalags von der Methode des Aristoteles, weil er Sein in notwendiges und
mögliches einteilen musste, um daraus die Existenz eines notwendigen Seins zu
erschließen.62 Diese Methode ist nach der Meinung Albalags nicht haltbar und
ihre Prämissen sind nicht eingeräumt. Im Gegensatz zur Auffassung von Ibn
Sina lehrt Ibn Ruschd, dass es nicht die Aufgabe der Metaphysiker ist, die Exis-

59 VAJDA, 1986:X. 21–22. VAJDA, 1960:29–30.

60 STEINSCHNEIDER, 1956:302.
61 VAJDA, 1986:X. 22.

62 VAJDA, 1960:26.



952 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

tenz Gottes zu beweisen, vielmehr ist deren demonstrative Deduktion in der
Physik zu finden. Albalag weist darauf hin, dass er die Physik des Aristoteles
studiert hat, und erläutert daraufhin die Methode des Aristoteles in der Frage des

ersten Bewegers. Er erklärt, dass die Argumente des Aristoteles zur Annahme
der Existenz eines ersten Bewegers führen, der weder Körper noch in einem
Körper behaftete Kraft ist. Es ist aber nicht eindeutig erklärt worden, ob dieser

Gott oder ein anderes Wesen sei. Albalag unterstützt diese Methode offen,
wonach das Problem der Körperlichkeit des Schöpfers von Anfang an ausgeschlossen

wird.63 Albalag beruft sich in dieser Entscheidung auf die Meinung des Ibn
Ruschd, weil er die Methode des Aristoteles bevorzugt, um die Existenz des

Schöpfers zu beweisen, und es für ihn keine andere demonstrative Methode gibt.
Deshalb soll die Beweisführung für die Existenz des Schöpfers auf die Physik
zurückgeführt werden, und ist nicht in der Metaphysik zu suchen. Albalag beruft
sich weiter zitierend auf die Kritik von Ibn Ruschd an Ibn Sina in dieser Frage,

stellt aber ausführlich sowohl die Lehren des Ibn Sina, als auch die Ibn Ruschds

dar.64 Denn Ibn Ruschd ist der Meinung, dass der erste Beweger der höchsten

Sphäre das erste Wesen ist, welches als die erste Ursache, causa prima, anzusehen

ist. Bis zur Existenz des ersten Bewegers, wie sie in der Physik des “
Philosophen” dargelegt worden ist, verkündet Albalag seine komplette Übereinstimmung.

Die heikle Frage für ihn ist dann, ob der erste Beweger die erste Ursache

ist, oder ob er selbst von einem anderen Wesen verursacht wurde, das nicht
Beweger ist; in diesem Fall wäre der erste Beweger nur aufgrund seiner Aktivität
gekennzeichnet. Die Lehre des Ibn Sina ist die, dass der erste Beweger selbst
von einem Wesen verursacht wurde, welches überhaupt nicht bewegt, dieses

Wesen ist für ihn Gott. Albalag sucht sich aus den zwei Darstellungen einen

eigenen Standpunkt zu bilden. Denn die Wahrheit für ihn ist, dass für den
Metaphysiker die Existenz des ersten Bewegers aus der Physik resultieren muss, aber

nicht insofern, als dieser Beweger auch das erste verursachende Wesen sein
muss, sondern nur als erster Beweger. Die Frage aber, ob der erste Beweger, der
in der Physik schon bewiesen wurde, von einem anderen verursacht wurde, der
überhaupt nicht bewegt, wie Ibn Sina es glaubt, oder ob er selbst die erste Ursache

allen Seins ist, wie Ibn Ruschd es denkt, ist in der Metaphysik zu überprüfen.
65

63 VAJDA, 1960:29–30.

64 VAJDA, 1960:30–31.

65 VAJDA, 1960:31.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 953

Albalag vermeidet es, in seiner Konklusion zu diesen Überlegungen, die
Möglichkeit einer eindeutigen Antwort darauf in Aussicht zu stellen. Er meint,
dass die Antwort auf die Frage der Existenz Gottes weder in der Physik
gefunden werden kann, die nur bis zum ersten Beweger als einem Unkörperlichen
und nicht als Kraft zu Denkenden gelangt, noch in der Metaphysik, die als
Gegenstand ihrer Forschung die Attribute hat, welche dem Sein als Sein an sich
zugeteilt werden, ob es Ursache ist oder verursacht wird, Ein- oder Mehrzahl ist,
in Potenz oder in Actus ist, etc. Für Albalag es ist also weder in der Physik noch
in der Metaphysik möglich, diese Frage aufzuklären, sondern in einer anderen

Wissenschaft, in der die Demonstration der ersten Ursache als solche an sich
durchführbar sein müsse.66

Albalag übt in der Frage der göttlichen Wirkung harte Kritik an Al-Ghazali,
und wirft ihm vor, dass er durch seine verzerrten Darstellungen der philosophischen

Theorien bei den Menschen Abneigung und Misstrauen verursachte. Er

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

sagt:

Ich wundere mich, dass Abu Hamid sich nicht vor sich selbst schämt, wenn er sagt, dass der

Wille Gottes nichts ist als die Negation seines Verwerfens dessen, was aus demselben

hervorgeht. Wenn die Menge dergleichen unter dem Namen der Philosophen hört, wird sie mit
Recht von ihnen so sprechen, wie sie es tut, und wird die Worte derselben meiden... Glaubet

nicht, dass Gazali irre, aber er gebraucht auch unzulässige Metaphern, um einen Weg für
Angriffe zu finden, für die ihm die Beweise sonst nicht gelungen wären. Vielleicht tat er es

absichtlich, um ein Buch der Angriffe gegen die Philosophen abfassen zu können, worum
man gebeten hatte, wie aus der Einleitung hervorgeht.67

Albalag folgt aber in der Frage der göttlichen Wirkung Ibn Ruschd, und zwar wo
dieser darlegt, dass Gott weder aus Willen noch aus Natur wirkt, da er über beide

erhaben ist. Albalag fügt hinzu, dass Gott nicht aus Willen agiert, sondern

durch “Weisheit”. Weisheit ist jedoch, dass die Dinge von der göttlichen Intelligenz

entspringen, in der alle Formen eine Einheit bilden, und sich von einander
absondern in dem Maße, in dem sie aus dieser Intelligenz emanieren.68

In der Frage der Einheit des Intellekts ist Albalag weniger Averroist und
entfernt sich von Ibn Ruschd. Er versucht die philosophischen Hintergründe
dieser Theorie zu erläutern, um dann zu erklären, warum Ibn Ruschd diese Theorie,

die mit dem religiösen Glauben in Widerspruch steht, angenommen hat. Hier

66 VAJDA, 1960:31.

67 Zitiert nach der Übersetzung von STEINSCHNEIDER, 1956:304. VAJDA, 1960:111–112.

68 VAJDA, 1986:X. 22.



954 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

spricht sich Albalag offen für den Standpunkt des Al-Ghazali aus, der mit dem
Glaubensdogma der Eschatologie vereinbar ist.69 Denn den Glauben an die
Unsterblichkeit der Seele hat Albalag unter den vier Glaubensprinzipien, die
eingehalten werden müssen, und die für ihn unmöglich in Widerspruch zur
Philosophie stehen können.70 Trotz dieses Unbehagens in der Frage der Einheit des

Intellekts und, daraus resultierend, der Unsterblichkeit der Seele, versuchte er

einen Mittelweg zwischen Philosophie und Religion auf rationalistische Weise

zu suchen. Denn die Seele soll nur unsterblich ihrem intellektuellen Teil sein,
d.h. nur in dem Teil, der sich mit dem aktiven Intellekt vereint, nämlich dem

intellectus in actu. Denn die Menschen sind so verschieden in ihren erworbenen

und gewonnenen Erkenntnissen, und jede Seele kann ihre Vollkommenheit erst

erreichen, wenn sie als ganze zu einem intellectus in actu wird. Durch die
Erwerbung der rationalen Erkenntnisse dringen sie in die Welt des Intelligiblen
ein, bzw. werden mit dem aktiven Intellekt in diesem Teil der Seele vereint und

damit unsterblich. Denn nur dieser intellektuelle Teil –intellectus in actu – der
Seele ist unsterblich, und weil die einzelnen Seelen untereinander verschieden

sind gemäß ihrer erworbenen rationalen Erkenntnisse, bzw. ihrer intellectus in
actu, sind sie auch nach dem Verlassen der Körper verschieden.71 So versuchte

Albalag, dem Problem der Einheit des Intellekts entgegen zu kommen, ohne aus

seiner Sicht den Boden der Philosophie noch auch den der Religion verlassen zu
müssen.

Der von Albalag vertretene Standpunkt ist, wie Georges Vajda bemerkte,

von Ibn Sina stark beeinflusst, ist aber auch sehr schwierig zu vereinbaren mit
der von ihm vertretenen Theorie bezüglich der Schöpfungsgeschichte der Welt.
Es ist andererseits festzustellen, dass Albalag doch die Rückkehr und die
Vereinigung des menschlichen Intellekts mit dem separaten aktiven Intellekt
befürwortet und bejaht, was im Grunde genommen die Ansicht des Averroes ist, die

er vermeiden wollte, die aber zur Theorie der Einheit des Intellekts führt. Albalag

kehrte letztendlich zu Averroes zurück, nachdem er sich von ihm entfernen
wollte. Dies lässt den Eindruck entstehen, dass die vorgeschlagene Lösung von
Albalag für dieses Problem im Grunde nur eine formelle Lösung bzw. ein
Täuschungsmanöver ist, das seine eigene wahre Überzeugung nicht klar widerspiegelt.

72

69 VAJDA, 1960:240–246. VAJDA, 1986:X. 25.

70 VAJDA, 1960:16.
71 VAJDA, 1960:245.

72 AL-KHUDAIRI, 1993:395.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 955

Denn in seiner Theorie der Schöpfung bzw. in seiner Deutung der
Schöpfungsgeschichte gibt es eine spirituelle Wärme, die immateriell intelligibel ist,
und die von den Himmelskörpern auf die Elemente emaniert und die Ursache für
diese ist. Durch diese himmlische Wärme in den Elementen entstehen die
verschiedenen Wesen. Albalag nennt diese Kraft auch Schöpfungskraft, Natur oder
Seele, denn all dies sind Begriffe, die auf dasselbe hindeuten, nämlich auf die
Form, die in jedem Wesen wirkt. Denn jeder Himmelskörper hat seine eigene

Wärme und daher seine eigene Form. Die Arten sind also verschieden nach der

Verschiedenheit der Himmelskörper, von wo sie diese Wärme erhalten. Jede

Wärme hat ihre eigene Form und ihre Wirkung auf jedes bestimmte Wesen in
der sublunaren Welt. Jedes mineralisches, vegetatives oder animalisches Seiende

hat die Wärme bzw. die Seele, die seiner Art entspricht und dazu passt. Deshalb
können die universale vegetative und die universale animalische Seele über die
sich in den Menschen sich befindenden Seelen herrschen, solange diese in den

Menschen wohnen. Nach dem Verlassen des Körpers kehren diese Seelen zu den

universalen vegetativen und animalischen Seelen heim und vereinen sich mit
ihnen. Ebenso wie die intellektuelle Seele im Mensch, wenn sie sich zu einem
intellectus in actu entwickelt hat, nach dem Tode zur intelligiblen Welt zurückkehrt.

Wenn sie aber nur intellectus in potentia geblieben ist, und die Form des

aktiven Intellekts nicht erworben hat, geht sie zusammen mit der vegetativen und
der animalischen Seele in die natürliche Wärme, die “der Fluss des Feuers” ist,
ein.73

Diese Erläuterung Albalags weist eindeutig darauf hin, dass die individuellen

intellektuellen Seelen, wenn sie sich verwirklichen und jede von ihnen vom
intellectus in potentia zum intellectus in actu wird, nach dem Tode zu der
universalen Seele, die auch ihre Quelle ist, zurückkehren und sich mit ihr vereinen.
Dies ist eigentlich auch das, was Averroes sagt. Die harte Zeit, in der Albalag, so

wie es skizziert wurde, lebte, mag der Grund dafür sein, dass er in dieser heiklen
Frage der Unsterblichkeit der Seele bzw. der Einheit des Intellekts äußerlich mit
Al-Ghazali übereinstimme; seine eigene Meinung aber blieb trotz seinem
vorgenommenen Ausweichmanöver averroistisch, so wie die der lateinischen
Averroisten

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

seiner Zeit.74

73 VAJDA, 1960:160–162.

74 AL-KHUDAIRI, 1993:396.



956 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Die Lehre der doppelten Wahrheit bei Albalag

Die oben vorgestellte Theorie der doppelten Wahrheit lehrt hier für unseren
Philosophen, dass die religiöse bzw. biblische Wahrheit und die philosophische
Wahrheit, auch wenn sie sich widersprechen, doch beide vom menschlichen
Geist, bzw. sowohl von der Vernunft als auch von der Glaubensautorität, akzeptiert

werden müssten. Albalag war nach der Meinung von Historikern mittelalterlicher

Philosophie der erste jüdische Philosoph, der diese Theorie annahm und
ausbaute. Einige sahen in dieser Haltung Albalags eine gewisse Unsicherheit,
ein Unbehagen und ein doppeltes Spiel zwischen Religion und Philosophie,
andere sahen an ihm ein Musterbeispiel eines Freidenkers und unabhängigen

Philosophen im jüdischen Milieu. Die Widersprüche aufzuzeigen, wird manchmal

von unserem Philosophen beabsichtigt, um die eigene Überzeugung zum
Ausdruck bringen zu können.75

Schon im Prolog zu seiner Übersetzung stellt Albalag unmissverständlich
klar, dass die Philosophie und die Religion zwei verschiedene Systeme sind, die

von einander getrennt werden müssten. Denn trotz seiner Begeisterung für die
Philosophie entgeht es ihm nicht, dass die beiden Erkenntnis- und Wertsysteme
an nicht wenigen Stellen jenseits von einander stehen, und jeder Versuch, sie

aneinander anzunähern, nichts als reine Täuschung und Art Betrug ist. Denn es

gibt Erkenntnisse, die nur dem Propheten zugänglich sind, so wie es Erkenntnisse

gibt, die nur durch die Bemächtigung der rationalen Beweisführung zugänglich

werden können, und diese sind die philosophischen Erkenntnisse. Sogar für
die in den religiösen Schriften enthaltenen Erkenntnisse macht Albalag diese

Unterscheidung.

So gibt es zwei Klassen von Geheimnissen der Tora. Zur einen gehören die
philosophischen, zur anderen die prophetischen Erkenntnisse. Was jene anbetrifft, so ist es bekannt,

dass die Weisen sie selbständig mit Hilfe der Mittel, die ihnen die Vernunft bietet, aus der

Schrift heraus verstehen können. Sie haben es deshalb zu ihrer Aufgabe gemacht, in den

Sinn der heiligen Schrift einzudringen und sie auf dem Vernunftwege zu erklären. Diese

jedoch können sie mit ihrer Vernunft nicht erfassen. Das vermag nur der Prophet. Nur vom
Propheten empfangen sie diese mittelbar oder unmittelbar; hierin gibt es keinen Unterschied

zwischen einem Weisen und einem Toren. Hätte der Prophet sich dieser Gedanken nicht
bemächtigt, so wären sie uns immer verborgen geblieben. So wie die auf Beweisen ruhende

Erkenntnis nur durch die Kraft des Beweises erreicht wird, so kann eine überirdische
Erkenntnis nur durch eine überirdische Kraft erlangt werden. Deshalb unterscheiden sich
diejenigen, die sich einbilden, durch verstandesmäßige Überlegungen und philologische Unter-

75 TOUATI, 1962:35–36.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 957

suchungen der heiligen Schrift den prophetischen Sinn zu erfassen, in nichts von den Leuten*,

die die Ankunft des Messias berechnen, sie leben in einem Irrtum. Dieser Irrtum ist in
unserem Lande sehr verbreitet. Gewiss, in der Philosophie kann der Schüler seinem Lehrer
an Wissen gleich sein oder ihn übertreffen. In der Prophetie ist dies ohne den Propheten

eigentümliche

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

Fassungsgabe nicht möglich.76

Albalag täuschte sich nicht darüber hinweg, dass die Lehren der Philosophie mit
denen der religiösen Schrift gar oft in Widerspruch stehen. Er verurteilt scharf
diejenigen, die dadurch diese Kluft ausfüllen, dass sie der Schrift ihre
philosophischen Ansichten unterschieben. Albalag sucht diesen Widerspruch durch die
Lehre der doppelten Wahrheit auszugleichen. Ob die Annahme dieser Lehre
durch Albalag seine wahre Überzeugung darstellt, oder ob es von ihm nur ein
Versuch war, sich gegen die Angriffe der religiösen Eiferer zu schützen, bleibt
allerdings eine Frage, die Uneinigkeit hervorruft unter Historikern. Heimann
Auerbach neigt in dem Vorwort zu seiner Übersetzung zur Annahme, dass Albalag

von dieser Theorie doch auch überzeugt war, unabhängig von jeder Bedrohung.

Wir würden fehlgehen, wenn wir annehmen, dass Albalag sich dieser Lehre gleichsam als

Deckung gegen Angriffe von orthodoxer Seite bedient hätte, wie es vielfach Philosophen

des Mittelalters getan hatten, die als geschickte Schauspieler mit dem Glauben und Wissen

Komödie spielten. Ein Mann, der Maimonides Opportunitätsrücksichten vorwirft, der die
Schöpfung der Welt in der Zeit leugnet, würde sich kaum gescheut haben, aus Furcht, dem

Verdachte der Ketzerei zu verfallen, seine Ansichten offen zu bekennen. Vielmehr ist ihm
diese Lehre hervorgegangen aus der Überzeugung, dass Religion und Philosophie, Glauben

und Wissen durchaus zu trennen sei.77

Es ist allerdings festzustellen, dass Albalag und die Lehre der doppelten Wahrheit

unzertrennlich in die Philosophiegeschichte eingegangen sind. Denn Albalag

verdankt seinen Platz in der Geschichte der jüdischen Philosophie der Tatsache,

dass er in ihr als erster und auf lange hinaus als einziger diese Lehre
vertreten hat.78

Nach dieser allgemeinen Skizze zur Frage der Lehre der doppelten Wahrheit

bei Albalag müssen wir auf einige Einzelheiten noch etwas genauer eingehen.

Wie schon oben erwähnt wurde, teilt Albalag dem Menschen zwei Arten

* Hiermit sind die Kabbalisten gemeint.

76 Zitiert nach der Übersetzung von AUERBACH, 1906:XXI–XXII.
77 AUERBACH, 1906:IX–X.
78 GUTTMANN, 1985:217.



958 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

der Erkenntnis zu, eine rationale Erkenntnis und eine prophetische Erkenntnis.
Die rationale Erkenntnis kann zu den Ursachen nur über die Wirkungen gelangen.

Sie kann die Existenz der durch die Sinne nicht wahrnehmbaren Entitäten
nur durch ihre Wirkungen oder sinnlichen Akzidenzien einsehen oder bestätigen.

79 Sie kann das Intelligible erst durch das Sinnliche erlangen.80 Ihre Fähigkeit

und Tüchtigkeit zum Erfassen ist durch die Naturkräfte limitiert und
begrenzt. Diese sind ihrerseits von den Himmelssphären verursacht. Die
Erkenntnis ist aber unfähig, diese Sphären selber oder die separaten Intelligenzen

die Engel), die ihr Kraft der Bewegung verleihen, zu erfassen, noch auch

ihre Zahl.81

Über der rationalen Erkenntnis des Philosophen steht die prophetische
Erkenntnis, die von der ruach Seele) – selbst emaniert, d.h. von den Seelen der
Sphären.82 Im Gegensatz zu der diskursiven Wissenschaft der Philosophie ist
diese eine intuitive Wissenschaft a priori, die in der Tat alle Objekte der
Erkenntnis eingeschlossen in der Essenz des erkennenden Subjektes, enthält.83 Von
den Ursachen ausgehend erfasst sie die Wirkungen,84 und durch das Intelligible
ergreift sie das Sinnliche.85 Die prophetische Erkenntnis ist von derselben Art
wie die Erkenntnis der separaten Intellekte. Die Prophetie allein ist also fähig,
die exakte Zahl der Sphären und der separaten Intelligenzen Engeln) zu kennen

und daher auch zu verkündigen.86

Es ist allerdings zu bemerken, dass Albalag keine wirkliche Definition der
Prophetie dargelegt hat.87 Er bietet keine Erklärung für das Phänomen der
Prophetie an, und nennt keine notwendigen Voraussetzungen, um den Zustand des

Propheten zu erlangen. Er beschreibt auch nicht, wie die Erleuchtung geschieht

in dem Geist des Erleuchteten. Er begnügt sich einfach mit der Aussage, dass die
Prophetie von ruach oder von Gott emaniert wird. Er muss hier wohl die Lehre
der Prophetie, wie sie in der jüdischen arabisch geprägten Tradition verbreitet
war, angenommen haben. Diese betrachtet die Prophetie als ein Ergebnis der

79 VAJDA, 1960:208, 222.

80 VAJDA, 1960:154.

81 VAJDA, 1960:192–194.

82 VAJDA, 1960:207–208.

83 VAJDA, 1960:86.
84 VAJDA, 1960:208.

85 VAJDA, 1960:154.
86 VAJDA, 1960:193–194.

87 VAJDA, 1960:155. Siehe die Fußnote Nr. 4 von Vajda.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 959

Konjunktion des menschlichen Intellekts mit dem separaten Intellekt.88 Dieser
Prozess zur Konjunktion läuft aber bei dem Propheten nicht auf demselben Weg,
wie es bei dem Philosophen der Fall ist. Albalag ist hier der Meinung, dass die
Prophetie einen entgegengesetzten Weg zu dem rationalen Verfahren
einschlägt.

89 Abgesehen von den Erkenntnissen, die nur dem Propheten zugänglich
sind, liegt hier die Schwierigkeit bei der Erkenntnis, die sowohl für den Philosophen

als auch für den Propheten erlangbar sind. Denn ihre Methoden, diese

Erkenntnisse zu erlangen, sind völlig verschieden, und daher auch die Arten der

erlangten Erkenntnisse. Einer geht in seinem Erkenntnisweg von unten hinauf,
der andere hingegen von oben hinunter.90 Diese Unterscheidung begrenzt sich
nicht auf diese zwei Beispiele von Erkenntnissen, der prophetischen und der

philosophischen, sondern umfasst auch andere Ebenen der Wesenheiten. Denn
die verschiedenen Sphärenseelen und separaten Intelligenzen unterscheiden sich
von einander in ihren Hierarchien und Stufen, und daher auch in ihren Erkenntnissen.

91 Jede hat ihre Erkenntnis bzw. ihre Wahrheit. Es gibt die Wahrheit für
Gott, die Wahrheit für jede separate Intelligenz, die Wahrheit für den Propheten,
die Wahrheit für den normalen Menschen, aber auch die Wahrheit für das Pferd,
und die für den Hund Wir haben also eine Welt von Monaden, deren jede in
ihrer eigenen Wahrnehmung eingeschlossen ist.92

Albalag bringt die Unterscheidung zwischen philosophischer Erkenntnis
und prophetischer Erkenntnis sehr klar an einer Stelle seiner Erläuterungen zum
Werk Al-Ghazalis zum Ausdruck, wenn er sagt: “Wie die Gedanken der
Philosophie nur der Philosoph, so kann die Gedanken der Prophetie nur der Prophet

begreifen.”93 Wenn man aber keine Möglichkeit hat, ein Prophet zu sein oder zu
werden, bleiben für Albalag nur zwei Wege offen.

Erstens, ein eigenständiges, von den religiösen Schriften unabhängiges
rationales System zu entwickeln, und dann versuchen, dieses auf die Schrift durch
die unendlichen Methoden der allegorischen Interpretation zu übertragen. Albalag

selbst hat versucht, die biblische Schöpfungsgeschichte auf diese Weise,
entsprechend seinen philosophischen Ambitionen, auszulegen. Es ist aber, wie er
auch selber resignierend festhält, kein sicheres Unternehmen, denn jeder kann

88 TOUATI, 1962:38.

89 VAJDA, 1960:155, 208.
90 VAJDA, 1960:154–155.

91 VAJDA, 1960:116.

92 TOUATI, 1962:40.

93 Zitiert nach Auerbach, der seinerseits nach der Übersetzung von Schorr übernommen hat.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

AUERBACH, 1906:VIII.



960 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

sich im Prinzip die entsprechenden Stellen und Deutungsmethoden, die seine

Absichten unterstützen, aussuchen. Deshalb ist es schwer, mit eindeutiger
Gewissheit zu behaupten, man wisse, was die religiösen Schriften ausschließlich
meinen. Denn die Argumente dafür und dagegen sind in den Schriften immer
vorhanden und zu finden. Man kann für die philosophischen Lehren Texte
finden, die sie unterstützen, aber auch solche, die ihr Gegenteil unterstützen.94

Diese

Kritik an den Methoden der Exegese, mit der sie fragwürdig, wenn nicht
lächerlich und bedeutungslos gemacht werden, gibt dem Albalag einige
Jahrhunderte Vorsprung vor Spinoza in dieser Haltung.95

Zweitens kann man gegenüber den prophetischen Lehren eine andere
Haltung annehmen, nämlich zuzugeben, dass man sie nicht versteht und nicht
verstehen kann96, und daher sich an den Wortlaut des Textes zu halten und daran zu

glauben. Albalag erwähnt an vielen Stellen, dass er durch die Demonstration zu

Ergebnissen kommt, die mit seinem Glauben unvereinbar sind. Er unterscheidet

scharf zwischen dem, was er rational beweisen und wissen kann, und dem, das er
glaubt, zwischen Wissen und Glauben. Die prophetischen Lehren sind für den

Propheten selbst eine Erkenntnis und ein Wissen yedi’ah), während sie für die
Menschen, die sie von ihm überliefert bekommen, nur Glaube emunah) sein

können.97 Der Weise Philosoph) muss nach Albalag die prophetischen Lehren
auf die Art des einfachen Glaubens entgegennehmen.98 Albalag verkündet offen
seine Haltung in dieser Frage, er sagt:

Du findest, dass meine rationale Meinung über viele Punkte zu meinem Glauben konträr ist,

denn ich weiß durch die Demonstration, dass eine solche Sache nach dem Weg der Natur

wahr ist, und weiß gleichzeitig durch die Aussagen der Propheten, dass das Gegenteil nach

dem Weg der Wunder wahr ist.99

An einer anderen Stelle sagt Albalag erläuternd:

Was mich betrifft, erkenne ich den wörtlichen Sinn der Tora durch den Weg des einfachen

Glaubens [...] ohne Beweis, und die Wahrheit der Philosophen durch den Weg der Natur
und der menschlichen Spekulation [...] Meine Lehre ist mit Sicherheit [...] die der Philosophen

und der Glaube an die Tora ist mein Glaube; die erste durch den Weg der Natur, die

94 VAJDA, 1960:154.
95 TOUATI, 1962:41.

96 VAJDA, 1960:144.

97 VAJDA, 1960:19–20. AUERBACH, 1906:XXII.
98 VAJDA, 1960:155.

99 VAJDA, 1960:153–154.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 961

zweite durch den Weg des Wunders. Wenn du alle meine Aussagen verstanden hast, wirst
du wissen, dass meine Lehre, die rational begründet ist, wahr ist, und dass mein Glaube

ebenfalls

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

wahr ist.100

Einige Aussagen und Stellen bei Albalag scheinen allerdings widersprüchlich
und inkonsequent. Er sagt im Prolog seiner Übersetzung, dass “Religion und
Philosophie in Wahrheit eins seien.”101 Denn “obwohl es andrerseits keine
philosophische Wahrheit gibt, auf die nicht bereits die Tora hingewiesen hat und zwar
in einer Weise, dass die Verständigen darauf aufmerksam werden, die Toren
jedoch achtlos daran vorbeigehen [...] So gibt es zwei Klassen von Geheimnissen
der Tora. Zur einen gehören die philosophischen, zur anderen die prophetischen
Erkenntnisse.”102 Die Tora enthält also nicht nur prophetische Wahrheiten,
sondern auch rein philosophische Wahrheiten, die nach den normalen Methoden des

menschlichen Denkens erlangt worden sind. Um das Erstaunen, das diese Stelle
hervorruft, zu dämpfen, ist eine weitere Bemerkung über die Vorstellung
angebracht, die bei den jüdischen Rationalisten bezüglich der Prophetie herrschte,

nämlich dass der Prophet oft Philosoph sei oder gewesen sei. Der Prophet kann
hier einige Wahrheiten verkünden, allerdings nicht in seiner Qualität als Prophet,
sondern als Philosoph.103 Der Prophet kann also einige Wahrheiten durch die
rationale Spekulation erlangt haben, und nicht durch die prophetische Inspiration
bzw. durch den Weg der Offenbarung.104 Hier scheint es, dass Albalag seine

Kritik an der Exegese bzw. an der Übertragung philosophischer Einsichten auf
die religiösen Schriften nicht einhält. Denn unter der Voraussetzung, dass ihr
Gegenstand jene “prophetischen” Texte oder Textpassagen sind, in denen der

Prophet sich in seiner Qualität als Philosoph und nicht als Prophet geäußert hat,

gewinnt die philosophische Exegese ihre Gültigkeit zurück und entgeht der Kritik.

Albalag unterscheidet weiter ähnlich wie Averroes zwischen verschiedenen

Erkenntnisdiskursen und deren Adressaten. Für Guttmann folgt Albalag hier
ganz eindeutig den Schritten des Averroes.

100 VAJDA, 1960:165, 166–167.

101 Zitiert nach der Übersetzung von AUERBACH, 1906:XVIII. VAJDA, 1960:17.

102 Zitiert nach der Übersetzung von AUERBACH, 1906:XXI. VAJDA, 1960:19.

103 TOUATI, 1962:43.

104 VAJDA, 1960:155. “Il advient aussi […] que le philosophe appréhende quelque chose qui
n’est saisi par le prophète qu’à la faveur de ce qu’il possède de spéculation rationnelle, non
à la faveur de la prophètie.”



962 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Er schließt sich hier der Theorie Ibn Ruschds an, dass die Offenbarung die Vernunftwahrheit

in einer dem Verständnis der Menge angepassten Form enthält. Ihre scheinbaren

Abweichungen von der philosophischen Wahrheit sind nur ihrer dem Standpunkt des Volkes
angepasste Darstellungsweise zuzuschreiben.105

Hier sind die Philosophie und die Religion sowohl in der Funktion als auch in
der Natur ihrer Diskurse verschieden und weiterhin von einander zu trennen.

Denn “der Endzweck der Religion ist, die Menschen zur Glückseligkeit zu führen,

sie vom Bösen fernzuhalten und ihnen von der Wahrheit nur soviel
mitzuteilen, als sie gerade fassen können.”106 Die Mehrheit der Menschen unterliegt
dem “Mangel an Erkenntnisfähigkeit” und der “Beschränktheit ihres geistigen

Horizonts”, daher “fehlt ihnen die Kraft, die durch begriffliches Denken gewonnene

Wahrheit festzuhalten. Was sie sich auch vorstellen, es muss stets sinnliche
Eigenschaften haben, die ihnen von Erfahrung bekannt sind.”107

Die Philosophie hingegen unterscheidet sich hier in der Qualität ihres
Diskurses, in der Abstraktion ihrer Begriffe, und schließlich auch in ihrer Funktion,
die sich alle keinesfalls an die Masse richten. Nur die Religion vermittelt ihre
Lehren an alle Menschen durch Gleichnisse und versinnlichte Bilder, diese sind

für die Menge verständlich und gewinnen bei ihnen an Überzeugung und an

Wirkung auf ihr Handeln.

Wie der Blinde nicht weiß, was eine Farbe, der Taube, was eine Stimme ist, aus Mangel an

den notwendigen, sinnlichen Werkzeugen, so kann auch die Menge nichts Geistiges aus

Mangel an dem notwendigen Werkzeuge d. h. der Vernunft begreifen. Deshalb hat die Tora
sehr weise gehandelt, dass sie das Ohr der Menge schonte, sie bei dem ließ, was sie verstehen

können, und um ihretwillen die geistige Strafe mit körperlichen, das geistige Wesen mit
dem körperlichen, die göttliche Vorsehung mit der menschlichen, sein Wissen mit ihrem
Wissen verglich. Genau so verglich sie das Weltall mit seinen Teilen, das ewige Erschaffen

mit dem zeitlichen. Doch die Philosophie betrachtet es nicht als ihre Aufgabe, die Menge zu

unterweisen und sie zu einer ihr angemessenen Glückseligkeit zu führen.108

Zusammengefasst erklärt Albalag zwar, dass es überhaupt keine Sicherheit gibt,
den tieferen Sinn der religiösen Schriften wirklich treffen zu können, hält er es

aber für berechtigt, zu versuchen, die erkannte philosophische Wahrheit in ihr
wieder zu finden. Die Schöpfungsgeschichte fasst Albalag in dem Sinne der

105 GUTTMANN, 1985:217.

106 Zitiert nach der Übersetzung von AUERBACH, 1906:XVIII.
107 Zitiert nach der Übersetzung von AUERBACH, 1906:XIX.
108 Zitiert nach der Übersetzung von AUERBACH, 1906:XIX.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 963

Weltewigkeit auf. Ebenso sucht er Averroes’ Lehre vom göttlichen Wissen in
die Bibel und in die talmudische Haggada hineinzudeuten. Trotz der
grundsätzlichen Anerkennung eines über- und selbst antirationalen Gehaltes der
Offenbarung kommt er zu einer radikalen Rationalisierung ihrer Lehren. Konkret
wirkt sich nach Guttmann die Lehre der doppelten Wahrheit nur dahin aus, dass

die Philosophie allen theologischen Eingriffen entzogen wird.
Abschließend ist hier in Übereinstimmung mit vielen Philosophiehistorikern

feststellbar, dass Albalag seinen Platz als erster jüdischer Averroist in
der Philosophiegeschichte ohne Zurückhaltung mit Recht verdiente.109

2 Andere Averroisten: Überblick über die weitere Präsenz
und Wirkung des Averroismus bis zu seiner Dekadenz
im jüdischen Milieu

a) Moses Narboni, ein vollendeter Averroist

Moses ben Josua ben Bar David, aus Narbonne, ist in Perpignan um 1300 geboren,

und seine Familie stammte aus Narbonne. Er ist höchst wahrscheinlich im
Jahr 1362 gestorben, nachdem er seinen Kommentar zum “Führer der Unschlüssigen”

des Maimonides beendet hat.110 Man weiß nicht, ob er sich eine
oberflächliche Kenntnis der arabischen Sprache, vielleicht in Spanien, erworben hat.

Es ist aber nach Steinschneider ziemlich sicher, dass er nichts aus dem Arabischen

übersetzt hat: da er Übersetzungen benutzte, deren Verfasser nicht mehr
bekannt sind, waren ihm auch diese Arbeiten zunächst zugeschrieben worden.
Andererseits berichtet er von Disputationen, die er mit einem christlichen
Gelehrten hatte, und dies unterstützt die Annahme, dass er katalanisch, vielleicht
auch Latein konnte. Von den arabischen Autoren, die er gründlich studierte und
häufig zitierte, müssen diejenigen, die er in hebräischer Übersetzung lesen konnte,

von denen unterschieden werden, die er nur aus Zitaten anderer kannte. Seine
Gelehrsamkeit und die eingehende Besprechung philosophischer Fragen verleihen

seinen Arbeiten historischen Wert. Er ist nach Steinschneider der letzte her-

109 Siehe GUTTMANN, 1985:217–218. AL-KHUDAIRI, 1993:206–207, 303–304, 395–396. VAJDA,

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

1960:267ff.
110 HAYOUN, 1986:15. HAYOUN, 1989:62. HAYOUN et DE LIBERA, 1991:54. MUNK, 1988:502.

STEINSCHNEIDER, 1956:311–312. GUTTMANN, 1985:219.



964 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

vorragende Freigeist der jüdischen Philosophen des Mittelalters bis zur Renaissance.

111

In der Philosophiegeschichte sind mit Narboni der Höhepunkt und die
Erfüllung des Averroismus im jüdischen Kontext erreicht worden. Moses Narboni
wird als vollendeter eingefleischter Averroist dargestellt112, der als Arzt, Exeget
und Philosoph die talmudische biblische Tradition mit der arabisch-islamischen
peripatetischen Philosophie in Harmonie zu bringen suchte. Sein Interesse richtete

sich insbesondere auf die Schriften des Ibn Ruschd und des Ibn Maimun. Er
kann nach Hayoun mit Recht den Titel eines peripatetischen Philosophen, der
den Lehren Maimonides eine kühne averroistische Färbung verleiht, in
Anspruch nehmen.113

Von all den muslimischen Autoren, die er in seinen Schriften zitierte oder

deren Werke er kommentierte, wie Al-Ghazali, Ibn Tufail, Ibn Bajjah usw., gilt
seine Begeisterung und Faszination aber Ibn Ruschd. In einem seiner Kommentare

zu Averroes äußert er sich darüber ganz offen:

Der Grund zahlreicher Nichtübereinstimmungen über die Seele rührt daher, dass Aristoteles
sich in einer zweideutigen Art ausgedrückt hat. Angesichts der Tatsache, dass Aristoteles
der Fürst der Philosophen ist, worauf wir uns alle berufen, und dass sein Traktat De anima)

die widersprüchlichsten Interpretationen zulässt, denn jeder Kommentator suchte sich, was

ihm selbst scheint, als wahre Meinung des Stagiriten [...] Es ist in Tat Averroes, der sich in
einem reellen Gleichklang und in Übereinstimmung mit den Prinzipien des Aristoteles
befindet.114

Solche offenen Äußerungen zu Gunsten des Aristoteles und seines Kommentators

Averroes machte Narboni bei mehr als einer Gelegenheit und erkennt damit

die beiden Philosophen ohne Zweifel als höchste philosophische und intellektuelle

Autoritäten an.115 Seinen Respekt verdiente auch Maimonides, der neben

Averroes auf Narboni nicht ohne Einfluss blieb.116

Moses Narboni verfasste Schriften in Medizin, Exegese und Philosophie.
Der Großteil seiner philosophischen Werke liegt aber noch ungedruckt in Form
von Handschriften und Manuskripten in den Bibliotheken.117 Es wird hier ver-

111 STEINSCHNEIDER, 1956:313. Siehe auch TOUATI, 1990:219–221.

112 HAYOUN et DE LIBERA, 1991:54. HAYOUN, 1996:198, 218ff.
113 HAYOUN, 1996:220.

114 Zitiert nach der französischen Übersetzung von HAYOUN, 1986:18.

115 HAYOUN, 1989:64.

116 HAYOUN, 1989: Ibid.
117 Siehe die umfassende Auflistung und Darstellung der Werke des Moses Narboni bei

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 965

sucht, einige seiner philosophischen Schriften zu nennen. Laut Steinschneider ist
Moses Narboni “der ausgezeichnete jüdische Kommentator. Er hat überhaupt
nur Kommentare verfasst mit Ausnahme einiger kleinen Abhandlungen, und
auch diese stehen in Beziehung zu seinen Kommentaren), und zwar über mehrere

wichtige Werke der arabischen Philosophie, mit Einschluss des More und der
logischen Terminologie des Maimonides”118

Sein erstes philosophisches Werk verfasste er im Jahr 1344, in der Form
eines Kommentars zur Averroes’ “Abhandlung über die Möglichkeit der Konjunktion

mit dem aktiven Intellekt”. Das arabische Original dieser Abhandlung ist
verloren gegangen, und so ist diese Schrift nur in der hebräischen Übersetzung
aufbewahrt worden, die von dem Kommentar des Moses Narboni begeleitet
wird.119 Es dürfte vor 1349 gewesen sein, dass Narboni einen weiteren Kommentar

zum mittleren Kommentar des Averroes zur Physik verfasste.120 Er erwähnte
auch seinen Kommentar zum Kommentar des Averroes zum Buch von Himmel
und der Welt des Aristoteles, dieser ist aber nach Steinschneider unauffindbar,
und man weiß nicht, ob es zum mittleren oder kleinen Kommentar geschrieben

wurde.121 Er schrieb auch Kommentare zu einem Kommentar des Averroes zur
einigen Fragen der Physik, zum Kommentar des Averroes zu einer Abhandlung
des Alexander Aphrodisias über den Intellekt, zum Kommentar des Averroes
zum Organon, sowie zur Abhandlung des Ibn Ruschd über die Substanz der
Sphären, De substantia orbis.122

Kommentare des Moses Narboni zu anderen Schriften anderer Philosophen
sind hier auch einige zu nennen. Als erstes ist sein Kommentar zum Werk von
Ibn Tufail, “Hayy ibn Yaqdhan”, zu nennen. Dieser ist im Jahr 1349 verfasst

worden.123 Sein Kommentar zum Werk des Al-Ghazali, “Die Intentionen der

Philosophen”, dürfte wahrscheinlich zwischen 1344 und 1349 beendet worden
sein.124 Moses Narboni schrieb ein kurzes Vorwort zu diesem Kommentar, in-

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

Hayoun. HAYOUN, 1986.

118 STEINSCHNEIDER, 1956:311.
119 STEINSCHNEIDER, 1956:191ff. HAYOUN, 1996:220. HAYOUN et DE LIBERA, 1991:57.

MUNK, 1988:503.

120 Dieser Kommentar ist als Handschrift in der Bibliothèque nationale de France unter Sign.
967,1) STEINSCHNEIDER, 1956:119. MUNK, 1988:506.

121 STEINSCHNEIDER, 1956:129.
122 STEINSCHNEIDER, 1956:204–205. HAYOUN et DE LIBERA, 1991:58. MUNK, 1988:503.

123 Dieser Kommentar ist als Handschrift in der Bibliothèque nationale de France unter Sign.

913 und 916. HAYOUN, 1996:222–223. MUNK, 1988:503–504.

124 Dieser Kommentar ist als Handschrift in der Bibliothèque nationale de France unter Sign.
908, 909 und 956. STEINSCHNEIDER, 1956:314. MUNK, 1988:502–503.



966 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

dem er verspricht, sich bei der Erläuterung zu bemühen, und sich nicht zu
entfernen von der Absicht des Autors, die Geheimnisse der Wissenschaft in
bewunderungswürdiger Kürze zu entschleiern. Die antiphilosophischen Absichten bzw.
Handlungen von Al-Ghazali versuchte Narboni zu verstehen und zu erklären,
denn schon am Beginn seiner Erläuterungen macht er folgende Bemerkung:

Zu den drei, von Maimonides angegebenen Ursachen der Streitigkeiten sei neuerdings eine

vierte hinzugekommen, nämlich das Gesetz oder die Anhänglichkeit an die Gewohnheit und

den Gebrauch. Gazali habe in einer Zeit gelebt, in welcher diese Ursache sich schon in seiner

Nation geltend gemacht, und der König das Studium der Philosophie verboten hatte. Der
vollendete Charakter Gazalis drängte ihn, die Grundlehren oder die Geheimnisse) der

Wissenschaften mitzuteilen. Um nicht in Gefahr zu geraten, gab er also vor, dass sein Hauptzweck

die Bestreitung der Philosophie sei, und da man, um die Irrtümlichkeit einer Ansicht
zu beweisen, sie kennen muss, müsse er das Buch der Tendenzen der Philosophen verfassen,

nach welchem er, um die Irrtümer dieser Ansichten zu zeigen, das Buch der Widerlegung

der Philosophen abfassen werde, worin ihre Argumente für die Ewigkeit der Welt
widerlegt werden. Gott weiß, was Gazali in seinem Herzen beabsichtigte, und was seine

Haupttendenz war. Averroes habe das bereits in seiner Widerlegung der Widerlegung
enthüllt. [...]Im Allgemeinen genügte es dem Gazali, sich zu entschuldigen, damit er im Stande

sei, die Ansichten der Philosophen bekannt zu machen, denn der Inhalt seines Buches würde

den Leser befähigen, die Einwürfe, die er machen werde, zu entkräften.125

Als letzte Schrift des Moses Narboni und Krönung seines Lebenswerkes gilt sein

Kommentar zum Führer der Unschlüssigen des Maimonides. Narboni verfasste

ihn von 1355 bis 1362, und zeigt nach der Darstellung von Hayoun sehr prägnant

sein philosophisches System in seiner averroistischen Prägung.126 Dieses

Werk ist nach Guttmann von selbständiger philosophischer Bedeutung, da
Narboni darin schärfer und grundsätzlicher, als seine Vorgänger es getan hatten,

Kritik vom Standpunkt des Ibn Ruschd an Maimonides ausübte. Diese Kritik
richtet sich insbesondere an die Interpretation aristotelischer Lehren, die
Maimonides von Alfarabi und Ibn Sina übernommen hat, und der Ibn Ruschd eine
reinere und strengere Deutung gegenübergestellt habe. Angeregte Fragen wie die

Beweisführung für die Existenz Gottes und die Auffassung des Gottesbegriffs,
sowie die Einwände des Maimonides gegen die aristotelische Lehre von der

Weltewigkeit, bilden den Gegenstand der Auseinandersetzung des Moses
Narboni und seiner auf Averroes beruhenden Kritik an Maimonides. Allerdings
bleibt dieser bei aller Kritik auch für Narboni, wie für die jüdischen Denker

125 Zitiert nach der Übersetzung von STEINSCHNEIDER, 1956:317.

126 HAYOUN,1986:25. Siehe auch HAYOUN et DELIBERA, 1991:60–61. MUNK, 1988:504–505.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 967

sonst, der große philosophische Interpret des Judentums, erscheint aber mehr im
Lichte des Ibn Ruschd und seiner Auffassung des aristotelischen Systems.127

Narboni schrieb weitere Kommentare zur Mystik bzw. zur Kabbala, sowie

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

auch zur biblischen Exegese.128

Gott ist für Moses Narboni der erste unbewegte Beweger, versehnen mit
einem unabänderlichen Willen. Die Welt ist für ihn ewig entstanden, ebenfalls
durch diesen ersten Beweger. Er überträgt auf den Menschen ein reines abstraktes

Ideal von intellektueller Natur. Der populäre Glaube an die Auferstehung und
das synagogale Dogma der Eschatologie werden bei ihm von der Verwirklichung

des höchsten Ideals ersetzt, nämlich von der Lehre der Konjunktion mit
dem aktiven Intellekt. Die Wunder bekommen eine rationalisierte Färbung und
Interpretation mit Hilfe der physischen sowie der metaphysischen Gesetze, womit

Narboni sie auch gleich zu erklären versucht. Das Gebet wird zu einer bloßen

Meditation, die allerdings dem rationalen Verstehen unterliegt. Der Messianismus

wird zum reinen abstrahierten Ideal umgewandelt. Das gesamte

philosophische Vermächtnis des Ibn Ruschd ist bei Moses Narboni wieder zu
finden, ausgenommen in einer Frage, wo unser Philosoph sich von seinem Meister

entfernte, nämlich in der Frage, wo Ibn Ruschd vorschreibt, die Unkörperlichkeit

der göttlichen Essenz der Masse nicht zu verkündigen. Ibn Ruschd habe

hier die normalen Menschen, die keine Bildung in der Wissenschaft der
Demonstration und deren Begrifflichkeiten haben, nicht in den Unglauben stürzen

wollen. Er tat es wahrscheinlich auch aus der Angst vor der Reaktion sowohl der

Masse, die diese Begriffe nicht verstehen kann, als auch der dogmatischen
Theologen, die diese Lehre der Unkörperlichkeit der göttlichen Essenz kategorisch
abweisen. Im Gegensatz dazu meint Narboni, dass Maimonides sich in seinem

Führer der Unschlüssigen, worin er diese Lehre auch verkünde, an die Masse

richtet. Deshalb ist das Werk Maimonides ein Wegweiser und heißt der Führer.

129

In der Frage der Existenz Gottes versuchte Narboni, diese vom Universum
bzw. von der physischen Welt ausgehend zu beweisen. Gott wird in seinem

Konzept wie bei Averroes zum ersten Beweger. In seinem Kommentar zum Führer

des Maimonides macht er Ibn Sina verantwortlich für die seiner Ansicht nach

fehlerhaften oder ausweichenden Stellen, die im Werk des Ibn Maimun zu fin-

127 GUTTMANN, 1985:219–220.

128 HAYOUN,1986:16, 27f.
129 HAYOUN, 1996:226.



968 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

den seien.130 Ein Beispiel dafür ist die Beweisführung, dass Gott als notwendige
Existenz bezeichnet wird. Narboni bestreitet die Benennung nicht, sehr wohl
aber die Struktur des Beweises, bzw. er betrachtet die Prämissen des Maimonides,

die zu der als wahr beurteilten Konklusion führen, als unrichtig. Der Grund
dafür ist, dass Avicenna die Existenz Gottes nicht in dem Teil der Physik,
sondern in dem der Metaphysik zu beweisen beabsichtigte. Noch dazu erweist sich

seine Unterscheidung zwischen Essenz und Existenz, die von Maimonides ebenfalls

übernommen wurde, nach Narboni als falsch. Denn dadurch wird
angenommen, dass bei jedem Wesen, ausgenommen Gott, die Existenz als Akzidens
der Essenz zugeschrieben wird. In anderen Worten, jede Essenz benötigt, um zu

existieren, eine Ursache, die sie ins Leben ruft. Das einzige Wesen, bei dem
seine Essenz mit seiner Existenz zusammenfällt, ist Gott, und er wird deswegen

das einzige Wesen von notwendiger Existenz, alle anderen Wesen sind von
möglicher Existenz, weil sie eine Ursache außerhalb ihrer selbst benötigen, um
zu existieren.131

Für Narboni als treuem Averroisten ist der einzige unwiderlegbare Beweis

für die Existenz Gottes der, welcher auf dem Prinzip der Bewegung basiert. Diese

Beweisführung setzt allerdings, um gelten zu können, ein weiteres Prinzip
voraus, nämlich das Prinzip der Ewigkeit der Welt. Denn die Zeit ist in dem

aristotelischen System ein Akzidens der Bewegung. Die Bewegung braucht
ihrerseits einen Körper, weil die Zeit die Zahl der Bewegung des Körpers ist. Die
Zeit ist also die Geschwindigkeit, mit der ein Körper oder seine Teile sich bewegen.

Für Narboni ist der einzige geltende Beweis der des ersten Bewegers am
Anfang einer Reihe von Bewegern, die sich nicht unendlich erstrecken können.
Dieser erste unbewegte Beweger setzt die Welt in Bewegung, muss aber ewig
und außerhalb der bewegten Welt des Universums) sein. Wenn aber dieser erste

Beweger Eins, immateriell und ewig ist, dann kann er nur ein Intellekt sein,

nämlich der höchste Intellekt.132 Diese zwei Bezeichnungen von Gott, als erster

Beweger und als Intellekt, sind für Narboni kennzeichnend und grundlegend.

Gott ist für ihn aber auch die Form der Welt tsurat ha-’olam. Gott ist für Narboni

der Grund aller Einheit, ob sie eine sinnliche oder intelligible ist. Gott ist in
allen Wesen, er ist Eins und Alles, er ist Ort der Welt, aber die Welt hat keinen

Ort für ihn. Er ist der Belebende und das Maß alles Existierenden, und er ist für
Narboni die Ursache der Formen. In der letzten Bezeichnung erscheint noch

130 HAYOUN, 1989:87.

131 HAYOUN, 1989:88.

132 HAYOUN, 1989:88.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 969

deutlich der aristotelische Eifer des Moses Narboni, weil nach Aristoteles alles
aus Form und Materie besteht. Die Materie ist reine Unbestimmtheit und absolute

Disponibilität, sie ist die Essenz des Wesens. Die Form besitzt in dem “
aristotelischen” System und in der Ontologie eine aufsteigende und nach oben
weisende Tendenz hin zur höchsten Form, die Gott ist.133

In der Frage der Ewigkeit der Welt bleibt Moses Narboni weiter treu zu
Averroes. Er argumentiert in ähnlicher Weise wie zur letzten Frage, nämlich
averroistisch aristotelisch, und nimmt die Physik als Ausgangsgrundlage für
seine Beweisführung. Er setzte sich mit dieser Frage an zahlreichen Stellen seiner

Kommentare auseinander. Er übernimmt die Argumentation Ibn Ruschds für
die Beweisführung auf Grund eines ersten Bewegers und der Natur der Bewegung.

Denn ein erster Beweger, der ewig ist, muss eine ebenfalls ewige Bewegung

hervorrufen. Der erste Beweger setzt die Welt in eine ewige Bewegung.134

Einen weiteren Beweis für die Ewigkeit der Welt baute Narboni auf das Prinzip
der Ewigkeit der ersten Materie auf. Denn diese ist das gemeinsame Prinzip aller
existierenden Wesen. Sie ist der Grund aller Wesen, die der Veränderung
unterworfen sind und die daher verschiedene Formen annehmen müssen. Wenn diese
erste Materie aber eine bestimmte Form besitzt, würde sie dem Verfall unterworfen,

und zwar bei jedem Dazukommen von neuen Formen, und sie würde
verschwinden. Dies bedeutet aus der Sicht von Narboni, dass die erste Materie,
wenn sie an eine Form gebunden wäre, an sich verweslich und zerstörbar sein
müsste. Narboni kommt zu der Konklusion, dass die erste Materie keine Form
hat, und in Potenz existiert. Ein Wesen kann aber nur aus Materie und Form
existieren, denn ohne Form kann es nicht in actu kommen und ohne Materie
müsste es aus dem Nichts kommen. Die Verweslichkeit der Materie ist nur zum
Teil und mit dem Zustand der Existenz in actu Materie und Form zusammen)
verbunden. Denn die formlose erste Materie muss unverweslich und unzerstörbar

ewig sein, um die Existenz überhaupt zu ermöglichen.135

Im Zusammenhang mit dieser Problematik setzte sich Narboni auch mit der

Frage der Schöpfung der Welt ex nihilo, auseinander. Er setzt hier seine Beweisführung

argumentierend fort, dass, wenn die zwei fundamentalen Komponenten
aller Wesen, Form und Materie, ewig sind, auch die Welt notwendigerweise
ewig sein muss.136

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

133 HAYOUN, 1989:89f. TOUATI, 1990:222–223.
134 HAYOUN, 1989:142.
135 HAYOUN, 1989:143–144.

136 HAYOUN, 1989:145.



970 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Auch bei Fragen wie denen der Prophetie, des göttlichen Wissens und der
göttlichen Vorsehung, mit denen sich Moses Narboni intensiv beschäftigt hat,

versuchte er seine rationalistische Schärfe beizubehalten. Er hat allerdings eine

gewisse Neigung zur Mystik nicht versteckt und man kann seine Bemühungen

verfolgen, seinen Rationalismus mit der Kabbala zusammen zu bringen.137

b) Elia Delmedigo aus Padua, der letzte jüdische Averroist138

Elia Delmedigo, bei den lateinischen Autoren Helia Cretensis genannt, wurde in
Kandia auf Kreta um 1460 geboren. Kreta zählte zu dieser Zeit zum Hoheitsgebiet

Venedigs, was für seine Einwohner zur Folge hatte, dass sie sich in diesem

Reich ohne Schwierigkeiten bewegen und niederlassen konnten. Das trifft auch

auf Delmedigo zu, der sich im Jahre 1480 in Venedig aufhielt. Delmedigo starb

an den Folgen einer Operation im Gesicht auf seiner Geburtsinsel im Jahre 1493,
nur ein Jahr nach der Vertreibung der Araber und der Juden aus Spanien, nach

dem Niedergang der arabisch-andalusischen Ära.139 Sein Werk: Übersetzungen,

Kommentare und Abhandlungen, verleihen einen guten Einblick in die
geistgeschichtliche Situation seiner Zeit, des ausgehenden 15. Jahrhunderts. In seinen
eigenen Schriften bezieht er sich, was seinem Selbstverständnis als Kommentator

des Ibn Ruschd auch entspricht, im Wesentlichen auf Averroes. Er versteht

sich als Kommentator des Ibn Ruschd, wie jener sich als Kommentator der richtig

verstandenen Philosophie des Aristoteles verstanden habe. Somit unterscheidet

er sich in den grundlegenden philosophischen Aussagen kaum von denen

seines Lehrers. Delmedigos Schriften und Lehren sind ein Maßstab für die
Wirkung des Averroes in den philosophischen Kreisen Italiens, aber auch innerhalb
des Judentums am Ende des 15. Jahrhunderts.140

Padua war eine Hochburg des lateinischen Averroismus im 15. Jh., dort
machte Delmedigo im Jahre 1480 Bekanntschaft mit dem Grafen Pico von
Mirandola. Dieser beauftragte unseren Autor, einige Schriften des Averroes, zu
denen er keinen Zugang hatte, aus dem Hebräischen ins Lateinische zu übersetzen.

In den Jahren 1480-1482 übersetzte Delmedigo die “Epitome zur Meteoro-

137 HAYOUN et DE LIBERA, 1991:66–67. HAYOUN, 1996:228–229. TOUATI, 1990:232.

138 Es wird hier versucht, sich auf die Wirkung des Denkens und des Werks des Elia
Delmedigo als Repräsentanten und Verbreiter der Lehren des Averroes sowohl im jüdischen

als auch im christlichen Milieu im Italien des 15. Jahrhunderts zu beschränken.

139 Siehe für umfassende biographischen Angaben über Delmedigo HEINZMANN, 1999:178–

189, und die Einleitung zur Edition dieses Werks von Hayoun mit bibliographischen
Angaben in DELMEDIGO, 1992:9–15. MUNK, 1988:509–510.

140 HEINZMANN, 1999:189.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 971

logie” des Ibn Ruschd, sowie die Bücher I bis VII des Mittleren Kommentars zur
Metaphysik und die Einleitung des Averroes zum Buch XII der Metaphysik. Er
verfasste für Pico zwei eigene Abhandlungen zu einigen Lehren des Averroes. In
diesen beiden Abhandlungen befasste sich Delmedigo mit der Theorie der Einheit

des Intellekts bei Ibn Ruschd und mit der Lehre der Konjunktion mit dem
aktiven Intellekt. Beide Schriften wurden um das Ende des Jahres 1481
abgeschlossen. Kurz drauf übersetzte sie Delmedigo ins Hebräische und fügte einige
Anmerkungen dazu. Die lateinischen Originale dieser Abhandlungen sind
wahrscheinlich verloren, allerdings sind die hebräischen Übersetzungen in
Manuskripten vorhanden.141 In einer dieser Schriften erwähnt Delmedigo, dass er
gewissen Schikanen ausgesetzt war, worauf er Padua Richtung Venedig verließ,
wo er die Abhandlungen über den Intellekt beendet habe. In der Tat war Elia
Delmedigo in Padua Angriffen ausgesetzt, und zwar denen orthodoxer, wohl
aschkenasischer Juden, die aus den deutschen Gebieten nach Padua kamen, wo
die bekannte Talmudschule zu ihrem Zentrum geworden war.

Diese Gruppe fühlte sich zur Kabbala hingezogen. Sie richtete schwere Angriffe gegen das

Studium der Philosophie und gegen jene, die philosophische Lehrmeinungen auf das Judentum

bezogen. Die Aschkenasim waren Delmedigo während seines zehnjährigen Aufenthaltes

in Italien feindlich gesonnen. Sie erkannten den großen Einfluss seiner Gedanken und
Überlegungen auf die Philosophie und die Religion, die nach ihrem Verständnis schädliche

Auswirkungen hatte [...]. Diese in Padua einflussreichen Kreise sind auch dafür verantwortlich,

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

dass Delmedigo nach Venedig zurückkehrte.142

In den Jahren 1484 bis 1485 hielt sich Elia Delmedigo an der Seite Picos della
Miradola in Florenz auf, wo er für ihn den Kommentar des Averroes zu Platos

Politeia ins Latein übersetzt hat. Er übersetzte auch die “Drei Fragen zur ersten

Analytik” von Ibn Ruschd, und schrieb Anmerkungen zum mittleren Kommentar
des Averroes zur Physik. Er verfasste im Oktober 1485 in Bassano in Frankreich,

in lateinischer Sprache, einen Kommentar zur Averroes’ Schrift “De
substantia orbis.”143 In der hebräischen Version desselben Kommentars, welche
wenig später fertig gestellt wurde, drückt Delmedigo seine Geringschätzung
Platos aus, der nach seiner Ansicht niemals die Ausführung auch nur einer einzigen

philosophischen Frage vollendet habe und sich jedes Mal in Rätsel und

141 Diese hebräische Schriften sind in der Bibliothèque nationale de France unter Sign. 968 zu
finden. HAYOUN, 1996:230. HEINZMANN, 1999:180. DELMEDIGO, 1992:12–13.

142 HEINZMANN, 1999:181. Siehe auch HAYOUN, 1996:231.

143 HAYOUN, 1996:231. HEINZMANN, 1999:182. Siehe auch STEINSCHNEIDER, 1956:122, 183f.



972 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Gleichnisse flüchtete. Delmedigo machte die Beobachtung, dass einige seiner

Zeitgenossen, eingeschlossen den Grafen von Mirandola, versuchten, diese
platonischen Rätsel und Parabeln mit der Methode des Aristoteles zu erklären.

“Diese Gruppe von Menschen wurde immer größer und einflussreicher, so dass

Delmedigo sich entschloss, die Lehren des Averroes klar darzustellen, bevor sie
in jenen Geistesströmungen verloren gingen.”144 Es scheint aber, dass Padua,

wohin Delmedigo im Jahre 1486 wieder zurückkehrte, für die Spannung
zwischen den beiden einander feindlich gesonnenen jüdischen Parteien keinen Platz
gewähren konnte: einerseits eine Gemeinde, die das Talmudstudium eifrig
kultivierte und der Kabbala zugeneigt war, andererseits ein bekannter Averroist, der
sich überzeugend und engagiert für die Philosophie bzw. für die Lehren des großen

Kommentators einsetzte, der mit verachtendem Zynismus den Rituale-Eifer
seiner Glaubensgenossen betrachtete und energisch gegen das Geschwätz der
Kabbala auftrat. In einem Schreiben an Pico, nachdem sich die Wege der beiden

getrennt hatten, befasst sich Delmedigo mit Inhalten der Kabbala. Er führt
kritisierend aus, dass die neuplatonische Philosophie die Grundlage für die Kabbala

bildet, und macht deutlich, dass das aristotelisch-averroistische Konzept des

Universums der neuplatonischen Kosmologie vorzuziehen ist.145 Elia Delmedigo
scheiterte dabei, den Grafen von Mirandola von seinen Ansichten zu überzeugen,

und suchte den Schutz des Bischofs Domenico Grimani, in dessen Auftrag
er einige eigene Schriften und Kommentare des Averroes übersetzte.146

Im Jahr 1490 kehrte Delmedigo nach Kreta zurück, wo er sein
philosophischesVermächtnis, die Abhandlung “Behinat ha-Dat” Prüfung der Religion),
verfasste.147 Delmedigo schrieb sie auf eine Anfrage seines Schülers Saul Cohen

Aschkenasi hin, der ihn bat, ein Werk zu schreiben, in dem er das Verhältnis des

Judentums zur Philosophie analysiert und darlegt.148

Die Hauptthemen, mit denen Delmedigo sich in seiner Schrift auseinandersetzt,

bilden nicht unbedingt einen völlig kohärenten Zusammenhang. Folgende
unterschiedliche Fragebereiche lassen sich feststellen: die Beziehungen
zwischen Philosophie und Religion, und besonders die Frage der Legitimität der
philosophischen Studien; die Kritik und die definitive Verwerfung der Kabbala;

144 HEINZMANN, 1999:183. Siehe auch HAYOUN, 1996:231f.
145 HAYOUN, 1996:232. HEINZMANN, 1999:185f.

146 HAYOUN, 1996: Ibid. HEINZMANN, 1999:186.

147 DELMEDIGO, 1992:15f. HAYOUN, 1996:233f. HEINZMANN, 1999:187–188. HAYOUN, 1991:

115.
148 DELMEDIGO, 1992:15. HEINZMANN, 1999:187–188. HAYOUN, 1991:115f. HAYOUN, 1996:

233.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 973

die Verurteilung des Christentums als irrationale Religion; der Verweis und die
Kritik an denen, die Delmedigo als “angebliche Philosophen” bezeichnet, und
schließlich die Möglichkeit oder Unmöglichkeit, die Begründung der Lehren zu
erforschen und sie schriftlich einzutragen.149

In dieser hebräischen religionsphilosophischen Schrift knüpft Delmedigo
wiederum an Averroes an. “Behinat ha-Dat” ist nach Julius Guttmann eine
Bearbeitung von der Abhandlung des Ibn Ruschds über die Verbindung von Religion

und Philosophie Fasl al-Maqal).150 Nach Ibn Ruschd stimmt, wie schon
erläutert wurde, der tiefere Sinn der Religionslehren mit den Anschauungen der

Philosophie notwendig überein, und der Philosoph ist berechtigt, die religiösen
Texte so zu interpretieren, dass sie mit den Ergebnissen des philosophischen
Denkens harmonisieren. Er anerkennt dabei keine Beschränkungen, sofern nur
die Philosophie zu einem Ergebnis kommt, bei dem der Begriff der Offenbarung
überhaupt möglich bleibt. Die Massen sind allerdings von dem esoterischen Sinn
der Religion streng auszuschließen und an den Wortlaut der Offenbarung zu
binden. Diese Scheidung zwischen Philosophenreligion und Massenreligion
übernimmt auch Elia Delmedigo. Er meint, dass die Masse sich an Wortlaut der

Tora halten muss und nur die Philosophen zu ihrer Umdeutung berechtigt
sind.151 Diese Anknüpfung an Ibn Ruschd in dieser Frage ist allerdings weniger
durch Averroes selbst als vielmehr durch den Averroismus des 15. Jahrhunderts
stark geprägt. Denn während es Averroes ausschließlich darum geht, die Wahrheit

zu erkennen, unterscheidet Elia Delmedigo zwischen Vernunft- und
Offenbarungswahrheiten.152 Er vertritt also die These der doppelten Wahrheit, wie sie
auch unter den lateinischen Averroisten seiner Zeit verbreitet war. Delmedigo
stellt allerdings fest, dass es einige Grundlehren der Religion gibt, die auch der

Philosoph anzuerkennen hat und die er nicht durch philosophische Interpretation
umdeuten darf.153 Als solche Grundlehren hebt er die dreizehn Glaubenslehren
des Maimonides heraus, führt sie allerdings auf drei Hauptprinzipien der Existenz

Gottes, der Offenbarung und der Vergeltung im Jenseits zurück.154 Neben
den genannten drei Hauptprinzipen gibt er weitere Grundlehren der Religion,

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

149 DELMEDIGO, 1992:49–97.

150 GUTTMANN, 1985:270. HEINZMANN, 1999:190ff.
151 DELMEDIGO, 1992:54–55.

152 DELMEDIGO, 1992:82–83, 86–87.

153 DELMEDIGO, 1992:55–57.

154 DELMEDIGO, 1992:56–57, 66.



974 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

wobei es ebenfalls keinen Spielraum der Spekulation für sie geben darf, z. B. der

Glaube an die Auferstehung und an den Messias und seine Erscheinung.155

Wenn in bezug auf diese Grundprinzipien ein Widerspruch zwischen
Vernunft und Offenbarung auftritt, ist auch der Philosoph verpflichtet, der
Offenbarungslehre zu folgen.156 Von dem Versuch, die Philosophie an die Offenbarung
anzupassen, rät Delmedigo im Übrigen ab. Denn Philosophie und Religion sind
verschiedene Gebiete und unterstehen verschiedenen Gesetzen. Er wendet sich

gegen die Synthese von Religion und Philosophie, wie sie von Maimonides
dargelegt wurde. Er hält dessen Standpunkt für nicht erstrebenswert.157 Er besteht

im Gegensatz zu Maimonides darauf, dass man den Unterschied zwischen
Philosophie und Religion erkennen und anerkennen muss. Die Behandlung dieses

Themas in der “Kritischen Prüfung” Delmedigos beginnt auf ähnliche Weise wie
in “Fasl al-Maqal” bei Ibn Ruschd. Die Wortwahl, der formale und inhaltliche
Aufbau der Argumentation und die logische Entwicklung des Themas sind in
beiden Werken nahezu gleich, so dass man, wie schon erwähnt, zurecht annehmen

kann, dass Delmedigo die Schrift “Fasl al-Maqal” von Ibn Ruschd als Basis

für sein eigenes Werk verwendete.158 Delmedigo beginnt seine Ausführungen

in seiner “Behinat ha-Dat” in derselben Weise wie Ibn Ruschd in seinem“Fasl
al-Maqal”: er untersucht, ob die jüdische Religion das Studium der Philosophie
erlaubt. In der Verwendung von vier der fünf von Ibn Ruschd vorgegebenen

Kriterien al-ahkam al-khamsa) orientiert sich Delmedigo formal an den juristischen

Kategorien des Islam. Delmedigo fragt nämlich, ob das Studium der
Philosophie erlaubt oder nicht erlaubt, verpflichtend oder nur empfohlen sei. In
seinem formalen Konzept folgt er Ibn Ruschd.159

Trotz dieser frappierenden Ähnlichkeit zwischen den beiden Schriften sind
doch einige Differenzen bei der Frage des Verhältnisses zwischen Philosophie
und Religion festzustellen. Während Delmedigo feststellt, dass das Judentum das

Studium der Philosophie empfiehlt, zeigt Ibn Ruschd, dass der Islam zum Studium

der Philosophie verpflichtet. Nach der Argumentation von Delmedigo ist es

nicht so eindeutig, dass es eine Verpflichtung zum Studium der Philosophie gibt.
Er relativiert diesen Unterschied zu Ibn Ruschd aber mit der wiederholten Beto-

155 DELMEDIGO, 1992:69–71.
156 DELMEDIGO, 1992:54.

157 DELMEDIGO, 1992:63–65.
158 DELMEDIGO, 1992:15–16. MÜLLER, 1991:1–28.

159 DELMEDIGO, 1992:52–53.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 975

nung, dass die Philosophen zum Studium der Philosophie verpflichtet sind, auch
wenn das Judentum dieses Studium nur allgemein anempfiehlt.160

Delmedigo trifft weiter die Unterscheidung zwischen der Elite, bzw. den

Philosophen, und der Masse bezüglich der Bekräftigung der religiösen Wahrheit,
nach der jene Gruppierungen trachten. Während die Philosophen allein durch die
Verwendung der demonstrativen Methode eine Bestätigung von Wahrheiten
erreicht, erlangt die Masse das durch die rhetorische oder die dialektische
Methode.161 Delmedigo erkennt, dass der Philosoph die tiefere Bedeutung der
Offenbarung durch die Demonstration ergründen und gleichzeitig diese Erkenntnisse

zurückhalten muss. Denn eine Verbreitung solcher Erkenntnisse und
solchen Wissens führt bei der Masse zur Häresie. Deswegen können allein die
Philosophen ihre Ergebnisse für ein besseres Verständnis der Religion selbst

verwenden und sich mit anderen Philosophen darüber auseinandersetzen, die
ebenfalls dazu fähig sind und die Einsicht in die Tiefen der Offenbarung
haben.162 Die Unterscheidung zwischen Elite und Masse ist für Elia Delmedigo,
wie es bei Ibn Ruschd der Fall ist, von entscheidender Bedeutung für die
Verbindung

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

von Religion und Philosophie.
Delmedigo kritisiert in seiner Abhandlung die angeblichen Philosophen,

die versuchen, die Lehren der Philosophie und die Religion zu vermischen. Er ist
gegenüber den mittelalterlichen jüdischen Philosophen unerbitterlich, die versuchen,

Judentum und Philosophie zu harmonisieren und eine Art Amalgam daraus

zu machen.163 Delmedigo nennt als Beispiel Maimonides, der Glaube und
Vernunft kombinierte, und betont, dass die Art und Weise, wie Maimonides das

Thema Religion Tora) und Philosophie Vernunft) anging, im Wesentlichen
apologetisch war.164 Delmedigo unterscheidet Philosophie und Religion nach
den Methoden und den Forschungsgebieten. Als Resultat ergibt sich, dass die
Schlussfolgerungen beider Disziplinen hinsichtlich gleicher Themen verschieden
sind. Das gilt z. B. für die Frage nach der Erschaffenheit oder Ewigkeit der Welt,
wie auch für die nach der Einheit des Intellekts. Denn Delmedigo kommt zu dem
Ergebnis, dass das Judentum eher eine Religion der Praxis, also der Ausführung
der Vorschriften und der Handlungen ist, als eine Religion der Gesinnung und
der Theorie. Es fordert deshalb seine Anhänger auf, die göttlichen Vorschriften
zu beachten, und zwar aus drei Gründen: Zum einen, weil die Vorschriften gött-

160 DELMEDIGO, 1992:52–53, 57–58. MÜLLER, 1991:1ff.
161 DELMEDIGO, 1992:51, 53–54.
162 DELMEDIGO, 1992:54–55, 57–58.

163 DELMEDIGO, 1992:63–64.

164 DELMEDIGO, 1992:64–65, 74, 80–83, 85, 89–90, 93, 94–95.



976 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

lichen Ursprungs sind, zum anderen wegen ihrer ethischen und moralischen
Bedeutung für die Gemeinschaft, und zum dritten, weil sie die Kommunikation
zwischen Gott und den Menschen zum Ausdruck bringen. Bloße theoretische

Spekulation über diese Vorschriften entspricht nicht den Anforderungen und

dem Wesen der jüdischen Religion, vielmehr ist die praktische Beachtung seiner
Vorschriften sein wesentliches Merkmal. Delmedigo unterstreicht die Priorität
und das Gewicht der Tat, der tatsächlichen Umsetzung der Vorschriften.165

Entscheidend für Delmedigo ist allerdings, dass die religiösen Vorschriften und

Gebote eigentlich nicht fordern, was dem Intellekt widerspricht, er gibt aber

gleichzeitig zu, dass bestimmte Glaubenslehren im Judentum nicht bewiesen

werden können.166 Delmedigo konstruiert allerdings das Bild des Judentums in
scharfer und kritischer Abgrenzung zum Christentum, welches für ihn den Test
der kritischen Prüfung nicht bestehen konnte, im Unterschied zum Judentum als
der wahren Religion, dessen Lehrsätze und Glaubensvorschriften weder dem

Intellekt noch der allgemeinen Weisheit widersprechen.167

In der Abhandlung “Behinat ha-Dat” des Elia Delmedigo kann schließlich
auch eine philosophische Konzeption aufgespürt werden, die eine Erkenntnistheorie

und eine Kosmologie einschließt. Schon in seinen anderen Werken hatte

er eine Lehre des Intellekts und eine ausführliche Theorie zum Universum
entwickelt. So stellte er z. B. in der Einleitung zu seinem hebräischen Kommentar
zu De substantia orbis den Zweck der Philosophie folgendermaßen dar: Sie soll
die philosophischen Überlegungen der früheren Denker erklären und darstellen.

168 In der Schrift “Behinat ha-Dat” bietet Delmedigo überdies eine Definition
der demonstrativen Methode, dergestalt, dass diese diejenige ist, die über die

Kenntnis der verursachten Wesen zur Kenntnis des Hervorbringers führt.169 Da

die demonstrative Methode das Werkzeug der Philosophen ist, so ist es für ihn
damit möglich zu beweisen, dass der ursächliche Prozess des Universums impli-

165 DELMEDIGO, 1992:38, 94–95. HEINZMANN, 1999:253.

166 DELMEDIGO, 1992:87–88, 96–97. HEINZMANN, 1999:254.

167 Die Kritik Delmedigos am Christentum ist in vier Lehrsätze, die für ihn in Widerspruch zum

Intellekt stehen, zusammenzufassen. Es handelt sich dabei um die Lehrsätze der Erbsünde,

um das Verhältnis der Vaterschaft Gottes, der Trinität und der Eucharistie. DELMEDIGO,

1992:58–63.

168 DELMEDIGO, 1992:13.

169 “Aber es ist klar, dass die Anwendung der demonstrativen Methode zur Erklärung einiger
von diesen fundamentalen Prinzipien für die Elite vorteilhaft ist. Genau diese Methode ist

es, die uns zum Wissen vom verursachten Sein führt; vom Wissen vom verursachten Sein

gelangen wir zum Wissen von dem Wirkenden.” DELMEDIGO, 1992:53. HEINZMANN, 1999:

256.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 977

zit ein Beweis für die Existenz Gottes ist. In seinem Kommentar zu “De substantia

orbis” des Ibn Ruschd stellte er seine Sicht der Struktur des Universums
ausgearbeitet dar.170 In dieser Schrift unterteilt Delmedigo das Universum in eine
supralunare und eine sublunare Welt. Dies ist für ihn die Ansicht des Averroes
und die einzig zutreffende. Er erläutert in seinem Kommentar zwar auch andere
Ansichten, unterstreicht aber immer wieder, dass allein Ibn Ruschd bezüglich
der Struktur des Universums die richtige Ansicht vertritt.171

Delmedigo folgt Ibn Ruschd auch in seiner Lehre der Einheit des Intellekts.
Mit der daraus entstandenen Frage nach der Unsterblichkeit der individuellen
Seele befasste er sich aber in einer Abhandlung über den Intellekt. Einen klaren
eindeutigen Standpunkt bezüglich dieser Frage kann man ihm hier schwer
entnehmen, denn Delmedigo geht hier über Andeutungen nicht hinaus.172

Als ein entscheidendes Merkmal für den Averroismus des Elia Delmedigo
ist allerdings, wie schon kurz erläutert wurde, seine Darlegung des Verhältnisses
zwischen Philosophie und Religion anzusehen, also seine Lösung dieses Problems

durch die Theorie der doppelten Wahrheit, wie sie im 15. Jh. auch bei den

lateinischen Averroisten vertreten wurde. Die Trennung zwischen den beiden

Wahrheitssystemen vollzog Delmedigo konsequent. Für ihn sind beide Wahrheiten,

die philosophische und die religiöse, gültig, allerdings jede in ihrem System.

Delmedigo brachte diese Idee in seiner Schrift “Behinat ha-Dat” unmissverständlich

und eindeutig zum Ausdruck, wobei er sich von den “angeblichen
Philosophen” abgrenzt, die Philosophie und Religion mit einander vermischen und

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

die beiden mit Zwang harmonisieren wollen. Er sagt:

Deshalb entfernt sich meine Methode von der der meisten angeblichen Philosophen unserer

Leute, die die Intention der Tora und der Weisheit entstellt haben, die beiden Methoden –
traditionelle und spekulative – vermischt haben, und das Allgemeine mit dem Besonderen

vermengt haben.173

Das Denken des Elia Delmedigo vermittelt darüber hinaus die Möglichkeit, den

Einblick in das Studium der Philosophie im Mittelalter im jüdischen Milieu zu

erlangen. Delmedigo war nicht nur entscheidend von dem geistesgeschichtlichen
Umfeld Kretas und Italiens beeinflusst, sondern stellt auch ein Beispiel
mittelalterlichen jüdischen Denkens averroistischer Prägung im Allgemeinen dar. Del-

170 HEINZMANN, 1999:261.
171 HEINZMANN, 1999:261. DELMEDIGO, 1992:13.

172 HEINZMANN, 1999:262.
173 DELMEDIGO, 1992:83.



978 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

medigo stand mit seinem Denken an der Schwelle eines neuen Zeitalters, der
Renaissance.174

c) Die Wehen der Renaissance und die Dekadenz des Averroismus

Mit seiner Ablehnung und Gegnerschaft zur Kabbala, bzw. zu einer immer mehr

herrschenden Tendenz der Mystik und des Platonismus auf Kosten des Aristotelismus

im jüdischen Milieu, ahnte Delmedigo den kommenden Zeitgeist. Denn
schon am Ende des 15. Jh. und im 16. Jh. war die Rückkehr zur religiösen Mystik

und die starken anti-averroistischen bzw. antiphilosophischen Tendenzen im
allgemeinen, sehr charakteristisch und bezeichnend unter den jüdischen Gelehrten.

175 Dies ist zum Teil durch den historischen Kontext zu erklären. Denn die
Vertreibung der Juden aus Spanien gegen Ende des 15. Jahrhunderts und der
dramatische Niedergang der jüdischen Blüte, die in Andalusien stattgefunden
hatte, löste eine zur Mystik neigende Religiosität aus, aber auch ein polemisches
Judentum. Als eine wichtige Figur, die diese Tendenz verkörpert hat, ist Isaak

Abravanel zu nennen. Er ist im Jahre 1437 in Lissabon geboren, starb aber in
Venedig im Jahr 1509.176 Er ist in der jüdischen Geistesgeschichte des Mittelalters

die Symbolfigur für eine energische und unerbittliche Opposition zur
averroistische Philosophie.177 Die Meinung, dass die Beschäftigung mit der Philosophie

an der Vertreibung aus Spanien schuld sei, vertraten einige der ihm
zeitgenossischen jüdischen Gelehrten, die seine Opposition zur Philosophie teilten.

178 Erbittert durch die Ereignisse seiner Zeit, insbesondere die Vertreibung
aus Spanien, ist seine Opposition zum jüdischen Averroismus als Versuch zu

verstehen, das rabbinische Judentum zu rehabilitieren und eine Berufung auf den

Aristotelismus in seiner averroistischen Form, besonders in Glaubensfragen,

zurückzudrängen. Ausschlaggebend dafür waren die Versuche einiger
Averroisten, wie Albalag oder Narboni, den Führer des Maimonides aber auch Werke

des Ibn Ruschd und Al-Ghazali) im Lichte des averroistischen Denkens
umzudeuten. Für Abravanel galt der Rabbi Ibn Maimun als die theologische

Autorität gegenüber averroistischen Infiltrationen und Irr-)Lehren, die durch die

Kommentare jüdischer Averroisten zur Schriften des Ibn Ruschd, des Al-Ghazali
oder eben zu Maimonides an Interesse unter den Juden gewonnen hätten. Seine

174 DELMEDIGO, 1992:9–44.GUTTMANN, 1985:271. HAYOUN, 1996:245ff.
175 GUTTMANN, 1985:272–275. SIMON, 1999:271–273. HAYOUN et DE LIBERA, 1991:73–74.

176 GUTTMANN, 1985:266ff. SIMON, 1999:269ff.
177 HAYOUN et DE LIBERA, 1991:73.

178 SIMON, 1999:274.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 979

historische Aufgabe sah Abravanel also in erster Linie darin, das rabbinische
Judentum aus den Krallen der averroistischen Philosophie zu retten.179 In einer
Schrift über die Grundlehren des Judentums trat er entsprechend als Verteidiger
der von Maimonides aufgestellten dreizehn Glaubenslehren des Judentums auf,
und als Gegner aller Versuche, die jüdischen Glaubenssätze philosophisch zu
systematisieren. Es kündigt sich allerdings dabei als Ergebnis seiner Darlegungen

an, dass alles, was in der Tora in den fünf Büchern Mosis) steht, auf Grund
seines göttlichen Ursprungs in gleichem Maßen bedeutsam und verbindlich sei,
so dass es letztendlich keine Grundlehren gebe und ihre Aufstellung überflüssig
sei.180 In der Frage der Prophetie wandte er sich gegen Maimonides, der das

Phänomen der Prophetie als natürliches Phänomen darstellte, und es in
Zusammenhang brachte mit der Denkkraft und Einbildungskraft des Propheten als
eines Menschen, der in Verbindung mit dem aktiven Intellekt und unter dessen

Einwirkung steht. Die Prophetie hat ihren Ursprung für Isaak Abravanel nicht im
aktiven Intellekt, sondern in Gott selbst und sie ist nicht an besondere Fähigkeiten

des Intellekts und der Phantasie gebunden, sondern ihre einzige Voraussetzung

ist die sittliche Reinheit, ohne die Gott niemanden zum Propheten macht.181

Trotz dieser philosophiefeindlichen Tendenz, die im jüdischen Milieu
herrschend geworden war, fand der Aristotelismus im Spätmittelalter in Italien einige

treue Anhänger unter den Juden, die allerdings meist in Verbindung mit
christlichen Kreisen standen und ihre Tätigkeiten ausübten. Die meisten von
ihnen waren Physiker und Naturwissenschaftler im Dienst der Päpste oder hoher

Kleriker und wurden mit der Ausarbeitung der Werke von Aristoteles und Averroes

beauftragt.182 Beispielsweise übersetzte im Jahre 1521 Jakob Mantino aus

dem Hebräischen ins Latein einige Schriften und Kommentare des Averroes für
den Papst Leo X.183 Im Jahre 1524 publizierte Mantino im Auftrag vom Kardinal
Herkules Gonzaga die Übersetzung der Abhandlung zur Metaphysik aus dem
Hebräischen. Abraham De Balmes übersetzte im Jahre 1523 im Auftrag des

Kardinals Dominico Grimani, der als Auftraggeber für viele averroistische
Publikation hervortrat, einige logische Schriften von Aristoteles ins Latein. De Balmes

verteidigte die Erläuterungen des “Kommentators” zu den Schriften des

Aristoteles gegenüber der humanistischen Tendenz, direkt auf das griechische

179 HAYOUN et DE LIBERA, 1991:74. SIMON, 1999:271–273.
180 GUTTMANN, 1985:267. SIMON, 1999:271.
181 GUTTMANN, 1985:267. SIMON, 1999:272– 273.

182 TIROSH-ROTHSHIELD, 1997:517.
183 Er übersetzte die Abhandlungen Averroes, Partibus Animalium, und De Generatione

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

Animalium TIROSH-ROTHSHIELD, 1997:517).



980 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

Original zurückzugreifen.184 Eine lateinische Übersetzung des “Tahafut
attahafut” Destructio Destructionis), die in dem Jahr 1552 als gedruckte Ausgabe

erschienen ist und die als Grundlage die hebräische Übersetzung aus dem 14. Jh.

hatte, wurde von Calo Calonymos oder Kalonymos ben David angefertigt und

dem Kardinal Herkules Gonzaga gewidmet.185

Der Aristotelismus in seiner averroistischen Prägung konnte sich bei den

jüdischen Intellektuellen zu Beginn des 16. Jh. in Italien ein letztes Mal
durchsetzen. Ihre Auseinandersetzungen umfassen Disputationen über die
verschiedenen Interpreten des Aristoteles und über die Frage, den Aristotelismus
mit dem Platonismus der Renaissance zu harmonisieren.186 In der zweiten Hälfte
des 16. Jh. ist diese Tendenz allerdings geschwächt zugunsten polemischer und

theologischer Schriften, aber auch Schriften der Kabbala, hauptsächlich auf
Grund der repressiven Politik gegenüber jüdischen Gemeinden in Italien, die

sich in ihrer Existenz gefährdet sahen.187

Diese letzte Epoche des Averroismus innerhalb des Judentums benötigt
allerdings weitere Ausarbeitungen und sollte noch besser erforscht und beleuchtet
werden. Es ist hier nur festzustellen, dass der Averroismus im 16. Jahrhundert

unter den jüdischen Intellektuellen in seinen letzten Atemzügen lag, und den

Platz für verschiedene, nicht immer kohärente Strömungen frei machen musste.

Als Nachfolge des Averroismus trat einerseits der Renaissance-Humanismus mit
seinen platonischen und neuplatonischen Zügen auf, und andererseits fand die

Kabbala starke Resonanz innerhalb des Judentums und konnte sich
durchsetzen.

188

Der Averroismus prägte das Philosophieren bei den Juden und die jüdische
Geistesgeschichte durch die Jahrhunderte, erwies sich als echte Herausforderung
besonders für die religiöse Tradition, sich zu rationalisieren und zu erneuern und

befruchtete im lateinischen Kontext die Auseinandersetzungen, die den Übergang

zur Renaissance gebildet haben.

184 TIROSH-ROTHSHIELD, 1997:517.

185 STEINSCHNEIDER, 1956:333. TIROSH-ROTHSHIELD, 1997:517. Siehe auch zu den lateinischen

Übersetzungen des Averroes, ANAWATI, 1993:399–400.

186 TIROSH-ROTHSHIELD, 1997:518.

187 TIROSH-ROTHSHIELD, 1997:518–519.

188 TIROSH-ROTHSHIELD, 1997:519.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 981

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

Schlusswort

Als Ergebnis aus der vorliegenden Untersuchung zur Rezeption des Ibn Ruschd

im Judentum wären folgende Feststellungen und Schlüsse hervorzuheben:
Erstens: der jüdische Averroismus bildete einen unverzichtbaren und

grundlegenden Bestandteil in der Aufarbeitung der Geschichte des Rationalismus

im jüdischen Kontext, denn die Präsenz von Ibn Ruschd bei den jüdischen
Gelehrten und Intellektuellen ist eigentlich als Gründungsmoment des Rationalismus

im Laufe der jüdischen Geistesgeschichte zu betrachten. Ibn Ruschd
erlangte durch seine kontinuierliche Rezeption im Judentum das, was ihm im
Vergleich dazu in der arabisch-islamischen Geistesgeschichte versagt blieb. Die
Gründe für seine ausgeprägte Präsenz im jüdischen Kontext genau so wie für
seine Absenz und Einflusslosigkeit im arabisch-islamischen Kontext, sind meiner

Meinung nach noch nicht ganz aufgeklärt und aufgearbeitet worden. In
diesem Zusammenhang könnte eine vergleichende Aufarbeitung der Rezeptionsgeschichte

von Ibn Ruschd, sowohl im positiven als auch im negativen Sinne,

behilflich sein, um eine aufschlussreiche Antwort auf diese wichtige Frage zu
geben.

Zweitens: die Geschichte des Rationalismus im Judentum ist besonders im
Mittelalter in einem Kontext zu betrachten und zu verstehen, der über den spezifisch

jüdischen religiösen und konfessionellen hinausgeht. Das Judentum in
seinem intellektuellen und kulturellen Aspekt nahm besonders im Mittelalter,
aber auch zum Teil schon im Hellenismus, in einer fruchtbaren historischen
Symbiose an dem kulturellen und zivilisatorischen Lebensraum, in dem es sich
befand, teil. Die verschiedenen philosophischen, kulturellen, aber auch theologischen

Strömungen und Tendenzen, die innerhalb des mittelalterlichen Judentums

gewirkt haben, können nur innerhalb eines größeren Kontexts, nämlich der ara-bisch-

islamischen Kultur und Zivilisation besser aufgearbeitet und verstanden
werden. Dies führt zu einer rein hypothetischen Frage, die einerseits auf den

ersten Blick provokativ erscheinen mag, aber auch von methodologischer
Bedeutung sein kann, nämlich der Frage, ob die Entstehung und die Entwicklung
eines im engeren Sinne islamischen Averroismus im Mittelalter eine ähnliche
wie die des jüdischen Averroismus gewesen sein könnte? Ich hoffe, dass die
vorliegende Arbeit zu einer möglichen Antwort auf diese Frage führen kann.

Die Beschäftigung mit dem Averroismus als einem philosophischen
Phänomen soll aus meiner Sicht keinesfalls auf eine rein philosophiehistorische, also
antiquarische oder museale Aufgabe reduziert werden, denn Ibn Ruschd als
muslimischer Philosoph fand seine Kontinuität über die kulturellen oder konfessio-



982 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

nellen Grenzen hinweg und konnte darüber hinaus wirksam sein. Die immer
wieder hoch beschworene kulturelle Spezifität konnte sich hier nur formell
aufrechterhalten. Die aufgeworfenen Fragen und die entwickelten Argumentationen,

die durch die Rezeption des Averroes – sowohl bei den Befürwortern als

auch den Gegnern, sei es im lateinischen oder im jüdischen Kontext – entstanden
sind, führen eigentlich zu dem Ergebnis, dass die Hauptkategorie der
Unterscheidung Annahme oder Ablehnung) weder kultureller noch im engeren Sinne

konfessioneller Art war, sondern vielmehr einer übergreifenden, nicht kulturell
gebundenen Kategorie, nämlich der Vernunft oder Rationalität im allgemeinen,
zuzuordnen ist.

Die Standpunkte waren, sei es zu Lebzeiten von Averroes oder in seiner

späteren Rezeption, immer von der Kategorie der Rationalität und der Vernunft
bestimmt worden. Weder spezifische konfessionelle noch kulturelle Grenzen
haben eine wesentliche oder bestimmende Rolle gespielt, denn die Rationalisten
bzw. die Philosophen waren oft auch religiöse muslimische, jüdische oder christliche

Gelehrte, nicht anders als ihre Gegner, ihre Werke verfassten sie alle
sowohl auf Arabisch als auch auf Hebräisch oder Latein. Das Beispiel von Ibn
Ruschd und dessen Rezeption sowohl im jüdischen als auch im christlichen
Kontext führt zur Annahme, dass der Humanismus in gewisser Weise keine ganz

neue Erfindung der europäischen Renaissance war.189

Die Auseinandersetzung mit der Philosophie des Ibn Ruschd als einer
Hauptfigur in der arabisch-islamischen Philosophiegeschichte, könnte in einer
solchen Lesart des Humanismus für eine Neubegründung des Rationalismus im
arabischen Kontext von grundlegendem Interesse sein. Diese erstrebenswerte

Auseinandersetzung soll sich allerdings nicht als Hauptziel setzen, die historische

Autorität Ibn Ruschds wiederherzustellen, denn dies wäre genau
antiaverroistisch, vielmehr soll die Rezeption des Ibn Ruschd, ebenso wie der anderen

Philosophen, nüchtern und selbstkritisch sein. Hier spielt die Aufarbeitung
der Rezeptionsgeschichte des Ibn Ruschd eine sehr wichtige Rolle, um eine
differenzierte, perspektivenerweiternde und lebendige Rezeption bzw. eine
Neubegründung des Rationalismus zu erlangen.190 Eine solche Auseinandersetzung mit
der Rezeption des Averroes sowohl im jüdischen als auch im christlichen
europäischen Kontext kann einerseits ermöglichen, das averroische Denken aus an-

189 Siehe die Arbeit von Arkoun zum Thema Humanismus in der arabischen islamischen

mittelalterlichen Geschichte. ARKOUN, 1982.

190 Siehe zur Frage der modernen Rezeption des Ibn Ruschd in der arabischen Kultur die
aufschlussreiche Darstellung von Anke von Kügelgen: VON KÜGELGEN, 1994 Köln).

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 983

deren Perspektiven zu betrachten, und anderseits, einen weiteren Zugang im
Prozess der Wahrnehmung und des Verstehens des Anderen – in diesem Falle
des Jüdischen und des Europäischen – zu schaffen. Eine Beschäftigung mit
Averroes und dem Averroismus kann aus dieser doppelten Sicht in einem
Erkenntnisprozess höchst aufschlussreich sein. Averroes und der Averroismus
eignen sich in besonderer Weise dafür, die Möglichkeit einer Selbsterkenntnis
und einer Erkenntnis des Anderen gleichzeitig zu erlangen.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

Literaturverzeichnis

AL-GAZALI, Abu Hamid Mohammed ibn Ahmed
1912 1331 Hg.) "‡ˆ€‡ ‹” < – Tendenzen der Philosophen im arab. Orig.).

Kairo.
2001 Logika et Philosophia Algazelis Arabis. Nachdruck der Ausgabe 1536.

Zürich. New York.
AL-KHUDAIRI, Zeynab
1993 „%ˆ@ @–# "‡ \ ‹ • – Der Einfluss von Ibn Ruschd auf die

Philosophie des Mittelalters im arab. Orig.). Kairo.
AL-MARRAKUSCHI, Abdul Wahid
1881 Š $› ™ š\ —˜# – The History of the Almohades im arab.

Orig.). Berabeit von R. DOZY. Second Edition. Leyden.
ALON, Schlomo
1995 Hebrew-Arabic-Hebrew. Dictionary of current Usage. Jerusalem.

ANAWATI, George Shahata

1993 "‚ –^ ‹ – “Ibn Ruschd in der Renaissance” im arab. Orig.).
In: AL-IRAQI, Atef Hrsg.): Averroes, Ibn Ruschd. Philosoph Arabe et

pionnier du rationalisme. Recherche et Etudes sur sa Vie et sa doctrine
philosophique. Kairo.

ARKOUN, Mohamed
1982 L’humanisme arabe au IV./X. Siècle: Miskawayh, philosoph et histo¬

rien. Etudes musulmanes. Librairie philosophique. Paris.
AUERBACH, Heimann
1906 Albalag und seine Übersetzung des Maqasid al-Gazzalis. Breslau.



984 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

AVERROES; IBN RUSCHD, Abu Alwalid Muhammad
1983 – ' " ` "#ƒ œ < {– – Fasl al-Maqal fima Bayn al-

Hekmat wal-Scharia men al-Ittisal im arab. Orig.). Bearbeitet und
erläutert von Mohammad Amara. Kairo.

DELMEDIGO, Eliya
1992 Examen de la religion Behinat ha-Dat). Le testament philosophique

du judaisme à la veille de l’expulsion, suivi de “Épitre” de Saül bar
Moshé Cohen Ashkénazi et de “Épitre” de Joseph Salomon Delmédigo
ben Eliya de Crète à Zérah ben Natan le Karaite de Troki. Présentation,

traduction et notes par Maurice-Ruben HAYOUN. Paris.
DOBBS-WEINSTEIN, Idit
1997 “The maimonidean controversy”. In: FRANK, Daniel H. and LEAMANN,

Oliver Eds.): History of Jewish Philosophy. London/New York:331–
349.

GANNOUCHI, Abdelmajid
1999 " < < " ž ‹ – “Ibn Ruschd und die doppelte Wahrheit”. In:

Arafa MENSIA Hrsg.): Actualité d’Averroes. Symposium international
im arab. Orig.). Vol. I. Tunis:111–132.

GRAETZ, Heinrich
2000 Volkstümliche Geschichte der Juden. Von der jüdisch-spanischen Zeit¬

epoche bis zur Epoche der Wiedergeburt. Band II. Köln.
GUTTMANN, Julius
1985 Die Philosophie des Judentums. Wiesbaden.
HAYOUN, Maurice-Ruben
1991 La philosophie médiévale juive. Paris.
1989 La philosophie et la théologie de Moise de Narbonne 1300–1362).

Tübingen.
1986 Moshe Narboni. Tübingen.
1996 Les Lumières de Cordoue à Berlin. Band I. Une histoire intellectuelle

du judaisme. Paris.
HAYOUN, Maurice-Ruben et DE LIBERA, Alain
1991 Averroès et l’averroisme. Paris.
HEINZMANN, Michael
1999 Delmedigos ‘Behinat Ha-Dat’. Die Problematik des Intellekts bei

Maimonides, Ibn Ruschd und Delmedigo. Die Gesetze des Denkens

und die Prinzipien des jüdischen Glaubens. Wien.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986



DREI JÜDISCHE AVERROISTEN 985

KRISTELLER, Paul Oskar
1976 Humanismus und Renaissance II. Philosophie Bildung und Kunst.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986

München.
LAVY, Jaacov

1996 Langenscheidts Taschenwörterbuch der hebräischen und deutschen
Sprache. Hebräisch–Deutsch–Hebräisch. Berlin/München/Wien/
Zürich/New York.

LEAMAN, Oliver
1988 Averroes and his Philosophy. Oxford.
MÜLLER, Marcus Joseph

1991 Philosophie und Theologie von Averroes aus dem Arabischen über¬

setzt). Mit einem Nachwort von Mathias VOLLMER. Weinheim.
MUNK, Salomon
1988 Mélanges de philosophie juive et arabe. Second tirage. Paris.

NIEWÖHNER, Friedrich
1994 “Zum Ursprung der Lehre der doppelten Wahrheit: Eine Koran-

Interpretation des Averroes”. In: NIEWÖHNER, Friedrich und
STURLESE, Loris Hrsg.): Averroismus im Mittelalter und in der
Renaissance. Zürich:23–41.

RENAN, Ernest
1997 Averroès et l’averroisme. Paris.

SCHISCHKOFF, Georgi
1991 Philosophisches Wörterbuch. Stuttgart.
SCHUBERT, Kurt
1992 Die Religion des Judentums. Leipzig.
SIMON, Heinrich und Marie
1999 Geschichte der jüdischen Philosophie. Leipzig.
STEINSCHNEIDER, Moritz
1964 Allgemeine Einleitung in die jüdische Literatur des Mittelalters. Jeru¬

salem.

1956 Die hebräischen Übersetzungen des Mittelalters und die Juden als
Dolmetscher ein unveränderter Abdruck der in 1893 im
Kommissionsverlag des Bibliographischen Bureaus in Berlin erschienenen
Ausgabe). Graz.

TIROSH-ROTHSHIELD, Hava
1997 “Jewish philosophy on the eve of modernity”. In: FRANK, Daniel H.

and LEAMANN, Oliver Eds.): History of Jewish Philosophy 499–573)
London/New York.



986 JAMELEDDINE BEN ABDELJELIL

TOUATI, Charles
1962 “Vérité philosophique et vérité prophétique chez Isaac Albalag. 36-

47)”. In: Revue des Etudes Juives R.E.J) – Historia Judaica. Vol.
CXXXI. Janvier–Juin). Paris.

1990 prophètes, talmudistes, philosophes. Série Patrimoines judaisme. Paris.
VAJDA, Georges
1960 Isaac Albalag: Averroiste juif, Traducteur et Annotateur d’Al-Ghazali.

Paris.

1986 Etudes de théologie et de philosophie arabo-islamiques à l’époque
classique. Edité par D. GIMARET, M. HAYOUN et J. JOLIVET. London.

VON KÜGELGEN, Anke
1994 Averroes und die arabische Moderne. Ansätze zu einer Neube¬

gründung des Rationalismus im Islam. Leiden/New York/Köln.
1994 “Averroisten im 20. Jahrhundert. Zur Ibn Ruschd Rezeption in der

arabischen Welt”. In: NIEWÖHNER, Friedrich und STURLESE, Loris
Hrsg.): Averroismus im Mittelalter und in der Renaissance. Zürich:

351–371.

AS/EA LXII•4•2008, S. 933–986


	Drei jüdische Averroisten : Höhepunkt und Niedergang des jüdischen Averroismus im Mittelalter

