Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 62 (2008)
Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS — REVIEWS

Johan ELVERSKOG: Qur Great Qing: The Mongols, Buddhism and the State in
Late Imperial China. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2006. ISBN 0-
8248-2021-0 (hardback). US$ 52.00.

The book under review presents the last three hundred years of Mongolian his-
tory as the history of the transformation from various independent u/us into a
homogenous Mongol uf/us within the Qing Empire. Johan Elverskog aims at
providing an insight into the identity formation of the Mongols under Qing pol-
itical control, or, in the author’s words, “on how various Mongolian sources
represent communal 1dentity in relation to the state” (p. 7). It is the author’s
merit to concentrate on the Mongol side of things instead of once again telling us
the Qing viewpoint. In his introduction Elverskog claims to narrow down his
focus on the Khorchin w/us, aiming at providing a microhistory of how the
Khorchin came to identify with the Qing. In particular his study, in his own
words, “investigates the long process through which the politically independent
‘shamanists” of the Khorchin #/us came to be Mongol Buddhist bannermen will-
ing to fight and die for *Our Great Qing” (Manu Yeke Cing)” (p. 6).

This focus, however, is not followed through. Elverskog rather presents a
full-fledged narrative how all the Mongols came to accept Qing rule and identify
with Our Great Qing. On p. 10 of his introduction this shift of focus becomes
obvious when he says that his study is focused on Inner Mongolia and the Inner
Mongols. The Mongols of Inner Mongolia, however, comprise more u/us than
just the Khorchin.

The author leads us in five chapters through four centuries of Mongol his-
tory. In the first chapter he explores the conceptual framework of the story he
narrates. Elverskog discusses in length the Mongolian concepts of u/us and #6+6,
or “state” and “community”, showing the dynamics of these two terms the mean-
mngs of which have changed over the centuries. The relationship between state
and community was flexible and changing, thus allowing for different political
alliances within the w/us/tord system. Elverskog then shows how the Manchus
used the conceptualizations of u/us and tdrd to define their interaction with the
Mongols, and how in turn the Mongols themselves started to redefine the system
within the new Manchu state.

The second chapter deals with the legitimization of the political authority
both within the #/us and the #6ré. Elverskog pomts out that political authority

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



608 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

was created by drawing on indigenous religious as well as Buddhist concepts.
This second chapter does not give any new insights into the legitimisation of
Mongolian political authority, but sums up nicely what is the current state of the
art. Reading the chapter this reviewer was, however, startled by the author’s
mdiscriminate use of the term “God” to translate the Mongolian mdngke tngri /
deger-e tngri. By giving this translation he tries to avoid “Western presupposi-
tions 1 the study of religion”, but does so without reflecting on the theoretical
immplications of this translation. In European theological discourse the term
“God” has complex layers of meaning which do not at all correspond to the
Mongolian concept of mdngke tngri. Thus the translation of the Mongolian term
as “Giod” misleads the reader in assuming that the Mongols venerated a supreme
transcendent personal being.

The third chapter expounds on the Chinggis Khan cult and its significance
for the Qing conceptualization of the Mongol u/us. The transformation of the
Chinggis Khan cult is brought into the broader perspective of Qing “ornamental-
1sm”, the use of rhetoric and ritual elements to enforce the idea of a unified
Mongol ulus of the Qing. The fourth chapter stresses the rhetoric and ritual ele-
ments which helped transform the Mongols’ particular collective identity mnto
the universal flux of a Buddhist identity. To prove his point the author examines
a variety of Mongol historical works and their widely used tropes in creating the
“Qing Buddhism” the Mongols subscribed to.

The rather narrow presentation of Mongol self-representations in the 18"
century broadens in the fifth chapter towards a multi-sided narrative of the yet
again shifting identity of the Mongols in the 19" century. The author shows how
Mongol identity in the 19" century was determined by two different strands of
identity discourse, a transethnic Buddhist discourse favored by the Qing, and by
the localized geopolitical entity of the banner.

In the epilogue the author once again explains what he has tried to do: to
“provide a counternarrative, or at least a more nuanced mterpretation of Qing
Inner Mongolia” (p. 168). He has set out to write the intellectual history of
Mongol self-representations, showing in the process that the Mongols have not
been passive victims of the Manchus, but active participants in creating the Qing
universe.

The author has indeed succeeded in presenting a fresh outlook on the his-
tory of Mongol-Manchu relations. On the other hand, the study suffers from the
preconceived ideas the author tries to prove and which seem to determine the
choice and interpretation of his sources. A closer look at the sources presented

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 609

through the course of the narrative reveals many inaccuracies' and one-sided
interpretations. This flaw becomes particularly evident in the fourth chapter,
where Elverskog discusses at length the forming of a Mongol Buddhist identity
within the framework of an orthodox Gelugpa identity forged by the Qing. The
arguments brought forth to confirm his thesis do not withstand closer scrutiny.
This pertains especially to his assertion that the “transformation in the origins of
Mongol Buddhist history was historically tied to the discourse of the Buddhist
Qing” (p. 101). The author argues that the origin of the narrative that binds to-
gether the Indians, Tibetans and Mongols genealogically 1s not clear. Although
he concedes that this narrative draws on the Tibetan historical tradition, he main-
tains at the same time that in Tibetan historiography the three Buddhist groups
are not presented genealogically but only consecutively. To support his argu-
ment he draws exclusively on the Shes byva rab gsal, which he takes for a work
belonging to the “Tibetan historical tradition” (p. 100). He 1s right in so far as
the Shes bya rab gsal, which, by the way, i1s a doxographical work, does not
contain the genealogical narrative of the Tibetan kings being descendents of the
Shakya-clan. He is wrong, however, in his assertion that Tibetan works before
the Qing generally do not elaborate on a genealogical connection between the
Indians and the Tibetans. On the contrary: in Tibetan historiography the genea-
logical descent of the Tibetan kings from the Indian Shakya lineage is a standard
topic, already found in the 1322 Chos "byung of Bu ston, and elaborated in sub-
sequent historical works like the Deb ther dmar po gsar ma and the mKhas pa’i
dga’ ston, among others. The first Mongolian work to draw the line further and
mclude the Mongol rulers in this genealogical narrative is the Altan tobci of
Lubsangdandjin. Moreover Tibetan sources of the 14™ century, for example the
Hu lan deb ther, composed between 1346 and 1363 by the 'Tshal pa Kun dga’
rdo rje, already expound on the Mongol ruler Chinggis Khan as a cakravartin.
The transformation of Mongol history into a Buddhist narrative is much earlier
than the Qing.”

1 A major flaw, at least in my eyes, is the presentation of the material by relying on transla-
tions. This applies particularly to the Tibetan sources. Elverskog, for example, does not cite
the Biography of the Fifth Dalai Lama in its Tibetan original, but in a Chinese translation
(see p. 171-2, under “DL5). Also, the English translation of Dharmatala’s chronicle is far
from reliable.

2 Compare also Dieter SCHUH, Erlasse und Sendschreiben mongolischer Hervscher fiir tibeti-
sche Geistliche. Ein Beitrag zur Kenntnis der Urkunden des tibetischen Mittelalters und ih-
rer Diplomatik. St. Augustin 1977 (Monumenta Tibetica Historica, Abt. II11), p. 61ff.

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



610 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

The rather bold statement that “All Qing-period works assert that [...] the
Mongols have been loyal followers of the Gelugpa tradition; all other traditions
are entirely excluded” (p. 102) is contradicted by the evidence given in the Er-
deni-vin erike of Isibaldan which even as late as 1835 confirms the coexistence
of the Sakyapa, Gelugpa, Karmapa, Nyingmapa and even the Jonangpa in the
Qalqa territory (fol. 35v11-12). The author’s fixation on an absolute Gelugpa
supremacy during the Qing leads him to generalisations, blending out the poly-
phonic voices of this era of Mongol history. Later Elverskog argues that none of
the lengthy episodes n Sayang Secen’s Precious Summary, confirming the relig-
1ous power of the third Dalai Lama, are found 1n earlier sources and thus draws
the conclusion that “they are not simply part of the standard conversion narra-
tive, whereby the power of the Dalai Lama confirms that the Mongols made the
right choice. Rather, it 1s an affirmation of the larger narrative of Gelukpa ortho-
doxy that defines the Buddhist Qing” (p. 108). The lengthy episodes are, how-
ever, all taken (nearly verbatim) from the Tibetan biography of the third Dalai
Lama. Both Sayang Secen and Lubsangdandjin relied heavily on this work. (The
story of Begtse, for example, is found on p. 145 of the Indian edition of the biog-
raphy of the third Dalai Lama.) The fifth Dalai Lama has been one of the most
mfluential writers in the course of Mongolian historiography. 1 would therefore
argue that the Tibetan Buddhist discourse as presented by the highly influential
writings of the fifth Dalai Lama very much defined Mongolian Buddhist dis-
course of the 18" century.

How far the author bends his arguments to his preconceived ideas can be
seen from the minor errors that have crept into his own narrative. Thus, on p.
107 he strengthens his argument of the fifth Dalai Lama’s glorification attempt
of his office by mentioning in passing that the fifth Dalai Lama wrote the biog-
raphies of his predecessors while enroute to meet with the Manchu emperor.
This statement is not correct. The fifth Dalai Lama wrote the biography of the
third in the year 1646. The date of the compilation of the fourth Dalai Lama’s
biography cannot be established without doubt because the colophon does not
give a date. The fifth Dalai Lama set out on his journey to the Shunzhi emperor
as late as 1652, arriving at Beijing in 1653. Furthermore Elverskog asserts that in
the Erdeni tunumal the Dalai Lama i1s described as only one of various Buddhist
leaders, and partly only as holder of religious authority at Ganden monastery (p.
107). (*“Ganden monastery” has of course to be corrected to Drepung monastery,

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 611

as Elverskog himself writes.”’} The Erdeni tunumal, however, is very explicit
about the exalted position the Dalai Lama holds, and throughout its narrative
highlights “the unique glory of the Dalai Lama” (p. 107).

In his sub-chapter “Buddhism and History” the author argues that the
whole Buddhist conversion is minimized in 18" century Mongolian historiogra-
phy. He tries to prove his point by citing a passage from the Altan kiirdiin
mingyan kegesiitii bicig, where in a few dry words the Mongols'conversion to
Buddhism 1s told. The same, however, has to be said for the much earlier Altan
tobci anonymus, where the whole conversion story is also compressed into a few
lines.

These few remarks may suffice to prove my point. Through the fixation on
one supposedly dominant discourse the fourth chapter creates a one-sided and
one-dimensional picture of Mongolian self-representations in the 18" century.
This i1s a very unwelcome side effect, contrary to the aim of the author who
wants to present a multi-layered narrative, stressing the dynamics of Mongolian
identity formations.

To sum up: The work under review leaves an ambivalent impression. On the one
hand it has its serious drawbacks, as noticed above. It also conveys the impres-
sion of having been written in a hurry. Some mistakes® and inconsistencies’
surely could have been avoided. On the other hand it has a big advantage com-
pared to other works on Mongol history. The present study is important simply
because it applies theory to Mongol studies. The discipline is, to say it bluntly, in
decay: Most scholars follow the traditional lines of historical-philological re-
search in the wake of 19™ century historicism. Modern theoretical approaches
are very rarely reflected i the study of Mongol history, conceptual frameworks
are equally rare. Therefore a work like Our Great Qing 1s very much appreci-
ated. It is perhaps the bane of most academic disciplines which are i dire need

3 Johan ELVERSKOG, The Jewel Translucent Sitra. Altan Khan and the Mongols in the Six-
teenth Century. Leiden and Boston: Brill, 2003, p. 136-137.

4 For example, calling Huber’s study on Tibetan pilgrimage a “study of the Tibetan state”
(p.173, n. 5) which it is certainly not.

5 On p. 24 the author maintains that the term “banner” is “found only once in the Mongol
histories of the seventeenth century”, on p. 32 he tells us that it is Saghang Sechen who uses
the term, and on p. 38 he says that “none of the Mongol histories of the seventeenth century
even mention the banners.” The reader is confused. Perhaps the author wants to make a dis-
tinction between the term “banner’ and the social reality of the banners?

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



612 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

of reinvention that the first attempts to do so are often highly polemical and
pointedly one-sided.

Karénina KOLLMAR-PAULENZ, University of Berne

Antje RICHTER / Helmolt VITTINGHOFF (Hgg.): China und die Wahrnehmung
der Welt. Wiesbaden: Harrassowitz, 2007. (Jahrbuch der Deutschen Vereini-
gung fiir Chinastudien; 3). viii + 355 pp. ISSN 1860-8531; ISBN 978-3-447-
05539-0. EUR 58,00.

Als die Deutsche Vereinigung fiir Chinastudien (DVCS) im Jahre 1990 gegriin-
det wurde, geschah dies mit dem ausgesprochenen Ziel, die gewachsene Kluft
zwischen den Chinawissenschaften der beiden deutschen Staaten zu tiberbriicken
und die perstnlichen Kontakte und den fachlichen Austausch iiber ein gemein-
sames Forum wieder zu beleben. Mittlerweile hat die Veremnigung ihre Ziel-
gruppe auf alle an China interessierten in- und ausldndischen Wissenschaftler
aus sdmtlichen Spezialdisziplinen wie auch den wissenschaftlichen Nachwuchs
ausgedehnt und gehort — nicht zuletzt wegen ihrer hohen Mitgliederzahl — zu den
wichtigsten asienwissenschaftlichen Vereinigungen i1m deutschsprachigen
Raum. Seit 1995 vertffentlicht die DVCS die Beitriige ihrer jihrlich stattfinden-
den Tagungen in Form von Tagungsbdnden. Diese haben mittlerweile als eigens
eingerichtete Jahrbuch-Reihe eine wiirdige Heimat im Harrassowitz-Verlag ge-
funden. Der hier zu besprechende 3. Band der Reihe vereinigt 19 von msgesamt
zwel Dutzend Betrigen der 15. Jahrestagung, die vom 12. zum 14. November
2004 in Leipzig stattfand.

Das mehrdeutige Thema der Tagung, “China und die Wahrmehmung der
Welt”, kann verstanden werden als Wahmehmung Chinas durch die iibrige Welt
oder aber als chinesische Wahrnehmung der Auflenwelt im Sinne der sinnlich
erfahrbaren eigenen Umgebung bzw. als Wahmehmungen des Fremden (im
speziellen Fall auch des “Anderen” innerhalb der eigenen Landesgrenzen). Die
Beitrige, die im Folgenden lediglich in ihren wesentlichen Inhalten angerissen
werden kénnen, sind durchgingig von hohem Standard und lesen sich mitunter
sogar recht kurzweilig.

Im ersten Beitrag (“Die Wahrnehmung von Armut im Alten China”, 1-19)
beleuchtet Antje Richter, gleichzeitig Mitherausgeberin, verschiedene Sichtwei-
sen des Phinomens Armut im Spannungsfeld von Legalismus, konfuzianisch

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 613

geprigter Ethik und daoistischer Wertschdtzung des Lebens: In “absoluter” Sicht
wurde Armut als ein grundsitzliches Ubel angesehen und als Resultat eines per-
sonlichen bzw. — in gréferen staatspolitischen Dimensionen betrachtet — sozio-
politischen Misserfolgs gewertet. Die zweite Sicht relativierte Armut als ein
Ubel, das in Kauf zu nehmen sei, wenn dadurch gewisse moralische Standards
und die personliche Wiirde gewahrt werden kénnen. Im Extremfall, be1 einigen
daoistischen Denkern, galt Armut sogar als Segen. Richters sehr gut lesbarer und
informativer Artikel 1st umso willkommener, als bislang nur sehr wenige Beitri-
ge zum Thema Armut im vormodernen China vorliegen. Die Autorin hat sich im
Rahmen dieser Publikation allerdings hauptsiichlich auf die Darstellung 1dealty-
pischer Vorstellungen beschrinkt. Aber vielleicht 1st eine gréfiere Arbeit zu die-
sem Thema, die dann auch in hoéherem Mall mit Fakten unterfiittert werden
kénnte (insoweit dies fiir das chinesische Altertum iiberhaupt méglich ist), be-
reits in Planung?

Im zweiten, ebenfalls sehr aufschlussreichen Artikel mit dem Titel “Zum
chinesischen Verstindnis der ‘Sinne’” (21-33) konzentriert sich Irmgard Enzin-
ger auf zwei Begriffe, die schon fiir die Vor-Qin-Zeit nachweisbar sind und heu-
te noch m der Traditionellen Chinesischen Medizin Verwendung finden: wuguan
AE (“finf Beamte”) als Sammelbegriff fiir die Augen, Ohren, die Nase, den
Mund und den Kérper/Leib (bzw. die Zunge oder die Augenbrauen) sowie die
gigiao &% (“sieben Offnungen”) des Kopfes, nimlich die Ohren, Augen, Na-
senlocher und der Mund. Im traditionellen China wurden diese “Sinnesorgane”,
wie die Autorin in ithrem Beitrag anschaulich nachweist, nicht als Teil der phy-
siologischen Grundausstattung, d.h. als blof3e Rezeptoren betrachtet, sondern es
wurde ihnen vielmehr eine Vermittlerfunktion zugeschrieben, da sie Wahreh-
mungen in beide Richtungen transportieren und so das Innere und die Aullenwelt
miteinander korrespondieren lieen. Enzinger betrachtet in diesem Zusammen-
hang einige konfuzianische, daoistische und hedonistische Ansitze: Xunzi, bei
dem der Begriff wuguan 1m beschriebenen Smne als erstes nachzuweisen ist,
hob auf die Notwendigkeit der differenzierenden Wahrnehmung als Voraus-
setzung fiir die Wiederherstellung einer besseren Welt ab. Dagegen kann laut
Zhuang-zi das “Handeln” (wei %%) seine zerstorerische Kraft gerade durch das
differenzierende Wirkungspotential der “sieben Offnungen” entfalten, da der
Mensch Gefahr lauft, durch iibermalBigen Gebrauch derselben an Lebenskraft (¢i
50 zu verlieren und die geistige Verbindung zum dao i zu unterbrechen. Yang
Zhu 5% und Guan Yiwu & 75 & wiederum warnten im Sinne der “Lebens-
pflege” metaphorisch vor einem verhiingnisvollen “Verstopfen” (e #) der Kor-

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



614 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

peréffnungen und forderten zum Zwecke des vollkommenen Austauschs von gi
eme vollkommene Hingabe an das Leben.

Georg Ebertshiuser wendet sich in seinem Beitrag “Weltbild und Kriegfiih-
rung: Zur Konfliktbereitschaft im vormodernen China” (35-51) gegen das ste-
reotype Bild von China als einer — im (Gegensatz zum aggressiven Westen —
friedliebenden und militdrisch passiven Nation, ein Bild wie es in der westlichen
Literatur wie auch in China selbst immer noch gepflegt wird. Mit A.l. Johnston
(Cultural Realism, 1995) se1 aber zwischen einer von der konfuzianischen Ethik
geprigten ldealkultur und einer Realpolitik zu unterscheiden. Wie Ebertshduser
iiberzeugend argumentiert, wurden Kriege im Inneren regelmifig durch den
gemeinsamen kulturellen Hintergrund abgeschwicht, wihrend Kriegsfithrung
nach Auben, d.h. konkret: die Kimpfe gegen die “Barbaren” an der Peripherie,
oft mit gnadenloser Zerstérung und Vernichtung ohne jegliche ethische Be-
schrinkung verbunden waren. Bei der von Sunzi propagierten Doktrin der zu-
riickhaltenden Kriegsfithrung, die oft als Beweis fiir die pazifistische chinesische
Grundeinstellung herangezogen wird, ist laut Ebertshiuser der Hintergrund der
Zhanguo-Zeit zu beriicksichtigen, denn es handelte sich von der Sache her um
emen innerchinesischen Kampf. Zu Recht fragt Ebertshiiuser, warum sich “eine
Kultur, die dem Zivilen und dem Frieden tatsachlich so sehr den Vorrang gegen-
iiber dem Militirischen und dem Krieg einrdumt, iiberhaupt diese beeindrucken-
de Fiille militdrtheoretischer Abhandlungen leisten [kénne], wenn nicht fiir ithre
praktische Anwendung” (41). Der abschlieBende Teil, in dem der Autor seine
Argumente an Beispielen aus Sanguo Yanyi —[Ei# 2% illustriert, ist im Verhélt-
nis ein wenig knapp ausgefallen. Es scheint fraglich, ob ein Werk wie Sanguo
Yanyi als Mythen bildende Heldenerzdhlung nicht auch stark idealtypischen
Mustern verpflichtet ist und ob es mithin als Nachweis fiir realpolitisches Han-
deln herangezogen werden kann. Auch wire wohl ein Blick auf Perioden niitz-
lich gewesen, die nicht von der gleichzeitigen Existenz han-chinesischer
Teilstaaten geprigt waren, sondern von einer mitunter blutig ausgefochtenen
Aufeinanderfolge von Dynastien (so der Ubergang von der Sui zur Tang oder
die Zeit der Fiinf Dynastien). Ohne eine solche Ausdehnung des Beobachtungs-
zeitraums konnte man dem Autor leicht den Vorwurf machen, das Stereotyp
eines pazifistischen China durch ein anderes ersetzt zu haben, nimlich das eines
geschichtlich unwandelbaren Landes.

Maria Rohrer lenkt in ihren “Bemerkungen zum Wahrheitspostulat i der
chinesischen Dichtung” (53-63) den Blick auf das “Grofie Vorwort” (Da Xu
KIF) zum Shijing und auf Lu Jis BE#% (ca. 300) Wen Fu LI sowie auf die
Auswirkungen der beiden Texte auf die chinesische Lyrik und Poetik. Wahrend

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 615

bis zum Ende der Han-Zeit die im Da Xu ausgedriickte didaktisch-moralische
Funktion dominierte, forderte Lu Ji bekanntlich, dass der Autor in seinen Ge-
dichten seine Gedanken und Gefiihle zum Ausdruck bringen solle. Da auflerdem
in der vormodernen chinesischen Poetik — im Gegensatz zu westlichen Vorstel-
lungen von Poiesis, Mimesis und Fiktionalitit (63) — kein wirklicher Unterschied
zwischen realer und idealer Welt vorgesehen war, Innen- und Aufenwelt viel-
mehr miteinander korrespondierten, waren dichterische Freiheiten zu unterlas-
sen. Die Forderung nach Wahrheit/Wahrhaftigkeit (zhen 1) fiihrte, wie Rohrer
zutreffend feststellt, zu emner ausgesprochenen autobiographischen Lesart von
Lyrik. Ergidnzend zum Beitrag ist festzuhalten, dass der Wahrheitsgehalt nicht
nur im Bereich der Poetik als wichtiges Wertungskriterium herangezogen wurde,
sondern auch von grofier Bedeutung fiir die chinesische Literatur im Allgemei-
nen war. Mit Vorsicht hitte die Autorin emige Behauptungen mit Absolutheits-
anspruch behandeln sollen, wie z.B. den folgenden: “Da in der chinesischen
Tradition die Wahrheit die Essenz der Literatur war, galten die Klassiker als die
besten Texte, unwahre Texte waren dagegen schlecht” (54).! Sie sollten jeden-
falls nicht unhinterfragt aus der Tertidrliteratur iibernommen werden, zumal es in
spiteren Zeiten auch explizit gedullerte Gegenpositionen gegeben hat, so von Jin
Shengtan £ & (1610-1661), und die Autorin selbst auf Gegenentwiirfe hin-
weist, die sich durch einen héheren Grad an Imitation und Fiktion auszeichneten,
wie die Musikamtslieder (yuefu % )JiT) oder die Dichtung von Li Bai Z&=H.

Nahtlos an den Beitrag von Rohrer fiigt sich der ebenfalls sehr lesenswerte
Artikel von Volker Klgpsch an (*“‘Um Mitternacht der Glocke Ton” und andere
Ungereimtheiten in der Wahrnehmung des Dichters”; 65-75). Ausgehend von
Zhang Jis 5R# (8. Jh.) bekanntem Gedicht “Nachts an der Ahornbriicke vor
Anker”, das wegen seiner letzten Zeile unter anderem von Ouyang Xiu FEXFE{E
(1007-1072) kritisiert wurde, zeichnet Klépsch sehr anschaulich eine Diskussion
um die Beziehung zwischen Realitit und Literatur, Wahrheit und Dichtung nach.
Als Beispiele umstrittener Literatur werden auflerdem ein Gedicht des Wang
Anshi %5, eine Prosaskizze von Zhu Ziging %< Hif und eine von Rilkes
Duineser Elegien herangezogen.

Liu Huiru widmet sich in seinem Beitrag “Die Landschaft als Medium des
dichterischen Selbstausdrucks: Liu Zongyuans Vierzeiler ‘Flussschnee™ (77—
92) einem weiteren bekannten chinesischen Gedicht: “Jiangxue” VL5 ist, wie
Liu in seiner ausfiihrlichen Analyse aufzeigt, keine “Winteridylle”, als die es oft

1 Zitiert nach IDEMA / HAFT 1997: 52, Idema und Haft behaupten im Ubrigen an keiner Stelle,
dass “unwahre Texte” als “schlecht” galten.

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



616 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

angeschen worden 1st, sondern zeigt Landschaft in ihrer Ambivalenz als kalte,
lebensbedrohliche Leere und zugleich als Platz fiir ein “spezifisches Humanum”.
Interessant war fiir den Rezensenten zu beobachten, wie Lius Beitrag in weiten
Teilen genau die Leitlinien exemplifiziert, die in den vorausgehenden Artikeln
von Rohrer und Klépsch als charakteristisch fiir die traditionelle Interpretations-
kultur herausgearbeitet worden sind, d.h. eine starke Betonung des autobiogra-
phischen Elements und ein Verstidndnis von Dichtung als dsthetischem Medium
fiir den dichterischen Selbstausdruck.

Erhard Rosner geht in “Die Darstellung der Aufienwelt in der chinesischen
Biji-Literatur” (93-109) der Frage nach, wie viel Qing-Gelehrte tatséchlich iiber
andere Linder wussten. Die von ithm untersuchten biji ab der Tang-Zeit zeugen
von einer ungebrochenen Neugier auf Kultur und Politik fremder Lander, wobei
sich der Fokus 1m Laufe der Jahrhunderte naturgemal} verschoben hat. So wird
aufgezeigt, dass ab dem 17. Jahrhundert das Wissen iiber Japan und Russland in
Umfang und Tiefe stindig zugenommen hat, wihrend fast zeitgleich das kaiser-
liche Spionagesystem als Ganzes immer mehr verfiel. Wie Rosner anschaulich
demonstriert, ist ab dem spiten 16. Jahrhundert eine “gespannte Hinwendung zu
aktuellen Zusammenhingen der Aullenpolitik”, ja ein regelrechtes Bewusstsein
fiir ein “Bedrohungsszenario” zu erkennen.

Kai Filipiak widmet sich in semmem informativen Beitrag “Zum Auf-
schwung der nérdlichen Grenzhistoriographie in der Ming-Zeit” (111-127) der
vermehrten Produktion von Schriften seit der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts,
welche die politischen und militdrischen Versuche der Regierung dokumentie-
ren, das Reich effektiv zu verteidigen. Die Schriften enthalten eine Vielzahl von
aussagekriftigen Informationen zur Geographie, militirischen und politischen
Administration, Auflenpolitik, Ethnien und Verteidigungssystemen an den Nord-
und Westgrenzen des chinesischen Reichs, wihrend vor der Ming-Zeit solche
Informationen fast ausschlieflich n die offizielle Dynastiengeschichtsschrei-
bung mtegriert wurden.

Thilo Diefenbach zeigt in “Wahrnehmung und Gestaltung: Zu den ideenge-
schichtlichen Hintergriinden des Qingshi von Feng Menglong” (129-143) auf,
dass der Autor und Herausgeber Feng Menglong /E25FE (1574 — ca. 1646) wie
auch andere seiner Zeitgenossen von der individualistisch-relativistischen, ex-
tremen Moralismus iiberwindenden “Lehre des Herzens” (Xinxue /Lv%F) des
Wang Yangming T [58H (1472-1529), Wang Longxi T H#E¥%, (1498-1583) und
Li Zhi Z=& (1527 -1602) beeinflusst wurde, wobei die Bedeutung von ging 15
als “hochster Ausdruck der Menschlichkeit” im vorliegenden Fall als einge-
grenzt auf “Zuneigung”’ bzw. “Liebe” zu verstehen ist. Einer etwas genaueren

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 617

Uberpriifung bedarf wohl Diefenbachs Behauptung, dass das Verbot der Ge-
schichte der Liebe im 19. Jahrhundert — quasi als fehlgeleiteter Aktionismus vor
dem Hintergrund der Opiumkriege — politisch motiviert gewesen sei: Verbote
von als anstdflig betrachteten Theaterstiicken, Romanen, Frzihlsammlungen und
Liedern waren unter Kaiser Xuanzong 5 5% (1821-1850) bereits vor dem Frsten
Opiumkrieg und auch schon bei dessen Vorgingern gang und gibe, die damit
das militdrische und verwaltungsmillige Riickgrat der verweichlichten Man-
dschu-Aristokratie wieder herstellen wollten. Aufschluss bieten kénnte hier viel-
leicht em vergleichender Blick auf die umfangreichen Verbotslisten der
damaligen Zeit und, falls vorhanden, zeitgenéssische Kritiken und Kommentare
von offizieller Seite. Verbote wegen “Unanstéindigkeit” sind zuniichst einmal als
solche zu verstehen und waren wohl nicht vorgeschoben, d.h. alle Mafnahmen
(ob effektiv oder nicht), die darauf abzielten, Volksmoral und Beamtenzucht
aufrecht zu erhalten, sind letztlich zu allen Zeiten “politisch motiviert” gewesen.
Wohl aber zeugen sie von verknocherten Moralvorstellungen aufseiten der Zen-
soren.

Jens Hiirter widmet sich in seinem dicht geschriebenen Beitrag (“China und
die Welt im Denken Tang Caichangs: Fin Beitrag zu den geistigen Grundlagen
der Hunaner Reformbewegung 1896—-18987; 145-157) einem der Protagonisten
der spiteren Reformbewegung von 1898 bis 1900 und der von ihm entwickelten
Vorstellungen fiir eine Teilnahme Chinas an der weltweiten Gemeinschaft von
Nationalstaaten. Geprigt von den soziallamarckistischen Theorien eines Herbert
Spencer (1820-1903) und Darwins Evolutionslehre, wiinschte sich Tang Cai-
chang FEA % (1867-1900) ein starkes und durch Erziehung fortschreitendes
China, das die Weltgeschichte beeinflussen und den Zustand der Grofien Har-
monie (Da Tong K[F]) erreichen kénne. Die Verbindung von alter chinesischer
Philosophie (Xunzi, Mengzi) und westlicher Soziologie und Naturwissenschaf-
ten, wie Hiirter sie detailreich beschreibt, mutet bisweilen bizarr an. Festzuhalten
1st nach Meinung des Rezensenten, dass sicherlich nur der Soziallamarckismus,
nicht aber der Sozialdarwinismus, eine akzeptable Grundlage fiir einen antide-
terministisch eingestellten Reformer bieten konnte.

Fang Weigui wendet sich 1n seinem Beitrag (“Seit wann besteht die chine-
sische Nation? Anmerkungen zum Nationalismus-Diskurs”; 159-184) gegen die
1m Westen weit verbreitete Meinung, dass der Gedanke einer “chinesischen Na-
tion” sich erst spit, ab dem spaten 19. Jahrhundert bis in die zweite Hilfte des
20. Jahrhunderts hinein, formiert habe. Tatséichlich beruhe die Diskussion auf
emem Zirkelschluss, da sie a posteriori mit der modernen Begrifflichkeit emes
“Nationalstaates” operiere und nicht den kulturellen Referenzrahmen beriick-

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



618 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

sichtige. Die erste Erwidhnung des modernen Nation-Volks-Begriffs (minzu
FUHK) sei laut Fang zwar erst fiir das Jahr 1837 dokumentiert und habe sich erst
ab den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts durchgesetzt; ein Bewusstsein fiir
einen “Nationalstaat” (und nicht nur ein vages Gefithl kultureller Einheit) habe
es trotz mangelnder Begrifflichkeit allerdings auch schon frither gegeben. Auch
existierten, wie Fang einleuchtend und iiberzeugend argumentiert, mit Zhongguo
diEH, Zhonghua HZE und ihren Synonymen schon seit der Antike eindeutige
Bezeichnungen fiir China, zeugten die 24 Dynastiegeschichten von einem die
Zeiten iiberschreitenden “panchinesischen Bewusstsein” und sind mit guo [8, zu
% und min [X die drei semantischen Komponenten fiir “Nation” seit langem
vorhanden gewesen. Nicht ganz verstiindlich scheint aber das folgende Argu-
ment Fangs: “Wenn man behauptet, dass vor dem 20. Jahrhundert keine chinesi-
sche Nation existierte, so kann man schwer erklidren, wen die Westmichte im 19.
Jahrhundert angegriffen haben, wenn nicht die chinesische Nation” (170f.}. Pri-
mares Ziel des westlichen Eroberungswillens st wohl eher das chinesische Ter-
ritorium mit seinen vielfaltigen geopolitischen und wirtschaftlichen Moglich-
keiten gewesen, nicht die Eroberung und Zerstérung einer Nation um ihrer selbst
willen (vgl. auch das Beispiel Indien). Zu denken gibt auch, warum sich chinesi-
sche communities 1m Ausland hiufig nicht iiber ihre staatliche Zugehorigkeit
definiert haben, sondern kulturell (vgl. die Bezeichnung Tangren Jie 5 A4 fiir
“Chinatown™).

Im Artikel “Chinas Wahmehmung der westlichen Modernisierung am Bei-
spiel von Zhang Junmais Position in der Debatte ‘Wissenschaft und Lebensan-
schauung’ 1923” (185-198) beleuchtet Martina Eglauer die Diskussion, die
Zhang Junmai 5572 Bl (1886-1969) im Jahre 1923 mit seinem Vortrag zur “Le-
bensanschauung” (renshengguan N4 8H) ausloste — ein Begrifl, den er seiner-
seits von seinem Lehrer Rudolf Eucken iibernommen hatte. Wihrend Zhang sich
fiir die Aufrechterhaltung der chinesischen Tradition stark machte, Intuition und
Metaphysik gegen die Rationalitdt verteidigte und den Glauben an die unbe-
grenzte Macht der Wissenschaft kritisierte, dullerten Vertreter der Xin Wenhua
Yundong 31 3CALIEE (Bewegung fiir Neue Kultur), die sich 1915 formiert hatte,
radikale Kritik an der chinesischen Tradition, vor allem am Konfuzianismus, den
sie als Haupthindernis fiir die Modernisierung Chinas ansahen. Eglauer weist in
diesem Zusammenhang darauf hin, dass das Etikett “Neo-Traditionalist” bzw.
“moderner Neokonfuzianer” fiir Zhang Junmai problematisch ist, da Zhang trotz
oder gerade wegen seiner konservativen Position und seinem Wissenschafts-
skeptizismus mit beiden Fiilen in der Moderne stehe.

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 619

Chinesische Berichte von Weltreisen, ein relativ spiites Phinomen, werden
von Raoul David Findeisen in seinem Beitrag “Reisen um die Welt: Chinesische
Berichte aus der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts” (199-220) untersucht, und
zwar unter den Aspekten Motivation, Fmanzierung, Route, Transportmittel,
administrative Prozeduren, politische Erwiigungen, Quellen und Modus (Retro-
spektive vs. Tagebuchformat). Findeisen beschrinkt sich dabei auf Texte aus der
ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, denn davor waren private Weltreisen schlicht
nicht iiblich bzw. nicht méglich, danach aus politischen Griinden stark einge-
schrinkt. Die besprochenen Autoren scheinen iiber ihre Reiseberichte hinaus
nicht literarisch oder publizistisch in Erscheinung getreten zu sein, zumal chine-
sische Literaten der damaligen Zeit keine Weltreisen 1.e.S. unternommen haben.
Eine interessante Beobachtung ist auch, dass die mm den Berichten gedulierten
Stereotype sich “durchaus widersprechen” kénnen (213).

Nicolai Volland widmet sich in “Fu Lei jiashu: Kulturaustausch in der
Volksrepublik China und die Strategien emes Mittlers zwischen zwei Welten”
(221-244) der Korrespondenz, die der bekannte chinesische Balzac- und Ro-
main-Rolland-Ubersetzer (1908-1966) mit seinen Séhnen in den Jahren ab 1954
unterhielt. Von besonderem Interesse sind dabei die Schliisseljahre 1955-1957,
wihrend derer sich Fu Lei wie so viele andere Intellektuelle seiner Zeit auch
politisch einbrachte. Nachdem Fu Lei im Rahmen der Anti-Rechts-Kampagne
1957 kritisiert worden war, suchte er Nischen zur Umsetzung seiner Interessen,
indem er sich seiner literarischen Ubersetzungstitigkeit widmete, die theoreti-
schen Grundlagen seines Kunst- und Literaturverstindnisses erarbeitete und den
Briefverkehr mit seinen S6hnen pflegte. Die Briefe spiegeln nicht nur Fu Leis
Personlichkeit wider, sondern lassen auch Riickschliisse auf seinen Blick auf die
europdische Literatur und Kunst und auf semn Verstindnis von der Rolle des
Ubersetzers im Prozess transnationalen kulturellen Austauschs zu.

Hans Kiihner macht sich in “Interkulturelle Begegnungen in der chinesi-
schen Literatur des 20. Jahrhunderts: Wahmehmung und Darstellung ‘des Wes-
tens’ von Lao She bis Gao Xingjian” (245-271) an eine Darstellung der
Konstruktion, Reproduktion und Zuriickweisung okzidentalistischer Stereotype
in der chinesischen Erzédhlprosa, wobei sein Augenmerk einer Reihe von Erzih-
lungen und Romanen von Chen Danyan [FFE (geb. 1958), Wang Anyi
F 2217 (geb. 1954), He Yi BH2E (geb. 1967) und Xu Xing %A (geb. 1956)
sowie einigen Autorinnen und Autoren aus der Republikzeit und den 1980er und
1990er Jahren gilt. Den besprochenen Werken ist gemein, dass es in thnen zu
Begegnungen von Chinesen mit dem Ausland bzw. mit Westlern in China
kommt. Drei Motive sind laut Kithner immer wieder zu beobachten: China als

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



620 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Opfer, Riickkehr in die Heimat als Gegenmittel gegen das Gefiihl der Fremdheit
und die erotische Anziechung oder Abstolung durch die fremde Frau bzw. den
fremden Mann. Erstaunlich ist in diesem Zusammenhang, dass selbst in der neu-
esten Erzdhlprosa ab den 1990er Jahren als einer Zeit, in der es weitaus hiufiger
als zuvor zu kulturellen und sogar persénlichen Kontakten von Chinesen mit
dem Ausland bzw. Auslindern kommt, weiterhin der Einfluss fritherer Stereoty-
pe erkennbar bleibt, ohne dass frithere Vorurteile revidiert wiirden.

Wu Xiujie gibt in “Vom Artefakt zur Metapher: Eine ethnologische Be-
trachtung der literarischen Wahrmehmung von Beleuchtungskérpern im moder-
nen China” (273-297) zuniichst einen informativen Uberblick iiber die
Geschichte der materiellen Kultur von Ollampen, Kerzen und elektrischem Licht
und untersucht m Weiteren, wie diese in diversen Texten als positive wie auch
negative Metaphern eingesetzt wurden. Hochst interessant ist in diesem Zusam-
menhang der Nachweis, wie in Literatur und miindlicher Uberlieferung die drei
Ordnungen bzw. Ideologien Feudalismus, Kapitalismus und Marxismus (oder ist
doch Sozialismus gemeint?) mit den drei verschiedenen Arten der Beleuchtung
assoziiert wurden (284). Es wundert nach Meinung des Rezensenten allerdings
nicht, dass das elektrische Licht mittlerweile, Jahrzehnte nach seiner Einfithrung,
nicht mehr als Fortschrittssymbol taugt, sondern allenfalls 1 Spuk- und Ges-
penstergeschichten figuriert (diese Funktion diirften nun Raumfahrt, Computer
und schnelle Autos iibernommen haben).

Carsten Storm beschreibt in seinem gelungenem Beitrag “Widerstand und
Identitét bei Li Qiao und Mo Yan” (299-319) auf mehreren analytischen Ebenen
das Phinomen des anti-japanischen Widerstands, wie er in der Roman-Trilogie
Winterndichte (Hanye FE%, 1981) des taiwanischen Autors Li Qiao 2575 (geb.
1934) und dem Roman Das Rote Kornfeld (Hong Gaoliang £1F%, 1987/88)
des VR-Autors Mo Yan == (geb. 1956) thematisiert wird. Als historische Ro-
mane in Form fiktionaler Familiengeschichten seien beide Werke als kritische
Texte im nationalen Diskurs zu lesen, da der anti-japanische Widerstand eine
wichtige Rolle fiir die nationale Identitdt der VR China wie auch Taiwans spiele.
Obwohl beide Romane jeweils stark an aktuellen Beziigen orientiert sind (319),
werden Widerstand, Geschichtlichkeit und Identitit doch jeweils anders kon-
struiert und setzen unterschiedliche Sichtweisen beim zeitgendssischen Leser
voraus: Wihrend Mo Yan, der versucht, unter Loslésung vom KP-Diskurs den
Widerstand fiir eme Neubestimmung chinesischer Identitidt heranzuziehen, ar-
chaisch-mythisierend das “Tatmenschentum und die sozialdarwinistische
Schicksalhaftigkeit des Lebens” zelebriert (312), ist Li Qiaos Roman ambivalen-

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 621

ter gehalten: Auch hier wird zwar eine Mythologie konstruiert, der Autor ver-
zichtet aber auf eine Heroisierung seiner Charaktere.

Martina Wobst vergleicht in threm Artikel “Deutschland und China: Die
wechselseitige Wahrmehmung in den vergangenen 15 Jahren™ (321-329) Zeitun-
gen und Magazine aus beiden Lindern im Zeitraum 1989 bis 2004. Auf beiden
Seiten sind Stereotype an der Tagesordnung: Wihrend deutsche Publikationen
von dkonomischen Aspekten dominiert wurden, hoben chinesische Publikatio-
nen stark auf deutsche Marken ab. Insgesamt sei das chinesische Bild von
Deutschland positiver als das deutsche Bild von China. Um eine objektivere
Darstellung bemiihten sich — was aus Sicht des Rezensenten allerdings wenig er-
staunt — Zeitschriften aus dem akademischen Bereich. Offen bleibt, inwieweit es
sich bei den von Wobst genannten Publikationen wie der Renmin Ribao oder
Deutschland aufgrund ihres offiziésen Charakters und den in Relation teilweise
recht niedrigen Auflagezahlen (21500 Stiick fiir Deutschland) tatsichlich um
Medien handelt, die die “wechselseitige Wahmehmung” repriasentativ wiederge-
ben bzw. meinungsbildend wirken.

Starke Stereotypien sind auch in den beiden chimesischen Harry-Potter-
Plagiaten festzustellen, die Lena Henningsen im letzten Beitrag des Jahrbuchs
bespricht (“Plagiatkultur zwischen Orientalismus und Okzidentalismus: Harry
Potter mit chinesischen Charakteristika™; 331-349). Die beiden Werke (Harry
Potter und der Baozou-Drache; Harry Potter und die Porzellanpuppe) schlagen
zwar einerseits Kapital aus dem Bekanntheitsgrad der Origimale, sind aber ande-
rerseits deutlich als Nachahmungen mit chinesischem Charakter erkennbar. Der
Einbau von Elementen aus der chinesischen populidren Gegenwartskultur (amii-
sant u.a. Harry Potters Besuche bei Kentucky Fried Chicken) und Referenzen
auf die chinesische gesellschaftlich-politische Diskussion verdeutlichen, dass in
diesen Romanen der Westen nur als Folie dient, um genuin chinesische Befind-
lichkeiten zu thematisieren.

Den Herausgebern, Antje Richter und Helmolt Vittinghoff, ist eine hervor-
ragende Arbeit zu attestieren. Der Band wurde von thnen sehr sorgfiltig lekto-
riert und redigiert und ist, von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, wunder-
barerweise frei von orthographischen, grammatischen und anderen sprachlichen
Fehlern, wie sie in solchen Sammelbéinden aufgrund des heterogenen Materials
und des auf den Autoren lastenden Zeitdrucks hdufig anzutreffen sind. Kleinere
Lapsus fallen da kaum ms Gewicht: So schreibt sich der eigentiimliche Vorname
des groflen amerikanischen China-Historikers Creel mit doppeltem “r” (Herrlee,
36 und passim); Rilke hat den Antwortbrief an seine aufmerksame Leserin, Frau
Elisabeth Aman-Volkart, sicherlich im Jahre 1922, nicht 1992 verfasst (72); ein

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



622 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

“opus magnus” kann es dank séichlichen Geschlechts im Lateinischen nicht ge-
ben (240} und die “Dre1 Yan” des Feng Menglong umfassen jeweils 40 Erzih-
lungen, nicht “40 bzw. 24”7 (131; die letztere Angabe bezieht sich wohl auf die
24 Kapitel der Geschichte der Liebe).

Auf einige Formalia méchte der Rezensent allerdings abschlieflend auf-
merksam machen:

Die Gewohnheit, auch in Beitrigen mit philologischem Anspruch von ei-
nem “Kaiser Yongle”, einem “Kaiser Qianlong” oder einem “Kaiser Jiaqing” zu
reden, hilt sich hartnickig und hat auch vor diesem Sammelband nicht Halt ge-
macht. Es handelt sich bei Yongle k%%, Qianlong ¥2/Z und Jiaging 3% um
Ara-Bezeichnungen (nianhao F%E), nicht um die persénlichen Namen oder
Thronnamen der betreffenden Kaiser — letztere gibt es in China nicht —, so dass
man entweder von “dem Yongle-Kaiser”, “dem Qianlong-Kaiser” bzw. “dem
Jlaqing-Kaiser” sprechen oder aber alternativ ihre postumen Tempelnamen
(miaohao Fi77) Chengzu BUIE, Renzong 1~ %% bzw. Gaozong /= 5% benutzen
sollte, welche allerdings weniger geldufig sind.

Auch besteht bei vielen Sinologen, im Einklang mit langjihrig gepflegter
Tradition, das Bediirfnis, chinesische Werktitel grundsitzlich mit einem be-
stimmten Artikel zu versehen. So heilit es regelmifig “das Honglou Meng” oder,
wie in diesem Jahrbuch, “das Bianzheng Kao” und “das Qing Shi”. Vergleiche
dazu — nicht akzeptable — Bildungen wie “das Confessiones des Augustinus”,
“das De Arte Poetica des Horaz”, “das Contes des Graal des Chrétien des Troy-
es” oder “das Julie ou la nouvelle Héloise von Jean-Jacques Rousseau”. Der
Sprecher wird in solchen Féllen unzweifelhaft den vorgegebenen Numerus, das
Genus bzw. die dem fremdsprachigen Nomen vorgeschaltete Priiposition erken-
nen und den bestimmten Artikel entweder angleichen (“die Confessiones”, “der
Oliver Twist”) oder 1hn ganz fortlassen (z.B.: “Ich habe La nouvelle Hélolse von
Rousseau mit groflem Interesse gelesen” oder “Horaz’ De Arte Poetica ist ein
wichtiges Werk”). Ergo sollte es bei chinesischen Titeln gehandhabt werden:
“Die Lunyu (Analekten) wurden erst lange nach Konfuzius’ Tod zusammenge-
stellt”; “Es wird allgemein anerkannt, dass Honglou Meng (Der Traum der Ro-
ten Kammer) von Cao Xueqin eine herausragende Stellung m der chinesischen
Literaturgeschichte einnimmt”; “Feng Menglong hat seine Qing Shi (Geschichte
der Liebe) wahrscheinlich nach 1628 kompiliert”; etc.

Die Pinyin-Schreibung fiir die Titel chinesischer Werke und chinesische
Figennamen erfolgt im ganzen Jahrbuch uneinheitlich. So heif3t es z.B. 1im Arti-
kel von Enzinger “Sunzi”, Ebertshiuser dagegen transkribiert durchgingig “Sun
Z17; das “Grofie Vorwort” zum Shijing ist “Daxu” im Artikel von Rohrer, bei

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 623

Klépsch hingegen “Da xu”; usw. Verbindliche offizielle Regeln beziiglich der
Bildung von Komposita und der Grol}- und Kleinschreibung existieren aber be-
reits seit 1996 in Form der “Hanyu Pinyin zhengcifa jiben guize”
POEBEE F a7 EFE AN (“Basic Rules for Hanyu Pinyin Orthography™) samt
dazugehorigen Beispielen.”

Bei den letztgenannten Punkten handelt es sich natiirlich um Kleinigkeiten,
die das Lesevergniigen und den Nutzen des DVCS-Jahrbuches nicht schmélern.
Die Beitrige spiegeln die chinawissenschaftliche Forschung im deutschsprachi-
gen Raum in ihrer Vielfalt und Breite durch alle Teildisziplinen in beeindru-
ckender Form wider. Es bleibt zu hoffen und zu wiinschen, dass sich einige der
Autorinnen und Autoren angesichts der schénen Verarbeitung angeregt fiihlen,
den von ihnen untersuchten Fragestellungen ggf. in einem ausgedehnteren For-
mat nachzugehen.

Literaturverzeichnis

IDEMA, Wilt / HAFT, Lloyd

1994 A Guide to Chinese Literature. Anm Arbor: Center for Chinese Stud-
1es, The University of Michigan.

SHANGWU YINSHUGUAN CISHU YANJIU ZHONGXIN T 55 El 515 & B8 7T o
(Hg.)

2002 Xinhua Pinxie Cidian 3154 58] 1. Beijing: Shangwu Yinshuguan.

STOPPOK, Reiner

2002 Pinyin-Schreibung. Rechtschreibung der amtlichen chinesischen La-
tein-Umschrift. Regeln und Beispiele. Bochum: MultiLingua.

Riidiger BREUER, Ruhr-Universitit Bochum

2 Siche z.B. das weit verbreitete Handbuch SHANGWU YINSHUGUAN CISHU Y ANJIU ZHONGXIN
2002. Die “jiben guize” finden sich dort im Anhang (372-384}). Eine Suche im Internet fithrt
zu unzihligen Links zu Seiten aus China und dem Ausland. Das Regelwerk liegt aullerdem
bereits in einer deutschsprachigen Ausgabe vor: STOPPOK 2002.

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



624 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Claude VIBERT-GUIGUE et Ghazi BISHEH, avec une contribution de Frédéric
IMBERT: Les peintures de Qusayr ‘Amra. Un bain omeyyade dans la badiya
Jordanienne. Beyrouth: Institut Francais du Proche-Orient (Bibliothéque archéo-
logique et historique, T. 179) et Department of Antiquities of Jordan (Jordanian
Archaeology, Vol. 1), 2007. x + 226 pages. ISBN 978-2-35159-049-2.

Avec le Dédme du Rocher, la Grande Mosquée de Damas et le palais de Mshatta,
le bain de Qusayr “Amra est I’'un des monuments omeyyades qui a fait couler le
plus d’encre. Plus que son architecture — banale pour la période —, la raison en
est I'exceptionnel état de conservation d’un cycle de peintures qui recouvre la
presque totalité de ses parois intérieures.

Qusayr ‘Amra se trouve dans la Balqa’, une région steppique du nord de la
Jordanie, a 60 km 4 I’est de “Amman. 11 est placé a proximité d’une route menant
a 'oasis d’Azraq et, de 13, a 'intérieur de la péninsule Arabique par le Wadi
Sirhan. Comme souvent dans I’étude des sites omeyyades, c¢’est le batiment prin-
cipal — le bain doublé d’une salle de réception — qui a retenu toute 1’attention et
n’a été envisagé que de maniere isolée, alors qu’il fait partie d’un complexe plus
vaste et probablement jamais terminé, comprenant aussi une petite résidence,
une mosquée, quelques batiments de fonctions indéterminées et des structures
hydrauliques. Qusayr ‘Amra se rattache ainsi 4 la grande catégorie des “chiteaux
du désert” omeyyades, soit des résidences aristocratiques de la nouvelle élite
1slamique qui peuvent prendre des formes assez variées et avoir plusieurs fonc-
tions, dont I'une des principales serait essentiellement politique.

Le monument se compose d’une salle de réception ou salle d’accueil et
d’une partie balnéaire. La premiere est divisée en trois nefs paralleles terminées
par une alcove centrale et deux petites chambres a absides. La seconde com-
prend un vestiaire et deux piéces chauffées avec des bassins (salle tiede/tepi-
darium et salle chaude/caldarium), précédées comme il se doit par une chambre
de chauffe. Quasiment toutes les parois mtérieures de 1’édifice, y compris les
plafonds, sont couvertes de peintures organisées en panneaux de tailles et de
formes diverses: scénes inspirées de la mythologie classique, scénes de chasses,
scénes de baignades, représentations de métiers, musiciens et danseuses, formes
géométriques, faux marbres, rinceaux, constellations et zodiaque, etc. 11 s’y
ajoute, dans I’alcove de la salle de réception, une représentation d’un prince sur
son trone, vraisemblablement le commanditaire du bain et des peintures. Une
autre scene tres particuliere représente six rois, dont quatre sont identifiés par
des inscriptions en grec et en arabe: César/Qaysar ’empereur romain, Rodé-
ric/Lidrig le ro1 wisigoth, Khusraw/Kisrd le monarque sassanide et Ne-

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 625

gus/Nagast le ro1 d’Axum (Ethiopie). La scéne représenterait ainsi les ennemis
vaincus de 1’Tslam.

Redécouvert par Alois Musil en 1898, Qusayr ‘Amra a bénéficié d’une
succession importante de publications (quatre monographies et une multitude
d’articles) dont le but a d’abord été de faire connaitre les peintures, puis d’en
discuter la date et enfin d’en interpréter le sens. Dans les années 1970, un pro-
gramme controversé de restauration des peintures a été¢ mené par une équipe
espagnole. Enfin, entre 1989 et 1997, une mission franco-jordanienne a procédé,
pour la premiere fois, au relevé de ’ensemble des peintures.

L’ouvrage que proposent Claude Vibert-Guigue et Ghazi Bisheh, publié par
les soins de I'Institut Francais du Proche-Orient (anciennement Institut Francais
d’Archéologie du Proche-Orient dans le cadre duquel le travail a été effectué),
est un beau livre reli¢ de grand format avec de tres nombreuses illustrations en
polychromie. Il ne s’agit pas a proprement parler d’un ouvrage de texte, mais
plutét d’un recueil de planches accompagnées de courts textes introductifs. De
fait, 1l est divisé en trois parties d’inégale importance: deux chapitres introductifs
et une importante section de planches.

Le premier chapitre, rédigé par Ghazi Bisheh, est trés court et est donné en
trois langues (frangais, anglais et arabe). 1l correspond a une présentation gené-
rale de Qusayr ‘Amra et de son contexte historique. C’est un texte sans préten-
tions qui dresse 1’état du Proche-Orient au moment de la conquéte islamique et
durant le siecle qui a suivi, puis donne quelques clés de compréhension de ce
qu’ont été les “chateaux du désert” des Omeyyades. L’auteur décrit ensuite
I’architecture du bain, avant de livrer quelques considérations stylistiques et
iconographiques sur les peintures. Il faut remarquer en particulier les citations de
deux auteurs des IV/X® et VII*-IX/XIV*-XV°® siécles, qui, bien que trés tardi-
ves, donnent a penser que des décors peints du type de celui de Qusayr “Amra
devaient étre beaucoup plus fréquents dans le contexte des établissements bal-
néaires de I'Islam meédiéval. On regrettera, par contre, que la bibliographie ac-
compagnant les paragraphes historiques soit un peu indigente et ne fasse pas une
plus grande place a la recherche récente.

Le deuxieme chapitre, rédigé par Claude Vibert-Guigue, est une présenta-
tion technique du travail qui a été effectué sur le terrain pour documenter les
peintures entre I'extréme fin du XIX® siécle et I'intervention de la mission fran-
caise. On y trouve, entre autres, quelques details édifiants sur la maniére dont
certains motifs ont été restaurés — ou plus exactement repeints de maniére abu-
sive — dans les années 1970. On y trouve aussi une description détaillée de la
méthode qui a été utilisée pour procéder au relevé exhaustif en grandeur nature

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



626 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

de I’ensemble des peintures conservées (350 m®) et des principes qui ont présidé
a I’établissement des planches et des restitutions. Cette présentation est suivie
par un catalogue du décor peint par pieces, puis par parois ou par panneaux.

C’est dans ce second chapitre que figure une note épigraphique par Frédéric
Imbert. Cette note ne concerne pas 1’ensemble du dossier épigraphique de Qu-
sayr ‘Amra qui comprend plusieurs textes arabes et des identifications de per-
sonnages (sceéne des “‘six rois”) ou de personnifications en grec et en arabe, mais
seulement 1’inscription peinte qui se trouve dans le bandeau arqué du baldaquin
de la sceéne du trone. Cette mscription, dont toute la partie centrale est tres mal
conservée ou a disparu, n’avait été que partiellement déchiffrée. Frédéric Imbert
propose ici une lecture plus compléte du début de I'inscription (cette lecture
avait déja été proposée il y a dix dans sa these de doctorat mais n’avait jamais
été publiée):

Allahufmma] ifgfir] (?) li-walt {‘afhd (?) al-muslimin wa -mufslijmat [...] wa ‘afiva min
Allah wa rahma

O Dieu, pardonne (?) au prince héritier (?) des musulmans et des musulmanes [...] et salut
de Dieu et miséricorde!

Cette nouvelle lecture prend toute son importance au vu des mterminables débats
quant a I’identité du commanditaire de Qusayr ‘Amra. La mention d’un héritier
présomptif (wali ‘ahd) remet en cause I’interprétation traditionnelle qui voudrait
que le monument ait été construit par le calife al-Walid b. ‘Abd al-Malik et qui
est basée sur la représentation du wisigoth Rodéric dans la scene des “six rois”
(Rodéric a été vaincu par les troupes d’al-Walid b ‘Abd al-Malik en 92/711 a la
bataille du Guadalete). Sans rentrer plus avant dans ce débat, 1l faut simplement
retenir que cette lecture limite davantage le nombre de prétendants a la construc-
tion de Qusayr “Amra. Deux princes, qui ont été actifs dans le sud du Bilad al-
Sam, peuvent étre retenus: Sulayman b. ‘Abd al-Malik (héritier présomptif entre
85/704 et 96/715 et gouverneur de Palestine) et al-Walid b. Yazid (héritier pré-
somptifentre 105/724 et 126/744).

Mais 1’essentiel de ce livre — et ¢’est la son originalité — repose sur un long
travail de relevé sur le terrain, qui permet de proposer pour la premiere fois une
documentation compléte de 1’ensemble des parois peintes. En bonne méthodolo-
gie, cela apparait comme un préalable nécessaire a toute tentative d’inter-
prétation ou recherche iconographique sur les peintures de Qusayr ‘Amra. On ne
peut que s’étonner qu’un tel travail n’ait pas été réalisé plus t6t. Le volume
contient cent-cinquante planches, dont quatre-vingt-huit planches de dessins au

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 627

trait (plans, relevés et restitutions), vingt-quatre planches de photographies en
noir et blanc et trente-huit planches mélant restitutions et photographies en cou-
leur.

Les planches reproduisant au trait 1’état actuel des peintures sont les plus
nombreuses et sont suivies de propositions de restitution, également au trait,
mais parfois aussi en couleur. Il faut msister sur le fait que les restitutions restent
d’une grande sobriété et ne vont pas au-dela de ce que permet la documentation
archéologique. Le choix des photographies a été fait en privilégiant les détails,
au détriment des vues d’ensemble des panneaux, que 1’on trouve plus facilement
dans des publications plus anciennes et surtout sur les planches des relevés et
restitutions.

En plus d’accroitre la masse de la documentation sur les peintures a dispo-
sition des chercheurs, I’'une des qualité de ce travail est d’attirer 1’attention sur
des scenes ou des panneaux moins connus, mais aussi sur un certain nombre de
détails des peintures qui étaient souvent passés inapercus faute de reproduction
adéquate. On mentionnera, par exemple, les chapiteaux représentés sur toutes les
scenes comprenant un cadre architectural, ou une série de planches comparatives
dévolues aux représentations de visages, de mains ou de tissus.

Le volume se clot par une liste détaillée des illustrations contenues sur cha-
que planche et par une bibliographie. 1l sera indiscutablement un outil de choix
pour tous ceux qui travaillent sur la période omeyyade au Proche-Orient et sur la
peinture de la fin de I’ Antiquité et de I’époque 1slamique.

Denis GENEQUAND, Council for British Research in the Levant

Hartmut WALRAVENS: Buch- und Druckwesen im kaiserlichen China sowie in
Zentralasien, Korea und Japan — eine annotierte Bibliographie. Stuttgart: Anton
Hiersemann, 2007. 847 S., 44 Abb. ISBN 978-3-7772-0709-4.

Habe ich semerzeit meine letzte Rezension eines Buches von Walravens (siche
AS/EA 522 [2003]) eigentlich ungern geschrieben, so ist meine Situation nun die
entgegengesetzte: Ich bin mit grosser Freude — ja mit Wonne — durch die Seiten
des neuen Wilzers unseres Autors gewandert. Nicht, dass das Werk ein perfek-
tes Erzeugnis wire: Wie bei allen Bibliographien kénnte man natiirlich stunden-
lang tiber die Eingrenzung der Fintragungen, iiber die Einteilungskriterien, iiber
den Umfang der Anmerkungen usw. streiten. Aber es geht mir ja nicht um diese

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



628 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Niederungen der wissenschaftlichen oder weniger wissenschaftlichen Diskussi-
on. Es geht mir da um das persénliche Engagement, ja, es geht mir um die “Lie-
be”. War nimlich das frilhere Buch des Autors — wahrscheinlich unter dem
universitiren Druck des “Publish or perish” — damals von seiner Redaktion und
Realisierung her recht lieblos “hingeschmissen” worden, so spiirt man in diesem
die Zuneigung Walravens zur bibliographischen Arbeit und Forschung eimer-
seits, seine Liebe zum Thema des Buchdrucks in Ostasien andererseits, sowie
das entsprechende Engagement, das sich unter anderem in der Linge seines
“Finsatzes” manifestiert: Wie er es im Vorwort erzihlt, ist die Arbeit das Ergeb-
nis eines mehr als dreissig Jahre langen Sammelns und Zusammentragens zu
diesem Thema! Man spiirt schliesslich die echte Miihe, die er sich wihrend die-
ser ganzen Zeit mit einem Thema, das ithm offensichtlich sehr behagte, gegeben
hat. Das Ergebnis macht jedenfalls Freude. So soll es sein.

“Wie?” wird sich der Leser fragen. “Wie 1st es moglich, dass sich ein Re-
zensent fiir eine bibliographische Arbeit begeistert? Eine Bibliographie ist doch
langweilig, ist doch kein Roman, ist doch nur zum Arbeiten, zum Forschen da,
nicht zum ‘Geniessen’!” Sicher, man kann das so sehen, aber der Leser sollte
auch bedenken, dass fiir einen Biichernarr und Biichersammler (ich bin ja bei-
des) eine Bibliographie zur Geschichte des Buchdrucks noch interessanter ist als
e Roman. Zumal, wenn es sich u.a. um die Geschichte des Buchdrucks in dem
Land handelt, das seit Jahrzehnten die ganze Leidenschaft des Buchsammlers
mobilisiert hat. Also: Was fiir die alten Gotter Ambrosia war, 1st somuit fiir den
Chinabiichernarr Reiswein, und zwar vom besten! Und wenn der Verleger auch
ein Biichernarr ist — hier war es offensichtlich der Fall, die Qualitét und die Lie-
be zum Detail bei der Herstellung beweisen es — also wenn dieser Verleger das
Buch schon drucken, schén binden und den Umschlag mit einer eleganten Vig-
nette aus dem Senfkorngarten-Malereilehrbuch schén schmiicken ldsst, dann
darf er mit anstossen und von der Ambrosia — Pardon, vom Reiswein — mittrin-
ken und sich mit Autor und Rezensent an der schonen Biicherwelt freuen: Auch
er hat seine Pflicht mit Bravour getan.

Nun muss ich trotz aller Freude ein wenig konkreter werden und vom Auf-
bau und von den effektiven Stirken und Schwichen dieser Bibliographie ein
wenig 1m Detail berichten. Wie es sich eben im wirklichen Leben fiir eine Re-
zension gehort.

Dem Leser fallt zunichst auf, dass diese Bibliographie sehr logisch aufge-
baut ist. Sie beinhaltet der Reihe nach die Abteilungen China, Zentralasien, Ko-
rea, Japan und Siidostasien. Zwei der oben genannten Abteilungen, und zwar die
zwel grossten (China und Japan), beginnen mit Kapiteln zum Buchwesen im

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 629

allgemeinen, zur Schrift, zum Papier, zur Kalligraphie und zur Drucktechnik,
was nicht nur logisch, sondern auch sehr interessant und niitzlich ist. Erst nach-
her kommen nimlich die spezifischen Bibliographien zu den Themen Graphik,
Farbendruck, moderne Drucke, Sondermaterialien, Buchhandel, Verlagswesen,
Bibliotheken usw. In all diesen Kapiteln sind die annotierten Titel iibrigens
chronologisch aufgefiihrt.

Nach den Hauptabteilungen zu den einzelnen Lindern folgt eme sehr inte-
ressante und lehrreiche Abteilung von Abbildungen — wir werden noch darauf
zuriickkommen. Am Schluss stehen drei ausfiihrliche Register (fiir Namen, Titel
und Annotationen), eine Wade/Giles-Pinyin-Transkriptionstabelle, ein Glossar
und eine Zeittafel fiir China (warum keine fiir Korea und Japan?). A propos Pi-
nyin: Der junge, heutige Sinologe, der das Buch beniitzt, wiirde sicher gegen-
iiber einer in der Wade/Giles-Umschrift realisierten Bibliographie eine in Pinyin
gehaltene Arbeit, die mit einer Pinyin-Wade/Giles-Transkriptionstabelle enden
wiirde, bevorzugen. Er muss aber bedenken, dass Pinyin vor mehr als dreissig
Jahren, als Walravens seine Biicherkartei anlegte, weit weniger verbreitet war
als heute: Viele Altsmologen glaubten damals sogar felsenfest, dass sich Pinyin
nie durchsetzen wiirde. Dank dem neuen Gewicht Chinas in der Welt hat die
Wirklichkeit eben anders entschieden.

Man hitte sich iibrigens fiir die Abteilung Korea — wie fiir China und Japan
— eine Unterteilung in allgemein technische Kapitel einerseits und in speziali-
sierte Kapitel andererseits gewiinscht, betont Walravens doch selber in seiner
Einfithrung zur Korea-Bibliographie die “wichtige Rolle [Koreas] in der Druck-
geschichte”. Leider ist jedoch seine Korea-Bibliographie viel zu knapp (sie um-
fasst nur 12 Seiten), um eine solche Trennung zu rechtfertigen. Das Gliick (oder
eine geschickte Titelauswahl?) will aber, dass die ersten (also die dltesten} anno-
tierten Titel gerade die Themen Schrift, Erfindung der Buchdruckerkunst (in
Korea), Papierherstellung, bewegliche Lettern sowie die frithe Druckkunst
betreffen. So ist auch fiir Korea die Aufbaulogik der China-Bibliographie erhal-
ten geblieben. Man kann natiirlich bedauern, dass Walravens bloss so wenige
Biicher iiber Koreas grosse Drucktradition verarbeitet hat, aber schliesslich 1st er
Sinologe und Japanologe. Korea hat er nur nebenher gefithrt und man muss fiir
die immerhin 63 rezensierten Koreatitel dankbar sein, geben sie doch Auskunft
iiber die Basisliteratur zu den Themen Papier und Druckkunst im Lande der
Morgenstille. Vielleicht hiitte er jedoch ein bisschen mehr aus Courants klassi-
scher Bibliographie coréenne (3 Bde; 1894-1896) iibernehmen kénnen, einfach
um bestimmte interessante Bereiche (wie z.B. die koreanischen kéniglichen
Bibliotheken) stirker zu beleuchten. Seltsamerweise ist diese Bibliographie co-

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



630 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

réenne bel Walravens jedoch gar nicht erwihnt, sondern lediglich der spiter
(1902-1912) ebenfalls von Courant veréffentlichte Catalogue des livres chinois,
coréens, japonais, etc., also der Katalog der in der Franzdsischen Nationalbiblio-
thek vorhandenen Biicher aus China, Korea und Japan (s. Nr. 1342, S. 391).
Warum eigentlich?

Der Leser wird sich erinnern, dass Walravens seiner Arbeit den Nebentitel
Line annotierte Bibliographie gegeben hat. Seine Notizen zu jedem kommen-
tierten Buch sind tatsidchlich meistens sehr gut, sehr instruktiv und sehr persén-
lich: Fiir die Titel, die thn ganz besonders interessierten, hat der Autor zum
Beispiel jeweils einen lingeren Kommentar geschrieben als fiir die Titel, die
wohl zum Thema gehdérten, thn aber nicht besonders faszinierten. Es ist klar,
dass diese Methode mehr Ausdruck seines subjektiven Empfindens als Ausdruck
emer, wenn man so will, “wissenschaftlichen Ausgewogenheit” war. Es 1st aber
gut so und ich habe absolut nichts dagegen, wenn der persénliche Geschmack
eimes Autors in seinem Werk zum Ausdruck kommt. Wenn diese Bibliographie
nicht eine “private” Bibliographie, sondern beispielsweise das Ergebnis einer
computergesteuerten Durchkimmung des Fachs gewesen wire, wire sie sicher
vollstindiger, aber auch leblos und unpersénlich. Eklektizismus hat also auch
seine guten Seiten! Es 1st gut, wenn der Mensch — wie der Astronaut in 2001 A4
Space Odyssey, dem Meisterwerk Stanley Kubricks — Mensch bleibt und sich
gegen den Computer energisch wehrt. Natiirlich kann man ab und zu bedauern,
dass etwas fehlt, was man in einer solchen Bibliographie unbedingt erwartet
hitte, etwa im Kapitel “Nationalititen™ (S. 435{f.) die wichtigen Biicher von
d’Ollone!, oder etwa im Kapitel “Japan, einzelne Kiinstler” (S. 601ff.} die be-
riithmten Werke des Edmond de Goncourt iiber Hokusai und Utamaro, /e peintre
des Maisons vertes?: Es handelt sich namlich bei den letzteren um jene Biicher,
die in Frankreich — nicht zuletzt bei einigen namhaften impressionistischen Ma-
lern — die unglaubliche Japan-Mode, /e Japonisme, ausgelost haben (die zwei
Biicher sind bei Walravens nur indirekt unter Forrer, Nr. 2044, erwihnt). Aber
Walravens ist nicht ich und ich bin nicht Walravens, und er darf doch seine Prio-
ritdten setzen, wie er will. Da er just dies tat, kann ich von seiner “persénlichen”

1 Insbesondere Ollone, Ct d°, et al.: Les langues des peuples non chinois de la Chine. Paris,
Leroux, 1910. OLLONE, C' d°, DE GUEBRIANT, Mgr de: Ecritures des peuples non chinois de
la Chine. Paris, Leroux, 1910.

2 DE GonNcourT, Edmond: Hokousai, 'art japonais au XVIlle siécle. Paris, Flammarion,
1889. DE GoncourT, Edmond: Outamaro, art japonais au XVIlle siécle. Paris, Flam-
marion, 1891.

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 631

Bibliographie jetzt viel lernen! So erfahre ich zum Beispiel iiber die sog. Jade-
biicher einiges, das ich gar nicht wusste. Gut so.

Ubrigens: Uber die wenigen Biicher, die Walravens nicht selber in der
Hand gehalten hat, gibt er keinen Kommentar, sondern bloss die ehrliche Anga-
be: “Nicht gesehen”.

Eindriicklich sind meistens auch die Qualitit und der hohe Informationsge-
halt der Einfiihrungen zu den einzelnen Kapiteln und Unterkapiteln. Auch da
gibt es viel zu lernen. Fiir uns Schweizer besonders erfreulich ist die Anfiihrung
der fast vollstindigen Bibliographie des Jan Tschichold und insbesondere seiner
beim Holbein Verlag in Basel veréffentlichten Biicher. Tschichold hat auf dem
Gebiet der asiatischen Farbdrucke ein gewaltiges Werk zuwege gebracht, und es
freut mich sehr, dass dieses Werk i der Bibliographie von Walravens so griind-
lich zur Darstellung kommt (siche die Nummern 169, 171, 358, 361, 362, 386,
482, 648, 721, 973-975, 1003, 1005-1007, 1009, 1010, 1014, 1015, 1021, 1022,
1042, 1044, 1071, 1098, 1101, 1104, 1111, 1112, 1113, 1117, 1832, 2126,
21279,

Ich erwihnte weiter oben die “lehrreichen Abbildungen”, die Walravens in
sein Buch integriert hat (S. 647-690). Ich habe nimlich noch nie eine so gelun-
gene Auswahl von typischen Erzeugnissen der asiatischen Druckkunst und ins-
besondere der chinesischen und der japanischen gesehen. Hat man diese
Sammlung durchgeblittert, so weiss man nicht nur, wie eine chinesische Buch-
seite organisiert ist (Bild 1), sondern man hat auch einen wunderbaren Uberblick
iiber Stile, Typen, Schriften, Ilustrationen, Umschlige, Titelblitter usw. usf.
gewonnen. Schade nur, dass die Banknote auf S. 667 seitenverkehrt gedruckt ist.
Mit diesem kleinen Fauxpas komme ich zum leidigen Problem der kleinen Feh-
ler, die sich heute viel 6fter als in der Vergangenheit selbst in guten und schénen
Biichern einnisten. Ich weiss, es 1st heutzutage viel schwieriger als friiher, sich
zu konzentrieren, aber man sollte es trotzdem versuchen. Es ist schade, dass
etwa auf S. 355 “ezu konnen” statt “zu konnen”, dass bei Nr. 663 “conquetes”
statt “conquétes”, bei Nr. 1269 “anotation” statt “annotation”, bei Nr. 1425
“kuezw” statt “kurze”, bei Nr. 2046 “poétes” statt “poetes” steht. In einem so
grossen Buch von 847 Seiten Umfang sind das nicht so viele Fehler. Anderer-
seits 1st das Buch nicht billig (obwohl nach meinem Dafiirhalten jeden Cent
seines Preises wert), also sollte man Perfektion anstreben. Ein frommer
Wunsch?

Jean-Pierre VOIRET

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



632 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

Rig-Veda. Das heilige Wissen. Erster und zweiter Liederkreis. Aus dem vedi-
schen Sanskrit iibersetzt und herausgegeben von Michael WITZEL und Toshifu-
mi GOTO unter Mitarbeit von Eijird DOYAMA und Mislav JEZIC. Frankfurt am
Main / Leipzig: Verlag der Weltreligionen im Insel Verlag, 2007. ISBN 978-3-
458-70001-2. 887 S.

Erfreulicherweise widmen sich nach lingerer Pause nicht wenige Indologen in
zunehmendem Malle wieder der Rgveda-Forschung. Die hier vorgestellte Publi-
kation setzt sich das anspruchsvolle Ziel, an die Stelle der berithmten, fiir die
Arbeit mehrerer Generationen grundlegenden Ubersetzung von K.F. Geldner in
den Harvard Oriental Series 33-36 eine neue Gesamtiibersetzung des RV treten
zu lassen. Sie ist auf vier Binde berechnet; den vierten Band soll ein Nachwort
beschlieBen, das die Ergebnisse der Ubersetzung und die im Lauf der Arbeit
gesammelten Erfahrungen zusammenfassen soll. Der erste, hier zu besprechende
Band umfasst die Mandalas I und II. Im einzelnen iibersetzten Michael Witzel
(Harvard University} I, 1-50; Eijjird Doyama (Universitdt Osaka) I, 51-93 und
II, 36-43; Toshifumi Gotd (Tohoku-Universitit) I, 94-191 und 11, 35; Mislav
Jezi¢ 11, 1-34.

Es wiirde hier viel zu weit fiihren, die Ubersetzung im Einzelnen zu bespre-
chen; zudem bieten die Namen der Bearbeiter die Gewihr fiir eine hochqualifi-
zierte Arbeit. Selbstverstindlich kann man aus einem Text von der Art des RV
auch heute noch verschiedenartige Deutungen gewinnen. Die Autoren haben fiir
ithre translatorische Arbeit Richtlinien aufgestellt, denen man durchaus beipflich-
ten kann. So bieten sie (gekennzeichnete) Erginzungen zu den oft elliptischen
Texten. Gegeniiber Heinrich Liiders und Paul Thieme vertreten sie die Meinung,
dass die Ubersetzung eines Wortes auch innerhalb eines engen Textbereichs
variieren kann. Anders als Geldner verzichten sie auf eine altertiimelnde Wort-
wahl und sind mit Recht bemiiht, die Wortfolge des Originals tunlichst nachzu-
vollziehen. Aufgefallen sind etwa die folgenden Stellen. I, 179, 6: hier sieht
Goto in den ubhau varnau “Gedeihen beiderlei Art”; er folgt darin Geldner, der
aber auch eine andere — und sicher die richtige — Moglichkeit sieht, nimlich dass
varpa eine soziale Gruppe (natiirlich nicht Kaste, wie Geldner hat) bedeutet, ist
doch Agastya als rsi ein Brahmane, wihrend Lopamudra eine ksatriva-Tochter
ist. In II, 12, 3 erzeugt Indra zwischen zwei Steinen sicherlich nicht Agni, son-
dern reales Feuer. Strittig ist auch in I, 38, 1 das vitihotra. Nach Memung von
Doyama gewihrt Savitr demjenigen Heil, “der das hotar-Amt befolgt”. Ein Amt
zu befolgen, ist eine ungebriauchliche Formulierung. Die Version von Grass-
mann “zum Opfermahl einladend” oder auch die von Geldner “opfereifrig”

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 633

scheinen besser zu passen. Doch wird iiber diese und viele andere RV-Stellen
ein letztes Wort wohl nie gesprochen werden kénnen. Was aber unbedingt her-
vorgehoben und gelobt zu werden verdient, ist der Umstand, dass — entgegen der
herrschenden Anglomanie und vielleicht auch der Meinung mancher Fachkolle-
gen — die Ubersetzung in die deutsche Sprache erfolgte. Nur so wurde die Ver-
gleichsmoglichkeit mit der bisherigen Standard-Ubersetzung von Geldner
gewiihrleistet.

Auf die eigentliche Ubersetzung der Mandalas I und II folgt ein 400 Seiten
starker Kommentar. Geldner hatte die Erlduterungen leserfreundlich in Fufinoten
gesetzt. Dies verbot sich hier jedoch wegen des wesentlich gréfleren Umfangs
des Kommentars. Dieser behandelt, wie S. 482 aufgelistet wird, zu jeder Hymne
die Positionen von Oldenberg, Geldner, Renou und anderen Vorgingermn und
selbstverstindlich auch die eigenen Standpunkte. Aufgefiihrt werden ferner der
Dichter, das Metrum, die Gottheit, bisherige Ubersetzungen und relevante Titel
aus der Sekundirliteratur. Eingeleitet wird der Kommentar durch allgemeine
Betrachtungen, die wegen der Klarheit ihres Stils und der Redundanzlosigkeit
threr Aussagen auch dem Nichtvedisten viel bieten. Die Autoren beginnen mit
einer Analyse des Begriffs “Rig-Veda” und duflern sich dann iiber die Region
und die Zeit seiner Entstehung. Sie stellen fest, dass das Werk bronzezeitlich
und iiberwiegend jiinger als 1450 v. Chr. ist. Die Zeitspanne seiner Entstehung
wird auf nur etwa fiinf Generationen veranschlagt. Gern hitte man sich diese
anregenden Betrachtungen zur Chronologie noch ausfithrlicher gewiinscht. Im
Rahmen der Abschnitte iiber das geographische Milieu ist die Identifizierung der
in RV X, 75 erwihnten 18 Fliisse beachtenswert. Die Schilderung der Siedlungs-
formen ergibt ein lebendiges Bild, auch wenn der Begriff pur nicht erwihnt
wird. Hinsichtlich der gesellschaftlich-historischen Situation nehmen die Zehn-
kénigsschlacht und die Bharatas eine dominierende Rolle ein. Dass die Aryas
drei Klassen (so wird varna hier iibersetzt) gebildet hatten (S. 435), 1st ein unzu-
treffender Modernismus; einstweilen muss man sich wohl mit der etwas un-
scharfen Wiedergabe als “soziale Gruppen” begniigen. Im Rahmen der
Archiologie wird die allmihliche “Vedisierung” des Panjabs eindrucksvoll dar-
gestellt (S. 439). Im Abschnitt iiber die Gliederung des RV wird die Bedeutung
der Faktoren Dichter, Gottheit und Metrum fiir die Positionierung in den Famili-
enbiichern gebiihrend hervorgehoben. Die Betrachtungen iiber rgvedische Dich-
ter und ihre Kunst bieten — neben emer vorziiglichen Erklirung des Begriffs rtd
— einen Einblick in die so unterschiedliche Qualitiit des damaligen dichterischen
Schaffens. Die Ausfithrungen zur Mythologie beschrinken sich verstindlicher-
weise auf die wichtigsten Gottheiten. Als Heimat des Indra und des Soma wird

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635



634 REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS

das siidliche Zentralasien ermittelt. Festgestellt wird, dass die vielen Gottheiten
des RV kaum ein in sich geschlossenes System bilden (S. 455). Nach einem
kurzen Blick auf die Kosmologie wird auf das Ritual und hier besonders auf das
Somaopfer eingegangen. Von groflem Interesse sind die Betrachtungen zur Wir-
kungsgeschichte des RV, die viel tiefer geht, als gemeinhin angenommen wird.
Hier kann nur auf ganz wenige Punkte hingewiesen werden: Gebrauch der rgve-
dischen Mantras besonders im Yajurveda und in den Brahmanas, Bedeutung des
RV fiir Yaska, Panini und Sayana, Verwendung des Puriiravas-Urvasi-Stoffes
u.a. im Vikramorvaéiya, der Ubergang der Anustubh in den Sloka und des yajfia
i die puja. Gegeniiber der einheimischen Tradition zu kurz kommt dagegen die
Wirkungsgeschichte des RV im Westen.

Dem Verzeichnis der benutzten Ausgaben folgen Bemerkungen zur Text-
iiberlieferung, die bekanntlich hier wesentlich giinstiger als etwa in der Sinologie
oder der Bibelwissenschaft ist. Fin in den Text eingeschalteter Bildteil hitte
besser an den Schluss des Bandes gepasst. Neben den Abbildungen von vedi-
schen Opfergeriten enthalt er dankenswerterweise Portrits hervorragender Ve-
daforscher: Hermann Grassmann (1809-1877), Max Miiller (1823-1900),
Hermann Oldenberg (1854-1920), Karl Friedrich Geldner (1852-1929). Bemer-
kenswert 1st, dass fast alle Bilder anderen Quellen entstammen, als sie von W.
Rau in semem Bildwerk von 135 deutschen Indologen (Band 23 der Glasenapp-
Stiftung, Wiesbaden 1982) verwendet wurden. Die Skizze einer vedischen Op-
ferstitte hitte man sich allerdings etwas detaillierter gewiinscht. Ein nach dem
lateinischen Alphabet angelegtes Glossar bringt — trotz einiger unten genannten
Einschrinkungen — erwiinschte Informationen, so iiber den ausfiihrlich diskutier-
ten Terminus vdjra. Benutzerfreundlich ist auch das Verzeichnis grammatikali-
scher und rhetorischer Begriffe.

Die Anfithrung von Titeln aus der Sekundérliteratur wird sicherlich (und
nicht nur hier) ein Streitpunkt bleiben. Emige Werke vermisst man allerdings
wirklich, etwa die Bibliographie védique von L. Renou, die Vedic Bibliography
von R.N. Dandekar, das Dictionary of the Vedic Rituals von Chitrabhanu Sen
(Delhi 1978), die Geschichte der Sanskrit-Philologie und Indischen Altertums-
kunde von E. Windisch. Auch die Studien des Rez. iiber den samsava und die
daksind (beide in Das altindische Opfer, Wichtrach 2000} sowie iiber Die altin-
dische Metrik (Internet-Fassung Wichtrach 2000} héatten beriicksichtigt werden
konnen. Niitzlich sind dagegen eine Konkordanz von RV 1 und Il zu den Bénden
I bis XVII der Ftudes védiques et paninéennes von L. Renou und die Hinweise
zu Transliteration und Aussprache.

AS/EA LXI=2:2008, S. 607-635



REZENSIONEN — REVIEWS — COMPTES RENDUS 635

Druck, Bindung und Papier sind erstklassig, Druckfehler daher extrem sel-
ten. Anzumerken bleibt lediglich, dass in der Skizze der Opferstiitte der Name
des eigentlichen Opferfeuers dhavaniva lauten muss. Nicht auf einem Druckfeh-
ler, sondern auf einem Irrtum beruht die auf dem Titelblatt zu findende Bemer-
kung, die Ubersetzung sei aus dem vedischen Sanskrit erfolgt. Dies wiire ein
Widerspruch in sich; natiirlich handelt es sich um eine Ubersetzung aus dem
Vedischen.

So sehr man die insgesamt hervorragende und von immensem Fleif} zeu-
gende Leistung der Autoren wiirdigt, ja bewundert, lisst sich folgende Uberle-
gung doch nicht ganz von der Hand weisen. Gegenwirtig ist mit RIVELEX aus
der Feder von Thomas Krisch und Mitarbeitern ein neues Rgveda-Lexikon im
Entstehen. Band [ enthilt die mit a- beginnenden Lemmata (Graz 2006, bespro-
chen vom Rez. in der Orientalistischen Literaturzeitung 102, 4-5, Sp. 565-568,
Berlin 2007). RIVELEX will ebenso an die Stelle von Grassmann treten wie das
hier besprochene Werk an die Stelle von Geldner. Vergleicht man nun das oben
genannte Glossar mit Begriffen aus RIVELEX, etwa be1 ddhrigu, dgohva und
angiras, so wird man nicht ganz unwesentliche Unterschiede feststellen. Witzel
und seine Mitarbeiter erwihnen RIVELEX zwar im Literaturverzeichnis, muss-
ten sich aber begreiflicherweise weitgehend auf Grassmann stiitzen. Es erhebt
sich also die einfache Frage: Hitten die Autoren der neuen RV-Ubersetzung die
Vollendung des RIVELEX abwarten sollen? Das hitte natiirlich noch e Lust-
rum, wenn nicht Dezennium, in Anspruch genommen. Doch auch so haben Wit-
zel, Gotd, Doyama und Jezi¢ eimne ausgezeichnete Arbeit geleistet, die einen
Markstein in der Vedaforschung setzt und fiir die thnen die Fachwelt zu gréfitem
Dank verpflichtet ist. Dem so verheifungsvoll begonnenen Werk wiinscht man
daher eme erfolgreiche Vollendung. Und vielleicht kann man doch die Krifte
biindeln und das eine oder andere Problem in Kooperation mit dem RIVELEX-
Team beraten und gemeinsam einer Losung zufiihren.

Klaus MYLIUS, Frankfurt am Main

AS/EA LXI[2+2008, 8. 607-635






	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

