
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN – COMPTES RENDUS – REVIEWS

Johan ELVERSKOG: Our Great Qing: The Mongols, Buddhism and the State in
Late Imperial China. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2006. ISBN 0-
8248-2021-0 hardback). US$ 52.00.

The book under review presents the last three hundred years of Mongolian
history as the history of the transformation from various independent ulus into a

homogenous Mongol ulus within the Qing Empire. Johan Elverskog aims at

providing an insight into the identity formation of the Mongols under Qing
political control, or, in the author’s words, “on how various Mongolian sources

represent communal identity in relation to the state” p. 7). It is the author’s
merit to concentrate on the Mongol side of things instead of once again telling us

the Qing viewpoint. In his introduction Elverskog claims to narrow down his
focus on the Khorchin ulus, aiming at providing a microhistory of how the
Khorchin came to identify with the Qing. In particular his study, in his own
words, “investigates the long process through which the politically independent

‘shamanists’ of the Khorchin ulus came to be Mongol Buddhist bannermen willing

to fight and die for ‘Our Great Qing’ Manu Yeke Cing)” p. 6).

This focus, however, is not followed through. Elverskog rather presents a

full-fledged narrative how all the Mongols came to accept Qing rule and identify
with Our Great Qing. On p. 10 of his introduction this shift of focus becomes

obvious when he says that his study is focused on Inner Mongolia and the Inner
Mongols. The Mongols of Inner Mongolia, however, comprise more ulus than
just the Khorchin.

The author leads us in five chapters through four centuries of Mongol
history. In the first chapter he explores the conceptual framework of the story he

narrates. Elverskog discusses in length the Mongolian concepts of ulus and törö,
or “state” and “community”, showing the dynamics of these two terms the meanings

of which have changed over the centuries. The relationship between state

and community was flexible and changing, thus allowing for different political
alliances within the ulus/törö system. Elverskog then shows how the Manchus
used the conceptualizations of ulus and törö to define their interaction with the
Mongols, and how in turn the Mongols themselves started to redefine the system

within the new Manchu state.

The second chapter deals with the legitimization of the political authority
both within the ulus and the törö. Elverskog points out that political authority

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS608

was created by drawing on indigenous religious as well as Buddhist concepts.
This second chapter does not give any new insights into the legitimisation of
Mongolian political authority, but sums up nicely what is the current state of the
art. Reading the chapter this reviewer was, however, startled by the author’s
indiscriminate use of the term “God” to translate the Mongolian möngke tngri /
deger-e tngri. By giving this translation he tries to avoid “Western presuppositions

in the study of religion”, but does so without reflecting on the theoretical
implications of this translation. In European theological discourse the term

“God” has complex layers of meaning which do not at all correspond to the

Mongolian concept of möngke tngri. Thus the translation of the Mongolian term
as “God” misleads the reader in assuming that the Mongols venerated a supreme

transcendent personal being.
The third chapter expounds on the Chinggis Khan cult and its significance

for the Qing conceptualization of the Mongol ulus. The transformation of the

Chinggis Khan cult is brought into the broader perspective of Qing “ornamentalism”,

the use of rhetoric and ritual elements to enforce the idea of a unified
Mongol ulus of the Qing. The fourth chapter stresses the rhetoric and ritual
elements which helped transform the Mongols’ particular collective identity into
the universal flux of a Buddhist identity. To prove his point the author examines
a variety of Mongol historical works and their widely used tropes in creating the

“Qing Buddhism” the Mongols subscribed to.
The rather narrow presentation of Mongol self-representations in the 18th

century broadens in the fifth chapter towards a multi-sided narrative of the yet

again shifting identity of the Mongols in the 19 th century. The author shows how
Mongol identity in the 19th century was determined by two different strands of
identity discourse, a transethnic Buddhist discourse favored by the Qing, and by
the localized geopolitical entity of the banner.

In the epilogue the author once again explains what he has tried to do: to
“provide a counternarrative, or at least a more nuanced interpretation of Qing

Inner Mongolia” p. 168). He has set out to write the intellectual history of
Mongol self-representations, showing in the process that the Mongols have not
been passive victims of the Manchus, but active participants in creating the Qing

universe.
The author has indeed succeeded in presenting a fresh outlook on the

history of Mongol-Manchu relations. On the other hand, the study suffers from the

preconceived ideas the author tries to prove and which seem to determine the

choice and interpretation of his sources. A closer look at the sources presented

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 609

through the course of the narrative reveals many inaccuracies1 and one-sided
interpretations. This flaw becomes particularly evident in the fourth chapter,
where Elverskog discusses at length the forming of a Mongol Buddhist identity
within the framework of an orthodox Gelugpa identity forged by the Qing. The
arguments brought forth to confirm his thesis do not withstand closer scrutiny.
This pertains especially to his assertion that the “transformation in the origins of
Mongol Buddhist history was historically tied to the discourse of the Buddhist
Qing” p. 101). The author argues that the origin of the narrative that binds
together the Indians, Tibetans and Mongols genealogically is not clear. Although
he concedes that this narrative draws on the Tibetan historical tradition, he maintains

at the same time that in Tibetan historiography the three Buddhist groups

are not presented genealogically but only consecutively. To support his argument

he draws exclusively on the Shes bya rab gsal, which he takes for a work
belonging to the “Tibetan historical tradition” p. 100). He is right in so far as

the Shes bya rab gsal, which, by the way, is a doxographical work, does not
contain the genealogical narrative of the Tibetan kings being descendents of the
Shakya-clan. He is wrong, however, in his assertion that Tibetan works before
the Qing generally do not elaborate on a genealogical connection between the
Indians and the Tibetans. On the contrary: in Tibetan historiography the
genealogical descent of the Tibetan kings from the Indian Shakya lineage is a standard

topic, already found in the 1322 Chos `byung of Bu ston, and elaborated in
subsequent historical works like the Deb ther dmar po gsar ma and the mKhas pa’i
dga’ ston, among others. The first Mongolian work to draw the line further and

include the Mongol rulers in this genealogical narrative is the Altan tobci of
Lubsangdandjin. Moreover Tibetan sources of the 14th century, for example the

Hu lan deb ther, composed between 1346 and 1363 by the `Tshal pa Kun dga’
rdo rje, already expound on the Mongol ruler Chinggis Khan as a cakravartin.
The transformation of Mongol history into a Buddhist narrative is much earlier
than the Qing.2

1 A major flaw, at least in my eyes, is the presentation of the material by relying on transla¬

tions. This applies particularly to the Tibetan sources. Elverskog, for example, does not cite
the Biography of the Fifth Dalai Lama in its Tibetan original, but in a Chinese translation
see p. 171–2, under “DL5”). Also, the English translation of Dharmatala’s chronicle is far

from reliable.
2 Compare also Dieter SCHUH, Erlasse und Sendschreiben mongolischer Herrscher für tibeti¬

sche Geistliche. Ein Beitrag zur Kenntnis der Urkunden des tibetischen Mittelalters und
ihrer Diplomatik. St. Augustin 1977 Monumenta Tibetica Historica, Abt. III,1), p. 61ff.

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS610

The rather bold statement that “All Qing-period works assert that […] the

Mongols have been loyal followers of the Gelugpa tradition; all other traditions
are entirely excluded” p. 102) is contradicted by the evidence given in the Er-deni-

yin erike of Isibaldan which even as late as 1835 confirms the coexistence
of the Sakyapa, Gelugpa, Karmapa, Nyingmapa and even the Jonangpa in the

Qalqa territory fol. 35v11–12). The author’s fixation on an absolute Gelugpa
supremacy during the Qing leads him to generalisations, blending out the
polyphonic voices of this era of Mongol history. Later Elverskog argues that none of
the lengthy episodes in Sa ang Secen’s Precious Summary, confirming the religious

power of the third Dalai Lama, are found in earlier sources and thus draws
the conclusion that “they are not simply part of the standard conversion narrative,

whereby the power of the Dalai Lama confirms that the Mongols made the
right choice. Rather, it is an affirmation of the larger narrative of Gelukpa orthodoxy

that defines the Buddhist Qing” p. 108). The lengthy episodes are,
however, all taken nearly verbatim) from the Tibetan biography of the third Dalai
Lama. Both Sa ang Secen and Lubsangdandjin relied heavily on this work. The
story of Begtse, for example, is found on p. 145 of the Indian edition of the
biography of the third Dalai Lama.) The fifth Dalai Lama has been one of the most

influential writers in the course of Mongolian historiography. I would therefore
argue that the Tibetan Buddhist discourse as presented by the highly influential
writings of the fifth Dalai Lama very much defined Mongolian Buddhist
discourse of the 18th century.

How far the author bends his arguments to his preconceived ideas can be

seen from the minor errors that have crept into his own narrative. Thus, on p.

107 he strengthens his argument of the fifth Dalai Lama’s glorification attempt

of his office by mentioning in passing that the fifth Dalai Lama wrote the
biographies of his predecessors while enroute to meet with the Manchu emperor.

This statement is not correct. The fifth Dalai Lama wrote the biography of the

third in the year 1646. The date of the compilation of the fourth Dalai Lama’s
biography cannot be established without doubt because the colophon does not
give a date. The fifth Dalai Lama set out on his journey to the Shunzhi emperor
as late as 1652, arriving at Beijing in 1653. Furthermore Elverskog asserts that in
the Erdeni tunumal the Dalai Lama is described as only one of various Buddhist
leaders, and partly only as holder of religious authority at Ganden monastery p.
107). (“Ganden monastery” has of course to be corrected to Drepung monastery,

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 611

as Elverskog himself writes.3 The Erdeni tunumal, however, is very explicit
about the exalted position the Dalai Lama holds, and throughout its narrative

highlights “the unique glory of the Dalai Lama” p. 107).
In his sub-chapter “Buddhism and History” the author argues that the

whole Buddhist conversion is minimized in 18th century Mongolian historiography.

He tries to prove his point by citing a passage from the Altan kürdün
ming an kegesütü bicig, where in a few dry words the Mongols`conversion to
Buddhism is told. The same, however, has to be said for the much earlier Altan
tobci anonymus, where the whole conversion story is also compressed into a few
lines.

These few remarks may suffice to prove my point. Through the fixation on
one supposedly dominant discourse the fourth chapter creates a one-sided and

one-dimensional picture of Mongolian self-representations in the 18th century.
This is a very unwelcome side effect, contrary to the aim of the author who

wants to present a multi-layered narrative, stressing the dynamics of Mongolian
identity formations.

To sum up: The work under review leaves an ambivalent impression. On the one

hand it has its serious drawbacks, as noticed above. It also conveys the impression

of having been written in a hurry. Some mistakes4 and inconsistencies5

surely could have been avoided. On the other hand it has a big advantage
compared to other works on Mongol history. The present study is important simply
because it applies theory to Mongol studies. The discipline is, to say it bluntly, in
decay: Most scholars follow the traditional lines of historical-philological
research in the wake of 19th century historicism. Modern theoretical approaches
are very rarely reflected in the study of Mongol history, conceptual frameworks
are equally rare. Therefore a work like Our Great Qing is very much appreciated.

It is perhaps the bane of most academic disciplines which are in dire need

3 Johan ELVERSKOG, The Jewel Translucent S tra. Altan Khan and the Mongols in the Six¬

teenth

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635

Century. Leiden and Boston: Brill, 2003, p. 136–137.
4 For example, calling Huber’s study on Tibetan pilgrimage a “study of the Tibetan state”

p.173, n. 5) which it is certainly not.
5 On p. 24 the author maintains that the term “banner” is “found only once in the Mongol

histories of the seventeenth century”, on p. 32 he tells us that it is Saghang Sechen who uses

the term, and on p. 38 he says that “none of the Mongol histories of the seventeenth century
even mention the banners.” The reader is confused. Perhaps the author wants to make a

distinction between the term `banner’ and the social reality of the banners?



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS612

of reinvention that the first attempts to do so are often highly polemical and
pointedly one-sided.

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635

Karénina KOLLMAR-PAULENZ, University of Berne

Antje RICHTER / Helmolt VITTINGHOFF Hgg.): China und die Wahrnehmung

der Welt. Wiesbaden: Harrassowitz, 2007. Jahrbuch der Deutschen Vereinigung

für Chinastudien; 3). viii + 355 pp. ISSN 1860-8531; ISBN 978-3-447-
05539-0. EUR 58,00.

Als die Deutsche Vereinigung für Chinastudien DVCS) im Jahre 1990 gegründet

wurde, geschah dies mit dem ausgesprochenen Ziel, die gewachsene Kluft
zwischen den Chinawissenschaften der beiden deutschen Staaten zu überbrücken
und die persönlichen Kontakte und den fachlichen Austausch über ein gemeinsames

Forum wieder zu beleben. Mittlerweile hat die Vereinigung ihre
Zielgruppe auf alle an China interessierten in- und ausländischen Wissenschaftler
aus sämtlichen Spezialdisziplinen wie auch den wissenschaftlichen Nachwuchs
ausgedehnt und gehört – nicht zuletzt wegen ihrer hohen Mitgliederzahl – zu den

wichtigsten asienwissenschaftlichen Vereinigungen im deutschsprachigen

Raum. Seit 1995 veröffentlicht die DVCS die Beiträge ihrer jährlich stattfindenden

Tagungen in Form von Tagungsbänden. Diese haben mittlerweile als eigens

eingerichtete Jahrbuch-Reihe eine würdige Heimat im Harrassowitz-Verlag
gefunden. Der hier zu besprechende 3. Band der Reihe vereinigt 19 von insgesamt
zwei Dutzend Beträgen der 15. Jahrestagung, die vom 12. zum 14. November

2004 in Leipzig stattfand.
Das mehrdeutige Thema der Tagung, “China und die Wahrnehmung der

Welt”, kann verstanden werden als Wahrnehmung Chinas durch die übrige Welt
oder aber als chinesische Wahrnehmung der Außenwelt im Sinne der sinnlich
erfahrbaren eigenen Umgebung bzw. als Wahrnehmungen des Fremden im
speziellen Fall auch des “Anderen” innerhalb der eigenen Landesgrenzen). Die
Beiträge, die im Folgenden lediglich in ihren wesentlichen Inhalten angerissen

werden können, sind durchgängig von hohem Standard und lesen sich mitunter
sogar recht kurzweilig.

Im ersten Beitrag (“Die Wahrnehmung von Armut im Alten China”, 1–19)
beleuchtet Antje Richter, gleichzeitig Mitherausgeberin, verschiedene Sichtweisen

des Phänomens Armut im Spannungsfeld von Legalismus, konfuzianisch



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 613

geprägter Ethik und daoistischer Wertschätzung des Lebens: In “absoluter” Sicht
wurde Armut als ein grundsätzliches Übel angesehen und als Resultat eines
persönlichen bzw. – in größeren staatspolitischen Dimensionen betrachtet –

soziopolitischen Misserfolgs gewertet. Die zweite Sicht relativierte Armut als ein
Übel, das in Kauf zu nehmen sei, wenn dadurch gewisse moralische Standards

und die persönliche Würde gewahrt werden können. Im Extremfall, bei einigen
daoistischen Denkern, galt Armut sogar als Segen. Richters sehr gut lesbarer und
informativer Artikel ist umso willkommener, als bislang nur sehr wenige Beiträge

zum Thema Armut im vormodernen China vorliegen. Die Autorin hat sich im
Rahmen dieser Publikation allerdings hauptsächlich auf die Darstellung idealtypischer

Vorstellungen beschränkt. Aber vielleicht ist eine größere Arbeit zu
diesem Thema, die dann auch in höherem Maß mit Fakten unterfüttert werden

könnte insoweit dies für das chinesische Altertum überhaupt möglich ist),
bereits in Planung?

Im zweiten, ebenfalls sehr aufschlussreichen Artikel mit dem Titel “Zum
chinesischen Verständnis der ‘Sinne’” 21–33) konzentriert sich Irmgard Enzinger

auf zwei Begriffe, die schon für die Vor-Qin-Zeit nachweisbar sind und heute

noch in der Traditionellen Chinesischen Medizin Verwendung finden: wuguan
(“fünf Beamte”) als Sammelbegriff für die Augen, Ohren, die Nase, den

Mund und den Körper/Leib bzw. die Zunge oder die Augenbrauen) sowie die

qiqiao (“sieben Öffnungen”) des Kopfes, nämlich die Ohren, Augen,
Nasenlöcher und der Mund. Im traditionellen China wurden diese “Sinnesorgane”,
wie die Autorin in ihrem Beitrag anschaulich nachweist, nicht als Teil der

physiologischen Grundausstattung, d.h. als bloße Rezeptoren betrachtet, sondern es

wurde ihnen vielmehr eine Vermittlerfunktion zugeschrieben, da sie Wahrnehmungen

in beide Richtungen transportieren und so das Innere und die Außenwelt
miteinander korrespondieren ließen. Enzinger betrachtet in diesem Zusammenhang

einige konfuzianische, daoistische und hedonistische Ansätze: Xunzi, bei
dem der Begriff wuguan im beschriebenen Sinne als erstes nachzuweisen ist,
hob auf die Notwendigkeit der differenzierenden Wahrnehmung als Voraussetzung

für die Wiederherstellung einer besseren Welt ab. Dagegen kann laut
Zhuang-zi das “Handeln” wei seine zerstörerische Kraft gerade durch das

differenzierende Wirkungspotential der “sieben Öffnungen” entfalten, da der

Mensch Gefahr läuft, durch übermäßigen Gebrauch derselben an Lebenskraft qi
zu verlieren und die geistige Verbindung zum dao zu unterbrechen. Yang

Zhu und Guan Yiwu wiederum warnten im Sinne der “Lebenspflege”

metaphorisch vor einem verhängnisvollen “Verstopfen” e der Kör-

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS614

peröffnungen und forderten zum Zwecke des vollkommenen Austauschs von qi
eine vollkommene Hingabe an das Leben.

Georg Ebertshäuser wendet sich in seinem Beitrag “Weltbild und Kriegführung:

Zur Konfliktbereitschaft im vormodernen China” 35–51) gegen das

stereotype Bild von China als einer – im Gegensatz zum aggressiven Westen –

friedliebenden und militärisch passiven Nation, ein Bild wie es in der westlichen
Literatur wie auch in China selbst immer noch gepflegt wird. Mit A.I. Johnston

Cultural Realism, 1995) sei aber zwischen einer von der konfuzianischen Ethik
geprägten Idealkultur und einer Realpolitik zu unterscheiden. Wie Ebertshäuser

überzeugend argumentiert, wurden Kriege im Inneren regelmäßig durch den

gemeinsamen kulturellen Hintergrund abgeschwächt, während Kriegsführung
nach Außen, d.h. konkret: die Kämpfe gegen die “Barbaren” an der Peripherie,
oft mit gnadenloser Zerstörung und Vernichtung ohne jegliche ethische
Beschränkung verbunden waren. Bei der von Sunzi propagierten Doktrin der

zurückhaltenden Kriegsführung, die oft als Beweis für die pazifistische chinesische

Grundeinstellung herangezogen wird, ist laut Ebertshäuser der Hintergrund der
Zhanguo-Zeit zu berücksichtigen, denn es handelte sich von der Sache her um
einen innerchinesischen Kampf. Zu Recht fragt Ebertshäuser, warum sich “eine

Kultur, die dem Zivilen und dem Frieden tatsächlich so sehr den Vorrang gegenüber

dem Militärischen und dem Krieg einräumt, überhaupt diese beeindruckende

Fülle militärtheoretischer Abhandlungen leisten [könne], wenn nicht für ihre
praktische Anwendung” 41). Der abschließende Teil, in dem der Autor seine

Argumente an Beispielen aus Sanguo Yanyi illustriert, ist im Verhältnis

ein wenig knapp ausgefallen. Es scheint fraglich, ob ein Werk wie Sanguo

Yanyi als Mythen bildende Heldenerzählung nicht auch stark idealtypischen
Mustern verpflichtet ist und ob es mithin als Nachweis für realpolitisches Handeln

herangezogen werden kann. Auch wäre wohl ein Blick auf Perioden nützlich

gewesen, die nicht von der gleichzeitigen Existenz han-chinesischer
Teilstaaten geprägt waren, sondern von einer mitunter blutig ausgefochtenen

Aufeinanderfolge von Dynastien so der Übergang von der Sui zur Tang oder

die Zeit der Fünf Dynastien). Ohne eine solche Ausdehnung des Beobachtungszeitraums

könnte man dem Autor leicht den Vorwurf machen, das Stereotyp

eines pazifistischen China durch ein anderes ersetzt zu haben, nämlich das eines

geschichtlich unwandelbaren Landes.
Maria Rohrer lenkt in ihren “Bemerkungen zum Wahrheitspostulat in der

chinesischen Dichtung” 53–63) den Blick auf das “Große Vorwort” Da Xu
zum Shijing und auf Lu Jis ca. 300) Wen Fu sowie auf die

Auswirkungen der beiden Texte auf die chinesische Lyrik und Poetik. Während

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 615

bis zum Ende der Han-Zeit die im Da Xu ausgedrückte didaktisch-moralische
Funktion dominierte, forderte Lu Ji bekanntlich, dass der Autor in seinen
Gedichten seine Gedanken und Gefühle zum Ausdruck bringen solle. Da außerdem

in der vormodernen chinesischen Poetik – im Gegensatz zu westlichen Vorstellungen

von Poiesis, Mimesis und Fiktionalität 63) – kein wirklicher Unterschied

zwischen realer und idealer Welt vorgesehen war, Innen- und Außenwelt
vielmehr miteinander korrespondierten, waren dichterische Freiheiten zu unterlassen.

Die Forderung nach Wahrheit/Wahrhaftigkeit zhen führte, wie Rohrer
zutreffend feststellt, zu einer ausgesprochenen autobiographischen Lesart von
Lyrik. Ergänzend zum Beitrag ist festzuhalten, dass der Wahrheitsgehalt nicht
nur im Bereich der Poetik als wichtiges Wertungskriterium herangezogen wurde,
sondern auch von großer Bedeutung für die chinesische Literatur im Allgemeinen

war. Mit Vorsicht hätte die Autorin einige Behauptungen mit Absolutheitsanspruch

behandeln sollen, wie z.B. den folgenden: “Da in der chinesischen

Tradition die Wahrheit die Essenz der Literatur war, galten die Klassiker als die
besten Texte, unwahre Texte waren dagegen schlecht” 54).1 Sie sollten jedenfalls

nicht unhinterfragt aus der Tertiärliteratur übernommen werden, zumal es in
späteren Zeiten auch explizit geäußerte Gegenpositionen gegeben hat, so von Jin
Shengtan 1610–1661), und die Autorin selbst auf Gegenentwürfe
hinweist, die sich durch einen höheren Grad an Imitation und Fiktion auszeichneten,

wie die Musikamtslieder yuefu oder die Dichtung von Li Bai
Nahtlos an den Beitrag von Rohrer fügt sich der ebenfalls sehr lesenswerte

Artikel von Volker Klöpsch an (“‘Um Mitternacht der Glocke Ton’ und andere

Ungereimtheiten in der Wahrnehmung des Dichters”; 65–75). Ausgehend von
Zhang Jis 8. Jh.) bekanntem Gedicht “Nachts an der Ahornbrücke vor
Anker”, das wegen seiner letzten Zeile unter anderem von Ouyang Xiu
1007–1072) kritisiert wurde, zeichnet Klöpsch sehr anschaulich eine Diskussion

um die Beziehung zwischen Realität und Literatur, Wahrheit und Dichtung nach.
Als Beispiele umstrittener Literatur werden außerdem ein Gedicht des Wang

Anshi eine Prosaskizze von Zhu Ziqing und eine von Rilkes

Duineser Elegien herangezogen.

Liu Huiru widmet sich in seinem Beitrag “Die Landschaft als Medium des

dichterischen Selbstausdrucks: Liu Zongyuans Vierzeiler ‘Flussschnee’” 77–

92) einem weiteren bekannten chinesischen Gedicht: “Jiangxue” ist, wie
Liu in seiner ausführlichen Analyse aufzeigt, keine “Winteridylle”, als die es oft

1 Zitiert nach IDEMA / HAFT 1997: 52. Idema und Haft behaupten im Übrigen an keiner Stelle,

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635

dass “unwahre Texte” als “schlecht” galten.



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS616

angesehen worden ist, sondern zeigt Landschaft in ihrer Ambivalenz als kalte,
lebensbedrohliche Leere und zugleich als Platz für ein “spezifisches Humanum”.
Interessant war für den Rezensenten zu beobachten, wie Lius Beitrag in weiten
Teilen genau die Leitlinien exemplifiziert, die in den vorausgehenden Artikeln
von Rohrer und Klöpsch als charakteristisch für die traditionelle Interpretationskultur

herausgearbeitet worden sind, d.h. eine starke Betonung des autobiographischen

Elements und ein Verständnis von Dichtung als ästhetischem Medium
für den dichterischen Selbstausdruck.

Erhard Rosner geht in “Die Darstellung der Außenwelt in der chinesischen

Biji-Literatur” 93–109) der Frage nach, wie viel Qing-Gelehrte tatsächlich über
andere Länder wussten. Die von ihm untersuchten biji ab der Tang-Zeit zeugen

von einer ungebrochenen Neugier auf Kultur und Politik fremder Länder, wobei
sich der Fokus im Laufe der Jahrhunderte naturgemäß verschoben hat. So wird
aufgezeigt, dass ab dem 17. Jahrhundert das Wissen über Japan und Russland in
Umfang und Tiefe ständig zugenommen hat, während fast zeitgleich das kaiserliche

Spionagesystem als Ganzes immer mehr verfiel. Wie Rosner anschaulich
demonstriert, ist ab dem späten 16. Jahrhundert eine “gespannte Hinwendung zu

aktuellen Zusammenhängen der Außenpolitik”, ja ein regelrechtes Bewusstsein

für ein “Bedrohungsszenario” zu erkennen.
Kai Filipiak widmet sich in seinem informativen Beitrag “Zum

Aufschwung der nördlichen Grenzhistoriographie in der Ming-Zeit” 111–127) der
vermehrten Produktion von Schriften seit der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts,
welche die politischen und militärischen Versuche der Regierung dokumentieren,

das Reich effektiv zu verteidigen. Die Schriften enthalten eine Vielzahl von
aussagekräftigen Informationen zur Geographie, militärischen und politischen
Administration, Außenpolitik, Ethnien und Verteidigungssystemen an den Nord-und

Westgrenzen des chinesischen Reichs, während vor der Ming-Zeit solche

Informationen fast ausschließlich in die offizielle Dynastiengeschichtsschreibung

integriert wurden.

Thilo Diefenbach zeigt in “Wahrnehmung und Gestaltung: Zu den

ideengeschichtlichen Hintergründen des Qingshi von Feng Menglong” 129–143) auf,
dass der Autor und Herausgeber Feng Menglong 1574 – ca. 1646) wie
auch andere seiner Zeitgenossen von der individualistisch-relativistischen,
extremen Moralismus überwindenden “Lehre des Herzens” Xinxue des

Wang Yangming 1472–1529), Wang Longxi 1498–1583) und

Li Zhi 1527–1602) beeinflusst wurde, wobei die Bedeutung von qing
als “höchster Ausdruck der Menschlichkeit” im vorliegenden Fall als
eingegrenzt auf “Zuneigung” bzw. “Liebe” zu verstehen ist. Einer etwas genaueren

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 617

Überprüfung bedarf wohl Diefenbachs Behauptung, dass das Verbot der
Geschichte der Liebe im 19. Jahrhundert – quasi als fehlgeleiteter Aktionismus vor
dem Hintergrund der Opiumkriege – politisch motiviert gewesen sei: Verbote
von als anstößig betrachteten Theaterstücken, Romanen, Erzählsammlungen und
Liedern waren unter Kaiser Xuanzong 1821–1850) bereits vor dem Ersten

Opiumkrieg und auch schon bei dessen Vorgängern gang und gäbe, die damit
das militärische und verwaltungsmäßige Rückgrat der verweichlichten Man-dschu-

Aristokratie wieder herstellen wollten. Aufschluss bieten könnte hier
vielleicht ein vergleichender Blick auf die umfangreichen Verbotslisten der

damaligen Zeit und, falls vorhanden, zeitgenössische Kritiken und Kommentare
von offizieller Seite. Verbote wegen “Unanständigkeit” sind zunächst einmal als

solche zu verstehen und waren wohl nicht vorgeschoben, d.h. alle Maßnahmen

ob effektiv oder nicht), die darauf abzielten, Volksmoral und Beamtenzucht
aufrecht zu erhalten, sind letztlich zu allen Zeiten “politisch motiviert” gewesen.

Wohl aber zeugen sie von verknöcherten Moralvorstellungen aufseiten der
Zensoren.

Jens Hürter widmet sich in seinem dicht geschriebenen Beitrag (“China und
die Welt im Denken Tang Caichangs: Ein Beitrag zu den geistigen Grundlagen
der Hunaner Reformbewegung 1896–1898”; 145–157) einem der Protagonisten
der späteren Reformbewegung von 1898 bis 1900 und der von ihm entwickelten
Vorstellungen für eine Teilnahme Chinas an der weltweiten Gemeinschaft von
Nationalstaaten. Geprägt von den soziallamarckistischen Theorien eines Herbert
Spencer 1820–1903) und Darwins Evolutionslehre, wünschte sich Tang
Caichang 1867–1900) ein starkes und durch Erziehung fortschreitendes
China, das die Weltgeschichte beeinflussen und den Zustand der Großen
Harmonie Da Tong erreichen könne. Die Verbindung von alter chinesischer

Philosophie Xunzi, Mengzi) und westlicher Soziologie und Naturwissenschaften,

wie Hürter sie detailreich beschreibt, mutet bisweilen bizarr an. Festzuhalten
ist nach Meinung des Rezensenten, dass sicherlich nur der Soziallamarckismus,

nicht aber der Sozialdarwinismus, eine akzeptable Grundlage für einen
antideterministisch

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635

eingestellten Reformer bieten konnte.
Fang Weigui wendet sich in seinem Beitrag (“Seit wann besteht die chinesische

Nation? Anmerkungen zum Nationalismus-Diskurs”; 159–184) gegen die
im Westen weit verbreitete Meinung, dass der Gedanke einer “chinesischen
Nation” sich erst spät, ab dem späten 19. Jahrhundert bis in die zweite Hälfte des

20. Jahrhunderts hinein, formiert habe. Tatsächlich beruhe die Diskussion auf
einem Zirkelschluss, da sie a posteriori mit der modernen Begrifflichkeit eines

“Nationalstaates” operiere und nicht den kulturellen Referenzrahmen berück-



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS618

sichtige. Die erste Erwähnung des modernen Nation-Volks-Begriffs minzu
sei laut Fang zwar erst für das Jahr 1837 dokumentiert und habe sich erst

ab den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts durchgesetzt; ein Bewusstsein für
einen “Nationalstaat” und nicht nur ein vages Gefühl kultureller Einheit) habe

es trotz mangelnder Begrifflichkeit allerdings auch schon früher gegeben. Auch
existierten, wie Fang einleuchtend und überzeugend argumentiert, mit Zhongguo

Zhonghua und ihren Synonymen schon seit der Antike eindeutige
Bezeichnungen für China, zeugten die 24 Dynastiegeschichten von einem die

Zeiten überschreitenden “panchinesischen Bewusstsein” und sind mit guo zu

und min die drei semantischen Komponenten für “Nation” seit langem
vorhanden gewesen. Nicht ganz verständlich scheint aber das folgende Argument

Fangs: “Wenn man behauptet, dass vor dem 20. Jahrhundert keine chinesische

Nation existierte, so kann man schwer erklären, wen die Westmächte im 19.

Jahrhundert angegriffen haben, wenn nicht die chinesische Nation” 170f.).
Primäres Ziel des westlichen Eroberungswillens ist wohl eher das chinesische
Territorium mit seinen vielfältigen geopolitischen und wirtschaftlichen Möglichkeiten

gewesen, nicht die Eroberung und Zerstörung einer Nation um ihrer selbst

willen vgl. auch das Beispiel Indien). Zu denken gibt auch, warum sich chinesische

communities im Ausland häufig nicht über ihre staatliche Zugehörigkeit
definiert haben, sondern kulturell vgl. die Bezeichnung Tangren Jie für
“Chinatown”).

Im Artikel “Chinas Wahrnehmung der westlichen Modernisierung am
Beispiel von Zhang Junmais Position in der Debatte ‘Wissenschaft und
Lebensanschauung’ 1923” 185–198) beleuchtet Martina Eglauer die Diskussion, die
Zhang Junmai 1886–1969) im Jahre 1923 mit seinem Vortrag zur “
Lebensanschauung” renshengguan auslöste – ein Begriff, den er seinerseits

von seinem Lehrer Rudolf Eucken übernommen hatte. Während Zhang sich

für die Aufrechterhaltung der chinesischen Tradition stark machte, Intuition und
Metaphysik gegen die Rationalität verteidigte und den Glauben an die
unbegrenzte Macht der Wissenschaft kritisierte, äußerten Vertreter der Xin Wenhua

Yundong Bewegung für Neue Kultur), die sich 1915 formiert hatte,
radikale Kritik an der chinesischen Tradition, vor allem am Konfuzianismus, den

sie als Haupthindernis für die Modernisierung Chinas ansahen. Eglauer weist in
diesem Zusammenhang darauf hin, dass das Etikett “Neo-Traditionalist” bzw.

“moderner Neokonfuzianer” für Zhang Junmai problematisch ist, da Zhang trotz
oder gerade wegen seiner konservativen Position und seinem Wissenschaftsskeptizismus

mit beiden Füßen in der Moderne stehe.

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 619

Chinesische Berichte von Weltreisen, ein relativ spätes Phänomen, werden
von Raoul David Findeisen in seinem Beitrag “Reisen um die Welt: Chinesische

Berichte aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts” 199–220) untersucht, und

zwar unter den Aspekten Motivation, Finanzierung, Route, Transportmittel,
administrative Prozeduren, politische Erwägungen, Quellen und Modus
Retrospektive vs. Tagebuchformat). Findeisen beschränkt sich dabei auf Texte aus der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, denn davor waren private Weltreisen schlicht
nicht üblich bzw. nicht möglich, danach aus politischen Gründen stark
eingeschränkt. Die besprochenen Autoren scheinen über ihre Reiseberichte hinaus
nicht literarisch oder publizistisch in Erscheinung getreten zu sein, zumal chinesische

Literaten der damaligen Zeit keine Weltreisen i.e.S. unternommen haben.

Eine interessante Beobachtung ist auch, dass die in den Berichten geäußerten

Stereotype sich “durchaus widersprechen” können 213).
Nicolai Volland widmet sich in “Fu Lei jiashu: Kulturaustausch in der

Volksrepublik China und die Strategien eines Mittlers zwischen zwei Welten”
221–244) der Korrespondenz, die der bekannte chinesische Balzac- und Ro-main-

Rolland-Übersetzer 1908–1966) mit seinen Söhnen in den Jahren ab 1954

unterhielt. Von besonderem Interesse sind dabei die Schlüsseljahre 1955–1957,
während derer sich Fu Lei wie so viele andere Intellektuelle seiner Zeit auch

politisch einbrachte. Nachdem Fu Lei im Rahmen der Anti-Rechts-Kampagne

1957 kritisiert worden war, suchte er Nischen zur Umsetzung seiner Interessen,

indem er sich seiner literarischen Übersetzungstätigkeit widmete, die theoretischen

Grundlagen seines Kunst- und Literaturverständnisses erarbeitete und den

Briefverkehr mit seinen Söhnen pflegte. Die Briefe spiegeln nicht nur Fu Leis
Persönlichkeit wider, sondern lassen auch Rückschlüsse auf seinen Blick auf die
europäische Literatur und Kunst und auf sein Verständnis von der Rolle des

Übersetzers im Prozess transnationalen kulturellen Austauschs zu.
Hans Kühner macht sich in “Interkulturelle Begegnungen in der chinesischen

Literatur des 20. Jahrhunderts: Wahrnehmung und Darstellung ‘des Westens’

von Lao She bis Gao Xingjian” 245–271) an eine Darstellung der

Konstruktion, Reproduktion und Zurückweisung okzidentalistischer Stereotype
in der chinesischen Erzählprosa, wobei sein Augenmerk einer Reihe von
Erzählungen und Romanen von Chen Danyan geb. 1958), Wang Anyi

geb. 1954), He Yi geb. 1967) und Xu Xing geb. 1956)
sowie einigen Autorinnen und Autoren aus der Republikzeit und den 1980er und

1990er Jahren gilt. Den besprochenen Werken ist gemein, dass es in ihnen zu
Begegnungen von Chinesen mit dem Ausland bzw. mit Westlern in China
kommt. Drei Motive sind laut Kühner immer wieder zu beobachten: China als

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS620

Opfer, Rückkehr in die Heimat als Gegenmittel gegen das Gefühl der Fremdheit
und die erotische Anziehung oder Abstoßung durch die fremde Frau bzw. den

fremden Mann. Erstaunlich ist in diesem Zusammenhang, dass selbst in der
neuesten Erzählprosa ab den 1990er Jahren als einer Zeit, in der es weitaus häufiger
als zuvor zu kulturellen und sogar persönlichen Kontakten von Chinesen mit
dem Ausland bzw. Ausländern kommt, weiterhin der Einfluss früherer Stereotype

erkennbar bleibt, ohne dass frühere Vorurteile revidiert würden.
Wu Xiujie gibt in “Vom Artefakt zur Metapher: Eine ethnologische

Betrachtung der literarischen Wahrnehmung von Beleuchtungskörpern im modernen

China” 273–297) zunächst einen informativen Überblick über die
Geschichte der materiellen Kultur von Öllampen, Kerzen und elektrischem Licht
und untersucht im Weiteren, wie diese in diversen Texten als positive wie auch

negative Metaphern eingesetzt wurden. Höchst interessant ist in diesem
Zusammenhang der Nachweis, wie in Literatur und mündlicher Überlieferung die drei
Ordnungen bzw. Ideologien Feudalismus, Kapitalismus und Marxismus oder ist
doch Sozialismus gemeint?) mit den drei verschiedenen Arten der Beleuchtung
assoziiert wurden 284). Es wundert nach Meinung des Rezensenten allerdings

nicht, dass das elektrische Licht mittlerweile, Jahrzehnte nach seiner Einführung,
nicht mehr als Fortschrittssymbol taugt, sondern allenfalls in Spuk- und
Gespenstergeschichten figuriert diese Funktion dürften nun Raumfahrt, Computer

und schnelle Autos übernommen haben).
Carsten Storm beschreibt in seinem gelungenem Beitrag “Widerstand und

Identität bei Li Qiao und Mo Yan” 299–319) auf mehreren analytischen Ebenen

das Phänomen des anti-japanischen Widerstands, wie er in der Roman-Trilogie
Winternächte Hanye 1981) des taiwanischen Autors Li Qiao geb.
1934) und dem Roman Das Rote Kornfeld Hong Gaoliang 1987/88)

des VR-Autors Mo Yan geb. 1956) thematisiert wird. Als historische
Romane in Form fiktionaler Familiengeschichten seien beide Werke als kritische
Texte im nationalen Diskurs zu lesen, da der anti-japanische Widerstand eine

wichtige Rolle für die nationale Identität der VR China wie auch Taiwans spiele.

Obwohl beide Romane jeweils stark an aktuellen Bezügen orientiert sind 319),
werden Widerstand, Geschichtlichkeit und Identität doch jeweils anders
konstruiert und setzen unterschiedliche Sichtweisen beim zeitgenössischen Leser

voraus: Während Mo Yan, der versucht, unter Loslösung vom KP-Diskurs den
Widerstand für eine Neubestimmung chinesischer Identität heranzuziehen, ar-chaisch-

mythisierend das “Tatmenschentum und die sozialdarwinistische
Schicksalhaftigkeit des Lebens” zelebriert 312), ist Li Qiaos Roman ambivalen-

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 621

ter gehalten: Auch hier wird zwar eine Mythologie konstruiert, der Autor
verzichtet aber auf eine Heroisierung seiner Charaktere.

Martina Wobst vergleicht in ihrem Artikel “Deutschland und China: Die
wechselseitige Wahrnehmung in den vergangenen 15 Jahren” 321–329) Zeitungen

und Magazine aus beiden Ländern im Zeitraum 1989 bis 2004. Auf beiden
Seiten sind Stereotype an der Tagesordnung: Während deutsche Publikationen
von ökonomischen Aspekten dominiert wurden, hoben chinesische Publikationen

stark auf deutsche Marken ab. Insgesamt sei das chinesische Bild von
Deutschland positiver als das deutsche Bild von China. Um eine objektivere
Darstellung bemühten sich – was aus Sicht des Rezensenten allerdings wenig
erstaunt – Zeitschriften aus dem akademischen Bereich. Offen bleibt, inwieweit es

sich bei den von Wobst genannten Publikationen wie der Renmin Ribao oder

Deutschland aufgrund ihres offiziösen Charakters und den in Relation teilweise
recht niedrigen Auflagezahlen 21'500 Stück für Deutschland) tatsächlich um

Medien handelt, die die “wechselseitige Wahrnehmung” repräsentativ wiedergeben

bzw. meinungsbildend wirken.
Starke Stereotypien sind auch in den beiden chinesischen Harry-Potter-

Plagiaten festzustellen, die Lena Henningsen im letzten Beitrag des Jahrbuchs

bespricht (“Plagiatkultur zwischen Orientalismus und Okzidentalismus: Harry
Potter mit chinesischen Charakteristika”; 331–349). Die beiden Werke Harry
Potter und der Baozou-Drache; Harry Potter und die Porzellanpuppe) schlagen

zwar einerseits Kapital aus dem Bekanntheitsgrad der Originale, sind aber
andererseits deutlich als Nachahmungen mit chinesischem Charakter erkennbar. Der
Einbau von Elementen aus der chinesischen populären Gegenwartskultur amüsant

u.a. Harry Potters Besuche bei Kentucky Fried Chicken) und Referenzen
auf die chinesische gesellschaftlich-politische Diskussion verdeutlichen, dass in
diesen Romanen der Westen nur als Folie dient, um genuin chinesische
Befindlichkeiten

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635

zu thematisieren.
Den Herausgebern, Antje Richter und Helmolt Vittinghoff, ist eine

hervorragende Arbeit zu attestieren. Der Band wurde von ihnen sehr sorgfältig lektoriert

und redigiert und ist, von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen,
wunderbarerweise frei von orthographischen, grammatischen und anderen sprachlichen

Fehlern, wie sie in solchen Sammelbänden aufgrund des heterogenen Materials
und des auf den Autoren lastenden Zeitdrucks häufig anzutreffen sind. Kleinere
Lapsus fallen da kaum ins Gewicht: So schreibt sich der eigentümliche Vorname
des großen amerikanischen China-Historikers Creel mit doppeltem “r” Herrlee,
36 und passim); Rilke hat den Antwortbrief an seine aufmerksame Leserin, Frau
Elisabeth Aman-Volkart, sicherlich im Jahre 1922, nicht 1992 verfasst 72); ein



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS622

“opus magnus” kann es dank sächlichen Geschlechts im Lateinischen nicht
geben 240) und die “Drei Yan” des Feng Menglong umfassen jeweils 40
Erzählungen, nicht “40 bzw. 24” 131; die letztere Angabe bezieht sich wohl auf die
24 Kapitel der Geschichte der Liebe).

Auf einige Formalia möchte der Rezensent allerdings abschließend
aufmerksam machen:

Die Gewohnheit, auch in Beiträgen mit philologischem Anspruch von
einem “Kaiser Yongle”, einem “Kaiser Qianlong” oder einem “Kaiser Jiaqing” zu

reden, hält sich hartnäckig und hat auch vor diesem Sammelband nicht Halt
gemacht. Es handelt sich bei Yongle Qianlong und Jiaqing um
Ära-Bezeichnungen nianhao nicht um die persönlichen Namen oder

Thronnamen der betreffenden Kaiser – letztere gibt es in China nicht –, so dass

man entweder von “dem Yongle-Kaiser”, “dem Qianlong-Kaiser” bzw. “dem
Jiaqing-Kaiser” sprechen oder aber alternativ ihre postumen Tempelnamen

miaohao Chengzu Renzong bzw. Gaozong benutzen

sollte, welche allerdings weniger geläufig sind.
Auch besteht bei vielen Sinologen, im Einklang mit langjährig gepflegter

Tradition, das Bedürfnis, chinesische Werktitel grundsätzlich mit einem
bestimmten Artikel zu versehen. So heißt es regelmäßig “das Honglou Meng” oder,
wie in diesem Jahrbuch, “das Bianzheng Kao” und “das Qing Shi”. Vergleiche
dazu – nicht akzeptable – Bildungen wie “das Confessiones des Augustinus”,

“das De Arte Poetica des Horaz”, “das Contes des Graal des Chrétien des Troyes”

oder “das Julie ou la nouvelle Héloïse von Jean-Jacques Rousseau”. Der
Sprecher wird in solchen Fällen unzweifelhaft den vorgegebenen Numerus, das

Genus bzw. die dem fremdsprachigen Nomen vorgeschaltete Präposition erkennen

und den bestimmten Artikel entweder angleichen (“die Confessiones”, “der

Oliver Twist”) oder ihn ganz fortlassen z.B.: “Ich habe La nouvelle Héloïse von
Rousseau mit großem Interesse gelesen” oder “Horaz’ De Arte Poetica ist ein
wichtiges Werk”). Ergo sollte es bei chinesischen Titeln gehandhabt werden:

“Die Lunyu Analekten) wurden erst lange nach Konfuzius’ Tod zusammengestellt”;

“Es wird allgemein anerkannt, dass Honglou Meng Der Traum der Roten

Kammer) von Cao Xueqin eine herausragende Stellung in der chinesischen

Literaturgeschichte einnimmt”; “Feng Menglong hat seine Qing Shi Geschichte

der Liebe) wahrscheinlich nach 1628 kompiliert”; etc.

Die Pinyin-Schreibung für die Titel chinesischer Werke und chinesische

Eigennamen erfolgt im ganzen Jahrbuch uneinheitlich. So heißt es z.B. im Artikel

von Enzinger “Sunzi”, Ebertshäuser dagegen transkribiert durchgängig “Sun

Zi”; das “Große Vorwort” zum Shijing ist “Daxu” im Artikel von Rohrer, bei

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 623

Klöpsch hingegen “Da xu”; usw. Verbindliche offizielle Regeln bezüglich der
Bildung von Komposita und der Groß- und Kleinschreibung existieren aber

bereits seit 1996 in Form der “Hanyu Pinyin zhengcifa jiben guize”
(“Basic Rules for Hanyu Pinyin Orthography”) samt

dazugehörigen Beispielen.2

Bei den letztgenannten Punkten handelt es sich natürlich um Kleinigkeiten,
die das Lesevergnügen und den Nutzen des DVCS-Jahrbuches nicht schmälern.
Die Beiträge spiegeln die chinawissenschaftliche Forschung im deutschsprachigen

Raum in ihrer Vielfalt und Breite durch alle Teildisziplinen in beeindruckender

Form wider. Es bleibt zu hoffen und zu wünschen, dass sich einige der
Autorinnen und Autoren angesichts der schönen Verarbeitung angeregt fühlen,
den von ihnen untersuchten Fragestellungen ggf. in einem ausgedehnteren Format

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635

nachzugehen.

Literaturverzeichnis

IDEMA, Wilt / HAFT, Lloyd
1997 A Guide to Chinese Literature. Ann Arbor: Center for Chinese Stud¬

ies, The University of Michigan.
SHANGWU YINSHUGUAN CISHU YANJIU ZHONGXIN

Hg.)
2002 Xinhua Pinxie Cidian Beijing: Shangwu Yinshuguan.
STOPPOK, Reiner
2002 Pinyin-Schreibung. Rechtschreibung der amtlichen chinesischen La-tein-

Umschrift. Regeln und Beispiele. Bochum: MultiLingua.

Rüdiger BREUER, Ruhr-Universität Bochum

2 Siehe z.B. das weit verbreitete Handbuch SHANGWU YINSHUGUAN CISHU YANJIU ZHONGXIN

2002. Die “jiben guize” finden sich dort im Anhang 372–384). Eine Suche im Internet führt
zu unzähligen Links zu Seiten aus China und dem Ausland. Das Regelwerk liegt außerdem

bereits in einer deutschsprachigen Ausgabe vor: STOPPOK 2002.



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS624

Claude VIBERT-GUIGUE et Ghazi BISHEH, avec une contribution de Frédéric
IMBERT: Les peintures de Qu ayr Amra. Un bain omeyyade dans la b diya
jordanienne. Beyrouth: Institut Français du Proche-Orient Bibliothèque archéologique

et historique, T. 179) et Department of Antiquities of Jordan Jordanian
Archaeology, Vol. 1), 2007. x + 226 pages. ISBN 978-2-35159-049-2.

Avec le Dôme du Rocher, la Grande Mosquée de Damas et le palais de Mshatta,
le bain de Qu ayr Amra est l’un des monuments omeyyades qui a fait couler le
plus d’encre. Plus que son architecture – banale pour la période –, la raison en
est l’exceptionnel état de conservation d’un cycle de peintures qui recouvre la
presque totalité de ses parois intérieures.

Qu ayr Amra se trouve dans la Balq une région steppique du nord de la

Jordanie, à 60 km à l’est de Amm n. Il est placé à proximité d’une route menant
à l’oasis d’Azraq et, de là, à l’intérieur de la péninsule Arabique par le W d

Sir n. Comme souvent dans l’étude des sites omeyyades, c’est le bâtiment
principal – le bain doublé d’une salle de réception – qui a retenu toute l’attention et

n’a été envisagé que de manière isolée, alors qu’il fait partie d’un complexe plus

vaste et probablement jamais terminé, comprenant aussi une petite résidence,

une mosquée, quelques bâtiments de fonctions indéterminées et des structures
hydrauliques. Qu ayr Amra se rattache ainsi à la grande catégorie des “châteaux

du désert” omeyyades, soit des résidences aristocratiques de la nouvelle élite
islamique qui peuvent prendre des formes assez variées et avoir plusieurs
fonctions, dont l’une des principales serait essentiellement politique.

Le monument se compose d’une salle de réception ou salle d’accueil et

d’une partie balnéaire. La première est divisée en trois nefs parallèles terminées
par une alcôve centrale et deux petites chambres à absides. La seconde

comprend un vestiaire et deux pièces chauffées avec des bassins salle tiède/
tepidarium et salle chaude/caldarium), précédées comme il se doit par une chambre
de chauffe. Quasiment toutes les parois intérieures de l’édifice, y compris les

plafonds, sont couvertes de peintures organisées en panneaux de tailles et de

formes diverses: scènes inspirées de la mythologie classique, scènes de chasses,

scènes de baignades, représentations de métiers, musiciens et danseuses, formes

géométriques, faux marbres, rinceaux, constellations et zodiaque, etc. Il s’y
ajoute, dans l’alcôve de la salle de réception, une représentation d’un prince sur

son trône, vraisemblablement le commanditaire du bain et des peintures. Une

autre scène très particulière représente six rois, dont quatre sont identifiés par

des inscriptions en grec et en arabe: César/Qay ar l’empereur romain, Rodéric/

L r q le roi wisigoth, Khusraw/Kisr le monarque sassanide et Ne-

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 625

gus/Na le roi d’Axum Ethiopie). La scène représenterait ainsi les ennemis
vaincus de l’Islam.

Redécouvert par Aloïs Musil en 1898, Qu ayr Amra a bénéficié d’une
succession importante de publications quatre monographies et une multitude
d’articles) dont le but a d’abord été de faire connaître les peintures, puis d’en
discuter la date et enfin d’en interpréter le sens. Dans les années 1970, un
programme controversé de restauration des peintures a été mené par une équipe
espagnole. Enfin, entre 1989 et 1997, une mission franco-jordanienne a procédé,

pour la première fois, au relevé de l’ensemble des peintures.
L’ouvrage que proposent Claude Vibert-Guigue et Ghazi Bisheh, publié par

les soins de l’Institut Français du Proche-Orient anciennement Institut Français

d’Archéologie du Proche-Orient dans le cadre duquel le travail a été effectué),
est un beau livre relié de grand format avec de très nombreuses illustrations en

polychromie. Il ne s’agit pas à proprement parler d’un ouvrage de texte, mais

plutôt d’un recueil de planches accompagnées de courts textes introductifs. De
fait, il est divisé en trois parties d’inégale importance: deux chapitres introductifs
et une importante section de planches.

Le premier chapitre, rédigé par Ghazi Bisheh, est très court et est donné en

trois langues français, anglais et arabe). Il correspond à une présentation générale

de Qu ayr Amra et de son contexte historique. C’est un texte sans prétentions

qui dresse l’état du Proche-Orient au moment de la conquête islamique et

durant le siècle qui a suivi, puis donne quelques clés de compréhension de ce

qu’ont été les “châteaux du désert” des Omeyyades. L’auteur décrit ensuite

l’architecture du bain, avant de livrer quelques considérations stylistiques et

iconographiques sur les peintures. Il faut remarquer en particulier les citations de

deux auteurs des IVe/Xe et VIIIe–IXe/XIVe–XVe siècles, qui, bien que très tardives,

donnent à penser que des décors peints du type de celui de Qu ayr Amra
devaient être beaucoup plus fréquents dans le contexte des établissements
balnéaires de l’Islam médiéval. On regrettera, par contre, que la bibliographie
accompagnant les paragraphes historiques soit un peu indigente et ne fasse pas une

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635

plus grande place à la recherche récente.
Le deuxième chapitre, rédigé par Claude Vibert-Guigue, est une présentation

technique du travail qui a été effectué sur le terrain pour documenter les

peintures entre l’extrême fin du XIXe siècle et l’intervention de la mission
française. On y trouve, entre autres, quelques détails édifiants sur la manière dont
certains motifs ont été restaurés – ou plus exactement repeints de manière abusive

– dans les années 1970. On y trouve aussi une description détaillée de la
méthode qui a été utilisée pour procéder au relevé exhaustif en grandeur nature



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS626

de l’ensemble des peintures conservées 350 m2 et des principes qui ont présidé
à l’établissement des planches et des restitutions. Cette présentation est suivie
par un catalogue du décor peint par pièces, puis par parois ou par panneaux.

C’est dans ce second chapitre que figure une note épigraphique par Frédéric
Imbert. Cette note ne concerne pas l’ensemble du dossier épigraphique de Qu-
ayr Amra qui comprend plusieurs textes arabes et des identifications de

personnages scène des “six rois”) ou de personnifications en grec et en arabe, mais
seulement l’inscription peinte qui se trouve dans le bandeau arqué du baldaquin

de la scène du trône. Cette inscription, dont toute la partie centrale est très mal
conservée ou a disparu, n’avait été que partiellement déchiffrée. Frédéric Imbert
propose ici une lecture plus complète du début de l’inscription cette lecture

avait déjà été proposée il y a dix dans sa thèse de doctorat mais n’avait jamais
été publiée):

All hu[mma] i[ fir] li-wal [ a]hd al-muslim n wa l-mu[sli]m t […] wa fiya min

All h wa ra ma
Ô Dieu, pardonne au prince héritier des musulmans et des musulmanes […] et salut
de Dieu et miséricorde!

Cette nouvelle lecture prend toute son importance au vu des interminables débats

quant à l’identité du commanditaire de Qu ayr Amra. La mention d’un héritier
présomptif wal ahd) remet en cause l’interprétation traditionnelle qui voudrait
que le monument ait été construit par le calife al-Wal d b. Abd al-Malik et qui
est basée sur la représentation du wisigoth Rodéric dans la scène des “six rois”
Rodéric a été vaincu par les troupes d’al-Wal d b Abd al-Malik en 92/711 à la

bataille du Guadalete). Sans rentrer plus avant dans ce débat, il faut simplement
retenir que cette lecture limite davantage le nombre de prétendants à la construction

de Qu ayr Amra. Deux princes, qui ont été actifs dans le sud du Bil d al-
m, peuvent être retenus: Sulaym n b. Abd al-Malik héritier présomptif entre

85/704 et 96/715 et gouverneur de Palestine) et al-Wal d b. Yaz d héritier
présomptif entre 105/724 et 126/744).

Mais l’essentiel de ce livre – et c’est là son originalité – repose sur un long
travail de relevé sur le terrain, qui permet de proposer pour la première fois une

documentation complète de l’ensemble des parois peintes. En bonne méthodologie,

cela apparaît comme un préalable nécessaire à toute tentative
d’interprétation ou recherche iconographique sur les peintures de Qu ayr Amra. On ne

peut que s’étonner qu’un tel travail n’ait pas été réalisé plus tôt. Le volume
contient cent-cinquante planches, dont quatre-vingt-huit planches de dessins au

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 627

trait plans, relevés et restitutions), vingt-quatre planches de photographies en

noir et blanc et trente-huit planches mêlant restitutions et photographies en couleur.

Les planches reproduisant au trait l’état actuel des peintures sont les plus
nombreuses et sont suivies de propositions de restitution, également au trait,
mais parfois aussi en couleur. Il faut insister sur le fait que les restitutions restent

d’une grande sobriété et ne vont pas au-delà de ce que permet la documentation
archéologique. Le choix des photographies a été fait en privilégiant les détails,

au détriment des vues d’ensemble des panneaux, que l’on trouve plus facilement
dans des publications plus anciennes et surtout sur les planches des relevés et

restitutions.
En plus d’accroître la masse de la documentation sur les peintures à disposition

des chercheurs, l’une des qualité de ce travail est d’attirer l’attention sur
des scènes ou des panneaux moins connus, mais aussi sur un certain nombre de
détails des peintures qui étaient souvent passés inaperçus faute de reproduction
adéquate. On mentionnera, par exemple, les chapiteaux représentés sur toutes les
scènes comprenant un cadre architectural, ou une série de planches comparatives

dévolues aux représentations de visages, de mains ou de tissus.

Le volume se clôt par une liste détaillée des illustrations contenues sur chaque

planche et par une bibliographie. Il sera indiscutablement un outil de choix
pour tous ceux qui travaillent sur la période omeyyade au Proche-Orient et sur la
peinture de la fin de l’Antiquité et de l’époque islamique.

Denis GENEQUAND, Council for British Research in the Levant

Hartmut WALRAVENS: Buch- und Druckwesen im kaiserlichen China sowie in
Zentralasien, Korea und Japan – eine annotierte Bibliographie. Stuttgart: Anton
Hiersemann, 2007. 847 S., 44 Abb. ISBN 978-3-7772-0709-4.

Habe ich seinerzeit meine letzte Rezension eines Buches von Walravens siehe

AS/EA 52.2 [2003]) eigentlich ungern geschrieben, so ist meine Situation nun die
entgegengesetzte: Ich bin mit grosser Freude – ja mit Wonne – durch die Seiten
des neuen Wälzers unseres Autors gewandert. Nicht, dass das Werk ein perfektes

Erzeugnis wäre: Wie bei allen Bibliographien könnte man natürlich stundenlang

über die Eingrenzung der Eintragungen, über die Einteilungskriterien, über
den Umfang der Anmerkungen usw. streiten. Aber es geht mir ja nicht um diese

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS628

Niederungen der wissenschaftlichen oder weniger wissenschaftlichen Diskussion.

Es geht mir da um das persönliche Engagement, ja, es geht mir um die “
Liebe”. War nämlich das frühere Buch des Autors – wahrscheinlich unter dem

universitären Druck des “Publish or perish” – damals von seiner Redaktion und
Realisierung her recht lieblos “hingeschmissen” worden, so spürt man in diesem

die Zuneigung Walravens zur bibliographischen Arbeit und Forschung einerseits,

seine Liebe zum Thema des Buchdrucks in Ostasien andererseits, sowie
das entsprechende Engagement, das sich unter anderem in der Länge seines

“Einsatzes” manifestiert: Wie er es im Vorwort erzählt, ist die Arbeit das Ergebnis

eines mehr als dreissig Jahre langen Sammelns und Zusammentragens zu
diesem Thema! Man spürt schliesslich die echte Mühe, die er sich während dieser

ganzen Zeit mit einem Thema, das ihm offensichtlich sehr behagte, gegeben

hat. Das Ergebnis macht jedenfalls Freude. So soll es sein.

“Wie?” wird sich der Leser fragen. “Wie ist es möglich, dass sich ein
Rezensent für eine bibliographische Arbeit begeistert? Eine Bibliographie ist doch
langweilig, ist doch kein Roman, ist doch nur zum Arbeiten, zum Forschen da,

nicht zum ‘Geniessen’!” Sicher, man kann das so sehen, aber der Leser sollte
auch bedenken, dass für einen Büchernarr und Büchersammler ich bin ja
beides) eine Bibliographie zur Geschichte des Buchdrucks noch interessanter ist als

ein Roman. Zumal, wenn es sich u.a. um die Geschichte des Buchdrucks in dem

Land handelt, das seit Jahrzehnten die ganze Leidenschaft des Buchsammlers

mobilisiert hat. Also: Was für die alten Götter Ambrosia war, ist somit für den
Chinabüchernarr Reiswein, und zwar vom besten! Und wenn der Verleger auch

ein Büchernarr ist – hier war es offensichtlich der Fall, die Qualität und die Liebe

zum Detail bei der Herstellung beweisen es – also wenn dieser Verleger das

Buch schön drucken, schön binden und den Umschlag mit einer eleganten
Vignette aus dem Senfkorngarten-Malereilehrbuch schön schmücken lässt, dann

darf er mit anstossen und von der Ambrosia – Pardon, vom Reiswein – mittrinken

und sich mit Autor und Rezensent an der schönen Bücherwelt freuen: Auch
er hat seine Pflicht mit Bravour getan.

Nun muss ich trotz aller Freude ein wenig konkreter werden und vom Aufbau

und von den effektiven Stärken und Schwächen dieser Bibliographie ein

wenig im Detail berichten. Wie es sich eben im wirklichen Leben für eine
Rezension gehört.

Dem Leser fällt zunächst auf, dass diese Bibliographie sehr logisch aufgebaut

ist. Sie beinhaltet der Reihe nach die Abteilungen China, Zentralasien, Korea,

Japan und Südostasien. Zwei der oben genannten Abteilungen, und zwar die
zwei grössten China und Japan), beginnen mit Kapiteln zum Buchwesen im

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 629

allgemeinen, zur Schrift, zum Papier, zur Kalligraphie und zur Drucktechnik,
was nicht nur logisch, sondern auch sehr interessant und nützlich ist. Erst nachher

kommen nämlich die spezifischen Bibliographien zu den Themen Graphik,
Farbendruck, moderne Drucke, Sondermaterialien, Buchhandel, Verlagswesen,
Bibliotheken usw. In all diesen Kapiteln sind die annotierten Titel übrigens

chronologisch aufgeführt.
Nach den Hauptabteilungen zu den einzelnen Ländern folgt eine sehr

interessante und lehrreiche Abteilung von Abbildungen – wir werden noch darauf
zurückkommen. Am Schluss stehen drei ausführliche Register für Namen, Titel
und Annotationen), eine Wade/Giles-Pinyin-Transkriptionstabelle, ein Glossar
und eine Zeittafel für China warum keine für Korea und Japan?). À propos
Pinyin: Der junge, heutige Sinologe, der das Buch benützt, würde sicher gegenüber

einer in der Wade/Giles-Umschrift realisierten Bibliographie eine in Pinyin
gehaltene Arbeit, die mit einer Pinyin-Wade/Giles-Transkriptionstabelle enden

würde, bevorzugen. Er muss aber bedenken, dass Pinyin vor mehr als dreissig
Jahren, als Walravens seine Bücherkartei anlegte, weit weniger verbreitet war
als heute: Viele Altsinologen glaubten damals sogar felsenfest, dass sich Pinyin
nie durchsetzen würde. Dank dem neuen Gewicht Chinas in der Welt hat die
Wirklichkeit eben anders entschieden.

Man hätte sich übrigens für die Abteilung Korea – wie für China und Japan

– eine Unterteilung in allgemein technische Kapitel einerseits und in spezialisierte

Kapitel andererseits gewünscht, betont Walravens doch selber in seiner
Einführung zur Korea-Bibliographie die “wichtige Rolle [Koreas] in der
Druckgeschichte”. Leider ist jedoch seine Korea-Bibliographie viel zu knapp sie
umfasst nur 12 Seiten), um eine solche Trennung zu rechtfertigen. Das Glück oder
eine geschickte Titelauswahl?) will aber, dass die ersten also die ältesten)
annotierten Titel gerade die Themen Schrift, Erfindung der Buchdruckerkunst in
Korea), Papierherstellung, bewegliche Lettern sowie die frühe Druckkunst
betreffen. So ist auch für Korea die Aufbaulogik der China-Bibliographie erhalten

geblieben. Man kann natürlich bedauern, dass Walravens bloss so wenige
Bücher über Koreas grosse Drucktradition verarbeitet hat, aber schliesslich ist er

Sinologe und Japanologe. Korea hat er nur nebenher geführt und man muss für
die immerhin 63 rezensierten Koreatitel dankbar sein, geben sie doch Auskunft
über die Basisliteratur zu den Themen Papier und Druckkunst im Lande der
Morgenstille. Vielleicht hätte er jedoch ein bisschen mehr aus Courants klassischer

Bibliographie coréenne 3 Bde; 1894–1896) übernehmen können, einfach
um bestimmte interessante Bereiche wie z.B. die koreanischen königlichen
Bibliotheken) stärker zu beleuchten. Seltsamerweise ist diese Bibliographie co-

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS630

réenne bei Walravens jedoch gar nicht erwähnt, sondern lediglich der später

1902–1912) ebenfalls von Courant veröffentlichte Catalogue des livres chinois,
coréens, japonais, etc., also der Katalog der in der Französischen Nationalbibliothek

vorhandenen Bücher aus China, Korea und Japan s. Nr. 1342, S. 391).
Warum eigentlich?

Der Leser wird sich erinnern, dass Walravens seiner Arbeit den Nebentitel

Eine annotierte Bibliographie gegeben hat. Seine Notizen zu jedem kommentierten

Buch sind tatsächlich meistens sehr gut, sehr instruktiv und sehr persönlich:

Für die Titel, die ihn ganz besonders interessierten, hat der Autor zum
Beispiel jeweils einen längeren Kommentar geschrieben als für die Titel, die
wohl zum Thema gehörten, ihn aber nicht besonders faszinierten. Es ist klar,
dass diese Methode mehr Ausdruck seines subjektiven Empfindens als Ausdruck
einer, wenn man so will, “wissenschaftlichen Ausgewogenheit” war. Es ist aber
gut so und ich habe absolut nichts dagegen, wenn der persönliche Geschmack

eines Autors in seinem Werk zum Ausdruck kommt. Wenn diese Bibliographie
nicht eine “private” Bibliographie, sondern beispielsweise das Ergebnis einer
computergesteuerten Durchkämmung des Fachs gewesen wäre, wäre sie sicher

vollständiger, aber auch leblos und unpersönlich. Eklektizismus hat also auch

seine guten Seiten! Es ist gut, wenn der Mensch – wie der Astronaut in 2001: A

Space Odyssey, dem Meisterwerk Stanley Kubricks – Mensch bleibt und sich

gegen den Computer energisch wehrt. Natürlich kann man ab und zu bedauern,

dass etwas fehlt, was man in einer solchen Bibliographie unbedingt erwartet
hätte, etwa im Kapitel “Nationalitäten” S. 435ff.) die wichtigen Bücher von

d’Ollone1, oder etwa im Kapitel “Japan, einzelne Künstler” S. 601ff.) die
berühmten Werke des Edmond de Goncourt über Hokusai und Utamaro, le peintre
des Maisons vertes2: Es handelt sich nämlich bei den letzteren um jene Bücher,

die in Frankreich – nicht zuletzt bei einigen namhaften impressionistischen Malern

– die unglaubliche Japan-Mode, le Japonisme, ausgelöst haben die zwei
Bücher sind bei Walravens nur indirekt unter Forrer, Nr. 2044, erwähnt). Aber

Walravens ist nicht ich und ich bin nicht Walravens, und er darf doch seine
Prioritäten setzen, wie er will. Da er just dies tat, kann ich von seiner “persönlichen”

1 Insbesondere Ollone, Ct d’, et al.: Les langues des peuples non chinois de la Chine. Paris,

Leroux, 1910. OLLONE, Ct d’, DE GUEBRIANT, Mgr de: Écritures des peuples non chinois de

la Chine. Paris, Leroux, 1910.

2 DE GONCOURT, Edmond: Hokousai, l’art japonais au XVIIIe siècle. Paris, Flammarion,
1889. DE GONCOURT, Edmond: Outamaro, l’art japonais au XVIIIe siècle. Paris,
Flammarion, 1891.

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 631

Bibliographie jetzt viel lernen! So erfahre ich zum Beispiel über die sog.
Jadebücher einiges, das ich gar nicht wusste. Gut so.

Übrigens: Über die wenigen Bücher, die Walravens nicht selber in der

Hand gehalten hat, gibt er keinen Kommentar, sondern bloss die ehrliche Angabe:

“Nicht gesehen”.

Eindrücklich sind meistens auch die Qualität und der hohe Informationsgehalt

der Einführungen zu den einzelnen Kapiteln und Unterkapiteln. Auch da

gibt es viel zu lernen. Für uns Schweizer besonders erfreulich ist die Anführung
der fast vollständigen Bibliographie des Jan Tschichold und insbesondere seiner
beim Holbein Verlag in Basel veröffentlichten Bücher. Tschichold hat auf dem
Gebiet der asiatischen Farbdrucke ein gewaltiges Werk zuwege gebracht, und es

freut mich sehr, dass dieses Werk in der Bibliographie von Walravens so gründlich

zur Darstellung kommt siehe die Nummern 169, 171, 358, 361, 362, 386,
482, 648, 721, 973–975, 1003, 1005–1007, 1009, 1010, 1014, 1015, 1021, 1022,
1042, 1044, 1071, 1098, 1101, 1104, 1111, 1112, 1113, 1117, 1832, 2126,
21279).

Ich erwähnte weiter oben die “lehrreichen Abbildungen”, die Walravens in
sein Buch integriert hat S. 647–690). Ich habe nämlich noch nie eine so gelungene

Auswahl von typischen Erzeugnissen der asiatischen Druckkunst und
insbesondere der chinesischen und der japanischen gesehen. Hat man diese

Sammlung durchgeblättert, so weiss man nicht nur, wie eine chinesische Buchseite

organisiert ist Bild 1), sondern man hat auch einen wunderbaren Überblick
über Stile, Typen, Schriften, Illustrationen, Umschläge, Titelblätter usw. usf.
gewonnen. Schade nur, dass die Banknote auf S. 667 seitenverkehrt gedruckt ist.
Mit diesem kleinen Fauxpas komme ich zum leidigen Problem der kleinen Fehler,

die sich heute viel öfter als in der Vergangenheit selbst in guten und schönen

Büchern einnisten. Ich weiss, es ist heutzutage viel schwieriger als früher, sich

zu konzentrieren, aber man sollte es trotzdem versuchen. Es ist schade, dass

etwa auf S. 355 “ezu können” statt “zu können”, dass bei Nr. 663 “conquètes”
statt “conquêtes”, bei Nr. 1269 “anotation” statt “annotation”, bei Nr. 1425

“kuezw” statt “kurze”, bei Nr. 2046 “poétes” statt “poètes” steht. In einem so

grossen Buch von 847 Seiten Umfang sind das nicht so viele Fehler. Andererseits

ist das Buch nicht billig obwohl nach meinem Dafürhalten jeden Cent
seines Preises wert), also sollte man Perfektion anstreben. Ein frommer
Wunsch?

Jean-Pierre VOIRET

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS632

Rig-Veda. Das heilige Wissen. Erster und zweiter Liederkreis. Aus dem
vedischen Sanskrit übersetzt und herausgegeben von Michael WITZEL und Toshifumi

GOT unter Mitarbeit von Eijir D YAMA und Mislav JE I Frankfurt am

Main / Leipzig: Verlag der Weltreligionen im Insel Verlag, 2007. ISBN 978-3-
458-70001-2. 887 S.

Erfreulicherweise widmen sich nach längerer Pause nicht wenige Indologen in
zunehmendem Maße wieder der gveda-Forschung. Die hier vorgestellte
Publikation setzt sich das anspruchsvolle Ziel, an die Stelle der berühmten, für die

Arbeit mehrerer Generationen grundlegenden Übersetzung von K.F. Geldner in
den Harvard Oriental Series 33–36 eine neue Gesamtübersetzung des V treten

zu lassen. Sie ist auf vier Bände berechnet; den vierten Band soll ein Nachwort
beschließen, das die Ergebnisse der Übersetzung und die im Lauf der Arbeit
gesammelten Erfahrungen zusammenfassen soll. Der erste, hier zu besprechende

Band umfasst die Ma alas I und II. Im einzelnen übersetzten Michael Witzel
Harvard University) I, 1–50; Eijir D yama Universität Osaka) I, 51–93 und

II, 36–43; Toshifumi Got T hoku-Universität) I, 94–191 und II, 35; Mislav
Je i II, 1–34.

Es würde hier viel zu weit führen, die Übersetzung im Einzelnen zu besprechen;

zudem bieten die Namen der Bearbeiter die Gewähr für eine hochqualifizierte

Arbeit. Selbstverständlich kann man aus einem Text von der Art des V
auch heute noch verschiedenartige Deutungen gewinnen. Die Autoren haben für
ihre translatorische Arbeit Richtlinien aufgestellt, denen man durchaus beipflichten

kann. So bieten sie gekennzeichnete) Ergänzungen zu den oft elliptischen
Texten. Gegenüber Heinrich Lüders und Paul Thieme vertreten sie die Meinung,
dass die Übersetzung eines Wortes auch innerhalb eines engen Textbereichs

variieren kann. Anders als Geldner verzichten sie auf eine altertümelnde Wortwahl

und sind mit Recht bemüht, die Wortfolge des Originals tunlichst
nachzuvollziehen. Aufgefallen sind etwa die folgenden Stellen. I, 179, 6: hier sieht

Got in den ubhaú vár au “Gedeihen beiderlei Art”; er folgt darin Geldner, der
aber auch eine andere – und sicher die richtige – Möglichkeit sieht, nämlich dass

var a eine soziale Gruppe natürlich nicht Kaste, wie Geldner hat) bedeutet, ist
doch Agastya als i ein Brahmane, während Lop mudr eine k atriya-Tochter

ist. In II, 12, 3 erzeugt Indra zwischen zwei Steinen sicherlich nicht Agni,
sondern reales Feuer. Strittig ist auch in II, 38, 1 das v tíhotra. Nach Meinung von

D yama gewährt Savit demjenigen Heil, “der das hotar-Amt befolgt”. Ein Amt
zu befolgen, ist eine ungebräuchliche Formulierung. Die Version von Grassmann

“zum Opfermahl einladend” oder auch die von Geldner “opfereifrig”

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 633

scheinen besser zu passen. Doch wird über diese und viele andere V-Stellen
ein letztes Wort wohl nie gesprochen werden können. Was aber unbedingt
hervorgehoben und gelobt zu werden verdient, ist der Umstand, dass – entgegen der

herrschenden Anglomanie und vielleicht auch der Meinung mancher Fachkollegen

– die Übersetzung in die deutsche Sprache erfolgte. Nur so wurde die

Vergleichsmöglichkeit mit der bisherigen Standard-Übersetzung von Geldner

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635

gewährleistet.
Auf die eigentliche Übersetzung der Ma alas I und II folgt ein 400 Seiten

starker Kommentar. Geldner hatte die Erläuterungen leserfreundlich in Fußnoten
gesetzt. Dies verbot sich hier jedoch wegen des wesentlich größeren Umfangs
des Kommentars. Dieser behandelt, wie S. 482 aufgelistet wird, zu jeder Hymne
die Positionen von Oldenberg, Geldner, Renou und anderen Vorgängern und
selbstverständlich auch die eigenen Standpunkte. Aufgeführt werden ferner der

Dichter, das Metrum, die Gottheit, bisherige Übersetzungen und relevante Titel
aus der Sekundärliteratur. Eingeleitet wird der Kommentar durch allgemeine
Betrachtungen, die wegen der Klarheit ihres Stils und der Redundanzlosigkeit
ihrer Aussagen auch dem Nichtvedisten viel bieten. Die Autoren beginnen mit
einer Analyse des Begriffs “Rig-Veda” und äußern sich dann über die Region
und die Zeit seiner Entstehung. Sie stellen fest, dass das Werk bronzezeitlich
und überwiegend jünger als 1450 v. Chr. ist. Die Zeitspanne seiner Entstehung

wird auf nur etwa fünf Generationen veranschlagt. Gern hätte man sich diese

anregenden Betrachtungen zur Chronologie noch ausführlicher gewünscht. Im
Rahmen der Abschnitte über das geographische Milieu ist die Identifizierung der

in V X, 75 erwähnten 18 Flüsse beachtenswert. Die Schilderung der Siedlungsformen

ergibt ein lebendiges Bild, auch wenn der Begriff púr nicht erwähnt
wird. Hinsichtlich der gesellschaftlich-historischen Situation nehmen die
Zehnkönigsschlacht und die Bharatas eine dominierende Rolle ein. Dass die ryas

drei Klassen so wird var a hier übersetzt) gebildet hätten S. 435), ist ein
unzutreffender Modernismus; einstweilen muss man sich wohl mit der etwas
unscharfen Wiedergabe als “soziale Gruppen” begnügen. Im Rahmen der
Archäologie wird die allmähliche “Vedisierung” des Panjabs eindrucksvoll
dargestellt S. 439). Im Abschnitt über die Gliederung des V wird die Bedeutung

der Faktoren Dichter, Gottheit und Metrum für die Positionierung in den
Familienbüchern gebührend hervorgehoben. Die Betrachtungen über gvedische Dichter

und ihre Kunst bieten – neben einer vorzüglichen Erklärung des Begriffs tá
– einen Einblick in die so unterschiedliche Qualität des damaligen dichterischen
Schaffens. Die Ausführungen zur Mythologie beschränken sich verständlicherweise

auf die wichtigsten Gottheiten. Als Heimat des Indra und des Soma wird



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS634

das südliche Zentralasien ermittelt. Festgestellt wird, dass die vielen Gottheiten
des V kaum ein in sich geschlossenes System bilden S. 455). Nach einem

kurzen Blick auf die Kosmologie wird auf das Ritual und hier besonders auf das

Somaopfer eingegangen. Von großem Interesse sind die Betrachtungen zur
Wirkungsgeschichte des V, die viel tiefer geht, als gemeinhin angenommen wird.
Hier kann nur auf ganz wenige Punkte hingewiesen werden: Gebrauch der
gvedischen Mantras besonders im Yajurveda und in den Br hma as, Bedeutung des

V für Y ska, P ini und S ya a, Verwendung des Pur ravas-Urva -Stoffes

u.a. im Vikramorva ya, der Übergang der Anu ubh in den loka und des yajña

in die p j Gegenüber der einheimischen Tradition zu kurz kommt dagegen die
Wirkungsgeschichte des V im Westen.

Dem Verzeichnis der benutzten Ausgaben folgen Bemerkungen zur
Textüberlieferung, die bekanntlich hier wesentlich günstiger als etwa in der Sinologie
oder der Bibelwissenschaft ist. Ein in den Text eingeschalteter Bildteil hätte

besser an den Schluss des Bandes gepasst. Neben den Abbildungen von
vedischen Opfergeräten enthält er dankenswerterweise Porträts hervorragender
Vedaforscher: Hermann Grassmann 1809–1877), Max Müller 1823–1900),

Hermann Oldenberg 1854–1920), Karl Friedrich Geldner 1852–1929).
Bemerkenswert ist, dass fast alle Bilder anderen Quellen entstammen, als sie von W.
Rau in seinem Bildwerk von 135 deutschen Indologen Band 23 der Glasenapp-

Stiftung, Wiesbaden 1982) verwendet wurden. Die Skizze einer vedischen
Opferstätte hätte man sich allerdings etwas detaillierter gewünscht. Ein nach dem
lateinischen Alphabet angelegtes Glossar bringt – trotz einiger unten genannten

Einschränkungen – erwünschte Informationen, so über den ausführlich diskutierten

Terminus vájra. Benutzerfreundlich ist auch das Verzeichnis grammatikalischer

und rhetorischer Begriffe.
Die Anführung von Titeln aus der Sekundärliteratur wird sicherlich und

nicht nur hier) ein Streitpunkt bleiben. Einige Werke vermisst man allerdings
wirklich, etwa die Bibliographie védique von L. Renou, die Vedic Bibliography
von R.N. Dandekar, das Dictionary of the Vedic Rituals von Chitrabhanu Sen

Delhi 1978), die Geschichte der Sanskrit-Philologie und Indischen Altertumskunde

von E. Windisch. Auch die Studien des Rez. über den sa sava und die

dak i beide in Das altindische Opfer, Wichtrach 2000) sowie über Die
altindische Metrik Internet-Fassung Wichtrach 2000) hätten berücksichtigt werden
können. Nützlich sind dagegen eine Konkordanz von V I und II zu den Bänden

I bis XVII der Études védiques et p inéennes von L. Renou und die Hinweise
zu Transliteration und Aussprache.

AS/EA LXII• 2•2008, S. 607–635



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 635

Druck, Bindung und Papier sind erstklassig, Druckfehler daher extrem
selten. Anzumerken bleibt lediglich, dass in der Skizze der Opferstätte der Name
des eigentlichen Opferfeuers havan ya lauten muss. Nicht auf einem Druckfehler,

sondern auf einem Irrtum beruht die auf dem Titelblatt zu findende Bemerkung,

die Übersetzung sei aus dem vedischen Sanskrit erfolgt. Dies wäre ein

Widerspruch in sich; natürlich handelt es sich um eine Übersetzung aus dem
Vedischen.

So sehr man die insgesamt hervorragende und von immensem Fleiß
zeugende Leistung der Autoren würdigt, ja bewundert, lässt sich folgende Überlegung

doch nicht ganz von der Hand weisen. Gegenwärtig ist mit RIVELEX aus

der Feder von Thomas Krisch und Mitarbeitern ein neues gveda-Lexikon im
Entstehen. Band I enthält die mit a- beginnenden Lemmata Graz 2006, besprochen

vom Rez. in der Orientalistischen Literaturzeitung 102, 4–5, Sp. 565–568,
Berlin 2007). RIVELEX will ebenso an die Stelle von Grassmann treten wie das

hier besprochene Werk an die Stelle von Geldner. Vergleicht man nun das oben

genannte Glossar mit Begriffen aus RIVELEX, etwa bei ádhrigu, ágohya und

á giras, so wird man nicht ganz unwesentliche Unterschiede feststellen. Witzel
und seine Mitarbeiter erwähnen RIVELEX zwar im Literaturverzeichnis, mussten

sich aber begreiflicherweise weitgehend auf Grassmann stützen. Es erhebt
sich also die einfache Frage: Hätten die Autoren der neuen V-Übersetzung die
Vollendung des RIVELEX abwarten sollen? Das hätte natürlich noch ein Lustrum,

wenn nicht Dezennium, in Anspruch genommen. Doch auch so haben Witzel,

Got D yama und Je i eine ausgezeichnete Arbeit geleistet, die einen

Markstein in der Vedaforschung setzt und für die ihnen die Fachwelt zu größtem
Dank verpflichtet ist. Dem so verheißungsvoll begonnenen Werk wünscht man
daher eine erfolgreiche Vollendung. Und vielleicht kann man doch die Kräfte
bündeln und das eine oder andere Problem in Kooperation mit dem RIVELEXTeam

AS/EA LXII•2•2008, S. 607–635

beraten und gemeinsam einer Lösung zuführen.

Klaus MYLIUS, Frankfurt am Main




	Buchbesprechungen = Comptes rendus = Reviews

