
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN – COMPTES RENDUS – REVIEWS

Junko ANDO / Irmela HIJIYA-KIRSCHNEREIT / Matthias HOOP: Japanische
Literatur im Spiegel deutscher Rezensionen. München: Judicium Verlag GmbH,
2006. ISBN 3-89129-401-8.

Im Rahmen bibliographischer Arbeiten aus dem Deutschen Institut für Japanstudien

präsentieren Junko Ando, Irmela Hijiya-Kirschnereit und Matthias Hoop
einen über achthundertseitigen Band mit dem Titel Japanische Literatur im
Spiegel Deutscher Rezensionen.

Das Inhaltsverzeichnis beginnt mit dem Vorwort, danach die Stichworte
Kulturkontakte, Auswahl der Texte, Recherchen, Form der Texte, Kontexte;
anschliessend die editorischen Hinweise.

Die Rezensionen sind geordnet nach 1. Prosa. 2. Sammelwerke und
Herausgegebene Werke. 3. Lyrik. 4. Rezensionen zu Werken mehrerer Autoren. 5.
Register. Die Übersicht über die japanischen Autoren gibt Auskunft über die
jeweils rezensierten Werke, wobei bei einigen auch Sammelrezensionen aufgelistet

sind. Zu Sammelwerken zählen u.a. “Japanische Volksmärchen” oder auch

“Geisha. Vom Leben jenseits der Weidenbrücke”. Unter “Lyrik” findet sich zu
Beginn “Auf schmalem Pfade durchs Hinterland”, zum Schluss “Shômon II”
d.h. Haiku von Bashôs Meisterschülern. Im Zeitraum von 1968–2003 werden
442 Rezensionen aufgeführt.

Interessant ist festzustellen, von welchen Autoren es Sammelrezensionen

gibt. Dazu gehören beispielsweise Werke von Abe Kôbô, von Inoue Yasushi,
von Kawabata Yasunari, von Kôno Taeko, von Mishima Yukio, von Murakami
Haruki, von Ôe Kenzaburô, von Ogawa Yôko, von Yoshimoto Banana. Im Jahre

1968 wurde dem damals neunundsechzigjährigen Kawabata Yasunari der Nobelpreis

verliehen. Sinnvollerweise setzt an diesem Datum die vorliegende
Dokumentation von der wachsenden Wahrnehmung moderner japanische Literatur im

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

deutschsprachigen Raum ein.
Die Rezension von Irmela Hijiya-Kirschnereit des Romans “Schönheit und

Trauer” von Yasunari Kawabata beginnt folgendermassen: “Wollte man das

Werk und das ästhetische Programm [...] auf eine Formel bringen, so käme man

wohl auf zwei Kernbegriffe, die in ihrer Kombination die dichteste und zugleich
umfassende Charakterisierung darstellen: ‘Schönheit und Traurigkeit.’” – Im



448 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

Vergleich zu dieser Aussage folgendes Zitat aus der Besprechung von Kawabatas

“Handtellergeschichten” von Stephan Speicher: “In Kawabatas Technik von
Andeutung und Aussperrung finden fragile, an den Moment gebundene Lebensgänge

ihren Ausdruck. Das schafft dem Leser ungewöhnlich weiten Raum zur
Implantation seiner eigenen Gedanken und Lebenserfahrungen – und damit auch

zum Missverständnis.” – Und an anderer Stelle äussert sich der Übersetzer Siegfried

Schaarschmidt: “Es sind witzige Farcen, expressionistische Prosagedichte,

irreale Traumsequenzen und Notationen nur vorgeblich zufälliger Alltäglichkeiten.”

Mit dem vorliegenden, sehr unfangreichen Band kann man sich auf die
unterschiedlichste Art befassen. Zum Einstieg eignen sich zumeist die Sammelrezensionen

etwa zu Abe Kôbô, wo Albrecht Köpfer über den Roman “Der
Schachtelmann” 1992) schreibt: “Der Titelheld ist namenlos [...] Er verlässt

seinen Beruf, seine Wohnung, seinen Freundeskreis, ja selbst seine Kleidung
und tauscht sie gegen ein Leben in der Schachtel ein. [...] Nur durch ein Guckloch

[...] beobachtet er die Welt, ohne selbst gesehen zu werden, und hält sie –

und sich selber in seinen Aufzeichnungen fest.” – Klöpfer weist ebenfalls auf
den von Oskar Benl übersetzten Roman hin “Das Gesicht des Anderen” und

zitiert daraus: “Klar ist lediglich, dass ich einsam und isoliert bin, dass ich nur
noch als Wüstling leben kann.” Der Rezensent postuliert: “Kôbô Abes Romane

haben mit einem exotischen und fremden Japan nichts zu tun. Sie haben die
Identitätskrise des gottverlassenen modernen Menschen zum Thema, und sie

reihen sich damit wie selbstverständlich in den Kanon der westlichen Literatur
des 20. Jahrhunderts ein.”

Marion Löhndorf erinnert in ihrer Besprechung von vier Romanen, dass

sich Abe Kôbô früh für den Surrealismus interessierte, ebenfalls für Dostojewski,

Sartre, Nietzsche, Heidegger, Jaspers und vor allem für Kafka. Ob wohl Abe
Kôbô den Ruf als internationaler Schriftsteller anstrebte, fragt sich die
Rezensentin zwischendurch und schliesst ab mit der Behauptung: “Abe Kôbô
hat daran gearbeitet, im Labyrinth des eigenen Werkes zu verschwinden”.

Sammelrezensionen verlocken die meisten Leser zur Lektüre in der
Meinung, darin vielseitige Interpretationen zu finden. Zu Ôe Kenzaburô, dem zweiten

Nobelpreistäger, der schon 1964 mit dem Akutagawa-Preis geehrt worden
war, gibt es vier Sammelrezensionen 1. 1994, 2., 3., 4. 1995).

Ralph-Rainer Wuthenow erarbeitet aufgrund der beiden 1994 erschienen

Romane “Der kluge Regenbaum” und “Der stumme Schrei” ein Porträt des
genialen Schriftstellers. Zur Geschichte “Der kluge Regenbaum” merkt er an: “Es

sind recht sonderbare Sachen, die hier erzählt werden und die dem Leser den

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 449

Boden auf unmerkliche Weise unter den Füssen fortziehen.” Und Wuthenow
schliesst mit der treffenden Charakterisierung: “Spuren mythischer Vergangenheit

und die Schwankungen des modernen Bewusstseins verbinden sich in den

besten Arbeiten von Ôe Kenzaburô auf eigentümliche und unwiederholbare
Weise. Seine Tradition ist eine japanische, natürlich, aber auch eine westliche.
Darin ist er ein moderner japanischer Schriftsteller und sein Weltruhm alles
andere als Zufall.”

Im Jahre danach 1995 formuliert der Rezensent Hubert Spiegel aufgrund
derselben Werke wie Ralph-Rainer Wuthenow, Ôe sei ein Repräsentant seiner
Generation und nehme später in der japanischen Literatur eine Stellung ein “wie
sie bei uns Heinrich Böll oder Günter Grass zukam.” – Überraschend vergleicht
Hubert Spiegel Ôe mit Jean Jacques Rousseau (“Confessions” und “Emile”).

In der dritten Sammelrezension lesen wir von Ludger Lütkehaus bezüglich
des Romans “Eine persönliche Erfahrung”: “Der Nobelpreisträger Ôe ist der

Behindertenpoet der Weltliteratur.” – Stephan Wackwitz bespricht vier Texte
von Ôe und hält zu Beginn fest: “Viel biedere Kolportage, einige grosse Epen:
Über Schwächen und Stärken des japanischen Nobelpreisträgers Kenzaburô Ôe.

Ein Lektürebericht”. Und Wackewitz vertritt die Meinung, dass die eklatanten
Qualitätsschwankungen in der Abwesenheit einer funktionierenden Literaturkritik

in Japan gründe.
Vom japanischen Erzählstar, wie Ludger Lütkehaus Marukami Haruki

nennt, gibt es acht Sammelrezensionen, was fraglos ein Indiz für seine Popularität

ist. Ein kurzer Blick über die Werke zeigt, wie oft gewisse Titel wiederkehren.

Wie etwa: “Der Elephant verschwindet” oder “Mister Aufziehvogel”,
“Gefährliche Geliebte” oder “Hard-boiled Wonderland und das Ende der Welt”
und ähnliche, die Neugier weckende Formulierungen. Gemäss Ludger Lütkehaus

hat Ôe dem Kollegen vorgeworfen, dass er sich widerstandslos der
kommerzialisierten Populärkultur unterworfen habe, um “seine innere imaginäre
Welt aus sich herauszuspinnen, als lausche er einer Hintergrundmusik.”

Über das Schaffen von Murakami Haruki vermerkt Marianne Wellershoff,
seine Romane seien ein Marathonlauf durch eine Welt, die ihm täglich befremdlicher

vorkommt. – Und Sibylle Berg schreibt von Murakami Haruki bei ihrem
Besuch in Tôkyô über den Eindruck ihrer Lektüre des im Jahre 2000 erschienen

Buches “Gefährliche Geliebte”. Sie sinniert: “Dies ist ein kleines, leises Musikstück,

das man in der Dämmerung hört und an das man sich immer erinnert,
wenn man friert oder glaubt, allein auf der Welt zu sein, und dann friert man ein
bisschen weniger und lächelt, weil man sich albern vorkommt in seiner egoistischen

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

Melancholie.”



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS450

Die neun Sammelrezensionen locken den Leser, sich den einzelnen
Besprechungen zuzuwenden wie zum Beispiel dem Roman von Yasunari Kawabata

“Schönheit und Trauer”. Die Rezensentin Irmela Hijiya-Kirschnereit legt dar,

dass die beiden Schlüsselworte sowohl für den Schriftsteller wie auch im weitesten

Sinn für die japanische Kultur gelten. Die Liebesgeschichte spielt in “in
einem exquisit durchstilisierten Ambiente an den berühmtesten Schauplätzen, die
das traditionelle Japan dem Kunst- und Naturliebhaber zu bieten hat.” [...] “
Kawabata blendet die profane Wirklichkeit effektvoll aus.” Hijiya weist abschliessend

jedoch auf Unstimmigkeiten in der Handlungsführung hin und legt dar, wie
prägnant die kurzen Prosaskizzen sind, worin sich die “vielschichtige, sehr sinnlich

orientierte Wahrnehmung in Bildern von grosser Poesie verdichtet.” “
Handtellererzählungen” betitelt sie der Autor. Die Rezensentin erinnert sich während

der Beschäftigung mit den lyrisch gefärbten Kurztexten an den Roman der

Schriftstellerin Enchi Fumiko: “Die Dichterin und die Masken” dt. 1984). Beide
Autoren zählen ihrer Meinung nach zur literarischen Moderne des Landes und

bemühen sich um eine Synthese zwischen japanischer und europäischer
Erzähltradition.

Die Japanologin und bekannte Übersetzerin Barbara Yoshida-Krafft
verweist in ihrer Charakterisierung von Enchi Fumikos Schaffen auf die eklatante

Verwandtschaft mit den Prinzipien des Kabuki-Theaters. Der Roman “Die
Wartejahre” sei gleichsam durchtränkt mit Kabuki-Farbe.

Siebenundfünfzig Autoren aus neuer Zeit werden vorgestellt, einzige
Ausnahme ist das schön gestaltete Bändchen des japanischen Mönchs Kano no
Chômei: “Aufzeichnungen aus meiner Hütte”. Der Rezensent Ludger Lütkehaus
nennt die Aufzeichnungen ein apokalyptisches Bild, das Kamo no Chômei
1155–1216) vom Japan seiner Zeit wiedergibt. Und er stellt die rhetorische

Frage: “Wie stehen Ästhetik und Kontemplation prinzipiell zueinander? Kann
auch die Kunst ein Heilsweg sein?” – Der Rezensent Bert Rebhandl zitiert den

Autor der “Aufzeichnungen”: “In den etwa vierzig Jahren, seit ich begann, den

Grund der Dinge zu erkennen, habe ich so manche Merkwürdigkeit gesehen.”

Erst die Übersetzerin Nicola Liscutin und Verfasserin des Nachworts vermittelt
dem Rezensenten den eigentlichen Gehalt des Werkes, wozu er persönlich nicht
den Zugang gehabt hätte.

Unter Abschnitt 2 sind geordnet Sammelwerke und Herausgegebene Werke.

“Liebesgeschichten aus Nippon”. Im Speziellen “Der Kirschblütenzweig –

Japanische Erzählungen aus tausend Jahren”. Da spöttelt Ralph-Rainer Wuthenow:

[...] pikante erotische Details sind fast gar nicht zu verzeichnen, die
Lüsternheit kommt lesend nicht auf ihre Kosten, der Voyeur kann seine Augen

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 451

schliessen.” Der Rezensent beginnt mit einer Pointe, eröffnet damit einen weiten
Horizont vom Genji Monogatari bis zu Yasunari Kawabata. Zusammenfassend
hält Wuthenow fest, die Lesefreude, die westliche Leser an diesen Texten, die
sie vielleicht erst entwickeln müssen, können dabei sehr viel lernen, nämlich die
typische japanische Diskretion im zwischenmenschlichen Verhalten.

“Die Zauberschale. Erzählungen vom Leben japanischer Damen, Mönchen,
Herren und Knechten” übersetzt von Nelly und Wolfram Naumann ist ein
Sammelwerk, das von K. H. Kramberg sehr subjektiv besprochen wird. Da schreibt
er: “Zu den allerfrühsten, noch in chinesischen Schriftzeichen tradierten Stoffen
[...] findet meine okzidentale Wenigkeit nur schwer einen innern Zugang.”

Essays und Skizzen der japanischen Gegenwart “Blüten im Wind”
herausgegeben und übersetzt von Barbara Yoshida-Krafft rezensiert Oskar Pfenninger
und weist darauf hin, dass dieser Band eine Lücke füllt in der deutschsprachigen
Japan-Literatur. Der fundierten Einführung der Herausgeberin entnimmt
Pfenninger, dass der Essay schon seit tausend Jahren gepflegt wird; noch heute werde
die Qualität eines Schriftstellers an seinen Essays gemessen. Und abschliessend

zitiert er Barbara Yoshida: “Vielleicht muss sich der europäische Leser an die
schlichte, gewaltlose, durchsichtige Sprache erst gewöhnen, ehe sie seine
Sympathie erweckt.”

Unter Abschnitt 2 findet sich auch das von Michael Stein übertragene Werk

“Geisha / Vom Leben jenseits der Weidenbrücke”. Der Rezensent Ludwig Harig
überschreibt seinen Artikel “Geschichten aus dem wahren Leben der Geisha”
mit dem Titel “Vögel im Käfig”. Damit bringt er gleichsam die beiden
Erzählungen von Narushime Ryûhoku “Neue Notizen aus Yamagibashi” und von
Masuda Sayo “Geisha – ein Lebensbericht” unter einen Hut. Narushime Ryûhoku

verfasste seinen dokumentarischen Text im vergangenen Jahrhundert, und
1955 erscheint der Lebensbericht von Masuda Sayo. Der Samurai-Spross aus

dem letzten Jahrhundert “erzählt die Geschichte eines in allen erotischen
Raffinessen bewanderten Schwärmers und Geniessers.” Ludwig Harig bemerkt dazu,
dass jede Form des Sexualverkehrs legitim gewesen sei; denn ein religiös
motivierter Jungfräulichkeitskult war im alten Japan nahezu unbekannt. – Die heute

über siebzig Jahre alte Masuda Sayo schreibt in ihrer Autobiografie: “Niemand
prostituiert sich aus Spass” und an anderer Stelle: “Der Stolz der Geisha ist nicht
mal soviel wert wie zerschliessene Strohsandalen.” Der Rezensent Harig ist
erschüttert von den geschilderten Lebenswirklichkeiten und kann nur sagen: “Alles

ist richtig, alles ist falsch, wenn man das Seine für richtig und das des andern

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

für falsch hält.”



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS452

Lyrik – Abschnitt 3 listet sechzehn Titel auf beginnend mit “Auf schmalen

Pfaden durchs Hinterland” bis zu “Shômon II” – Geza S. Dombrady ist der
Übersetzer von Matsuo Bashô. “Auf schmalen Pfaden durchs Hinterland”. R. R.
Wuthenow überschreibt den Titel mit “Kostbar”. und erörtert, dass dies kein
Journal in unserem Sinne sei, dass es persönlicher Empfindung nur wenig Raum
gebe, berühmte Orte und Menschen oft nur knapp erwähne.

Jürgen Berndt ist Übersetzer und Herausgeber der Anthologie “Als wär’s
des Mondes letztes Licht am frühen Morgen” – 100 Gedichte von 100 Dichtern
aus Japan. Der Band enthält Tanka aus dem 7. bis 13. Jahrhundert verfasst von
Kaisern, Mönchen, Höflingen darunter auch Frauen, die sei alters zu den
Dichtergrössen Japans zählen. Die Rezensentin Hijiya erinnert daran, dass die
Meisterschaft japanischer Dichter sich in der geschickten Handhabung vorgefundener
Formen zeige, die sogar bis in die Gegenwart weiterlebe. In diesen Gedichten

manifestieren sich Stimmungen und Bilder, feste Sprachmuster und Anspielungen,

die den literarischen Geschmack und das ästhetische Empfinden, ja die
Naturwahrnehmung der Japaner bis heute präge.

Wer sich einen Eindruck von japanischer Lyrik der letzten vierzig Jahre

verschaffen will, greift zu dem Bande “Mensch auf der Brücke”, Zeitgenössische

Lyrik aus Japan. Ediert von Eduard Klopfenstein und Cornelius Ouwehand.
Der Rezensent Giovanni Bandini warnt den Leser: “Täusche dich nicht! /
Modernisten und Kommunisten / Zeitgenössische Lyrik aus Japan!” – Das Neue ist
die Verwendung der Alltagssprache und das Einbeziehen bisher nicht poesiefähiger

Themen durch eine kritische, ja pessimistische Grundhaltung der Dichter
gegenüber der Welt. Zur Erläuterung zitiert der Rezensent den Poeten Tamura
Ryûichi: “Meine ja nicht, mit Gedichten Ruhe in die Herzen der Menschen auf
dieser Erde / zu tragen mit Gedichten Menschen zu formen / [...] / unter welchen
Bedingungen / zu welcher Zeit unter welchen Umständen auch immer / ein
Gedicht ist nie ein Mittel / du! täusche dich nicht!”

Die Lyrik-Dokumentation schliesst ab mit “Shomon II”: Haiku von Bashôs

Meisterschülern Jôsô, Izen, Bonchô, Kyoriku, Sampû, Shikô, Yaba. Herausgegeben

und übersetzt von Ekkehard May. – Der Rezensent Köster Thomas
beginnt wie folgt: “Weiss der Atem der Spieler”. [...] Der japanische Lyriker
Matsuo Munefusa, genannt Bashô 1644–1694) war der unumstrittene
Grossmeister des Haiku. – Die Formulierung “Weiss der Atem der Spieler” ist ein

Vers aus dem Haiku des Meisterschülers von Bashô namens Takari Kikaku:

“Nächtlicher Göttertanz / Weiss der Atem der Spieler / Hinter den Masken” Es

ist dies ein Votivvers für den Sumiyoshi-Schrein, der eine winterliche Kulthandlung

im Schein eines Holzfeuers aufflackern lässt. Thomas Köster merkt aner-

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 453

kennend an, dass Ekkehard May “jeder zarten Haiku-Pflanze eine ausführliche
Erläuterung zur Seite stellt.”

Der 4. Abschnitt vereinigt Rezensionen zu Werken mehrerer Autoren.
Helmut Martin bespricht Mori Ôgai: “Im Umbau” 1989); Shimazaki Tôson:

“Ausgestossen” 1989); Eduard Klopfenstein / Cornelius Ouwehand Hrsg.):

“Mensch auf der Brücke” 1989); Nishida Kitarô: “Über das Gute. Eine Philosophie

der reinen Erfahrung” 1989) – “Nun kehren Goethe und Hegel aus Japan

zurück”. Dies der Titel der Rezension von Helmut Martin. Anschliessend: “
Anmerkungen zum Start der ‘Japanischen Bibliothek’ im Insel Verlag”. Helmut
Martin äussert sich höchst positiv: “Von Japan kennen wir zumeist die umstrittenen

Auto-Importe, ein bisschen Ikebana und die Heldentaten der Samurai
sic!). Wenn es hochkommt, träumen wir von Madame Butterfly oder von der

stillen Blütenpracht der Farbholzschnitte. Solchen Klischees möchte jetzt eine
Buchreihe entgegenwirken, die sich der Prosa, der Lyrik und der Philosophie
dieses fernöstlichen Landes widmet.” Martin erwähnt Wolfgang Schamoni, den

Spezialisten für Mori Ôgai, den Ostberliner Japanologen Jürgen Berndt als genialen

Übersetzer; im geistesgeschichtlich-philosophischen Bereich nennt er Peter

Pörtner und Klaus Kracht; zum Schluss macht er aufmerksam auf ausgewiesene

Kenner der japanischen Gegenwartslyrik, nämlich E. Klopfenstein / Cornelius
Ouwehand mit ihrer Schweizergruppe.

Das Diktum von Helmut Martin: “Nun kehren Goethe und Hegel aus Japan

zurück” verleitet dazu, anstelle von Japan den allgemeinen Begriff Orient zu
setzen, und schon tönen die magischen Verse: “Gottes ist der Orient! / Gottes ist
der Okzident! / Nord- und südliches Gelände / Ruht im Frieden seiner Hände.”
Und aus dem Nachlass zum “West-Ôstlichen Divan” die zwei Strophen: “Wer
sich selbst und andre kennt / Wird auch hier erkennen: / Orient und Okzident /
Sind nicht mehr zu trennen. // Sinnig zwischen beiden Welten / Sich zu wiegen
lass ich gelten; / Also zwischen Ost- und Westen / Sich bewegen, sei’s zum
Besten!” – Und in Gedanken können wir uns in Kamo no Chômeis Hütte versetzen,

wo es heisst:: “Im Frühjahr blicke ich auf Wogen von Glyzinien. Violetten Wolken

gleich erstrahlen sie im Westen. Im Sommer lausche ich dem Kuckuck, der

mir verspricht, mich auf der Strasse des Todes zu leiten. Im Herbst erfüllen die
Stimmen der Zikaden mein Ohr. Im Winter betrachte ich voller Mitgefühl den

Schnee; wie er sich anhäuft und dahinschmilzt.” Zu den “violetten Wolken”
merkt die Übersetzerin an, dass hier Amida Buddha gemeint ist, der die sterbenden

Gläubigen begrüsst. – Und der Kuckuck, so ergänzt Nicola Liscutin, gelte in
der vormodernen Literatur als Bote der Unterwelt. Voller Mitgefühl betrachtet
Kamo no Chômei den Schnee, und das Dahinschmelzen und zieht den Vergleich

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



454 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

“mit dem Vergehen, die der Mensch in seiner Verblendung begeht und die durch
Busse wieder schwinden.”

Die Gedanken des japanischen Eremiten aus dem frühen 13. Jahrhundert
veranschaulichen Goethes Worte: Orient und Okzident sind nicht mehr zu trennen.

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

Elise GUIGNARD

CHAN Hing-ho: Inventaire analytique et critique du conte chinois en langue
vulgaire. Tome cinquième. Paris: Collège de France, Institut des Hautes Etudes

Chinoises, 2006. Mémoires de l’Institut des Hautes Etudes Chinoises; vol. VIII-
5). ISBN 2-85757-067-8. 320 pp.

Der vorliegende Band ist der fünfte Teil des Grossprojekts einer systematischen

Bestandesaufnahme der Gattung der vernakulären Erzählung oder Novelle chin.
huaben é! Das betreffende Projekt wurde in den siebziger Jahren von André
Levy initiiert und wird mittlerweile von seinen jüngeren Kollegen und Schülern

fortgesetzt. Die “Inventarisierung” beschränkt sich keineswegs auf die
Bibliographie und die Quellenforschung, wie man sie aus einschlägigen chinesischen

Übersichtswerken zu dieser Textgattung kennt,1 sondern umfasst für jeden
Einzeltext neben einer detaillierten Inhaltsangabe einen Anhang mit einer Reihe von
systematisch erhobenen Daten insbesondere zur Textlänge und textlichen
Besonderheiten z.B. Vers- und Parallelprosapassagen), zu den Figurentypen und

den sozialen Milieus der Handlung, zu den Themen und den vorkommenden
Motiven bzw. Motivtypen sowie zur historischen und geographischen Einbettung

der Handlung einschliesslich Hinweisen auf allfällige Anachronismen oder

andere Unstimmigkeiten. Obwohl an diesem Projekt zahlreiche Forscher
mitgearbeitet haben, konnte in den bisher vorliegenden Bänden eine erfreuliche
formale Homogenität gewahrt werden. Durchwegs vorzüglich in allen bisherigen
Bänden einschliesslich des vorliegenden fünften ist die bibliographische
Aufarbeitung. Nicht nur bestehende Übersetzungen sondern auch Forschungsarbeiten

in den Sprachen Chinesisch, Japanisch, Französisch, Englisch und auch Deutsch
werden nachgewiesen. Zuverlässig und gründlich ist aber vor allem die französische

und englische Fachliteratur nachgewiesen, während etwa die chinesische

1 Siehe z.B. HU, 1980 oder CHEN, 2001.



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 455

Forschung auch im fünften Band nur bis Anfang der neunziger Jahre dokumentiert

ist.
Die bisherigen vier Bände folgten prinzipiell dem Plan, wie er von Donald

Holzman im Vorwort zum ersten Band (“Première partie, premier volume”,
1978) entworfen wurde. Allerdings galt der darin vorgegebene Jahresrhythmus,

in welchem die Folgebände erscheinen sollten, nur für die Bände zwei (“
Première partie, deuxième volume”, 1979) und drei (“Deuxième partie, premier
volume”, 1981). Der vierte Band erschien dann ein volles Jahrzehnt später

1991) und der fünfte Band nun sogar weitere fünfzehn Jahre nach diesem. Die
Reihenfolge der Bände folgte bisher der mutmasslichen Chronologie der Texte
bzw. Sammlungen. Entsprechend widmete sich der erste Band einigen besonders

frühen Texten, deren Ursprünge möglicherweise bis in die Südliche Song zurück
reichen, sowie Gujin xiaoshuo ò~[… Alte und neue Geschichten, 1620),
dem ersten Band von Feng Menglongs ‘„Š 1574–1646) unter dem
Sammeltitel Sanyan ?â bekannter Trilogie. Der zweite Band bearbeitete dann
folgerichtig die Teile zwei und drei der Sanyan, also Jingshi tongyan A:êEî?Ô

Universale Worte zur Ermahnung der Welt, 1624) und Xingshi hengyan

Gfê ?Ô Dauerhafte Worte zur Erweckung der Welt, 1627); und der dritte
Band erschloss die zwei Folgen von Ling Mengchus  %¯ñ 1580–1644)
Sammlung Paian jingqi ¡ P. Wundersame Geschichten, bei denen man

vor Erstaunen auf den Tisch schlägt, 1628 und 1632). Damit war sozusagen der

obligatorische “Kanon” der Novelle absolviert. Die noch folgenden Bände
erlaubten ein gewisses Mass an Auswahl, zumal von vornherein keine
Vollständigkeit angestrebt wurde. Im vierten Band wurden einige im letzten
Jahrzehnt der Ming-Zeit, ca. 1635–1644, erstpublizierte Sammlungen von etwas

geringerer literaturgeschichtlicher Bedeutung wie etwa Shi dian tou Ašp
Steine nicken mit dem Kopf) und Xihu erji ë‹2ƒ Zweite Sammlung vom

Westsee) aufgenommen.
Der vorliegende fünfte Band beinhaltet nun einen wichtigen Nachtrag zu

den grossen Sammlungen der späten Ming-Zeit, also eigentlich zu den Bänden
zwei und drei. Die um 1632 erstmals gedruckte und später in Vergessenheit
geratene Sammlung Xing shi yan ÀÈâ Exemplarische Geschichten für die
Welt) wurde erst 1987 vom Herausgeber des Bandes, Chan Hing-ho Chen
Qinghao « ï selber in einer koreanischen Bibliothek wiederentdeckt und in
den neunziger Jahren der Fachwelt vorgestellt. Dieser sensationelle Fund erweiterte

in den Augen seines Entdeckers den bisherigen, aus den Sanyan und den

zwei Paian jingqi-Folgen bestehenden “Kanon”. Die Behauptung, Xing shi yan
sei mit den Sammlungen Feng Menglongs und Ling Mengchus auf eine Stufe zu

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



456 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

stellen, wird von anderer Seite allerdings skeptisch beurteilt.2 Immerhin enthält
Xing shi yan ebenfalls die quasi-kanonische Zahl von vierzig Einzeltexten von
etwa vergleichbarer Länge. Obwohl dem wiederentdeckten Exemplar das

Anfangsfaszikel fehlt, das auf dem Titelblatt, im Inhaltsverzeichnis und in den

Vorworten auch Hinweise auf die Autorschaft enthalten hätte, gilt die Autorschaft

als geklärt und wird einem Lu Renlong 3Š zugeschrieben. Da nur auf
die französische Übersetzung eines Textes aus dem Xing shi yan hingewiesen

wird, sei hier ergänzend erwähnt, dass ferner bereits seit 1997 die deutsche

Übertragung zweier weiterer Texte durch Rüdiger Breuer vorliegt.3

Die übrigen vier im vorliegenden Band “inventarisierten”
Novellensammlungen datieren aus der frühen Qing-Zeit, also den Jahrzehnten nach der
1644 beginnenden mandschurischen Eroberung Chinas, und setzen insofern das

chronologische Programm der Bandreihe fort. Zunächst ist da die Sammlung mit
dem an sich schon bemerkenswerten Titel Wusheng xi ¤"­ Lautlose
Singspiele) des brillanten und inzwischen auch von der Forschung gebührend gewürdigten

Dramatikers und Erzählers Li Yu •õ 1611–1680) zu erwähnen. Die
achtzehn Texte dieser Sammlung, die in zwei Teilen zwischen 1654 und 1656
erstpubliziert wurde, mögen zwar weniger bekannt sein als die Shier lou <2T
Zwölf Stockwerkgebäude, 1658) des gleichen Autors, laden aber nicht weniger

zum Entdecken ein. Die reichlich komplexe Editionsgeschichte der ausser als

Wusheng xi auch unter dem Titel Liancheng bi ‘ÄË Die Jadescheibe [so

wertvoll wie] eine Reihe von Städten)4 erschienenen Sammlung werden von
Pierre Kaser, einem ausgewiesenen Li Yu-Spezialisten, der diesen Buchteil
zusammen mit Rainier Lanselle bearbeitet hat, eingangs knapp aber kompetent
erläutert S. 121–126).

Die Sammlung Doupeng xianhua äpué Müssige Geschichten unter
dem Bohnenspalier) weist eine Besonderheit auf, die sie einzigartig macht in der
Gattungsgeschichte der chinesischen Novelle. Sie setzt nämlich den in der
chinesischen Erzähltradition ansonsten völlig unbekannten Kunstgriff einer
Rahmenerzählung ein: Personen aus der Dorfgesellschaft treffen sich unter dem

Bohnenspalier und erzählen einander Geschichten, die sie anschliessend kontrovers

diskutieren. Die Situation des Geschichtenerzählens zumindest durch die
Erzähler im Vordergrund – im Gegensatz zum Rahmenerzähler, der auch hier im
Hintergrund bleibt) und der Rezeptionsakt sind in dieser Textsammlung also

2 BREUER, 1997:47.

3 BREUER, 1997:53–74 XSY 4) und 75–100 XSY 13).

4 Für die historische Anspielung im Titel siehe Shiji, 5:81.2439.

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 457

unmittelbar dargestellt und dramatisiert, wodurch auch eine ausgeprägte

Vielstimmigkeit geschaffen wird. Das Leitmotiv des Bohnenspaliers mit seinen
zyklischen Veränderungen im Verlaufe der Jahreszeiten verleiht dieser
Novellensammlung einen ungewöhnlichen Grad an Integration. Rainier Lanselle,
der Bearbeiter dieses Buchteils, weist aber auf diese Besonderheiten in seiner
Einleitung leider ebensowenig hin wie auf den Artikel von Yenna Wu, in dem
dieses narrative Gerüst trefflich analysiert wurde.5 Auch die Diskussion der
Autorschaft dieser Sammlung S. 199) entspricht nicht mehr dem neueren Stand der
Forschung: Patrick Hanans damals noch eher spekulative Identifikation von
Wang Mengji Æ„s als Autor hinter dem Pseudonym Aina æØ ist inzwischen

durch Meir Shahar eingehend erhärtet worden.6

Dass in diesem Band ferner die Sammlung Yunxian xiao †ØB Das
Lachen der Unsterblichen in den Wolken) aufgenommen wurde, mag etwas überraschen,

umfasst sie doch nur gerade fünf Texte und kommt in den

Literaturgeschichten wenn überhaupt, dann nur am Rande vor. Die beträchtliche
Qualität der fünf Texte rechtfertigt die Aufnahme aber problemlos. Der unter
dem Pseudonym Tianhua Zhuren šXÌ3 schreibende Autor gilt immerhin als
der führende Verfasser von Romanen im zeitgenössisch überaus beliebten
Romanzengenre caizi-jiareniW 3 (“begabter Gelehrter trifft hübsche Dame”),
was in der Einleitung Pierre Kaser) durchaus hätte Erwähnung finden dürfen.

Die letzte in diesem Band berücksichtigte Sammlung ist Xihu jiahua

ë‹ é Schöne Geschichten vom Westsee, 1673), welches von Jacques Dars
bearbeitet wurde. Bei den darin versammelten sechzehn Texten handelt es sich
um meist als gelungen zu bezeichnende Bearbeitungen wohlbekannter Stoffe
und Legenden wie der Weissen Schlange) oder Anekdoten über literarische,
historische, religiöse oder anderweitige Prominenz, die alle in der einen oder
anderen Weise eng mit Hangzhous Westsees verknüpft sind. Die betreffenden
Geschichten haben ihrerseits zur beispiellosen Dichte und Komplexität der
kulturgeschichtlichen Konnotationen dieses Ortes beigetragen.

Als Fazit kann gesagt werden, dass der fünfte Band des Inventaire analytique

et critique du conte chinois en langue vulgaire diese Reihe von Handbüchern

zur chinesischen Novelle in bereits gewohnt hoher Qualität fortsetzt. Man
darf sich auf den bereits in Aussicht gestellten sechsten und voraussichtlich letzten

Band freuen, mit dem dieses verdienstvolle Projekt nun dezidiert zu Ende

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

5 WU, 1995.

6 HANAN, 1981:191 und 240, Anm. 3; SHAHAR, 1998:90–97.



458 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

geführt und ein überaus nützliches literaturwissenschaftliches Referenzwerk

komplettiert werden wird.

Literaturverzeichnis

BREUER, Rüdiger
1997 Vorbilder für die Welt. Zwei Novellen aus der Sammlung Xing shi yan

1632). Dortmund: Projekt Verlag.
CHEN Guisheng «Æ"
2001 Huaben xulué!–U Zhuhai: Zhuhai chubanshe.

HANAN, Patrick
1981 The Chinese Vernacular Story. Cambridge, MA: Harvard University

Press.

HU Shiying SÊ
1980 Huaben xiaoshuo gailun é![… õ 2 Bde. Beijing: Zhonghua

shuju.
MEIR Shahar

1998 Crazy Ji. Chinese Religion and Popular Literature. Cambridge/MA
und London: Harvard University Asia Center.

Shiji þ–
1973 5 Bde. Beijing: Zhonghua shuju.
WU, Yenna
1995 “The Bean Arbor Frame: Actual and Figural”. Journal of the Chinese

Language Teachers Association 30.2: 1–32.

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

Roland ALTENBURGER, Zürich

Myrian DIETRICH: Islamischer Religionsunterricht: Rechtliche Perspektiven,

Frankfurt am Main: Peter Lang, 2006. XVIII + 457 S. ISBN 978-3-631-55579-8.

SFr. 108.–.

Hoffnungsvoll werden nicht nur Juristen ein Buch zur Hand nehmen, das
Orientierungshilfen zu Fragen rund um islamischen Religionsunterricht in Deutschland

erwarten lässt. Auch Fachleute in Schulen, Behörden, Sozialberufen – und
das auch im benachbarten Ausland mit ähnlicher rechtlicher und demografischer



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 459

Ausgangslage – fragen zurecht: Was sagt die Rechtswissenschaft zu den

verschiedenen Modellversuchen islamischen Religionsunterrichts? Denn die
Unsicherheit im Umgang mit dem Neuen ist gross und macht, wie die Lektüre da und
dort zeigt, auch vor Gerichten nicht halt. Bescheiden verheisst die Autorin im
Untertitel zwar lediglich “rechtliche Perspektiven”. Doch was sie bietet, ist solider,

systematischer, umfassender als das.

Keineswegs unnötig widmet sich das erste Kapitel dem bestehenden
rechtlichen Rahmen. Die Autorin geht bis in die Entstehungszeit der Weimarer
Verfassung von 1919 zurück. Diese erklärte den christlichen) Religionsunterricht
bereits zum ordentlichen Lehrfach an staatlichen Schulen. Der Unterricht sollte
zwar “in Übereinstimmung mit den Grundsätzen der betreffenden Religionsgesellschaft”

stattfinden, jedoch ohne dieser ein Inspektionsrecht zuzugestehen. So

blieb es dem Gehalt nach auch im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland
von 1949 – mit einem Unterschied: Vertreter von Staat, Kirchen und Gesellschaft

hatten die Katastrophe des Dritten Reichs und seines Zusammenbruchs in
den Knochen. Es erschien wünschenswert, den Religionsunterricht aufzuwerten,
damit die angehenden Bürgerinnen und Bürger ein gefestigteres Wertesystem
erhielten – auf dass sich der eben erst erfahrene moralische Zusammenbruch
nicht wiederholen könne. Denn “der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von
Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann” Ernst-Wolfgang Böckenförde,

zitiert auf S. 37f.).
Das deutsche Grundgesetz verpflichtet deshalb in Art. 7 Abs. 3 den Staat,

konfessionellen Religionsunterricht als versetzungsrelevantes Pflichtfach zu
erteilen. Und es verpflichtet, abzuleiten aus anderen Grundsätzen und
Bestimmungen, Staat und Kirchen zu engem Zusammenwirken aufgrund klar
abgegrenzter Kompetenzen: Der Staat organisiert den Unterricht, legt die
pädagogischen Ziele und Methoden fest und sorgt für die Ausbildung der nötigen
Lehrkräfte. Die Religionsgemeinschaft bestimmt, was Glaubens- und damit
Lehrinhalt ist.

Im kurzen, aber sehr berechtigten zweiten Kapitel sortiert die Autorin jene
Argumente, die seit den 90er Jahren für die Einführung des islamischen
Religionsunterrichts ins Feld geführt werden: Es gelte, die Persönlichkeit der
Migrantenkinder zu bilden; Wissen zu vermitteln, das im Elternhaus oft nicht vorhanden

ist; zweifelhafte Koranschulen an Moscheen auszustechen. Und nachdem

der Religionsunterricht “lange Zeit von allen Seiten ausschliesslich im Kontext
der Erhaltung kultureller Identität im Hinblick auf die Herkunftsländer der

Migranten gesehen” und meist auf Türkisch erteilt worden war, soll er nun
unbedingt auf Deutsch abgehalten werden S. 84): islamischer Religionsunterricht

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



460 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

“als Mittel zur Integration” – ein Zweck, der politisch plausibel, aber von der

Verfassung so kaum ganz gedeckt ist, wie die Autorin darlegt.
Breiten Raum 50 Seiten) nimmt sodann die Schilderung der bisherigen

Pilotversuche ein. In Nordrhein-Westfalen, Niedersachsen, Rheinland-Pfalz und

Bayern werden muslimische Kinder und Jugendliche unterrichtet. Inzwischen ist
auch Baden-Württemberg dazugestossen, während Bemühungen in Hessen an

der Nähe der treibenden Kräfte zu Milli Görü scheiterten. In Münster, Erlangen

und Osnabrück sind sogar bereits Lehrerausbildungen im Gang.

Die Vorgeschichte und die ersten Jahre dieser Schulversuche lassen grosse

Unsicherheiten bei Behörden, organisierten und nicht organisierten Muslimen
erkennen. Wer kann auf muslimischer Seite der Träger sein? Und dafür, noch
grundlegender: Wer unter den verschiedenen Verbänden und lokalen Vereinen
darf beanspruchen Religionsgemeinschaft zu sein? Wie repräsentativ muss der

Träger sein? Und repräsentativ wofür? Was ist mit wovon?) abweichenden
Richtungen wie den Aleviten? Darf und soll der Staat die Selbstorganisation der

Muslime fördern? Wer macht die Lehrpläne? Wer wählt, wer bildet die Lehrer
aus? Was kommt in den Lehrplan hinein, was nicht? In welcher Sprache findet
der Unterricht statt?

Der juristischen Ausleuchtung dieser Fragen ist der Hauptteil der Arbeit
gewidmet Kapitel 4 bis 7). Ausgehend von den Anforderungen des

Verfassungsartikels arbeitet die Autorin einen Aspekt nach dem andern ab. Dabei
gelingt es ihr um den Preis kurzer Wiederholungen), stets den gesamten Kontext
präsent zu halten, statt nur Detail an Detail zu reihen. Ebenso vermag sie die

Dynamik des langen Prozesses deutlich zu machen und auch weichen Faktoren
das angemessene Gewicht zu geben. So können etwa Gesten oder Formulierungen

in veröffentlichten Stellungnahmen von Behörden oder Verbänden das

Vertrauensklima dauerhaft trüben oder aufhellen, das unabdingbar ist, wenn der
Verfassungsauftrag realisiert werden soll. Oder das Beispiel der taqiyya, der

Verheimlichung des eigenen religiösen Bekenntnisses. Dietrich zeigt, dass diese

kein generelles Gebot zur Verstellung in “Feindesland” ist, wie manche
Islamophobe und manche muslimische Extremisten) glauben. Vielmehr entspreche

sie “eher der auch hierzulande bekannten und akzeptierten ‘Notlüge’” in Situationen

akuter Gefahr.
Generell plädiert die Autorin wiederholt dafür, nicht gleich überall Gefahr

für den Staat zu orten, sondern Argwohn vor allem auf gesetzes- oder
verfassunswidriges Handeln zu stützen und keinesfalls allein auf Äusserungen, mit
denen Religionsvertreter vom gängigen Rechtsverständnis abweichen von
extremen Fällen wie dem Aufruf zur Tötung abgesehen). Steht denn nicht jede

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 461

Religionsgemeinschaft in einem Spannungsverhältnis zu weltlicher Herrschaft,
da es ihr zuallererst um die Befolgung religiöser Normen geht? Ja, hat nicht das

deutsche Grundgesetz den Kirchen genau die Rolle eines staatsunabhängigen

Gewissens zugedacht? Das heisst natürlich auch für Dietrich nicht, dass im
Islamunterricht der Steinigung von Ehebrecherinnen das Wort geredet werden
dürfte. Die Autorin kann aber in solchen Fragen auf das bewährte, fein differenzierende

Instrumentarium juristischer Beurteilung zurückgreifen und so
Gelassenheit zeigen, wo Politiker und Stammtische allzu schnell zum Zweihänder
greifen. So kommt sie auch bei den Reizwörtern Scharia und Dschihad zu einem
sorgfältig abgewogenen Ergebnis. Zwar findet auch sie, dass “ein Religionsunterricht

für eine Religionsgemeinschaft, die im Unterricht ihr Bedauern darüber
zum Ausdruck bringen möchte, dass der rechtliche Gehalt der Scharia in
Deutschland nicht zur Geltung kommt, nicht eingerichtet werden kann und
muss” S. 349). Anderseits sei es “für den Staat von enormem Interesse …
dass die bisher in der öffentlichen Diskussion unbekannten Aspekte des
Dschihadbegriffes unter Muslimen wie Nichtmuslimen nicht nur grössere Beachtung
finden, sondern in den Vorgrund rücken” S. 347). So, urteilt die Autorin, setzten

Unterrichtseinheiten zu Scharia und Dschihad “eine gewisse Reife der Schüler”

voraus und könnten daher erst für höhere Jahrgangsstufen aufgenommen
werden, die zu kritischer Auseinandersetzung fähig sind, seien dann aber durchaus

sinnvoll.
Auf Glatteis gerät Dietrich kurz bei der Unterrichtssprache. “Dem teilweisen

Abhalten des Unterrichts in arabischer Sprache steht die Verfassung jedenfalls

nicht entgegen”, liest man S. 354) verwundert. Erleichtert sieht man gleich
darauf, dass sie “das Rezitieren und teilweise Auswendiglernen des Korans”
ebd.) meint, gegen das nichts einzuwenden ist. Freilich ist dies etwas völlig

anderes als ein “Abhalten des Unterrichts” in arabischer Hoch- oder Alltags-)
Sprache. Deutschlehrer halten den Unterricht ja auch nicht im Deutsch eines

Walther von der Vogelweide auch wenn sie seine Verse memorisieren lassen.

Welche Formationen aber können beanspruchen, “Religionsgemeinschaft”
im Sinn der Verfassung zu sein und damit als Partner des Staates für Religionsunterricht

an öffentlichen Schulen in Frage zu kommen? Dietrich kommt zum
Ergebnis, dass ein Bündel von Kriterien gegeben sein muss, von denen aber

keines allein ausschlaggebend ist: statutarische und tatsächliche Ausrichtung,
erkennbares “religiöses Profil” im weitesten Sinn, eine gewisse Stabilität der

Strukturen, Rechtstreue und Vertrauensbasis. Aufgabe des Staates kann es

hingegen nicht sein, eine bestimmte Organisationsform zu fordern oder nach einem
islamischen ‘Papst’ als Ansprechpartner in Glaubensfragen zu verlangen.

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS462

Bei der Beurteilung der bestehenden Schulversuche in Deutschland sieht

Dietrich viel Spielraum – soweit es sich um Übergangslösungen zu einem
verfassungsgemässen Modell handelt. Einzig der Schulversuch in Nordrhein-
Westfalen besteht diesen Test bei ihr nicht, denn er ist bewusst als Islamkunde

im Sinne des teaching about religion) konzipiert, nicht als Bekenntnisunterricht
teaching in religion). Damit aber erschwert er verbotenerweise die Einführung

des konfessionellen Islamunterrichts. Eine 12-seitige “Problemskizze staatlicher

Lehrerausbildung” rundet die Darstellung ab.

Die grösste Schwäche, die der Rezensent vermerken möchte, betrifft die oft
grauslich langen Schachtelsätze. Ansonsten aber stellt Dietrichs Werk einen

Referenzpunkt dar: Es ist nicht nur umfassend, sondern kombiniert im Zugang
überzeugend juristische Genauigkeit mit der Suche nach Spielräumen für
pragmatische Lösungen, Pflege des Verfassungsgeistes mit Offenheit für das Neue.

Die Autorin erfasst präzis die Dynamik derzeit ablaufender Findungsprozesse
und bietet so einen guten Wegweiser auch über Deutschland hinaus.

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

Andreas TUNGER-ZANETTI, Zürich/Luzern

Roland STEINER / Martin STRAUBE Hg.): Die Heiligen-Hetäre. Bhagavadajjukam.

Eine indische Yoga-Komödie. Übersetzt und mit Anmerkungen versehen

v. Ulrike ROESLER, Jayandra SONI, Luitgard SONI, Roland STEINER u.

Martin STRAUBE. Sanskrit- u. Prakrit-Text hg. v. Roland STEINER u. Martin
STRAUBE. Mit einem Nachwort v. Roland STEINER. München: P. Kirchheim
Verlag, 2006. ISBN-10 3-87410-106-1. ISBN-13 978-3-87410-106-6.

Cette “pièce de théâtre du saint homme et de la courtisane”, ou, comme le laisse

entendre la traduction allemande du titre, “de la courtisane qui est un saint

homme”, est le fruit d’un effort collectif mené par les indianistes et tibétologues
de l’Université de Marburg en Allemagne. Le livre débute par l’édition et la
traduction allemande du texte original en sanskrit et prakrit pp. 8–59): sur la
page de gauche figure le texte original, et sa traduction figure en regard, sur la
page de droite. Cette pièce en un acte, qui, comme le révèle le prélude, est une

comédie prahasana), raconte l’histoire suivante: les personnages principaux
sont un ascète errant parivr jaka) ou yogi, et son jeune disciple nommé

ilya. Ce dernier est un jeune homme assez irrévérencieux et surtout
constamment affamé, qui n’est par conséquent guère satisfait de son état de renon-



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 463

çant. Alors que son maître l’exhorte à tourner le dos aux désirs du monde et à

atteindre l’équanimité, il ne s’intéresse qu’à son prochain repas et remet en question

l’enseignement de son maître. Ce dernier prône le yoga et l’ascèse, alors que

ilya, qui a débuté sa carrière comme novice bouddhiste, lui oppose les rares
préceptes bouddhiques qui lui sont restés en mémoire, confondant toutefois parfois

la doctrine du S khya et celle de kya(muni) p. 28/29), ce qui ne laisse
pas de choquer son maître. La divergence entre les états d’esprit des deux
personnages fournit ainsi le prétexte au long dialogue comique par lequel débute la

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

pièce.

Alors que les deux se promènent dans un parc en s’entretenant ainsi,
apparaissent une courtisane ga ik et deux de ses servantes. La courtisane, qui se

nomme Vasantasen a rendez-vous dans ce parc de plaisance avec un de ses

galants nommé R milaka, mais ce dernier n’est pas encore arrivé. Elle envoie
une des servantes à sa recherche, et s’installe en attendant sur une pierre en
compagnie de sa deuxième servante, et chante des chansons d’amour pour passer

le temps. Les deux femmes n’ont pas aperçu l’ascète et son disciple, mais ce

dernier écoute les chansons avec ravissement, tout en admirant la belle
chanteuse.

A ce moment, un serviteur de Yama, le dieu de la mort, arrive sur scène.

Son maître lui a ordonné de ravir la vie de Vasantasen qui touche justement à

son terme. Se transformant en serpent, il mord la courtisane alors que cette
dernière cueille une fleur de l’arbre A oka, puis emporte son âme dans le règne de
Yama, parcourant en sens inverse le chemin qu’il a pris pour venir.1 ilya est

effondré par la mort de la belle Vasantasen et se lamente. La servante profite
de son affliction pour lui demander de surveiller le corps de sa maîtresse pendant

qu’elle va quérir la mère de cette dernière. Restés seuls, le maître et son disciple
recommencent à se disputer. ilya reproche à l’ascète son manque de

compassion envers la morte, et l’inutilité de son ascèse, qui ne lui permet pas même

de la faire revivre, et l’ascète reproche à son disciple son manque de détachement

vis-à-vis de la mort. Pour convaincre ilya du pouvoir du yoga, l’ascète
décide alors de faire usage des pouvoirs magiques qu’il a acquis par sa pratique
du yoga. Il “possède” la morte, qui paraît ainsi ressuscitée par miracle, alors que

le propre corps du yogi gît au sol, comme mort. Mais la courtisane parle maintenant

le sanskrit, alors qu’avant elle s’exprimait en prakrit! Ainsi, la nature bilingue

de la pièce fournit un prétexte au comique.

1 Ce chemin, qui mène de l’Himalaya jusqu’au sud de l’île de La k est décrit à la p. 40/41,
et une planche le représente à la p. 65.



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS464

Surgissent alors sur scène la mère de Vasantasen et R milaka. Voyant
Vasantasen vivante, ils veulent tous deux se jeter dans ses bras. Mais la fausse

Vasantasen en réalité l’ascète, les repousse avec mépris et les insulte avec
dégoût. Le quiproquo provoque encore une fois le comique. Pensant que le poison

du serpent lui est monté à la tête, une de ses servantes va chercher un médecin,
qui s’avère être un charlatan de la pire espèce, incapable de citer correctement le
sanskrit, ou d’énumérer les divers effets que peut avoir le poison, ce qui ne manque

pas de lui attirer les foudres du yogi déguisé en Vasantasen
Sur ces entrefaites, le serviteur de Yama revient, ramenant avec lui l’âme

de la courtisane. Il s’avère qu’il s’est trompé de Vasantasen et qu’il devait en

faire mourir une autre! Désireux de faire réintégrer l’âme dans le corps de la
courtisane, il s’aperçoit avec consternation que Vasantasen semble bien
vivante. Mais grâce à ses pouvoirs supérieurs, il a tôt fait de constater que c’est
l’ascète qui joue un tour à sa façon à l’audience, et il décide de lui rendre la
pareille. Il fait alors entrer l’âme de Vasantasen dans le corps inanimé de l’ascète.

Le faux ascète, en réalité Vasantasen se relève alors, parlant le prakrit, et désire

à son tour se jeter dans les bras de son amant, de ses servantes et de sa mère, qui
la rejettent tous, stupéfaits et choqués de ce comportement inconvenant pour un
ascète. Le quiproquo est à présent à son comble.

Mais le serviteur de Yama décide présentement de faire rentrer les choses

dans l’ordre, et il procède à l’échange des deux âmes: l’ascète et la courtisane
redeviennent eux-mêmes, et se remettent à parler respectivement le sanskrit et le
prakrit, au grand soulagement de leur entourage. Ainsi, tout est bien qui finit
bien. Au disciple qui s’étonne de ce qui s’est passé, l’ascète déclare qu’il le lui
expliquera un jour, mais qu’à présent le soir tombe, et qu’ils doivent partir.

La traduction de l’ensemble est effectuée avec soin, dans une langue qui respecte

à la fois le langage élevé de l’ascète et les expressions plus crûes et populaires de

son disciple. L’effet comique de l’ensemble est bien rendu, y compris par les

efforts pour traduire les jeux de mots par exemple à la p. 52/53 matt / ummatto),

qui sont, par nature, très difficiles à rendre dans une traduction, de même

que les fautes de sanskrit du médecin p. 56/57). Le tout est très vivant, et se

laisse lire avec plaisir. Les lecteurs indianistes déploreront peut-être le parti pris
des traducteurs de suivre un mode de transcription des termes sanskrits et
prakrits notamment les noms propres) en accord avec la prononciation allemande.

Ainsi ilya devient Sch ndilya, Yama devient Jama, etc.

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 465

Cette première partie est suivie de notes explicatives sur la traduction pp. 61–
64), puis d’une série de huit planches photographies de bas-reliefs et de
fresques représentant surtout des courtisanes et des ascètes), ainsi que d’une carte de

l’Inde sur laquelle est reproduit l’itinéraire du serviteur de Yama, p. 65).
Dans les pages 66–69, Luitgard Soni établit un glossaire des plantes

nommées dans le texte. Toutes ces plantes sont énumérées en page 22/23 par

ilya, qui décrit le parc de plaisance. Il s’agit sans doute, comme le présume

l’auteur du glossaire p. 66), d’une imitation ironique des listes stéréotypées de
plantes que la poésie sanskrite affectionne particulièrement. Les noms de ces

plantes ne sont pour la plupart pas traduits, car leur identité est souvent douteuse.

Les traducteurs ont donc pris le parti de les énumérer dans l’original prakrit.
Voir les remarques à ce sujet de Roland Steiner, p. 83).

Les pages 71–85 contiennent une postface en quatre parties, rédigée par

Roland Steiner. La première partie contient une introduction au théâtre indien
classique. Steiner y aborde notamment les thèmes suivants: la nature bilingue
sanskrit/prakrit) du théâtre indien classique; la théorie des rasas ou saveurs

littéraires; les origines multiples de la tradition théâtrale – notamment son
rapport avec les belles-lettres, la danse, la musique, les rites sacrificiels; la forme
des pièces de théâtre, qui peuvent consister en un ou plusieurs actes, et sont
composées dans un mélange de prose et de vers; enfin, quelques spécificités des

représentations théâtrales, telles que le prélude, le rideau qui sépare la scène de
l’arrière-scène, l’usage de la pantomime, etc.

La deuxième partie de la postface concerne le Bhagavadajjukam en particulier.

Il s’agit d’une pièce livrée par la tradition manuscrite du sud de l’Inde, bien
que l’intrigue semble se dérouler dans le nord du pays. Le terme sanskrit pour ce

genre théâtral est prahasana, que l’on traduit généralement par “farce”. Toutefois,

l’humour du Bhagavadajjukam est d’un type plus raffiné que ce que l’on
trouve généralement dans les prahasanas, ce qui a mené Otto Stein2 déjà, à

qualifier la pièce de “comédie”. L’identité de l’auteur, ainsi que la date de
composition de l’oeuvre, restent par ailleurs obscures. Tout ce que l’on peut dire avec
certitude, c’est que la pièce a été composée avant le 7ème siècle après J. C. De ce

fait, il pourrait donc bien s’agir de la plus ancienne comédie indienne. Steiner
fait ensuite un résumé de l’intrigue, dans lequel il fait quelques observations
intéressantes. Par exemple, il note que le personnage du disciple, ilya, a ici

2 Stein, Otto, Ein Yoga-Parahasana In: Otto STEIN, Kleine Schriften. Hg. v. Friedrich Wil¬
helm. Stuttgart: Steiner-Verlag Wiesbaden, 1985:138 162 Glasenapp-Stiftung, vol. 25). 1ère

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

éd. dans Indologica Pragensia, I. Prague 1929:9 33.



466 REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS

le rôle habituel du bouffon perpétuellement affamé vid aka) des pièces de

théâtre classiques et que son nom se trouve être également celui d’un maître bien
connu du rituel sacrificiel. Steiner note encore que, dans les manuels de dramaturgie,

le Bhagavadajjukam occupe une place de choix parmi les prahasanas,

grâce à ses qualités littéraires, et que de nos jours encore, cette pièce figure dans

le répertoire du K iy am, une forme de théâtre sanskrit originaire du Kerala
sud-ouest de l’Inde) et connue dès les 9ème–10ème siècles après J. C.

Selon Steiner, le but de l’auteur de la pièce était de faire une introduction
aux doctrines de base du yoga sur un mode plaisant, “yoga” faisant référence à

l’un des systèmes de philosophie classiques de l’Inde p. 76). Il est regrettable

qu’il n’élabore pas ce point davantage. En effet, bien qu’indéniablement le texte
mentionne souvent les termes de yogi et de yoga, la plupart des énoncés
philosophiques de l’ascète errant restent à un niveau assez général, et seraient de ce

fait souvent applicables également à d’autres doctrines que le yoga. En outre, on
a l’impression que la sympathie de l’auteur de la pièce est tout autant acquise au

personnage du disciple, ilya, avec ses désirs corporels, sa façon de

questionner la légitimité des dires de son maître, et de lui reprocher son manque de

compassion, qu’au maître lui-même. D’autant plus que le subterfuge auquel a

recours ce dernier pour démontrer les pouvoirs du yoga ne semble en fin de

compte pas très convaincant: en effet, à part le serviteur de Yama, qui est bien
sûr doté d’une connaissance surnaturelle, aucun autre protagoniste de la pièce ne

comprend que le yogi a possédé le corps de la courtisane, et le yogi lui-même ne

l’explique pas.

Dans la troisième partie de la postface, Steiner note d’abord que le texte a

été établi d’après trois éditions indiennes datant des années 1924–1925, qui se

basent chacune sur plusieurs manuscrits, mais ne sauraient être qualifiées
d’éditions critiques. En cas de doute, il a été fait référence à un commentaire du
17ème siècle. Il s’explique ensuite sur les buts poursuivis dans la traduction de la
pièce, faisant notamment référence à la théorie des belles infidèles. Contrairement

à ce qui se fait dans des traductions de ce type, les traducteurs du
Bhagavadajjukam ne se sont pas écartés du texte, qu’ils ont tenté de traduire

fidèlement, mais tout en s’assurant aussi que le lecteur passe un bon moment.
Les différences entre les personnages qui parlent le sanskrit et ceux qui parlent le
prakrit – les premiers ayant un statut plus élevé que les seconds – ont été rendues

stylistiquement par des niveaux de langage différents. Les différences entre la
prose et les vers ont aussi été respectée dans la traduction allemande: les vers

lyriques étant rendus par des mètres allemands plus compliqués, tandis que les

versets gnomiques sont rendus par des vers allemands plus simples.

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467



REZENSIONEN – REVIEWS – COMPTES RENDUS 467

Enfin, dans la dernière partie de la postface, Steiner énumère les différentes
personnes responsables de la traduction, et explique dans quelles circonstances
elle a été menée à bien. Il mentionne aussi les différentes traductions déjà
existantes auxquelles celle-ci est redevable.

Ensuite, on trouve une bibliographie sélective sur le théâtre indien, la
philosophie indienne, les diverses traductions déjà existantes de la pièce, et la littérature

secondaire qui s’y rapporte pp. 87–88). Puis quelques remarques d’ordre
éditorial, rédigées par Roland Steiner et Martin Straube pp. 89–91). On y
apprend notamment que la présente édition du texte se base principalement sur
l’édition d’Achan3 et accessoirement sur deux autres éditions, toutes publiées

en Inde dans les années 20 du siècle passé. Les deux auteurs explicitent aussi
quelques parti-pris éditoriaux: d’ordre typographique d’abord, puis la décision
d’appliquer toujours les règles de sandhi du sanskrit classique, même lorsque

aucune édition précédente ne vient étayer cette décision, et aussi de remplacer
toutes les formes isolées du prakrit Mah r r par les formes correspondantes du
prakrit aurasen dans lequel est rédigée la pièce. Cette partie se termine par une

liste de toutes les lectures qui dévient de celles proposées par Achan. Ces passages

sont d’ailleurs discutés dans un article à paraître de Roland Steiner.4 Le tout
se termine par des explications concernant les planches illustrées contenues dans

l’ouvrage p. 92) et la table des matières.

Danielle FELLER, Lausanne

3 Bhagavaddajjukiyam. A Prahasana of Bodhayana Kavi with Commentary. Ed. with critical
notes and introduction by. P. Anujan ACHAN. With a preface by M. WINTERNITZ. Publ. from
the Office of the Paliyam MSS. Library. Jayanatamangalam Trichur) 1925.

4 STEINER, Roland, Philologische Untersuchungen zum Bhagavadajjuka In: Barrie¬
ren Passagen: Analysen, Übersetzungen und Aufführungsweisen dramatischer Texte aus

Indien. Hg. v. Heidrun BRÜCKNER, Karin STEINER u. Roland STEINER. Wiesbaden: Harrassowitz

AS/EA LXII•1•2008, S. 447–467

Drama und Theater in Südasien, 7). A paraître.




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

