
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 1

Artikel: Reflexion religiöser Differenz und die Darstellung des "Anderen" im
buddhistischen Lehrgespräch : ein Arbeitsbericht

Autor: Widmer, Caroline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ UND
DIE DARSTELLUNG DES “ANDEREN” IM

BUDDHISTISCHEN LEHRGESPRÄCH
EIN ARBEITSBERICHT1

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

Caroline Widmer, Zürich

Abstract

The present paper is part of a study that aims at defining more closely the relationship between

early Buddhism and its religious environment. Particular attention will be brought to the analysis

of Buddha Gotamas narrative teaching debates as transmitted in the Pali Canon and the question of
the literary construction of the non-buddhist opponent during a dialogue. The systematical investigation

of how this “other” is depicted on the question of inner-buddhist interpretation of religious
difference and should lead to a better understanding of the strongly schematized literary structures

of the canonical texts.

Einleitung

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem frühen Buddhismus hat in der

Indologie und in der Religionswissenschaft eine lange Tradition. Besonderes

Interesse im deutsch- und englischsprachigen Raum galt seit jeher dem P li-
Kanon, seiner Veröffentlichung und Übersetzung. Die daran anschliessenden

Untersuchungen konzentrierten sich vor allem auf die Erschliessung der
buddhistischen Lehre und Dogmatik und weiterer historischer Daten, die für die
Geschichtsforschung Indiens von Bedeutung sind. In den letzten Jahren kon-

1 Dieser Aufsatz basiert auf einem Vortrag an der 5. Nachwuchstagung der Schweizerischen

Asiengesellschaft und der Schweizerischen Gesellschaft Mittlerer Osten und Islamische

Kulturen vom 8. Juni 2007 und gibt Auskunft über ein laufendes Dissertationsprojekt am

Religionswissenschaftlichen Seminar der Universität Zürich, unter der Leitung von Prof. Dr.
Ch. Uehlinger und Prof. Dr. P. Schreiner.



426 CAROLINE WIDMER

zentrierte sich der Grossteil der Buddhismus-Studien dann jedoch vor allem auf
den chinesischen und tibetischen Bereich.2

Ziel dieses Aufsatzes ist es, Einblick in ein laufendes Dissertationsprojekt
zu gewähren, das sich thematisch zwischen zwei Disziplinen bewegt, nämlich
der Indologie und der Religionswissenschaft, um so eine religionswissenschaftliche

Fragestellung mit philologischen und schliesslich diskursanalytisch
beeinflussten Methoden anhand von Texten des P li-Kanons zu bearbeiten. Dazu
werden neben der eigentlichen Projektvorstellung auch der aktuelle
Forschungszusammenhang und ein Textbeispiel präsentiert. Abgeschlossen wird der Aufsatz

schliesslich mit einigen vorläufigen Schlussfolgerungen.

1 Projektvorstellung

1.1 Thema und Fragestellung

Thema der Dissertation ist die religiöse Abgrenzung des frühen Buddhismus
gegenüber seinem religiösen Umfeld. Im Zentrum steht die Analyse der narrativen

Lehrgespräche des Buddha Gotama, wie sie im P li-Kanon überliefert sind,
und die Frage nach der literarischen Konstruktion des nicht-buddhistischen
Gegenübers in der Situation des Dialogs.

Viele der kanonischen Texte im Therav da-Buddhismus sind in der Form
einer Wiedergabe von Gesprächen mit Buddha Gotama gehalten. Gesprächspartner

sind nicht ausschliesslich dessen Anhänger und Ordensmitglieder;
auffallend oft erscheinen Berichte über Debatten mit Anhängern anderer Schulen

und Lehrmeinungen. Seit langem erkennt die indologische Forschung diese Texte

als historisch wichtige Hinweise auf das religiöse Umfeld, in dem sich Buddha

Gotama und seine Anhängerschaft bewegten. Noch vor ihrer historischen
Auswertung müssen sie jedoch als literarische Dokumente buddhistischer
Selbstdarstellung gesehen werden. Die literarische Konstruktion eines religiösen
Kontrahenten ist im Rahmen des eigenen Kanons wichtiger Bestandteil der eigenen

Lehrpräsentation.

2 Zur Forschungsgeschichte zum frühen) Buddhismus s. JONG, 1974; BECHERT / VON SIMSON,

1993:115–124; VON HINÜBER, 1996; MYLIUS, 2000. Zu Stellung und Inhalt des Buddhismus

in der akademischen Ausbildung an westlichen Universitäten s. FREIBERGER, 2004.

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 427

1.2 Ziele

Das Gesamtprojekt verfolgt folgende Forschungsziele:

1. Auf der Ebene der Quellen steht das Verständnis der narrativen Strukturen des

P li-Kanons sowohl am Anfang als auch im Zentrum der Fragestellung. Es gilt,
unterschiedliche Erzählstrategien und Erzählmuster, wie sie innerhalb eines
Einzeltextes Sutta) zu finden sind, aber auch mehrere Einzeltexte miteinander
verbinden, aufzudecken, zu analysieren und zu interpretieren.

2. Die systematische Betrachtung der literarischen Darstellung des religiös “
Anderen” im P li-Kanon gibt Einblick in das frühbuddhistische Selbstverständnis

und das Verhältnis zu seinem religiösen Umfeld. Beide Aspekte sind typischerweise

nicht statisch und können deshalb nur durch eine differenzierte Wahrnehmung

aufgearbeitet werden, die eine Homogenisierung durch pauschale,

totalisierende Erklärungsmodelle zu vermeiden sucht. Im Kontext der indischen
Religionsgeschichte wurde der gegenseitige Umgang zwischen einzelnen religiösen

Gruppen immer wieder mit Konzepten wie Toleranz, Indifferenz und
Inklusivismus beschrieben. Obwohl diese Konzepte bis heute prägend sind,
benötigen sie im Hinblick auf die Quellen dringend einer kritischen Reflexion.

3. Die Darstellung Andersdenkender ist in einem Umfeld, das stark von
gegenseitiger Konkurrenz geprägt ist, in erster Linie als Teil einer Abgrenzungsstrategie

zu deuten. Die Abgrenzung gründet auf einem gruppenspezifischen
Selbstbild bzw. Selbstdefinition und zielt auf einen sozialen Prozess der Entstehung

eines neuen religiösen Systems. Anhand der Quellen des frühen Buddhismus

sollen die internen Deutungsmuster einer solchen Entstehung im Prozess

der Ausdifferenzierung exemplarisch herausgearbeitet werden.

1.3 Zugang und Methodik des Projekts

Dem vorliegenden Projekt liegen schriftlich vorliegende Quellen zugrunde. Als
erster und wichtigster Schritt ist deshalb eine eingehende Textanalyse
vorzunehmen. Die Forschungsfrage, wie im P li-Kanon der religiös Andere dargestellt
wird, soll anhand einer Untersuchung der literarischen Figuren, die nicht Buddhas

Anhänger sind, und deren narratologischer Funktion in Dialogtexten
konkretisiert

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

werden.



428 CAROLINE WIDMER

Die Form des Dialogs findet sich vor allem in den längeren, narrativen Texten

des frühbuddhistischen Kanons.3 Hauptakteur ist meist die Person Buddha
Gotamas, der Gesprächspartner einer seiner Anhänger oder, wie in den weitaus
meisten Texten, jemand, der einer anderen Lehre oder zumindest nicht explizit
der buddhistischen Lehre anhängt.4 Vor allem weil die Fragen der Textgeschichte

des Kanons noch längst nicht geklärt sind, ist es zu spekulativ, die Aussagen

der Texte als direkte historische Informationen zu interpretieren – selbst wenn

wir annehmen wollten, dass die überlieferten Gespräche auf realhistorischen
Vorgaben basieren und die Texte selbst diesen Anspruch zu vertreten scheinen.

Innerhalb der erzähltechnisch äusserst kunstvoll gestalteten Texte verweist diese

Konstellation vielmehr auf eine ganz bestimmte Art der Lehrvermittlung und

somit auf eine bestimmte narratologische Funktion der einzelnen Akteure. Diese
muss in einem ersten Schritt mit einer literaturwissenschaftlich begründeten

Textanalyse aufgedeckt werden. Eine erste Quellensichtung erweckt die Vermutung,

dass sich die späteren Ergebnisse dieser Textanalyse in Form von
verschiedenen “Typen” literarischer Funktion zusammenfassen lassen, um so

übergreifende Analysekategorien zu entwickeln. Anstatt den Text auf seinen

realhistorischen Wert hin zu prüfen, versteht dieser konstruktivistische Zugang

die Quellen also zunächst literarisch und als innerbuddhistischen Diskurs über

Andersartigkeit und Abgrenzung des eigenen religiösen Denkens und Handelns.
Verschiedene Typen der Charakterisierung literarischer Figuren und ihrer narrativen

Funktion können so als innerbuddhistische Handlungs- und Vorstellungsmodelle

interpretiert werden.

2 Forschungszusammenhang

Der Forschungszusammenhang für das Projekt setzt sich aus folgenden drei
Themenfeldern zusammen: 1. die Quellen und ihre literarische Form, 2. die
Religionsgeschichte des frühen Buddhismus und 3. die systematische Einordnung
dieser Ergebnisse im Hinblick auf eine Theorie der Abgrenzung und Ausdiffe-

3 Die meisten solcher Einzeltexte finden sich in den Büchern des D gha-Nik ya DN) und des

Majjhima-Nik ya MN), weshalb das Hauptaugenmerk der Arbeit auf diesen beiden Sammlungen

liegt und andere Texte nur flankierend miteinfliessen können. Von insgesamt 186

unterschiedlich langen Suttas wird rund ein Drittel untersucht werden.

4 Das Beispiel im Abschnitt 3 wird zeigen, dass es nicht in jedem Text ganz einfach ist, die

Kriterien ausfindig zu machen, welche einen “Nicht-Buddhisten” identifizieren.

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 429

renzierung religiöser Systeme. Während in den ersten beiden Punkten in erster

Linie indologische Fachliteratur rezipiert und diskutiert wird, kommt im letzten
Teil vor allem das systematische Interesse der Religionswissenschaft und die in
diesem Kontext spezifisch formulierte Fragestellung zum Zuge.

2.1 Die Quellen: Der P li-Kanon

Nach der buddhistischen Tradition wurde der Kanon kurz nach dem Tod des

historischen Buddhas im 5. Jh. v. u. Z. zusammengeführt und bereits im 1. Jh. v.
u. Z. beim sogenannten vierten buddhistischen “Konzil” sa g ti) auf Ceylon
schriftlich niedergelegt. Bedeutend wichtiger als die schriftliche Tradition blieb
lange Zeit die mündliche Überlieferung. Eine kontinuierliche Schrifttradition
zeichnet sich erst im späten 15. Jh. u. Z. ab.

Dank dem frühen indologischen Interesse an den schriftlichen Quellen des

Therav da-Buddhismus liegt der gesamte P li-Kanon in edierter und meist auch

mehrfach übersetzter Form vor. Die philologische Forschung hat sich darauf
geeinigt, die Editionen der Pali Text Society PTS) für ihre wissenschaftliche
Betätigung zu verwenden.5 Die Editionen der PTS basieren auf Manuskripten
aus dem 18. und 19. Jahrhundert. Es handelt sich dabei um Kollationen
verschiedener thailändischer, singhalesischer und burmesischer Handschriften, die
sich zum Teil in der India Office Library in London befanden, meist aber aus

dem Privatbesitz der Editoren stammten. Auch wenn in den Ausgaben der PTS

die verschiedenen Lesarten der verwendeten Handschriften geboten werden,

liegt eine kritische Ausgabe des gesamten Kanons bis heute nicht vor, was sich
besonders im Hinblick auf die Rekonstruktion einer Textgeschichte problematisch

auswirkt.
Bezüglich der Form und Gattung des P li-Kanons ist zu bemerken, dass es

sich nicht um ein einheitlich gestaltetes Werk handelt, sondern um eine Sammlung

teilweise sehr unterschiedlicher Einzeltexte. Die traditionelle Gliederung
und innere Ordnung des Kanons beruht vor allem auf formal-inhaltlichen Kriterien.

6 Bislang wurden in der indologischen Forschung kaum Versuche
unternommen, die literarische Struktur der Therav da-Literatur zu untersuchen.7

5 Grundsätzlich konnten sich die asiatischen Ausgaben – in Devan gar der thailändischen,

burmesischen oder singhalesischen Schrift – nicht durchsetzen. Zu den Editionen des P li-
Kanons: VONHINÜBER, 1988.

6 Zum Aufbau und Inhalt des P li-Kanons: GEIGER, 1916; LAW, 1974; NORMAN, 1983; VON

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

HINÜBER, 1996; RHYS DAVIDS, 1999.

7 Ansätze dazu kamen z. B. von OLDENBERG, 1917; MANNÉ, 1990; MANNÉ, 1992.



430 CAROLINE WIDMER

Auch wenn der Charakter der Texte des buddhistischen Kanons hinsichtlich
Anonymität und Gewachsenheit demjenigen der übrigen altindischen Literatur
sehr nahe steht, unterscheidet er sich in seiner strukturellen Beschaffenheit doch
sehr stark von letzterer. Der Unterschied besteht nicht nur darin, dass die
buddhistischen Texte hauptsächlich in Prosa überliefert wurden. Viele Formulierungen

werden wie Formeln verwendet und tauchen an verschiedenen Stellen des

Kanons immer wieder auf, weshalb schon lange vermutet wurde, dass sie eine

wesentliche Funktion für die Memorisierung der Texte haben.8 Da sie im
Vergleich zu den vedischen Texten ein literaturgeschichtliches Novum darstellen,
sind allerdings noch viele Fragen bezüglich ihrer Herkunft offen und die
Einordnung in die indische Literaturgeschichte schwierig.

2.2 Das religionsgeschichtliche Interesse am frühen Buddhismus

Neben dem frühen wissenschaftlichen Interesse an der Lehre Buddha Gotamas

rückte bald nach Entdeckung der buddhistischen Quellen die Frage nach dem

religionsgeschichtlichen Kontext ihrer Entstehung ins Zentrum der Forschung.
Buddhas Auftreten und die Entstehung des Buddhismus fällt in der indischen
Geschichte in eine Umbruchszeit, der von den Historikern grosse Bedeutung
zugewiesen wird.9 In der spätvedischen Periode, Mitte des 1. Jahrtausends v. u.

Z., lassen sich archäologisch wie philologisch tief greifende Veränderungen
sozio-ökonomischer, politischer und geistesgeschichtlicher Art feststellen. Für
die Religionsgeschichte Indiens war in dieser Zeit das Auftreten freier Asketen
von grosser Bedeutung. Die Asketen wandten sich von der damals
vorherrschenden Opferritualistik und von der diese kontrollierenden Gesellschaftsschicht,

den Brahmanen, ab und suchten nach Alternativen, die Welt und die
Stellung des Menschen darin zu erklären. Diesen Kreisen von “religiösen
Suchern” gehörte auch Buddha Gotama mit seinen Anhängern an. Diese Konstellation

des Aufeinanderprallens von Tradition und der Entstehung von neuen,

oppositionellen Konzepten führte die Forschung zu unterschiedlichen
Erklärungsmodellen und Ansätzen, den Buddhismus bezüglich seines Verhältnisses
zum religiösen Umfeld zu betrachten.

Oftmals wurde der Buddhismus als Bewegung beurteilt, deren Erscheinen

primär auf religiöser Opposition gegenüber der Tradition beruhte. Im Zentrum
dieser Sichtweise stehen abfällige Äusserungen Buddhas über die brahmanischen

Lehren sowie über einzelne asketische Lehrer und Bewegungen und deren

8 Dazu: ALLON, 1997.
9 Zur Problematik der Datierung des historischen Buddhas s.: BECHERT, 1991–1997.

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 431

teilweise karikierend beschriebenen Praktiken und Ansichten10 Eine gegenläufige

Tendenz verfolgt C. A. F. RHYS DAVIDS.11 Sie sieht den Buddhismus als
kontinuierliche Fortführung der bestehenden Tradition. Stellen im Kanon, in denen

Buddha sehr spöttisch gegenüber Brahmanen auftritt, hält RHYS DAVIDS für
spätere Hinzufügungen und Redaktionen.

Eine weitere Betrachtung des frühen Buddhismus in seinem Umfeld fragt
weniger nach dem religiösen Kontext als nach seiner Verortung in der altindischen

Gesellschaft. Als frühester Vertreter einer solchen soziologisch bzw.
sozialgeschichtlich ausgerichteten Forschung ist Richard FICK12 zu nennen. Der
sozialen Funktion der frühen buddhistischen Bewegung versuchen Greg BAILEY
und Ian MABBETT nachzugehen.13 Mit ihrer Interpretation des Buddhismus als
Vermittler zwischen den unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten geht
auch eine Abweisung der Behauptung sozialreformerischer Kräfte des Gründers
dieser Bewegung einher.

2.3 Systematische Annäherung

Forschungsansätze, die versuchen, den religionsgeschichtlichen Daten mit einem
explizit systematischen Fragehorizont zu begegnen, sind im Bereich der
Forschung zum frühen Buddhismus und seinem Umfeld bisher nicht in grosser Zahl
vertreten. Ich möchte die bisher wichtigsten Forschungsansätze der Indologie
und Religionswissenschaft im Folgenden in drei Kategorien unterteilen.

Die erste Kategorie bezieht sich auf diachrone Betrachtungen des

Buddhismus. Das Interesse bei Richard GOMBRICHs Monographie14 liegt primär bei
der Geschichte philosophischer Ideen und der Entwicklung einer buddhistischen

Doktrin. GOMBRICHs Hauptthese findet sich am deutlichsten in folgendem Zitat
fokussiert: “The dharma is the product of argument and debate, the debate going
on in the oral culture of renouncers and brahmins sama a-br hma a), as the

10 Als ältere Vertreter dieser Forschungstradition sind zu nennen OLDENBERG, 1906; von
GLASENAPP, 1936. Ganz stark findet sich das Bild von Buddha als Reformator und
Oppositionsführer in der neueren Publikation von MEISIG 1997; Vgl. auch ähnliche, aber weniger

extreme Zugänge bei: GOMBRICH, 1997; BECHERT/BRONKHORST, 2000. Das Konzept einer

eigenen, von der brahmanischen gesonderten Kultur im geografischen Entstehungs- und

Entwicklungsraum des frühen Buddhismus ist v.a. zu finden bei: BRONKHORST, 2007.

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

11 RHYS DAVIDS, 2002; vgl. auch KRISHNAN, 2002.

12 FICK, 1897.

13 BAILEY/MABBETT, 2003.
14 GOMBRICH, 1996.



432 CAROLINE WIDMER

recurrent phase has it, in the upper Ganges plain in the fifth century BC.”15 Der
Auseinandersetzung mit Vertretern anderer religiöser Lehren kommt bei diesem

Ansatz eine wichtige Rolle in der Entwicklung des Buddhismus zu.16

Ein in der Indologie seit längerem bekanntes Konzept ist das des “Inklusivismus”.

Entwickelt wurde es von dem deutschen Indologen Paul HACKER.

HACKER bezeichnet den Inklusivismus als typisch indische Umgangsstrategie

religiöser Gruppen und zieht ihn als Erklärungsmodell für vielerlei Phänomene

in der indischen Religionsgeschichte heran.17 Eines der Beispiele, die zur
Erläuterung und Illustration des Konzepts dienen sollen, ist der Therav da-
Buddhismus. Ausschlaggebend scheint die Verwendung brahmanischer Begriffe
im P li-Kanon, die hier jedoch umgedeutet werden.

Durch die Perspektive des Vergleichs besonders attraktiv scheint die Arbeit
von Andreas GRÜNSCHLOSS “Der eigene und der fremde Glaube”18. Indem er

verschiedene religiöse Traditionen nebeneinander betrachtet, versucht
GRÜNSCHLOSS, eine Systematik der Begegnung zu entwickeln, die verschiedene
Konzeptionen der Fremdwahrnehmung darzustellen vermag. GRÜNSCHLOSS entwirft
ein durchaus komplexes Bild verschiedener Umgangsstrategien, die sich gegenseitig

keineswegs ausschliessen.

15 GOMBRICH, 1996:13.

16 Vgl. auch BREKKE, 2002. Torkel BREKKE geht der Grundfrage nach, warum sich Menschen

für den frühen Buddhismus entschieden hätten, und versucht, ihre religiösen Motivationen
aufgrund eines sozial-psychologischen Ansatzes zu beleuchten. Dieser direkte Rückschluss

von den Quellen auf die Geschichte hängt stark mit der Einschätzung der äusserst schwierigen,

historischen Schichtung der einzelnen kanonischen Texte zusammen und ist deshalb

nicht unumstritten.
17 Die Definition von Inklusivismus formuliert HACKER folgendermassen: “Inklusivismus

bedeutet, dass man erklärt, eine zentrale Vorstellung einer fremden religiösen oder
weltanschaulichen Gruppe sei identisch mit dieser oder jener zentralen Vorstellung der Gruppe, zu

der man selber gehört. Meistens gehört zum Inklusivismus ausgesprochen oder
unausgesprochen die Behauptung, dass das Fremde, das mit dem Eigenen als identisch erklärt wird,
in irgendeiner Weise ihm untergeordnet oder unterlegen sei.” HACKER, 1983:11–28).
Direkt an dieses Konzept anschliessend deutet Annemarie MERTENS Inklusivismus als

sozialpsychologische Handlungsstrategie im Buddhismus: MERTENS, 2004; MERTENS, 2005.

18 GRÜNSCHLOSS, 1999.

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 433

3 Das Ra hap la-Sutta Majjhima-Nik ya 82)19: Ein Beispiel

Zur Illustration dieser theoretischen Erläuterungen soll an dieser Stelle ein kurzes

Beispiel aus dem Majjhima-Nik ya, der Mittleren Sammlung der Lehrreden
Buddhas, angefügt werden. Das Ra hap la-Sutta scheint mir dazu besonders

geeignet, weil es gleichzeitig auf einige Probleme verweist, die sich im Laufe
der Arbeit mehrfach ergeben.

3.1 Inhalt

Das Sutta beginnt damit, dass Buddha auf seiner Wanderschaft in einen Ort
namens Thullako hita gelangt. Bewohner des Dorfes, denen der Ruf Buddha
Gotamas bekannt ist, gehen zu ihm, um eine Lehrrede zu hören. Unter ihnen
befindet sich auch der junge Ra hap la, ein Sohn aus gutem Hause Ra hap lo
kulaputto), der nach dieser Begegnung in die Hauslosigkeit ziehen will. Buddha
besteht auf der Erlaubnis seiner Eltern. Diese sind jedoch dagegen und können
den Wunsch ihres Sohnes nicht nachvollziehen. Sie versuchen, ihn davon
abzubringen. Die Geschichte entwickelt sich zu einer sehr emotionalen Auseinandersetzung

zwischen Eltern und Sohn, der ihre Zustimmung nur erhält, indem seine

Freunde sich als Vermittler einsetzen. Ra hap la muss sich jedoch auf die
Bedingung einlassen, später wieder zu Besuch ins Elternhaus zurückzukehren.20

Ra hap la geht zu Buddha zurück und wird in den Orden aufgenommen. Das

Sutta berichtet nun, wie Ra hap la die buddhistische Lehre in der Waldeinsamkeit

verwirklicht und zum arahat wird, womit er aus dem Kreislauf der
Wiedergeburten ausgetreten ist. Daraufhin will er den Wunsch seiner Eltern erfüllen
und kehrt mit Buddhas Erlaubnis an seinen früheren Wohnort zurück. Als sein

Vater ihn auf seinem Bettelgang näherkommen sieht, erkennt er ihn nicht und
beschimpft ihn aus Verbitterung über den Verlust seines einzigen Sohnes.21 Die
Sklavin des Hauses erkennt Ra hap la an seinen Händen, als sie ihm Essensreste

in seine Bettelschale gibt, und meldet dies der Mutter, die so erfreut ist, dass

19 Als Textvorlage dient hier die Ausgabe der PTS, ed. by Robert CHALMERS: Majjhima-
Nik ya. Vol. II, London: Oxford University Press, 1951, S. 54–74. Damit die in den
Fussnoten zitierten Textstellen leichter zu identifizieren sind, ist zusätzlich zur Seitenzahl die

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

Zeilennummer angegeben.

20 Anuññ to si m t pit hi ag rasm anag riya pabbajj ya, pabbajitena ca pana te m t pi¬

taro uddassetabb ti S. 60, Z. 184–186).
21 Imehi mu akehi sama akehi amh ka ekaputtako piyo man po pabb jito ti S. 61, Z.

231–233).



434 CAROLINE WIDMER

sie ihr die Freiheit verspricht und zum Vater eilt. Dieser geht nun zu Ra hap la
und versucht, ihn ins Haus einzuladen mit den Worten, es sei schliesslich sein,

also Ra hap las Zuhause.22 Ra hap la lehnt jedoch ab mit der Begründung, als

Hausloser habe er kein Haus. Da er bereits gespiesen hat, einigt Ra hap la sich

mit dem Vater darauf, am folgenden Tag zum Essen zu kommen und kehrt
daraufhin in den Wald zurück. Der Vater nutzt die Zeit nicht nur dazu, das Essen

vorzubereiten, sondern auch, seine Reichtümer zusammenzutragen und Ra hap

las frühere Frauen dazu anzutreiben, sich herauszuputzen. Er hofft, damit
seinen Sohn dazu zu bringen, wieder ins Elternhaus einzuziehen. Dies misslingt
jedoch und nach dem Besuch, der als Desaster endet, ist die Spaltung zwischen
der Familie und Ra hap la noch grösser als zuvor.

Anschliessend kommt es zu einer Begegnung zwischen Ra hap la und dem

König Koravya, der einen Waldrundgang unterbricht, um ihn zu fragen, warum
er in die Hauslosigkeit gezogen sei. Er kennt vier Gründe, die für gewöhnlich
dazu führen, dass jemand seinen Status als Haushälter aufgibt.23 Als er diese im
Weiteren ausführlich darlegt, merkt er, dass diese vier Gründe nicht auf
Ra hap la zutreffen können. In einem Lehrgespräch erklärt ihm Ra hap la, dass

er von Buddha vier Lehrsätze gehört und gesehen habe und ihn dies veranlasst

habe, in die Hauslosigkeit zu ziehen. Er erläutert ihm die vier Lehrsätze und
beendet das Gespräch mit einem Lehrvers.

3.2 Gliederung und Struktur

Auf den ersten Blick teilt sich das Sutta in zwei Hauptteile: Der erste Teil handelt

von dem Konflikt zwischen Ra hap la und seinen Eltern, während der

zweite Teil die Begegnung zwischen Ra hap la und dem König Koravya schildert.

Diese Trennung ergibt sich durch eine Vielzahl augenfälliger Unterschiede,

sowohl auf der episodischen Handlungsverlauf), als auch der formalen Ebene

Struktur). Zunächst ergibt sich in der zweiten Hälfte des Suttas eine neue
Personenkonstellation, die ausführlich eingeleitet wird. Ra hap la ist immer noch
Hauptperson des Geschehens, doch werden die übrigen Personen vollständig
ausgetauscht. Weder die Eltern Ra hap las, noch seine Freunde oder die Sklavin
des Hauses, nicht einmal Buddha tauchen im zweiten Teil noch auf, dafür
erscheint der König Koravya mit seinem Diener. Und obwohl beide Teile in etwa

22 Nanu, t ta Ra hap la, saka geha gantabban ti S. 62, Z. 257f).

23 Catt r’ im ni, bho Ra hap la, p rijuññ ni yehi p rijuññehi samann gat idh’ ekacce

kesamassu oh retv k s y ni vatth ni acch detv ag rasm anag riya pabbajanti S.

66, Z. 353).

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 435

gleich lang sind, unterscheiden sie sich hinsichtlich der erzählten Zeit sehr stark.

In der ersten Hälfte erhält der Handlungsablauf durch einen ständigen Wechsel
zwischen tatsächlicher Echtzeit-Erzählung und Zeitraffung einen sehr dynamischen

narrativen Charakter. Es werden Dialoge in direkter Rede wiedergegeben,
abgelöst von der Erzählerstimme, die einen nicht explizierten Zeitabschnitt
zusammenfasst oder gar überspringt. Das Gespräch mit dem König Koravya dagegen

ist als Dialog in direkter Rede wiedergegeben, in dem der Erzähler nach der

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

Einleitung weitgehend ausgeschaltet ist.
Im ersten Teil ist für die Struktur vor allem der erzählte Handlungsablauf

bestimmend. Er richtet sich aus episodischer Sicht danach aus, das Problem zu
lösen, das sich Ra hap la stellt, nämlich, dass ihm die Eltern seinen Wunsch
nicht erfüllen und ihm die Erlaubnis für den Ordenseintritt nur mit einer Bedingung

verknüpft geben wollen. Ortswechsel spielen in diesem Teil eine grosse

Rolle, inhaltliche Einheiten voneinander zu trennen, und bedeuten meist auch,
dass neue Personen eingeführt werden. Je expliziter und ausführlicher diese Zäsur

gestaltet ist, desto schärfer ist sie zu verstehen. So lassen sich drei weitere
Abschnitte in der ersten Geschichte wiederfinden:

1. der erschwerte Ordenseintritt Ra hap las

2. die Verwirklichung der buddhistischen Lehre durch Ra hap la
3. der Besuch Ra hap las bei seinen Eltern

Im Hinblick auf die Gliederung fällt auf, wie stark die episodischen Einheiten
formalisiert sind. D.h., dass zum Beispiel keine Begegnung, kein Gespräch
stattfindet, ohne durch die immer gleich bleibende Formulierung der Lokalisierung
und der Annäherung eingeleitet zu werden. Dies vereinfacht natürlich die
Gliederung in Einheiten, da sie gerade durch die Wiederholung eine Scharnierfunktion

übernehmen, durch die sich fast selbstverständlich Zäsuren ergeben und
Einheiten zusammenfassen lassen.24

Der zweite Teil des Suttas beinhaltet dagegen nur eine einzige Episode. Die
schematisierte Struktur des Gesprächs wird durch rein formale Einheiten be-

24 Ein Beispiel: Ein wichtiger Bestandteil der Suttas ist die Lokalisierung des Geschehens, die
sich ausnahmslos in jedem Sutta am Anfang, gleich nach der Eröffnungsformel evam me suta

wiederfindet. Bisher wurde dies meist im Kontext einer Historisierungsintention gedeutet.

An unserem Beispiel, dem Ra hap la-Sutta, wird jedoch sehr gut deutlich, dass
Lokalisierung im Zusammenhang mit Ortswechseln innerhalb eines Suttas wiederum inhaltliche
Einheiten voneinander trennt und markiert. Je weniger explizit und ausführlich sie
ausformuliert sind, desto enger sind diese Texteinheiten miteinander verbunden.



436 CAROLINE WIDMER

stimmt. Nach der Einleitung legt der König in vier genau gleich formulierten
Sätzen sein Problem dar und stellt Ra hap la anschliessend seine Frage. Auch
die Antwort Ra hap las ist geprägt von Wiederholungen der immer gleichen
Formulierungen, wiederum immer an derselben Stelle unterbrochen von der
Rückfrage des Königs sowie einer Gegenfrage Ra hap las, die der König auf
immer dieselbe Art beantwortet. Tatsächlich lässt sich das Gespräch formal
gliedern, ohne etwas über den Inhalt zu sagen, der sich hinter dieser Struktur
verbirgt.25

Wenn diese beiden Teile nun so unterschiedlich sind, stellt sich natürlich
die Frage, ob und wie sie zusammenhängen. Es zeigt sich, dass eine Vielzahl
von Verknüpfungen vorhanden sind und diese erneut auf verschiedenen literarischen

Ebenen gleichzeitig spielen. Auf episodischer Ebene geschieht diese
Verknüpfung sowohl lokal wie personal, aber auch indem auf das Geschehene

Bezug genommen wird. Auf inhaltlicher Ebene wird über das gesamte Sutta an

ein und demselben Thema festgehalten. Dieses wird auf der konkreten argumentativen

Ebene durch Schlüsselbegriffe und logische Entwicklungen intellektuell
und lehrspezifisch entfaltet.

3.3 Interpretation

Das Sutta ist durch eine Vielzahl von Kontrastierungen geprägt, doch gilt es als

erstes, zu definieren, was oder wer in diesem Sutta als “religiös Anderer”, als

Nicht-Buddhist verstanden werden kann. Am naheliegendsten ist es, von der
Hauptperson Ra hap la und seiner sozialen Umgebung auszugehen. Er ist weder

ein Brahmane, noch ein Asket, der einer anderen Lehre als der buddhistischen

folgt, und entspricht somit auf den ersten Blick nicht dem von der
Religionsgeschichte entworfenen Bild des religiösen Umfelds in der Zeit der
frühen Buddhisten. Ra hap la ist lediglich kulaputto, Sohn aus gutem Haus, und
sein Name26 und die Beschreibung seines Elternhauses27 lassen darauf schlies-

25 Gliederungselemente werden dabei vom Gesprächsverlauf festgelegt: Frage, Gegenfrage,

Antwort, Illustration etc. Welche Rolle bei dieser Gestaltung der didaktischen Gespräche

und Lehrreden die Logik und Mnemotechnik spielt, ist noch zu klären.
26 Ra hap la kann als Eigenname mit “Schützer des Volkes/Reiches” übersetzt werden. Die

Namen des Vaters oder der Mutter werden im Quellentext nicht genannt. Namen im P li-
Kanon sind oftmals sehr illustrativ mit der Person, die dargestellt wird, verbunden, was darauf

hinweisen könnte, dass eventuell eher eine Typisierung im Vordergrund des Erzählten

steht, als der tatsächliche Bericht über eine Person.

27 Die Aufforderung der Eltern an Ra hap la, Speisen, Getränke und Sinnesfreuden zu genies¬

sen, kann nur so verstanden werden, dass die Familie daran keinen Mangel gelitten hat.

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 437

sen, dass er aus einer gut situierten khattiya-Familie stammt. Dies deutet noch
nicht zwangsläufig auf eine andere religiöse Orientierung. Die Identifizierung
von Ra hap lo kulaputto und seiner Familie als Nicht-Buddhisten wird im Sutta
durch zwei Faktoren bestimmt:

Als erstes steht auf episodischer Ebene ganz klar die Transformation des

Ra hap la im Zentrum. Er hört eine Lehrrede Buddhas und bemerkt, dass diese

nur als Hausloser zu verwirklichen sei, woraufhin er diesen Status anstrebt und
schliesslich erlangt. Dieser Wandel ist auch terminologisch deutlich
gekennzeichnet: Aus Ra hap lo kulaputto wird der buddhistische Mönch yasm

Ra hap la28. Mit dem Gang in die Hauslosigkeit ergibt sich für Ra hap la in
der Erzählung ein Wendepunkt, der aus seiner Vergangenheit mit undefiniertem
Status ein “Davor” macht. Wenn Ra hap la im Laufe der Geschichte neu in den

Orden eintritt, kann er davor nicht bereits Mitglied gewesen sein. Zwar scheint

er, wie viele andere Anwohner des Dorfes, Buddha bereits vor diesem Prozess

zugeneigt, doch deutet die vollkommene Abwesenheit der Bezeichnung up saka

(“Laienanhänger”) darauf hin, dass dies in diesem Sutta offensichtlich keine
anwendbare Kategorie ist. Die Menge der Menschen, denen Ra hap la angehört
und die Buddha gegenüber gestellt ist, wird mit “Brahmanen und Haushälter”29

bezeichnet. Sie durchläuft jedoch offensichtlich nicht denselben Prozess wie
Ra hap la, und bleibt somit im Status von Ra hap las “Davor”, also nicht-
buddhistisch.

Der zweite Faktor ist auf der inhaltlich-thematischen Ebene zu suchen.
Betrachtet man noch einmal den episodischen Verlauf des Suttas, besteht das

Hauptproblem des Geschehens darin, dass ein junger Mann gegen den Willen
seiner Eltern in den buddhistischen Orden eintreten will, mit der Folge, dass die

Auch wenn später im Sutta berichtet wird, wie der Vater seine Reichtümer zu Haufen
zusammenträgt, mag dies zwar vielleicht übertrieben wirken, soll jedoch ganz deutlich den

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

Wohlstand des Hauses illustrieren.
28 yasm ist im P li-Kanon die übliche Anrede eines Mitglieds des buddhistischen Ordens.

29 Br hma agahapatik S. 54, Z. 4). Das Kompositum br hma agahapatik wird in einigen
Übersetzungen dieses und anderer Suttas mit “brahmanische Haushälter” wiedergegeben,

also als Kammadh raya interpretiert. Der weitere Verlauf dieser Geschichte lässt jedoch

darauf schliessen, dass es in diesem Fall angemessener ist, das Kompositum als Dvandva zu
übersetzen und so von “Brahmanen und Haushältern” zu sprechen. Unter der damit
bezeichneten Menge Menschen befindet sich nämlich auch der spätere Hauptakteur des Suttas

Ra hap la, der offensichtlich kein Brahmane ist, da anzunehmen ist, dass dies sonst anstelle
des Namenszusatzes “kulaputto” im Text vermerkt wäre. Auch der Vater Ra hap las wird
nicht als Brahmane vorgestellt. Dass sich damit in anderen Suttas eine Übersetzung als

Kammadh raya ausschliesst, ist hiermit jedoch nicht belegt.



438 CAROLINE WIDMER

Familie danach unwiederbringlich gespalten ist. Diese Spaltung gründet auf der
unvereinbaren Differenz zwischen dem Hauslosen pabbajita und dem Haushälter

gahapati. Dies stellt das eigentliche Thema des Quellentexts dar und wird in
mehrfacher Weise sehr stark herausgearbeitet. Die Geschichte beginnt überhaupt
erst, als Ra hap la realisiert, wie schwierig es ist, Buddhas Lehre zu folgen,
solange man im häuslichen Leben verwurzelt ist.30 Damit ist der Gegensatz der
beiden Lebensweisen bereits festgelegt. Der Konflikt, der sich im Folgenden
zwischen den Eltern und Ra hap la entwickelt, verknüpft diese ideelle
Gegenüberstellung auf der episodischen Ebene mit einer zunehmenden persönlichen
Distanzierung, die besonders deutlich zwischen Vater und Sohn wird. Die
vertraute Anrede “Vater” – t t 31 weicht einem gahapati32, das aus dem Munde
Ra hap las schon beinahe wie ein Schimpfwort klingt. Als der Vater versucht,
Ra hap la in sein Haus einzuladen, antwortet er ihm: “Haushälter, wie könnten

wir, nachdem wir von zu Hause ausgezogen sind, als Hauslose ein Haus besitzen?

Wir sind hauslos!”33

Parallel zum Gegensatz pabbajita und gahapati werden dhamma Lehre,
Recht) und k ma Sinneslust, Begehren) bzw. bhoga Reichtum, Genuss) einander

gegenübergestellt. Sie stellen gewissermassen das Objekt, das zu erlangende

Ziel der Menschenpaare dar. Der dhamma kann nur als pabbajita verwirklicht
werden. Ist dies einmal geschehen, besteht keine Gefahr mehr, durch die Versuchung

durch k ma bzw. bhoga davon abzufallen. Dies wird deutlich, als

Ra hap la zu Buddha geht, um die Erlaubnis einzuholen, seine Eltern zu
besuchen, und Buddha einen Einblick in dessen Geist unternimmt, um festzustellen,
dass er nicht mehr von der Hauslosigkeit abzubringen ist.34 Die Eltern versuchen

stets, Ra hap la mit Reichtum und Sinnesfreuden wieder nach Hause zu holen,
was ihren Sohn beleidigt.35 Sie können den Entschluss ihres Sohnes weder
akzeptieren noch verstehen und sind für dessen Argumente und Lehrsprüche voll-

30 Nayida sukara ag ra ajjh vasat ekantaparipu a ekantaparisuddha sa khali¬

khita brahmacariya caritu S. 55, Z. 33–35).
31 S. 56, Z. 62.

32 S. 62, Z. 250.

33 Kuto no, gahapati, amh ka geha ag rasm anag riya pabbajit na An g r maya

gahapati S. 62, Z. 259f).
34 Atha kho Bhagav yasmato Ra hap lassa cetas cetoparivitikka manas k si. Yad

Bhagav aññ si: Abhabbo kho Ra hap lo kulaputto sikkha paccakkh ya h n y’ vattitun

ti (…) S. 61, Z. 213–216).
35 Dies führt soweit, dass Ra hap la seinen Vater in die Schranken weist: Sace, gahapati,

bhojana d tabba detha; m vihe heth ti S. 64, Z. 302–303).

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 439

kommen unzugänglich. Man könnte sagen, dhamma mache von einem bestimmten

Punkt der Intensität an immun gegen k ma bzw. bhoga und umgekehrt.
Besonders deutlich wird diese Gegenüberstellung auch im Lehrgespräch zwischen
Ra hap la und dem König Koravya. Die vier Gründe für den Auszug in die
Hauslosigkeit, die der König vorschlägt, haben alle mit Verlust von k ma bzw.
bhoga zu tun: Es ist der Verlust, begründet durch Alter oder Krankheit, bzw. der

Verlust von Reichtum und sozialen Kontakten. Diesen negativen Erfahrungen,
die einen Menschen dazu bringen, die Heimstatt aufzugeben, stellt Ra hap la
die positive Erfahrung des Gewinns von Erkenntnis und Wahrheit entgegen, und
er antwortet dem König, indem er ihm vier buddhistische Lehrsätze erklärt und
die Illustrationen dazu aus dessen Erfahrungshorizont wählt. Diese Verknüpfung
mit der buddhistischen Lehre lässt uns auf die Gleichung pabbajati Buddhist,
und damit parallel dazu gahapati Nicht-Buddhist schliessen.36 Dazu kommt,
dass Ra hap la in der Verwirklichung der buddhistischen Lehre zum arahat
wird und damit den Austritt aus dem Kreislauf der Wiedergeburten zu Lebzeiten
erlangt. Somit wird er dem Buddha Gotama bezüglich der Erlösung gleich. Der
pabbajati ist also nicht nur Buddhist, er wird in diesem Textbeispiel auch zu
einem buddha.

Als weiterer Zwischenschritt ist im Zusammenhang mit der Untersuchung
der Darstellung des Nicht-Buddhistischen unweigerlich die Frage nach seiner
Bewertung verbunden. Dazu fallen in diesem Sutta zwei Dinge auf: Als erstes ist
auf episodischer Ebene nicht zu übersehen, dass mit dem Zug in die Hauslosigkeit

ein Statuswechsel folgt, der sich auf die soziale Hierarchie auswirkt. Als
Sohn steht Ra hap la in der Abhängigkeit seiner Eltern, besonders von seinem

Vater. Mit dem Fortgang von Zuhause ist dieses Abhängigkeitsverhältnis aufgelöst

und hat sich auf Ra hap las Lehrer, Buddha Gotama, übertragen. Dies
drückt sich nicht nur darin aus, dass sich Ra hap la im Bezug auf seinen Wohnsitz

nun nach Buddha richtet, sondern auch darin, dass er bei ihm die Erlaubnis
für den Besuch seiner Eltern einholen muss. Bei dieser Gegelegenheit bestätigt
Buddha jedoch zugleich die vollständige Emanzipation, die Ra hap la mit der

Verwirklichung der Lehre erlangt hat. Als Ra hap la nun nach Hause geht, zeigt

36 Bemerkenswert ist dies deshalb, weil die spezifisch buddhistischen Termini wie sa gha
oder bhikkhu bis auf eine einzige Erwähnung im gesamten Sutta nur durch ihre Abwesenheit

auffallen. Im Gegenteil, die Verwendung des allgemeinen und traditionsunspezifischen

Terminus pabbajati lässt unterschwellig auf eine starke Solidarität zwischen verschiedenen

Gruppierungen oder auch einzelnen Hauslosen schliessen, die sich insgesamt von den

Haushältern abhebt. Auch der Terminus sama a taucht im gesamten Sutta nur einmal im
Zusammenhang

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

mit dem Buddha auf.



440 CAROLINE WIDMER

sich in seinem autoritären Auftreten, dass diese Emanzipation vom Lehrer auch

bewirkt, dass er künftig dem Vater sozial übergeordnet sein wird: Der Status als

Hausloser entbindet ihn von der sozialen Pflicht, sich dem Vater unterzuordnen.

In diesem Fall ist der Austritt aus dem Stand des Haushälters auch mit dem Austritt

aus den üblichen sozialen Bindungen verbunden, ein Austritt, der allerdings
einen Aufstieg über die soziale Hierarchie bedeutet.

Als zweites ist literarisch die Perspektive der Erzählung von entscheidender

Bedeutung. Es ist zu jedem Zeitpunkt der Geschichte eindeutig, dass der einzig
richtige Weg derjenige des pabbajita ist, auch wenn es noch so schwierig
erscheint, ihn zu erlangen, und auch wenn das Umfeld noch so dagegen ankämpft.
Es gibt keinen Moment der Erzählung, in der an der Richtigkeit von Ra hap las

Entscheidung Zweifel aufkommen. Die Entschlossenheit, mit der er um die
Erlaubnis kämpft und die Geradlinigkeit, mit der er sein Ziel verfolgt und darin
verharrt, machen aus ihm nicht nur die Hauptperson des Suttas, sondern den mit
allen positiven Eigenschaften behafteten literarischen Helden.

Anders dagegen verhält es sich mit den Eltern, die als genaues Kontrastbild
zu Ra hap la entworfen werden. Trotz jeglicher Empathie, die man für Eltern
aufbringen kann, die daran sind, ihren Sohn zu verlieren, ist die Wirkungslosigkeit

ihrer gleichbleibenden Argumentation von Beginn weg klar. Die
Hartnäckigkeit erscheint auf dem Hintergrund von Ra hap las Erkenntnis uneinsichtig
und verblendet. Die Tiefe der Beleidigung, mit der der Vater seinen Sohn

beschimpft, als er ihn nicht erkennt, und die Plumpheit, mit der er ihn später wieder

umgarnt, machen aus dieser Figur den “Antihelden” der Geschichte. Das

Bild, das damit vom gahapati gezeichnet wird, ist ein zutiefst negatives.

Ein nicht ganz so schlechtes literarisches Schicksal teilt der König, obwohl
auch er als gahapati und somit als Kontrastbild erscheint. Dies liegt weniger an

seiner Person, auch wenn sie dem Ra hap la Respekt und ehrliche Neugierde

entgegenbringt, als vielmehr an der Form der Geschichte. Im Gegensatz zum
Vater erscheint er als sehr oberflächliche Persönlichkeit. Dies hängt auch mit der
Struktur der zweiten Hälfte des Suttas zusammen. Während im ersten Teil die

Narration einer Transformation mit all seiner Spannung, seiner Dramatik, seiner

Emotionalität und seinem Handlungsaufbau im Vordergrund steht, besteht der

zweite Teil aus einer argumentativen Darlegung eines intellektuellen Problems

in Form eines didaktischen Gesprächs. Der König übernimmt die Rolle des
Fragenden, der belehrt wird. Dabei erscheint er weder dumm, noch unhöflich oder

ungebildet. Die Frage wird ihm strukturiert und klar formuliert in den Mund
gelegt und leitet einen Dialog auf hohem Niveau ein. Dennoch scheint er beliebig

austauschbar, denn er dient lediglich als episodischer Rahmen zur Präsenta-

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 441

tion verschiedener Lehrsätze und lehrspezifischer Kommentar zur erzählten
Geschichte.

Auf dem Hintergrund dieser Überlegungen wird schliesslich deutlich, dass

die Figuren in diesem Sutta unterschiedliche narratologische Funktionen
übernehmen. Ra hap la und seine Eltern verkörpern das Thema des Suttas, einen
bestimmten Lehrsatz Buddha Gotamas, nämlich den der Gegensätzlichkeit und
Unvereinbarkeit des pabbajita und des gahapati, von dhamma und k ma bzw.
bhoga. Ra hap la illustriert eine vorbildhafte Entwicklung, indem er das oberste

Ideal eines Menschen darstellt, der alles Weltliche zurück lässt, um in der
Hauslosigkeit frei von sozialen und materiellen Bindungen die Lehre Buddhas zu
verwirklichen. Die Eltern als Kontrastbild, stilisiert als das genaue Gegenteil,
den sinnlichen Genüssen und Zielen vollkommen ergeben, übernehmen im
Leben ihres Sohnes leibhaftig die Rolle als Hindernis, Klammer und Versuchung,

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

die ihm den Weg zur Erlösung erschweren.

Der König hingegen bildet, wie bereits angedeutet, nur den episodischen
Rahmen für ein stark formalisiertes Gespräch. Er ist reine Projektionsfläche,
seine Person sehr flach und funktional. Sein Erscheinen in der Geschichte dient
lediglich dazu, dem Erzähler eine Gelegenheit für ein Lehrgespräch, also der

Vermittlung eines Lehrinhaltes zu geben. Obwohl Koravya, selber wohl khattiya,

dem soeben entworfenen negativen Bild des gahapati entspricht, ist er der

ideale Zuhörer für diesen bestimmten Lehrinhalt. Erst präsentiert er eine langläufige

Meinung, und da er merkt, wie unzutreffend sie im Falle von Ra hap la ist,
stellt er die Frage offen in den Raum. Er reagiert auf die einzelnen Sätze

Ra hap las mit Lob und Freude, ohne zu widersprechen oder zu zweifeln.

4 Schlussfolgerungen

Abschliessend sollen nun einige Punkte angesprochen werden, die vom jetzigen
Forschungsstandpunkt aus gesehen im Hinblick auf das Gesamtprojekt als wichtig

erscheinen.

Als erstes zeigt uns das vorliegende Textbeispiel sehr deutlich, dass es nötig

ist, verschiedene Strategien zu verfolgen, um Nicht-Buddhisten identifizieren
zu können. Gerade wenn die religiöse Orientierung der Figuren nicht durch
spezifische Bezeichnungen genannt ist, erlauben inhaltliche und episodische
Hinweise Thema und Handlungsverlauf) im Sutta oftmals eine Klärung. Besonders

aufschlussreich ist in dieser Hinsicht, wie eine Figur durch den Erzähler oder



442 CAROLINE WIDMER

andere Figuren angesprochen wird und welcher Zusatz an den Eigen- oder
Familiennamen angehängt wird. Besonderes Augenmerk muss dabei Transformationen

gelten, wie ein kulaputto genauso zum yasm werden kann wie ein Räuber

und Mörder37 oder ein “Hunde-Asket”38.

Es ist in diesem Zusammenhang ebenfalls unumgänglich zu fragen, worin
die “Andersheit” des Gegenübers oder des Genannten überhaupt besteht. Auch
dabei bietet das vorgestellte Beispiel verschiedene Ansatzpunkte: Zum einen

unterscheidet sich der “Andere” in seiner konkreten Lebensweise, zum anderen

aber auch bezüglich der individuellen spirituellen Einsicht, also dem individuellen

spirituellen Fortschritt, dem Erkenntnisgrad. Dies findet schliesslich seinen

Höhepunkt in der Differenzierung nach soteriologischen Kriterien zwischen
Unerlöstheit und Erlöstheit.

Die narratologische Funktion der nicht-buddhistischen Figuren ist keineswegs

so einheitlich, wie sie manchem auf den ersten Blick scheinen mögen.

Bereits in diesem Einzeltext haben wir es mit mindestens zwei unterschiedlichen
Funktionstypen zu tun, die an dieser Stelle provisorisch “paradigmatische
Verkörperung eines Lehrinhaltes” und “Projektionsfigur für Lehrpräsentation”
genannt werden sollen. Dazu kommt, dass in den Suttas stark mit Kontrastbildern
gearbeitet wird, d.h. den jeweiligen Helden werden Antihelden entgegengestellt.

Die Wahl des Funktionstyps hängt möglicherweise eng mit der Form des gesamten

oder einzelner Teile des Suttas zusammen. So scheint ein Sutta(-teil), in dessen

Zentrum die episodische Narration steht, eher die Funktion der

Verkörperung zu beinhalten, wohingegen didaktische Passagen eher zur
Verwendung von Projektionsfiguren tendieren. Die Aufgabe wird es nun sein, einen

möglichst vollständigen Katalog von Funktionstypen des MN und DN zu erstellen

und die Zusammenhänge zwischen episodischer, formaler und inhaltlicher
Gestaltung des Suttas zu überprüfen.

Eine weitere Aufgabe wird darin bestehen, durch einen umfangreichen
textübergreifenden Vergleich Grundschemata für die auffällige Formalisierung
von Suttas und ihren einzelnen Elementen, sei es episodischer, inhaltlicher oder

sprachlicher Art, zu finden und Abweichungen zu registrieren. Nur so lassen

sich Variationsbreiten und allfällige Abhängigkeiten festhalten. Durch die immer
wiederkehrenden, gleich bleibenden Wiederholungen gewinnt man den
Eindruck, dass viele Formulierungen, ja ganze Unterabschnitte gewissermassen fixe
Versatzstücke darstellen, die wie in einem Bausatzsystem mit jedem beliebigen

37 Vgl. A gulim la-Sutta MN 86).

38 Vgl. Kukkuravatika-Sutta MN 57).

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 443

Inhalt und jeder beliebigen episodischen Ausformulierung kombiniert werden
können. Es gilt ausserdem, die einzelnen “Bauteile” zu identifizieren und mit
ihnen auch die Regeln, nach welchen sie zusammengesetzt werden. Ein erster

Ansatz könnte darin bestehen, Suttas in Form von Schachtelstrukturen abzubilden,

wobei die Darstellung die Möglichkeit gewährleisten müsste, dass sich
verschiedene Erzählebenen immer wieder überschneiden können. Den äussersten

Rahmen bilden dabei die Sutta-Elemente, auf die zumindest im MN und im
DN) in keinem Fall verzichtet werden kann: die Eröffnungsformel evam me

suta (“So habe ich gehört”) und das Kolophon. Je weiter man sich in dieser
Verschachtelung nun nach innen bewegt, desto freier, aber auch spezifischer
scheint die Gestaltung des entsprechenden Suttas, was besonders bei narrativen
Texten von besonderer Bedeutung ist. Inwiefern bestimmte Wechselwirkungen
zwischen literarischer Struktur und Form der Überlieferungsart bestehen, muss

vorerst offen bleiben. Dass jedoch die Formelhaftigkeit vieler Texte in enger
Beziehung zu ihrer Mündlichkeit steht, muss kaum extra erwähnt werden.

Auch wenn diese vorläufigen Schlussfolgerungen noch weit davon entfernt
sind, die gesetzten Ziele des Projektes zu erfüllen, vermitteln sie zumindest
einen Eindruck vom vorhandenen Material und die Suche nach Antworten auf die
dargelegte Fragestellung. Dass sich dabei teilweise weite Diskussions- und
Interpretationsfreiräume eröffnen, soll eher dem Anreiz als der Abschreckung
dienen.

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

Literaturverzeichnis

ALLON, Mark
1997 Style and Function. A Study of the Dominant Stylistic Features of the

Prose Portions of P li Canonical Sutta Texts and their Mnemonic
Function. Tokyo: International Institute for Buddhist Studies.

BAILEY, Greg / MABBETT, Ian
2003 The Sociology of Early Buddhism. Cambridge: Cambridge University

Press.

BECHERT, Heinz ed.)
1991–1997 The Dating of the Historical Buddha. Die Datierung des histor¬

ischen Buddha. Part 1 / 2 / 3. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.



444 CAROLINE WIDMER

BECHERT, Heinz / VON SIMSON, Georg
1993 Einführung in die Indologie. Stand, Methoden, Aufgaben. Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
BECHERT, Heinz / BRONKHORST, Johannes et al.
2000 Der Buddhismus I. Der indische Buddhismus und seine Verzweigun¬

gen Religionen der Menschheit 24.1). Stuttgart etc.: Kohlhammer.
BREKKE, Torkel
2002 Religious Motivation and the Origins of Buddhism. A Social-

Psychological Exploration of the Origins of a World Religion. London
/ New York: RoutledgeCurzon.

BRONKHORST, Johannes

2007 Greater Magadha. Studies in the Culture of Early India Handbook of
Oriental Studies, Section Two: India 19). Leiden/Boston: Brill.

CHALMERS, Robert ed.)
1951 Majjhima-Nik ya. Vol. II. London: Oxford University Press.

FICK, Richard
1897 Die sociale Gliederung im nordöstlichen Indien zu Buddha’s Zeit. Mit

besonderer Berücksichtigung der Kastenfrage. Vornehmlich auf
Grund der J taka dargestellt. Kiel: C. F. Haeseler.

FREIBERGER, Oliver
2004 “The Buddhist Canon and the Canon of Buddhist Studies”. In: JIABS

Journal of the International Association of Buddhist Studies)

27/2:261–283.
GEIGER, Wilhelm
1916 P li. Literatur und Sprache. Strassburg: Verlag von Karl J. Trübner.
VON GLASENAPP, Helmut
1936 Der Buddhismus in Indien und im fernen Osten. Schicksale und

Lebensformen einer Erlösungsreligion. Berlin/Zürich: Atlantis-Verlag.
GOMBRICH, Richard
1996 How Buddhism began. The Conditioned Genesis of the Early

Teachings Jordan Lectures 1994). London: Athlone.
1997 Der Theravada-Buddhismus. Vom alten Indien bis zum modernen Sri

Lanka. Stuttgart etc.: Kohlhammer.
GRÜNSCHLOSS, Andreas
1999 Der eigene und der fremde Glaube Hermeneutische Untersuchungen

zur Theologie 37). Tübingen: Mohr Siebeck.

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446



REFLEXION RELIGIÖSER DIFFERENZ 445

HACKER, Paul
1983 “Inklusivismus”. In: OBERHAMMER, Gerhard ed.): Inklusivismus.

Eine indische Denkform Publications of the De Nobili Research Library

Occasional Papers 2). Wien: Institut für Indologie der Universität

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446

Wien / Sammlung De Nobili:11–28.
VON HINÜBER, Oskar

1988 Die Sprachgeschichte des P li im Spiegel der südostasiatischen

Handschriftenüberlieferung Abhandlung der geistes- und
sozialwissenschaftlichen Klasse 8). Mainz: Akademie der Wissenschaften und
der Literatur.

1996 A Handbook of P li Literature Indian Philology and South Asian
Studies 2). Berlin / New York: Walter de Gruyter.

JONG, Jan Willem
1974 “A Brief History of Buddhist Studies in Europe and America Part I)”.

In: Eastern Buddhist 7/1 May):55–106.
KRISHNAN, Y.
2002 “Was there any Conflict between the Brahmins and the Buddhists?”

In: MITTAL, Mahendra P. ed.): Buddha and Early Buddhism.
Collection of Articles from the Indian Historical Quarterly Vol. I
Facets of Buddhist Thought and Culture 1), Delhi: Originals:135–

144.
LAW, B. C.
1974 1933) A History of P li Literature. Vol. I. London/Varanasi: Indological

Bookhouse First Edition 1933).
MANNÉ, Joy

1990 “Categories of Sutta in the P li Nik yas and their Implications for our
Appreciation of the Buddhist Teaching and Literature”. In: Journal of
the Pali Text Society XV/73:29–88.

1992 “The D gha Nik ya Debates: Debating Practices at the Time of the
Buddha”. In: Buddhist Studies Review 9/2:117–136.

MEISIG, Konrad
1997 Der Klang der Stille. Der Buddhismus Kleine Bibliothek der Religi¬

onen 1). Freiburg i. B. / Basel / Wien: Herder.
MERTENS, Annemarie
2004 “Konstruierte Realitäten – soziale Wahrheiten: Die indische Identi¬

tätsmanagementstrategie ‘Inklusivismus’. Eine Skizze”. In: BOCKEN,

Inigo et al. ed.): The Persistent Challenge. Religion, Truth, and
Scholarship. Essays in Honor of Klaus Klostermaier Veröffentlichungen



446 CAROLINE WIDMER

des Cusanus Centrums). Maastricht: Uitgeverji Shaker Publishing:

101–120.
2005 “var a – Ein panindischer Identitätsbegriff? Zur Bedeutung des Vier-

Stände-Modells für die indischen Religionen”. In: Religionskonflikte –

Religiöse Identität Mitteilungen für Anthropologie und Religionsgeschichte

17), Münster: Ugarit-Verlag:237–270.
MYLIUS, Klaus ed.)
2000 1983) Die vier edlen Wahrheiten. Texte des ursprünglichen Buddhismus.

Augsburg: Bechtermünz 1. Ausgabe: Leipzig: Reclam Verlag 1983).
NORMAN, K. R.
1983 P li Literature. Including the Canonical Literature in Prakrit and

Sanskrit of All the H nay na Schools of Buddhism A History of
Indian Literature VII/2). Wiesbaden: Harrassowitz.

OLDENBERG, Hermann
1906 Buddha. Sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde. Fünfte Auflage.

Stuttgart/Berlin: J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger.
1917 Zur Geschichte der altindischen Prosa Abhandlungen der Königli¬

chen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Philologischhistorische

Klasse; Neue Folge 16/6). Berlin: Weidmann.
RHYS DAVIDS, Caroline Augusta Foley
2002 “The Relations between Early Buddhism and Brahmanism”. In:

MITTAL, Mahendra P. ed.): Buddha and Early Buddhism. Collection
of Articles from the Indian Historical Quarterly, Vol. 1 Facets of
Buddhist Thought and Culture 1). Delhi: Originals:81–92 Reprint).

RHYS DAVIDS, Thomas William
1999 1896) The History and Literature of Buddhism. New Delhi: Munshiram

Manoharlal First Edition 1896).

AS/EA LXII•1•2008, S. 425–446


	Reflexion religiöser Differenz und die Darstellung des "Anderen" im buddhistischen Lehrgespräch : ein Arbeitsbericht

