Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 1

Artikel: Avicennas Traktat Hayy ibn Yaqzn und dessen Parallelen mit dem
Corpus Hermeticum

Autor: Schaerer, Patric O.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AVICENNAS TRAKTAT HAYY IBN YAQZAN
UND DESSEN PARALLELEN MIT DEM
CORPUS HERMETICUM

Patric O. Schaerer, Ziirich

Abstract

Avicenna’s philosophical allegory Hayy ibn Yaqzdn features some intriguing equivalences of
motives and structural parallels with the first treatise of the Corpus Hermeticum, the so called
Poimandrés. After giving short summaries of the two mentioned texts, the present study tries to
highlight these correspondences by comparing both texts with regard to a) the literary genre, b) the
structure of the text and various common thematic elements and ¢) some individual parallels be-
tween the two main characters. Based on the findings of these comparisons it is then asked, what
relation to each other these texts might have. While no Arabic translation of the Greek Poimandrés
is extant, the allegory of Avicenna could be considered as an indirect testimonium for such a trans-
lation. The study closes by examining the probability of this thesis with some short remarks on the
general character of Avicenna’s allegories and on a possible way of transmission.

Zwet verschiedene Texte der islamisch-arabischen Philosophiegeschichte tragen
den Titel Hayy ibn Yagzan. Der erste wurde verfasst von dem aus dem zentral-
asiatischen Bukhara stammenden Philosophen und Universalgelehrten Ibn Sina
(980-1037), dem europiischen Mittelalter bekannt unter dem latinisierten Na-
men Avicenna; der zweite, bekanntere und etwa 150 Jahre jiingere Text stammt
vom andalusischen Philosophen Ibn Tufayl (ca. 1110-1185) und schildert die
Geschichte eines Menschen, der auf einer unbewohnten Insel aufwichst und im
Laufe der Zeit allein durch Beobachtung und Nachdenken zu einer Vielzahl von
Erkenntnissen gelangt, die schliesslich beinahe den gesamten Ficherkanon der
damaligen Wissenschaften numfassen.! Obwohl sich Ibn Tufayl ausdriicklich auf
das genannte Werk Avicennas beziehen mochte, indem er den Namen fiir seine
Hauptfigur aus Avicennas Traktat entlehnt, und dariiber hinaus auch fiir sich in
Anspruch nimmt, mit seiner Erzihlung die Geheimnisse von Avicennas eigent-
licher Philosophie zu erldutern, so haben die beiden Texte doch kaum inhaltliche
Parallelen und Gemeinsamkeiten, ausser vielleicht, dass es sich bei beiden um
Erzihlungen mit allegorischem Charakter handelt; und von einem do-

1 Zu Ibn Tufayl und seinem Werk siche SCHAERER, 2004.

AS/EA LXTI=1+2008, 8. 387402



388 PATRIC O. SCHAERER

xographischen Standpunkt aus betrachtet vertreten die beiden Texte sogar eher
divergierende Positionen.?

Gegenstand der vorliegenden Untersuchung soll nun jedoch der erstge-
nannte Traktat Avicennas sein, mit der Absicht, den Blick auf einige Strukturen
und spezielle Motive dieses Texts zu richten. Dazu gliedern sich die folgenden
Bemerkungen in vier Teile: In einem ersten Teil (I) wird der betreffende Traktat
von Avicenna kurz vorgestellt und zusammengefasst. Im nichsten Abschnitt (II)
soll dann ein weiterer Text — der erste Traktat aus dem griechischen Corpus
Hermeticum — betrachtet werden, und anschliessend (111) auf gewisse Parallelen
zwischen diesen beiden Texten eingegangen werden. In einem letzten Teil (IV)
wird schliesslich versucht, anf Grund der aufgezeigten Parallelen zu erortern, ob
eine Abhiingigkeit zwischen diesen beiden Texten bestehen kdnnte, wie diese
vorstellbar wiire und welche hermeneutischen und philologischen Konsequenzen
daraus allenfalls zu ziehen wiren.

I Avicennas Traktat Hayy ibn Yagzan

Innerhalb seines umfangreichen Oeuvres hat Avicenna neben der grossen Mehr-
heit von theoretischen — man kénnte sagen “trockenen™ — Werken versucht, seine
Gedanken auch noch in anderer Form zu prisentieren: Zum einen in Form von
Lehrgedichten, so etwa die Urgiiza fi-t-tibb zur Medizin, die Muzdawiga fi-I-
mantiq, iiber Logik oder die berithmte “Ayniyya, eine Qaside iiber die menschli-
che Seele;? oder andererseits eben in Form von allegorischen Traktaten, zu denen
unter anderem auch der hier untersuchte Hayy ibn Yagzan gehért.* Dabei handelt
es sich um ein Werk in arabischer Sprache von etwa fiinfzehn Seiten Umfang;
die Urheberschaft Avicennas scheint festzustehen, da es bereits in seiner Auto-
biographie namentlich erwihnt wird: Avicenna soll es verfasst haben, als er aus
politischen Griinden fiir mehrere Monate in der Festung Fardagan (in der Nihe
von Hamadan) eingekerkert war.?

Zum Inhalt: Zu Beginn des Textes schildert ein nicht niher bezeichneter
Ich-Erzihler seine unverhoffte Begegnung mit einem geheimnisvollen Fremden,
wihrend er zusammen mit drei Begleitern unterwegs ist. Dieser Fremde stellt

Zum Verhiltnis der beiden Werke siehe auch SCHAERER, 2004:xxxvl.
Siehe dazu auch SCHAERER, 2004:xxxiv.

Allgemein zu Avicennas philosophischen Allegorien siehe HEATH, 1992.
GOHLMAN, 1974:60f.

| SN VS R A8

AS/EA LXTI+1+2008, 8. 387-402



AVICENNAS TRAKTAT HAYY IBN YAQzAN 389

sich auf die Frage, wer er denn set, als “Hayy ibn Yaqzan” (der Lebendige, Sohn
des Wachenden) vor und erzihlt, er verfiige von seinem Vater iiber die Schliissel
zu allen Wissenschaften. Der Erzihler bittet den Fremden, ihn zu unterweisen,
und dieser willigt ein; nach einigen Vorbemerkungen — w.a. mit Warnungen vor
seinen drei Begleitern — folgt die Schilderung verschiedener Gebiete: eine uns
vertraute mittlere Region und jenseits davon Gebiete im Okzident und im Orient.
Im #ussersten Okzident herrscht Chaos und Dunkelheit; niher bei uns befinden
sich neun hinter- bzw. iibereinanderliegende Konigreiche. Danach werden
weitere 1im Orient gelegene Bereiche beschrieben. Zuletzt werden die himmlisch-
jenseitigen Welten geschildert samt ihren verschiedenen Bewohnern, die von
einem unermesslich michtigen Ko6nig beherrscht werden. Es folgt ein
ausfithrliches Lob auf diesen Konig und die Erzihlung schliesst mit einer
Ermahnung an den “Ich-Erzihler”.?

Uber die inhaltliche Deutung dieser allegorischen Erzihlung wurde bereits
vor einiger Zeit eine recht umfangreiche Debatte gefiihrt. Der eine Beitrag dazn
stammt von Henri CORBIN, der eine ziemlich eigenwillige und heute meist als
problematisch angesehene Deutung vertrat, im Sinne einer esoterischen Lehre
Avicennas, im Kern w.a. bestehend aus einer “Ostlichen Philosophie” und einer
Engelslehre, die urspriinglich auf iranische Wurzeln zuriickgehen sollen.”

Der zweite Beitrag stammt von Amélie-Marie GOICHON, die den Text in
enger Anlehnung an die iibrigen Schriften Avicennas deutet und kommentiert;?
auf sie stiitzen sich daher auch die hier gegebenen Hinweise zur Auslegung des
Traktats: Nach GOICHON handelt es sich um die allegorische Prisentation der
philosophischen Hauptelemente der avicennischen Philosophie. Der Ich-Erzihler
steht fiir die menschliche rationale Seele, die nach Erkenntnis sucht; der Weise
Hayy ibn Yaqzan verkérpert den Aktiven Intellekt (‘agl fa“‘al), den untersten
der kosmischen Intellekte, durch dessen Wirkung der Mensch zu Erkenntnis
gelangt. Die drei Begleiter versinnbildlichen die niederen Vermdgen der Seele,
also den muthaften und den triebhaften Seelenteil, sowie die Vorstellungskraft.
Die Regionen im Okzident symbolisieren die ungeordnete, chaotische Materie,
und die neun hinter- bzw. iibereinanderliegenden Reiche stehen fiir die

6 Arabischer Originaltext in MEHREN, 1889; franz. Ubers. in GOICHON, 1959; engl. Ubers. in
CorBIN, 1960:137-150; Zusammenfassung und Analyse in HEATH, 1992:44-48 und
GOICHON, 1971.

7 CORBIN, 1960.

8 GOICHON, 1959 und GOICHON, 1971.

AS/EA LXTI=1+2008, 8. 387402



390 PATRIC O. SCHAERER

kosmischen Planeten-Sphiren.® Die Regionen im Orient entsprechen den
intelligiblen Formen und der durch diese strukturierten Welt mit ihren verschie-
denen Elementen, Gattungen und Arten; auch der Erkenntnisprozess findet hier
eine metaphorische Darstellung. Der alles beherrschende Konig schliesslich steht
fiir Gott.

Eine grobe Gliederung des Textes ergibt demnach den folgenden Aufbau:

1) Einleitung: Begegnung, Vorstellung und Vorbemerkungen
2) Regionen des Okzidents: Materie und Himmelssphiren

3) Regionen des Orients: Intelligibles und Erkenntnis

4y  Bereich des Gottlichen

IT Der erstes Traktat des Corpus Hermeticum,
der sogenannte Poimandrés

Der oben vorgestellte Text soll nun jedoch nicht primir beziiglich dieser Ausle-
gungen betrachtet werden, sondern in stoff- resp. motivgeschichtlicher Hinsicht.
Dazu wird ein ganz spezieller Text in griechischer Sprache beigezogen, und zwar
der erste Traktat des Corpus Hermeticum, der sogennante Poimandrés.'® Der
Text des Poimandrés selbst ist — wie auch die anderen Traktate des Corpus —
relativ kurz, er umfasst lediglich etwa ein Dutzend Seiten. Das Corpus Her-
meticum — urspiinglich wohl entstanden im 2./3. Th. n. Chr. — besteht aus einer
Sammlung von 18 Traktaten rund um die Figur des Hermes Trismegistos (den
dreifach grossen Hermes), eine griechische Adaption des dgyptischen Gottes
Thot. Thren Inhalt kénnte man grob als philosophisch-theologische Lehren
“mittelplatonischer” Prigung umreissen, die mitunter auch als “Vulgir-Plato-
nismus” bezeichnet werden; daneben spielt in diesen Texten auch dgyptisches
Gedankengut eine nicht geringe Rolle, entsprechend ihrer Entstehung im syn-
kretistischen Milieu des hellenisierten Agyptens. Die Gewichtung der einzelnen
Einfliisse wird aber in der Forschung jeweils unterschiedlich bewertet.!

9 Eine schematische Darstellung dieses kosmologischen Weltbildes gibt z.B. SCHAERER,
2004:xxii.

10 Im Folgenden in der allgemein iiblichen Weise zitiert als: CH f mit Angabe der Abschnitte
nach der Zihlung der Edition von NOCK/FESTUGIERE, 1946.

11 Allgemein dazu HOLZHAUSEN, 1997,

AS/EA LXTI+1+2008, 8. 387-402



AVICENNAS TRAKTAT HAYY IBN YAQzAN 391

Unter den Oberbegriff der hermetischen Schriften fillt neben den Texten
des eigentlichen Corpus Hermeticum, dessen Inhalte fast ausschliesslich philo-
sophisch-theologischer Natur sind, auch eine zweite, umfangreichere Gruppe von
Werken, die sich ebenfalls auf die Autoritidt des Hermes Trismegistos berufen,
sich aber mit Themen wie Astrologie, Alchemie oder Magie befassen; diese
Texte werden in der Regel als populire oder technische Hermetica bezeichnet,
wihrend fiir die erste Gruppe auch die Umschreibung gelehrter Hermetismus
verwendet wird.1?

Die Bedeutung des Namens “Poimandigs”, des Namens der Hauptfigur,
nach welcher der Traktat gemeinhin auch benannt wird, wird verschieden erklirt:
die ilteren Deutungen verstanden ihn als Zusammensetzung aus dem grie-
chischen Verb poimaino (weiden, hiiten) und der Pluralform andres (Minner,
Menschen), mit der Bedeutung “Hirt oder Hiiter der Menschen™; eine neuere
Erklarung argumentiert mit der linguistischen Unmé&glichkeit der erstgenannten
Herleitung und deutet den Namen mit einer dgyptischen Etymologie als “p-eime
nte-ré” mit der Bedeutung “geistiges Vermdgen des Sonnengottes Re”. Diesbe-
ziiglich wurde daher auch schon die Vermutung geiussert, dass der Name von
jemandem geprigt worden sein kénnte, der mit beiden Sprachen vertraut war,
und so die genannte Ambivalenz ganz bewusst eingesetzt wurde.!?

Nun zu einer ganz kurzen Inhaltsiibersicht des Textes: Darin erscheint dem
nicht niher bezeichneten Ich-Erzihler (der zumeist als Hermes selbst gedeutet
wird) unvermittelt, wihrend er iiber das Seiende (fa onta) nachdenkt, eine Ges-
talt von beeindruckender Grosse und fragt ihn, was er denn gerne héren, sehen,
begreifen und erkennen méchte. Der Ich-Erzihler fragt ihn darauf nach seinem
Namen und die Gestalt antwortet: “Ich bin Poimandres, der Intellekt der souve-
rinen Macht (Ao tés authentias nous); |...] behalte alles in Deinem Sinn, was Du
begreifen willst, und ich werde es Dich lehren”.'* Es folgt die Schilderung einer
ersten Vision von Finsternis, einer feuchten, verworrenen Natur, von Rauch und
Geschrei. Anschliessend belehrt Poimandrés den Ich-Erzidhler iiber die Entste-
hung des Kosmos mit seinen Planetensphiiren und im weiteren auch ausfiihrlich
iiber die Entstehung des Menschen und dessen Stellung und Schicksal in der
Welt, wobei Gott allerdings nicht direkt als Schopfer des Kosmos und der Men-

12 Zum Problem der Begriffsbestimmung, auf welche Texte die Bezeichnung “hermetisch”
iiberhaupt anzuwenden sei, siche ULLMANN, 1972:370f. und vAN BLADEL, 2004:10-26.

13 Siehe dazu auch KINGSLEY, 1993 und HOLZHAUSEN, 2000; zudem deckt sich diese dgypti-
sche Etymologie mit der Bezeichnung, die Poimandr&s fiir sich bei der Vorstellung verwen-
det (siehe folgenden Abschnitt).

14 CHI, §§2-3.

AS/EA LXTI=1+2008, 8. 387402



392 PATRIC O. SCHAERER

schen wirkt; sondern die Schépfung ist das Werk eines Demiurgen (démiourgos
nous) und eines kosmischen “Adams” oder “Urmenschen”. Im anschliessenden
Teil folgt die Schilderung des Aufstiegs nach dem Tod durch die Himmelshar-
monie und die verschiedenen Zonen resp. Sphiren des Himmels unter schritt-
weiser Entledigung von korperlichen Vermdgen und Lastern. Der Text endet mit
der Erzihlung von Ereignissen nach dem Entschwinden des Poimandres, wo der
Ich-Erzidhler von seiner missionarischen Verbreitung der offenbarten Lehren
berichtet, und einem ausfiihrlichen Gottestlob in Form eines Gebets oder Hym-
nus.s

Eine zusammenfassende Grobgliederung des Textes ergibt demnach die
folgenden vier Hauptteile:

1) Einleitung: Begegnung von Vorstellung (§§ 1-3)

2)  Offenbarung: Kosmogonie (§8§ 4-11), Anthropologie (§§ 12-23), Eschatologie (§§ 24—
26)

3) Missionstitigkeit des Ich-Erzihlers (§§ 27-29)

4)  Gotteslob und Schlussgebet (§§30-31)

III Vergleich der beiden Texte

Der kurze Durchgang durch die beiden Texte bringt einige, zum Teil bemer-
kenswerte Parallelen an den Tag, die nun noch etwas genauer herausgearbeitet
und analysiert werden sollen, und zwar in dreierlei Hinsicht, ndmlich beziiglich
a) der Textgattung, b) des Settings, der Verlaufs-Struktur und der thematischen
Parallelen sowie c¢) individueller Parallelen zwischen den Hauptfiguren Hayy ibn
Yaqzan und Poimandies.

IlL.a Textgattung

Beiden Texten gemeinsam ist die Dialogform, im speziellen die Form des philo-
sophisch-didaktischen Lehrdialogs. Lingere in sich abgeschlossene Dialoge
dieser Art sind uns in der arabischen Literatur zwar vertraut, aber im Ganzen
gesehen doch ziemlich selten. Als einzelne prominente Beispiele zu nennen
wiren hier etwa die sogenannten Bekehrungsdialoge: Der bekannteste unter

15 Griechischer Originaltext und franzdsische Uberse[zung in NOCK/FESTUGIERE, 1946, 1.7-19;
deutsche Uberse[zung in COLPE/HOLZHAUSEN, 1997, Bd. 1:10-22.
16  Nach NoCkK/FESTUGIERE, 1946:2ff.

AS/EA LXTI+1+2008, 8. 387-402



AVICENNAS TRAKTAT HAYY IBN YAQzAN 393

diesen diirfte wohl die Bearbeitung des Buddha-Stoffes sein, die im Arabischen
unter dem Namen Bilawhar wa Biidasaf bekannt ist;'” daneben gibt es aber auch
in der isma‘ilitischen Tradition iiberlieferte Dialoge dieser Art, wie etwa das
Kitab al-‘alim wa-l-gulam (Der Weise und der Jiingling).!® Einzelne lingere
Abschnitte in Dialogform mit philosophischer Thematik finden sich dann auch
innerhalb von umfangreicheren Werken; nennen kénnte man in diesem Zusam-
menhang vielleicht die beriihmte Auseinandersetzung zwischen dem Logiker
AbT Bisr Matta und dem Grammatiker as-Sirafi, die vom Literaten Tawhidi
geschildert wird,!® oder auch das Kolloquium rund um das Thema “Liebe”, das
uns Mas®idi in seinem Werk Muriig ad-dahab (Die Goldwiesen) iiberliefert.?
Andererseits sind kiirzere dialogische Elemente aller Art natiirlich Bestandteil
von beinahe jedem erzihlenden Text, doch bleibt die Form des selbstindigen, in
sich abgeschlossenen Dialoges davon zu unterscheiden, die im arabischen Be-
reich und insbesondere fiir philosophische Texte — trotz der genannten Gegen-
beispiele — eine Besonderheit darstellt.

Bei beiden Texten handelt es sich zudem um Unterweisungen im Stil einer
Offenbarung von Seiten der belehrenden Figur; wihrend es sich beim Fragenden
bzw. Belehrten in beiden Fillen um einen im Text nicht niher bestimmten Ich-
Erzidhler handelt.

IILb Setting, Struktur der Erzdhlungen und thematische Parallelen

Im Folgenden werden nun noch einige Parallelen beziiglich des Settings (der
Ausgangslage) und der Verlaufs-Struktur der beiden Texte zusammengestellt; in
beiden Texten parallel vorhanden sind demnach die folgenden Elemente:

- die unverhoffte Begegnung mit einem Fremden

- die Frage nach dem Namen und Vorstellung dieses Fremden

= das Bitten um Belehrung von Seiten des Ich-Erzihlers

- die Warnung vor den Begleitern / Achtung der sinnlichen Vermogen und Laster?!

- die Schilderung von Struktur (Hayy ibn Yagzan) bzw. Entstehung (Poimandrés) von
Welt und Kosmos, beginnend mit der chaotischen Malterie; die kosmischen Sphéren
sind verantwortlich fiir das Schicksal??

17 Edition in: GIMARET, 1972.

18  Edition in: MORRIS, 2001.

19  Analysiert in: ENDRESS, 1986.

20  MAS®ODI, ed. BARBIER DE MEYNARD, 1871, Bd. VI:368-386.

21 Fiir die drei Begleiter gibt es keine direkte Entsprechung im hermetischen Text; das Thema
erscheint jedoch etwas spiter im Teil iiber die Eschatologie.

AS/EA LXTI=1+2008, 8. 387402



394 PATRIC O. SCHAERER

= Aufstieg durch die Planetensphéren (bis hin zu Gott, was jedoch nur wenigen ver-
gonnt ist)
- Lob und Preis Gottes

Hl.c Parallelen zwischen den Figuren Hayy ibn Yagzan und Poimandrés

Insbesondere zwischen den beiden Titelfiguren sind noch einige weitere Uber-
einstimmungen hervorzuheben: Beide sind Uberbringer eines umfassenden,
iibermenschlichen und “géttlichen” Wissens, sowohl in Bezug auf das Diesseits
und das Jenseits, als auch auf den Kosmos insgesamt, und beide machen ihrem
Gegeniiber das Angebot, dieses Wissen in Form einer Offenbarung weiter-
zugeben.”® Beiden Figuren kommt zudem eine Art kosmischer Status zu; denn
wihrend Poimandrés sich selbst als “Intellekt der souverinen Macht” (ho tés
authentias nous) bezeichnet (wobei die “souverine Macht” mit Gott zu identifi-
zieren ist), wird Hayy ibn Yaqzan sowohl von den mittelalterlichen als auch von
den modernen Interpreten als Personifikation des Aktiven Intellekts (“ag! fa‘“‘al)
gedeutet, der als unterster der zehn kosmischen Intellekte iiber eine Kaskade
mehrer Emanationsprozesse aus dem Ersten Seienden (Gott) hervorgeht. Zudem
wird Gott von Poimandrés wiederholt als “Vater” bezeichnet,”* und auch Hayy
ibn Yaqzan spricht von seinem Vater, der gemiss den Interpreten als die ihm
unmittelbar iibergeordnete Instanz in der Hierarchie der aus Gott emanierenden
kosmischen Intellekt zu verstehen ist.

Ein weiterer erwihnenswerter Punkt betrifft den Namen Hayy ibn Yaqzan.
Dieser Name wurde von den Interpreten der Allegorie bisher mit einiger
Schwierigkeit gedeutet; interessant in diesem Zusammenhang ist nun, dass sich
fiir die beiden arabischen Begriffe sayy (lebendig) und yagzdn (wachend, wach)
je eine motivische Entsprechung im Poimandrés findet: In Rahmen der Schilde-
rung der Entstehung der irdischen Menschen durch das Wirken des himmlischen
“Urmenschen” und ihrer Beziehung zu Gott erscheint die Wendung “[...]
ahypnos apo ahypnou [...]7%5; der Uberlieferungszustand des griechischen Tex-
tes ist leider gerade an dieser Stelle so unsicher, dass eine eindeutige Angabe der
urspriinglichen Bedeutung unmoglich ist. Jedoch scheinen sich die beiden
Begriffe ahiypnos und ahyprnou auf den Menschen einerseits und auf Gott ande-
rerseits zu beziehen, womit aus der Stelle zumindest hervorgeht, dass sowohl der

22 CHI, §9: “eipappévn” / MEHREN, 1889:13: “gadar”.

23 CHI, §81-3/ MEUREN, 1889:3: ““atawiu minhu mafatih al- “uliim kullahii”.
24 CHI, §812,21, 27 und 30.

25  CHI, §15: “kal &Umvog ano aiimvov | .. kpateizar”.

AS/EA LXTI+1+2008, 8. 387-402



AVICENNAS TRAKTAT HAYY IBN YAQzAN 395

Mensch als auch Gott als ahypnos (schlaflos) bezeichnet werden und zwischen
den beiden eine — wie auch immer geartete — Relation besteht.

In einem spiteren Abschnitt wird dann auf die Frage nach dem Zusam-
menhang von Erkenntnis und Erldésung im Jenseits die folgende Antwort gege-
ben: “Gott der Vater besteht aus Licht und Leben, aus welchem auch der
‘Mensch’ entstanden ist; wenn du begreifst, dass er aus Leben und Licht besteht
und dass du aus ihnen bestehst, wirst du wieder ins Leben zuriickkehren.?s Die
Stelle kann so gedeutet werden, dass von Gott aus, der Licht und Leben ist, auch
dem “Urmenschen” und den irdischen Menschen diese beiden Merkmale zu-
kommen.

Weder fiir den “Urmenschen” noch fiir den demiurgischen Intellekt (démi-
ourgos nous) des hermetischen Traktats (dort beide als S6hne Gottes beschrieben
und somit als Briider)?” gibt es bei Avicenna direkte Entsprechungen, aber Hayy
ibn Yaqzan vereint auf sich Merkmale beider Figuren: Einerseits indem er mit
seinem Namen “der Lebendige, Sohn des Wachenden” die zwei oben genannten
Bezeichnungen des “Urmenschen” auf sich vereinigt, und andererseits, indem er
in der Deutung als Aktiver Intellekt (“agl/ fa“‘al), der bei Avicenna sowohl Ver-
mittler der intelligiblen Formen ist als auch schépfende Ursache der materiellen
sublunaren Welt, in gewisser Weise auch eine Parallele zum demiurgischen In-
tellekt darstellt.

Als weitere kleinere Entsprechungen zwischen den beiden Figuren kénnten
auch noch die folgenden Merkmale genannt werden: “von grosser Gestalt”;?® die
Omniprisenz?® oder das Motiv des Schliisselhiiters bzw. Torhiiters.

IV Schlussfolgerungen

Nach Feststellung dieser teilweise bemerkenswerten Parallelen stellt sich die
Frage nach den daraus méglichen Schliissen; doch dabei ist Vorsicht geboten.
Denn trotz den genannten Ubereinstimmungen handelt es sich bei den beiden

26 CHI §21: “p&c¢ kai {wn foriv 6 Bedg kal matrip, £€ ol éyévero 6 "AvBpwog. £dv oDV uddng
aUTOV £k {wi¢ Kal QuTog Svta kat 811 £k ToUTWV TUYXAVEL, £1¢ {wnv TdAv ywpnoerg”.

27 CHI §§9und 12.

28 CH I, § 1: “Umeppeyéfn uérpw damepropiotw” / MEHREN, 1889:1: “lam yahin minhu
‘ugmun’.

29  CHI, §2/ MEHREN, 1889:3.

30 CHI, § 22/ MEHREN, 1889:3.

AS/EA LXTI=1+2008, 8. 387402



396 PATRIC O. SCHAERER

Werken um zwei unterschiedliche Texte mit distinktem Inhalt und Lehren, die
im Einzelnen stark voneinander abweichen; und neben den aufgezihlten Paral-
lelen enthilt jeder der beiden Texte auch vieles, was im jeweils anderen Text
nicht erscheint. Vor allem soll hier aber auch vermieden werden, Avicenna in
irgendeiner Form als “Hermetiker” prisentieren zu wollen. Dennoch stellt sich
letztlich die heikle Frage, ob zwischen den beiden Werken eine Beziehung be-
stehen kann — oder anders gesagt, ob der Text Avicennas in irgendeiner Form
vom genannten hermetischen Traktat abhiingig ist.

Dies ist zunichst insofern problematisch, als bei den beiden oben genannten
Autoren (GOICHON und CORBIN), die sich eingehend mit dem Traktat ausei-
nandergesetzt haben, eine solche Abhiingigkeit nicht angesprochen wird, obwohl
beide in anderem Zusammenhang zwei- oder dreimal sehr wohl auf den
Poimandres verweisen. Doch scheint gerade dies in einer exegetischen Absicht
der beiden Interpreten begriindet, denn beide verfolgen mit thren Auslegungen
jeweils ein bestimmtes Ziel: CORBIN will in Avicennas Traktat eine spezielle
“¢stliche™ esoterische Lehre Avicennas mit entsprechenden iranischen Wurzeln
hineininterpretieren, wihrend GOICHON in scharfem Widerspruch zu CORBIN
den Traktat deutet mit Beizug von und stetem Verweis auf die gédngigen und
wohlbekannten Hauptwerke Avicennas. Und somit kdme fiir beide folglich eine
mogliche Abhingigkeit von einem antiken griechischen Text ungelegen. Der
einzige auffindbare Hinweis auf eine mégliche Verbindung zwischen den beiden
Traktaten wurde gemacht in einem 1951 erschienen Aufsatz von A. E. AFFIFI,
allerdings nur in eher vager Form und ohne die einzelnen Parallelen genauer zu
untersuchen.?!

Das Hauptproblem bei der Frage nach einer méglichen Abhingigkeit ist
jedoch, dass wir bis heute keine arabische Ubersetzung des Corpus Hermeticum
oder auch nur des Poimandrés kennen; zwar gibt es eine ganze Reihe arabischer
Hermetika, doch diese gehéren fast ausschliesslich in die Gruppe der populiren,
technischen bzw. geheimwissenschaftlichen Werke, bei denen es zudem in den
meisten Fillen hochst fraglich ist, ob sie iiberhaupt Ubersetzungen aus dem
griechischen sind oder nicht vielmehr genuin arabischen Ursprungs und somit
Pseudoepigrapha.’? Als nahezu einziges Werk, das zu der Gruppe der philoso-
phisch-theologischen Schriften gezihlt werden kann, wire die Abhandlung F7

31  AFFIFL, 1951
32 ULLMANN, 1972:165-170, 289-293 und 368-378 sowie VAN BLADEL, 2004:303-333, wo
eine Liste von rund 50 erhaltenen arabischen Werken hermetischen Inhalts aufgefiihrt ist.

AS/EA LXTI+1+2008, 8. 387-402



AVICENNAS TRAKTAT HAYY IBN YAQzAN 397

zagr an-nafs (Von der Ziichtigung der Seele) zu nennen.*® Dass neben den prak-
tisch-technischen Hermetika, die offenbar in grosseren Kreisen Verwendung
fanden, kaum Schriften der philosophisch-theologischen Richtung erhalten sind,
erstaunt indessen nicht sonderlich und kann dadurch begriindet sein, dass gerade
diese Texte aus Sicht der muslimischen Orthodoxie Elemente enthalten, die zum
Teil ausgesprochen hiretischen Charakter ausweisen (wie z.B. die Gottes-
sohnschaft, die Mann-Weiblichkeit Gottes oder die Vereinigung mit Gott im
Jenseits).

Hinsichtlich dieser bisher aufgeworfenen Schwierigkeiten gibt es nun in der
neueren Sekundirliteratur bereits einen dhnlich gelagerten FFall, der uns hier als —
allerdings negative — Referenz dienen kann: In Bezug auf einen Philosophen aus
dem 12. Jahrhundert (ndmlich Suhrawardi) versuchte in jlingster Zeit John
WALBRIDGE eine Abhingigkeit vom Hermetismus zu postulieren, indem er
zuerst einen umfangreichen Abriss der hermetischen Lehren liefert, die er
anschliessend bei Suhrawardi herauslesen mdchte, wobei er aber letztlich zuge-
stehen muss, dass Suhrawardi wohl kaum hermetische Schriften dieses Inhalts
gekannt haben mag. Im Ganzen also ein héchst fragwiirdiges Vorgehen.*

Dagegen wire der hier vorzuschlagende methodische Ansatz ein anderer:
Auf Grund der zahlreichen festgestellten strukturellen und motivischen Uber-
einstimmungen kénnte man den Text Avicennas als Indiz lesen dafiir, dass mog-
licherweise der Text des Poimandrés im 10./11. Jahrhundert im islamischen
Raum in der Tat bekannt gewesen sein kénnte, ohne schon eine inhaltliche U-
bernahme von hermetischem Gedankengut im engeren Sinn bei Avicenna postu-
lieren zu wollen. Oder philologisch gesprochen: Der Traktat Avicennas konnte
uns sozusagen als indirektes Testimonium fiir eine arabische Version des Poi-
mandrés dienen; in welcher Form diese Version vorgelegen haben kénnte, muss
dabei jedoch offen gelassen werden.

Doch ist eine solche Hypothese iiberhaupt haltbar? Dazu abschliessend
noch zwei Uberlegungen, von denen die erste interner Art ist und ausgehend von
Avicennas eigenen Werken argumentiert, wihrend die zweite die externen Be-
dingungen fiir die hier formulierte These beleuchtet:

Schon fiir zwei weitere allegorische Figuren Avicennas (die Namen Absal
und Salaman) wurde ndmlich von Nasiraddin at-Tiisi im 13. Jahrhundert in sei-
nem Kommentar zu Avicennas al-Isarat wa-t-tanbthdat (Die Andeutungen und
Anweisungen) bereits die Verbindung zun einem Text hermetischer Prigung

33  Zu diesem Werk und den Parallelen zu Kindis Fi-n-nafs sieche GENEQUAND, 1988.
34  WALBRIDGE, 2003:17-50.

AS/EA LXTI=1+2008, 8. 387402



398 PATRIC O. SCHAERER

vermutet.’> Und iiberdies ist ganz allgemein festzustellen, dass Avicenna fiir die
Konzeption seiner Allegorien fast immer auf literarische Komplexe oder Topoi
zuriickgreift, so etwa auch in seiner Risalat at-tayr (Traktat vom Vogel), wo ein
gefangen genommener und anschliessend befreiter Vogel die menschliche Seele
symbolisiert,*® oder in seinem Mi‘ragname (Himmelfahrtsbuch), wo er das Mo-
tiv der Himmelfahrt fiir die Prisentation seiner philosophischen Gedanken zu
Grunde legt. Daher liegt die Vermutung nahe, dass auch fiir den Hayy ibn
Yagzan ein bestimmter Text als motivische Vorlage gedient haben kénnte.

Dabei ist zu beriicksichtigen, dass die Methode, sich bestimmter themati-
scher Einheiten und Motive zu bedienen, diese aber in neuer Anordnung und in
relativ freier und zum Teil sehr eigenwilliger Form wiederzugeben, ja auch der
Art und Weise entspricht, wie Avicenna in seinen theoretischen Werken wie zum
Beispiel dem Kitab as-Sifa’ (Buch der Heilung) — oder noch viel ausgeprigter in
den al-Isarat wa-t-tanbthat — verfihrt, wo er zwar dem von der Tradition vorge-
gebenen groben thematischen Ablauf der zu erérternden Bereiche folgt, im ein-
zelnen aber doch sehr frei und innovativ vorgeht und viel Neues integriert.

Die zweite Uberlegung betrifft die grundsitzliche Méglichkeit fiir das Vor-
handensein einer arabischen Version des Poimandrés; denn obwohl wir iiber
keine direkten Belege fiir eine solche Ubersetzung verfiigen, so gibt es doch
mehrere Anhaltspunkte, die zumindest die Annahme, dass es eine solche Uber-
setzung im 10./11. Jh. gegeben haben kénnte, plausibel erscheinen lassen.

Im islamischen Mittelalter wurde némlich eine bestimmte Gruppe von
Leuten ganz speziell mit der Figur des Hermes in Verbindung gebracht, und
zwar handelt es sich dabei um die Bewohner der am Oberlauf des Euphrat gele-
genen Stadt Harran. Diese Harranier oder Sabier — wie sie auch genannt wur-
den — waren bis weit in islamische Zeit hinein Anhiinger einer paganen Religion,
in welcher u.a. die Verehrung der Himmelskorper eine zentrale Stellung
einnahm. Um fiir sich gegeniiber den muslimischen Autorititen den Status einer
Schriftreligion in Anspruch zu nehmen, sollen die Harranier nebst anderen
Figuren insbesondere auch Hermes, den sie mit dem im Koran erwihnten
Propheten Idris gleichsetzten, als Propheten und ein Corpus von hermetischen

35  Siehe JOOSSE, 1993 und SCHAERER, 2004 :xxxviff.

36  Das Motiv des Vogels als Bild fir die menschliche Seele war schon in der Antike
(Griechenland und Agypten) geldufig und findet sich ebenso im jiidisch-christlichen
Kontext; vgl. etwa Psalm 124, 7: “Unsere Seele ist wie ein Vogel, entronnen dem Neltz des
Vogelfiangers”.

AS/EA LXTI+1+2008, 8. 387-402



AVICENNAS TRAKTAT HAYY IBN YAQzAN 399

Schriften als ihre religiésen Texte geltend gemacht haben, wie wir aus
zahlreichen arabischen Quellen erfahren.?”

Im Fihrist (dem Biicherverzeichnis) des Baghdader Buchhéindlers IBN AN-
NADIM (gest. 995) wird ein Bericht des Philosophen al-Kindi (gest. 870) zitiert,
er habe “ein Buch eingesehen, welches diese Leute [sc. die Harranier] als mass-
gebend erachteten”; dabei handle es sich um “Abhandlungen des Hermes iiber
die gottliche Einheit, geschrieben fiir seinen Sohn” *® was als Beleg gelten kann,
dass durch die Harranier tatsdchlich hermetische Texte {iberliefert wurden,
wenngleich wir iiber den Inhalt des betreffenden Textes keine Informationen
erhalten.?”

An anderer Stelle listet Ibn an-Nadim zwar noch weitere dem Hermes zu-
geschriebene Werktitel auf, die aber alle nicht direkt mit dem griechischen Cor-
pus hermeticum oder gar dem Poimandrés in Verbindung gebracht werden
koénnen; fiir einen bisher nicht identifizierbaren Titel dieser Liste wurde zwar die
Maoglichkeit einer entstellten Schreibung des Titels Poimandrés ins Spiel ge-
bracht,* doch handelt es sich dabei um eine Spekulation von geringer Beweis-
kraft.

Ein Indiz fiir das Vorhandensein des Namens “Poimandrés”™ bei den Ilar-
raniern findet sich jedoch in einer anderen Quelle, und zwar in einer auf Syrisch
verfassten christlichen Polemik, die sich gegen die harranischen Heiden richtet
mit dem Ziel, diese zum Christentum zu bekehren, und wohl aus der Zeit um 600
n. Chr. stammt. Dort wird unter den fiir die Harranier relevanten philosophischen
Gestalten auch der Name “Poimandrés” (syrisch: Pwmdrws) erwihnt, in
Verbindung mit einem kurzen Ausschnitt aus CH X111, §§1-2.4!

Dass die Harranier tatsichlich fiir die Vermittlung antiker Texte verant-
wortlich waren, konnte zudem fiir einen anderen Fall tatsidchlich belegt werden:
So hat Dimitri GUTAS vor einiger Zeit nachgewiesen, dass die Uberlieferung von

37  Siehe dazu ausfiihrlich VAN BLADEL, 2004:83—127 sowie HIARPE, 1972 und PETERS, 1990.

38  “Magalar li-Hirmis fi-t-tawhid, katabahii li-briht”, 1BN AN-NADIM, ed. FLUGEL, 1871:320;
engl. Ubers.: DODGE, 1970:750.

39 Das genannte Werk wurde zwar in der Literatur schon mit dem Poimandrés in Verbindung
gebracht, aber ohne einen eigentlichen Nachweis dafiir zu liefern; vgl. CHWOLSOHN, 1856,
Bd. 2:124 und CoORBIN, 1964:180. Auch fiir andere arabische Texte hermetischer Prigung
(z.B. das Kitab Sirr al-haliqga) wurde schon der Einfluss des Poimandrés vermutet, leider
ebenfalls ohne nihere Begriindung; siehe L. MASSIGNON in FESTUGIERE, 1944, 1:396.

40 Siehe DoDGE, 1970, wo fiir das arabische _ngles (Damdaniis) die Konjektur gl
(Bawamdniis = Poimandres 7) in Betracht gezogen wird.

41  BROCK, 1983:220, 232 und 241f.

AS/EA LXTI=1+2008, 8. 387402



400 PATRIC O. SCHAERER

Fragmenten des platonischen Dialoges Symposion, der ansonsten im arabischen
Raum nicht bekannt war, tiber Harran nach Baghdad erfolgte.*? Und unter diesen
Gesichtspunkten wire auch die Uberlieferung einer arabischen Version des
Poimandres durchaus mdglich und vorstellbar.

Bibliographie

AFTITL, A. E.

1931 “The Influence of Hermetic Literature on Moslem Thought”. In: Bulle-
tin of the School of Oriental and African Studies 13/4:840-855.

BROCK, Sebastian

1983 “A Syriac Collection of Prophecies of the Pagan Philosophers”. In:
Orientalia Lovaniensia Periodica 14:203-246. Reprint in: BROCK,
Sebastian: Studies in Syriac Christianity. Hampshire 1992.

CHWOLSOHN, Daniel

1856 Die Ssabier und der Ssabismus. 2 Bde. St. Petersburg.

COLPE, Carsten / HOLZHAUSEN, Jens

1997 Das Corpus Hermeticum Deutsch. 2 Bde. Stuttgart / Bad Cannstatt.

CORBIN, Henri

1960 Avicenna and the Visionary Recital. London.

1964 Histoire de la philosophie islamique. Paris.

DODGE, Bayard

1970 The Fihrist. New York.

FESTUGIERE, A. J.

1944-1954 La révélation d’Hermes Trismégiste. 4 Bde. Paris.

GENEQUAND, Charles

1988 “Platonism and Hermetism in al-Kindi's FT al-nafs”. In: Zeitschrift fiir
Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenschaften 4:1-18.

GIMARET, Daniel

1972 Kitab Bilawhar wa Biidasf. Beirut.

GOICHON, Amélie-Marie

1959 Le récit de Hayy ibn Yagzan. Paris.

1971 “Hayy ibn Yaqzan”. In: Encyclopaedia of Islam. New Edition, Bd. 111
Leiden.

42 @QuUTAS, 1988; zu den in Baghdad im 9./10. Jh. wirkenden harranischen Gelehrten siehe auch
PETERS, 1990.

AS/EA LXTI+1+2008, 8. 387-402



AVICENNAS TRAKTAT HAYY IBN YAQzAN 401

GUTAS, Dimitri

1988 “Plato’s Symposion in the Arabic Tradition”. In: Oriens 31:36-60.

HEATH, Peter

1992 Allegory and Philosophy in Avicenna (Ibn Sind). Philadelphia.

HJARPE, Jan

1972 Analyse critique des traditions arabes sur les Sabéens harraniens.
Diss, Uppsala.

HOLZHAUSEN, Jens

1997 “Corpus Hermeticum™. In: Der Neue Pauly, Bd. 111. Stuttgart.

2000 “Poimandres”. In: Der Neue Pauly, Bd. IX. Stuttgart.

IBN AN-NADIM

1871-1872 Kitab al-fikrist, ed. Gustav FLUGEL. 2 Bd. Leipzig. — Engl. Ubers.
sieche: DODGE 1970.

JOOSSE, N. Peter

1993 “An Example of Medieval Arabic Pseudo-Hermetism: The Tale of
Salaman and Absal”. In: Journal of Semitic Studies 38:279-293.

KINGSLEY, Peter

1993 “Poimandres: The Etymology of the Name and the Origins of the
Hermetica”. In: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 56:1—
24.

AL-MAS“UDI

1859-1876 Les prairies d’or, ed. und iibers. C. BARBIER DE MEYNARD. 9 Bde.
Paris.

MEHREN, M. A. F. (ed.)

18891899 Traités mystiques d’Abou Ali al-Hosain b. Abdallah b. Sind ou
d’Avicenne. ler Fascicule. L’Allégorie mystique Hay ben Yaqzdn. 4
Faszikel. Leiden.

MORRIS, James W. (ed.)

2001 The Master and the Disciple: An Early Islamic Spiritual Dialogue /
Arabic Edition and English Translation of Ja‘far b. Mansiir al-Ya-
man’s Kitab al-“Alim wa-"1-ghuldam. London.

NOCK, A. D. (ed.) / FESTUGIERE, A. J. (iibers.)

1946-1954 Corpus Hermeticum. 4 Bde. Paris.

PETERS, Francis E.

1990 “Hermes and Harran: The Roots of Arabic-Islamic Occultism”. In:
Intellectual Studies on Islam, ed. Michel M. Mazzaoui / Vera B. Mo-
reen. Salt Lake City:185-215.

AS/EA LXTI=1+2008, 8. 387402



402 PATRIC O. SCHAERER

ULLMANN, Manfred

1972 Die Natur- und Geheimwissenschaften im Islam. Leiden.
VAN BLADEL, Kevin Thomas

2004 Hermes Arabicus. Diss, Yale University.

WALBRIDGE, John

2001 The Wisdom of the Mystic East. New York.

AS/EA LXTI+1+2008, 8. 387-402



	Avicennas Traktat Hayy ibn Yaqzān und dessen Parallelen mit dem Corpus Hermeticum

