
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 1

Artikel: Avicennas Traktat Hayy ibn Yaqzn und dessen Parallelen mit dem
Corpus Hermeticum

Autor: Schaerer, Patric O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AVICENNAS TRAKTAT AYY IBN YAQ AN
UND DESSEN PARALLELEN MIT DEM

CORPUS HERMETICUM

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402

Patric O. Schaerer, Zürich

Abstract

Avicenna’s philosophical allegory ayy ibn Yaq n features some intriguing equivalences of
motives and structural parallels with the first treatise of the Corpus Hermeticum, the so called

Poimandr s. After giving short summaries of the two mentioned texts, the present study tries to

highlight these correspondences by comparing both texts with regard to a) the literary genre, b) the

structure of the text and various common thematic elements and c) some individual parallels be

tween the two main characters. Based on the findings of these comparisons it is then asked, what

relation to each other these texts might have. While no Arabic translation of the Greek Poimandr s

is extant, the allegory of Avicenna could be considered as an indirect testimonium for such a trans

lation. The study closes by examining the probability of this thesis with some short remarks on the

general character of Avicenna’s allegories and on a possible way of transmission.

Zwei verschiedene Texte der islamisch arabischen Philosophiegeschichte tragen
den Titel ayy ibn Yaq n. Der erste wurde verfasst von dem aus dem zentral
asiatischen Bukhara stammenden Philosophen und Universalgelehrten Ibn S n
980–1037), dem europäischen Mittelalter bekannt unter dem latinisierten Na

men Avicenna; der zweite, bekanntere und etwa 150 Jahre jüngere Text stammt
vom andalusischen Philosophen Ibn ufayl ca. 1110–1185) und schildert die
Geschichte eines Menschen, der auf einer unbewohnten Insel aufwächst und im
Laufe der Zeit allein durch Beobachtung und Nachdenken zu einer Vielzahl von
Erkenntnissen gelangt, die schliesslich beinahe den gesamten Fächerkanon der

damaligen Wissenschaften umfassen.1 Obwohl sich Ibn ufayl ausdrücklich auf
das genannte Werk Avicennas beziehen möchte, indem er den Namen für seine

Hauptfigur aus Avicennas Traktat entlehnt, und darüber hinaus auch für sich in
Anspruch nimmt, mit seiner Erzählung die Geheimnisse von Avicennas eigent
licher Philosophie zu erläutern, so haben die beiden Texte doch kaum inhaltliche
Parallelen und Gemeinsamkeiten, ausser vielleicht, dass es sich bei beiden um
Erzählungen mit allegorischem Charakter handelt; und von einem do

1 Zu Ibn ufayl und seinem Werk siehe SCHAERER, 2004.



388 PATRIC O. SCHAERER

xographischen Standpunkt aus betrachtet vertreten die beiden Texte sogar eher

divergierende Positionen.2

Gegenstand der vorliegenden Untersuchung soll nun jedoch der erstge
nannte Traktat Avicennas sein, mit der Absicht, den Blick auf einige Strukturen
und spezielle Motive dieses Texts zu richten. Dazu gliedern sich die folgenden
Bemerkungen in vier Teile: In einem ersten Teil I) wird der betreffende Traktat
von Avicenna kurz vorgestellt und zusammengefasst. Im nächsten Abschnitt II)
soll dann ein weiterer Text – der erste Traktat aus dem griechischen Corpus
Hermeticum – betrachtet werden, und anschliessend III) auf gewisse Parallelen

zwischen diesen beiden Texten eingegangen werden. In einem letzten Teil IV)
wird schliesslich versucht, auf Grund der aufgezeigten Parallelen zu erörtern, ob
eine Abhängigkeit zwischen diesen beiden Texten bestehen könnte, wie diese

vorstellbar wäre und welche hermeneutischen und philologischen Konsequenzen

daraus allenfalls zu ziehen wären.

I Avicennas Traktat ayy ibn Yaq n

Innerhalb seines umfangreichen Oeuvres hat Avicenna neben der grossen Mehr
heit von theoretischen – man könnte sagen “trockenen” – Werken versucht, seine

Gedanken auch noch in anderer Form zu präsentieren: Zum einen in Form von
Lehrgedichten, so etwa die Ur za fi ibb zur Medizin, die Muzdawi a fi l
man iq, über Logik oder die berühmte Ayniyya, eine Qa de über die menschli
che Seele;3 oder andererseits eben in Form von allegorischen Traktaten, zu denen

unter anderem auch der hier untersuchte ayy ibn Yaq n gehört.4 Dabei handelt
es sich um ein Werk in arabischer Sprache von etwa fünfzehn Seiten Umfang;
die Urheberschaft Avicennas scheint festzustehen, da es bereits in seiner Auto
biographie namentlich erwähnt wird: Avicenna soll es verfasst haben, als er aus

politischen Gründen für mehrere Monate in der Festung Farda n in der Nähe

von Hamad n) eingekerkert war.5

Zum Inhalt: Zu Beginn des Textes schildert ein nicht näher bezeichneter

Ich Erzähler seine unverhoffte Begegnung mit einem geheimnisvollen Fremden,

während er zusammen mit drei Begleitern unterwegs ist. Dieser Fremde stellt

2 Zum Verhältnis der beiden Werke siehe auch SCHAERER, 2004:xxxvf.
3 Siehe dazu auch SCHAERER, 2004:xxxiv.
4 Allgemein zu Avicennas philosophischen Allegorien siehe HEATH, 1992.

5 GOHLMAN, 1974:60f.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402



AVICENNAS TRAKTAT AYY IBN YAQ AN 389

sich auf die Frage, wer er denn sei, als “ ayy ibn Yaq n” der Lebendige, Sohn
des Wachenden) vor und erzählt, er verfüge von seinem Vater über die Schlüssel

zu allen Wissenschaften. Der Erzähler bittet den Fremden, ihn zu unterweisen,
und dieser willigt ein; nach einigen Vorbemerkungen – u.a. mit Warnungen vor
seinen drei Begleitern – folgt die Schilderung verschiedener Gebiete: eine uns

vertraute mittlere Region und jenseits davon Gebiete im Okzident und im Orient.
Im äussersten Okzident herrscht Chaos und Dunkelheit; näher bei uns befinden
sich neun hinter bzw. übereinanderliegende Königreiche. Danach werden
weitere im Orient gelegene Bereiche beschrieben. Zuletzt werden die himmlisch
jenseitigen Welten geschildert samt ihren verschiedenen Bewohnern, die von
einem unermesslich mächtigen König beherrscht werden. Es folgt ein
ausführliches Lob auf diesen König und die Erzählung schliesst mit einer
Ermahnung an den “Ich Erzähler”.6

Über die inhaltliche Deutung dieser allegorischen Erzählung wurde bereits
vor einiger Zeit eine recht umfangreiche Debatte geführt. Der eine Beitrag dazu

stammt von Henri CORBIN, der eine ziemlich eigenwillige und heute meist als

problematisch angesehene Deutung vertrat, im Sinne einer esoterischen Lehre
Avicennas, im Kern u.a. bestehend aus einer “östlichen Philosophie” und einer
Engelslehre, die ursprünglich auf iranische Wurzeln zurückgehen sollen.7

Der zweite Beitrag stammt von Amélie Marie GOICHON, die den Text in
enger Anlehnung an die übrigen Schriften Avicennas deutet und kommentiert;8

auf sie stützen sich daher auch die hier gegebenen Hinweise zur Auslegung des

Traktats: Nach GOICHON handelt es sich um die allegorische Präsentation der

philosophischen Hauptelemente der avicennischen Philosophie. Der Ich Erzähler
steht für die menschliche rationale Seele, die nach Erkenntnis sucht; der Weise

ayy ibn Yaq n verkörpert den Aktiven Intellekt aql fa l), den untersten

der kosmischen Intellekte, durch dessen Wirkung der Mensch zu Erkenntnis
gelangt. Die drei Begleiter versinnbildlichen die niederen Vermögen der Seele,

also den muthaften und den triebhaften Seelenteil, sowie die Vorstellungskraft.
Die Regionen im Okzident symbolisieren die ungeordnete, chaotische Materie,
und die neun hinter bzw. übereinanderliegenden Reiche stehen für die

6 Arabischer Originaltext in MEHREN, 1889; franz. Übers. in GOICHON, 1959; engl. Übers. in
CORBIN, 1960:137–150; Zusammenfassung und Analyse in HEATH, 1992:44–48 und
GOICHON, 1971.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402

7 CORBIN, 1960.

8 GOICHON, 1959 und GOICHON, 1971.



390 PATRIC O. SCHAERER

kosmischen Planeten Sphären.9 Die Regionen im Orient entsprechen den

intelligiblen Formen und der durch diese strukturierten Welt mit ihren verschie
denen Elementen, Gattungen und Arten; auch der Erkenntnisprozess findet hier
eine metaphorische Darstellung. Der alles beherrschende König schliesslich steht

für Gott.
Eine grobe Gliederung des Textes ergibt demnach den folgenden Aufbau:

1) Einleitung: Begegnung, Vorstellung und Vorbemerkungen
2) Regionen des Okzidents: Materie und Himmelssphären

3) Regionen des Orients: Intelligibles und Erkenntnis
4) Bereich des Göttlichen

II Der erstes Traktat des Corpus Hermeticum,
der sogenannte Poimandr s

Der oben vorgestellte Text soll nun jedoch nicht primär bezüglich dieser Ausle
gungen betrachtet werden, sondern in stoff resp. motivgeschichtlicher Hinsicht.
Dazu wird ein ganz spezieller Text in griechischer Sprache beigezogen, und zwar
der erste Traktat des Corpus Hermeticum, der sogennante Poimandr s.10 Der
Text des Poimandr s selbst ist – wie auch die anderen Traktate des Corpus –

relativ kurz, er umfasst lediglich etwa ein Dutzend Seiten. Das Corpus Her
meticum – urspünglich wohl entstanden im 2./3. Jh. n. Chr. – besteht aus einer

Sammlung von 18 Traktaten rund um die Figur des Hermes Trismegistos den

dreifach grossen Hermes), eine griechische Adaption des ägyptischen Gottes

Thot. Ihren Inhalt könnte man grob als philosophisch theologische Lehren

“mittelplatonischer” Prägung umreissen, die mitunter auch als “Vulgär Plato
nismus” bezeichnet werden; daneben spielt in diesen Texten auch ägyptisches
Gedankengut eine nicht geringe Rolle, entsprechend ihrer Entstehung im syn

kretistischen Milieu des hellenisierten Ägyptens. Die Gewichtung der einzelnen
Einflüsse wird aber in der Forschung jeweils unterschiedlich bewertet.11

9 Eine schematische Darstellung dieses kosmologischen Weltbildes gibt z.B. SCHAERER,

2004:xxii.
10 Im Folgenden in der allgemein üblichen Weise zitiert als: CH I mit Angabe der Abschnitte

nach der Zählung der Edition von NOCK/FESTUGIÈRE, 1946.

11 Allgemein dazu HOLZHAUSEN, 1997.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402



AVICENNAS TRAKTAT AYY IBN YAQ AN 391

Unter den Oberbegriff der hermetischen Schriften fällt neben den Texten
des eigentlichen Corpus Hermeticum, dessen Inhalte fast ausschliesslich philo
sophisch theologischer Natur sind, auch eine zweite, umfangreichere Gruppe von
Werken, die sich ebenfalls auf die Autorität des Hermes Trismegistos berufen,
sich aber mit Themen wie Astrologie, Alchemie oder Magie befassen; diese

Texte werden in der Regel als populäre oder technische Hermetica bezeichnet,
während für die erste Gruppe auch die Umschreibung gelehrter Hermetismus
verwendet wird.12

Die Bedeutung des Namens “Poimandr s”, des Namens der Hauptfigur,
nach welcher der Traktat gemeinhin auch benannt wird, wird verschieden erklärt:
die älteren Deutungen verstanden ihn als Zusammensetzung aus dem grie
chischen Verb poimain weiden, hüten) und der Pluralform andres Männer,
Menschen), mit der Bedeutung “Hirt oder Hüter der Menschen”; eine neuere

Erklärung argumentiert mit der linguistischen Unmöglichkeit der erstgenannten

Herleitung und deutet den Namen mit einer ägyptischen Etymologie als “p eime

nte rê” mit der Bedeutung “geistiges Vermögen des Sonnengottes Re”. Diesbe

züglich wurde daher auch schon die Vermutung geäussert, dass der Name von
jemandem geprägt worden sein könnte, der mit beiden Sprachen vertraut war,
und so die genannte Ambivalenz ganz bewusst eingesetzt wurde.13

Nun zu einer ganz kurzen Inhaltsübersicht des Textes: Darin erscheint dem

nicht näher bezeichneten Ich Erzähler der zumeist als Hermes selbst gedeutet

wird) unvermittelt, während er über das Seiende ta onta) nachdenkt, eine Ges

talt von beeindruckender Grösse und fragt ihn, was er denn gerne hören, sehen,

begreifen und erkennen möchte. Der Ich Erzähler fragt ihn darauf nach seinem

Namen und die Gestalt antwortet: “Ich bin Poimandr s, der Intellekt der souve
ränen Macht ho t s authentias nous); [...] behalte alles in Deinem Sinn, was Du
begreifen willst, und ich werde es Dich lehren”.14 Es folgt die Schilderung einer
ersten Vision von Finsternis, einer feuchten, verworrenen Natur, von Rauch und
Geschrei. Anschliessend belehrt Poimandr s den Ich Erzähler über die Entste

hung des Kosmos mit seinen Planetensphären und im weiteren auch ausführlich
über die Entstehung des Menschen und dessen Stellung und Schicksal in der

Welt, wobei Gott allerdings nicht direkt als Schöpfer des Kosmos und der Men

12 Zum Problem der Begriffsbestimmung, auf welche Texte die Bezeichnung “hermetisch”
überhaupt anzuwenden sei, siehe ULLMANN, 1972:370f. und VAN BLADEL, 2004:10–26.

13 Siehe dazu auch KINGSLEY, 1993 und HOLZHAUSEN, 2000; zudem deckt sich diese ägypti
sche Etymologie mit der Bezeichnung, die Poimandr s für sich bei der Vorstellung verwen
det siehe folgenden Abschnitt).

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402

14 CH I, §§ 2–3.



392 PATRIC O. SCHAERER

schen wirkt; sondern die Schöpfung ist das Werk eines Demiurgen d miourgos
nous) und eines kosmischen “Adams” oder “Urmenschen”. Im anschliessenden

Teil folgt die Schilderung des Aufstiegs nach dem Tod durch die Himmelshar
monie und die verschiedenen Zonen resp. Sphären des Himmels unter schritt
weiser Entledigung von körperlichen Vermögen und Lastern. Der Text endet mit
der Erzählung von Ereignissen nach dem Entschwinden des Poimandr s, wo der

Ich Erzähler von seiner missionarischen Verbreitung der offenbarten Lehren
berichtet, und einem ausführlichen Gottestlob in Form eines Gebets oder Hym
nus.15

Eine zusammenfassende Grobgliederung des Textes ergibt demnach die
folgenden vier Hauptteile:16

1) Einleitung: Begegnung von Vorstellung §§ 1–3)

2) Offenbarung: Kosmogonie §§ 4–11), Anthropologie §§ 12–23), Eschatologie §§ 24–

26)

3) Missionstätigkeit des Ich Erzählers §§ 27–29)
4) Gotteslob und Schlussgebet §§30–31)

III Vergleich der beiden Texte

Der kurze Durchgang durch die beiden Texte bringt einige, zum Teil bemer
kenswerte Parallelen an den Tag, die nun noch etwas genauer herausgearbeitet

und analysiert werden sollen, und zwar in dreierlei Hinsicht, nämlich bezüglich
a) der Textgattung, b) des Settings, der Verlaufs Struktur und der thematischen
Parallelen sowie c) individueller Parallelen zwischen den Hauptfiguren ayy ibn
Yaq n und Poimandr s.

III.a Textgattung

Beiden Texten gemeinsam ist die Dialogform, im speziellen die Form des philo
sophisch didaktischen Lehrdialogs. Längere in sich abgeschlossene Dialoge
dieser Art sind uns in der arabischen Literatur zwar vertraut, aber im Ganzen

gesehen doch ziemlich selten. Als einzelne prominente Beispiele zu nennen

wären hier etwa die sogenannten Bekehrungsdialoge: Der bekannteste unter

15 Griechischer Originaltext und französische Übersetzung in NOCK/FESTUGIÈRE, 1946, I:7–19;

deutsche Übersetzung in COLPE/HOLZHAUSEN, 1997, Bd. I:10–22.

16 Nach NOCK/FESTUGIÈRE, 1946:2ff.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402



AVICENNAS TRAKTAT AYY IBN YAQ AN 393

diesen dürfte wohl die Bearbeitung des Buddha Stoffes sein, die im Arabischen
unter dem Namen Bilawhar wa B saf bekannt ist;17 daneben gibt es aber auch

in der ism ilitischen Tradition überlieferte Dialoge dieser Art, wie etwa das

Kit b al lim wa l ul m Der Weise und der Jüngling).18 Einzelne längere
Abschnitte in Dialogform mit philosophischer Thematik finden sich dann auch

innerhalb von umfangreicheren Werken; nennen könnte man in diesem Zusam
menhang vielleicht die berühmte Auseinandersetzung zwischen dem Logiker
Ab Bišr Matt und dem Grammatiker as S r f die vom Literaten Taw d
geschildert wird,19 oder auch das Kolloquium rund um das Thema “Liebe”, das

uns Mas d in seinem Werk Mur a ahab Die Goldwiesen) überliefert.20

Andererseits sind kürzere dialogische Elemente aller Art natürlich Bestandteil
von beinahe jedem erzählenden Text, doch bleibt die Form des selbständigen, in
sich abgeschlossenen Dialoges davon zu unterscheiden, die im arabischen Be

reich und insbesondere für philosophische Texte – trotz der genannten Gegen

beispiele – eine Besonderheit darstellt.
Bei beiden Texten handelt es sich zudem um Unterweisungen im Stil einer

Offenbarung von Seiten der belehrenden Figur; während es sich beim Fragenden

bzw. Belehrten in beiden Fällen um einen im Text nicht näher bestimmten Ich
Erzähler handelt.

III.b Setting, Struktur der Erzählungen und thematische Parallelen

Im Folgenden werden nun noch einige Parallelen bezüglich des Settings der

Ausgangslage) und der Verlaufs Struktur der beiden Texte zusammengestellt; in
beiden Texten parallel vorhanden sind demnach die folgenden Elemente:

die unverhoffte Begegnung mit einem Fremden

die Frage nach dem Namen und Vorstellung dieses Fremden

das Bitten um Belehrung von Seiten des Ich Erzählers

die Warnung vor den Begleitern / Ächtung der sinnlichen Vermögen und Laster21

die Schilderung von Struktur ayy ibn Yaq n) bzw. Entstehung Poimandr s) von
Welt und Kosmos, beginnend mit der chaotischen Materie; die kosmischen Sphären

sind verantwortlich für das Schicksal22

17 Edition in: GIMARET, 1972.
18 Edition in: MORRIS, 2001.

19 Analysiert in: ENDRESS, 1986.
20 MAS D ed. BARBIER DE MEYNARD, 1871, Bd. VI:368–386.

21 Für die drei Begleiter gibt es keine direkte Entsprechung im hermetischen Text; das Thema

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402

erscheint jedoch etwas später im Teil über die Eschatologie.



394 PATRIC O. SCHAERER

Aufstieg durch die Planetensphären bis hin zu Gott, was jedoch nur wenigen ver

gönnt ist)
Lob und Preis Gottes

III.c Parallelen zwischen den Figuren ayy ibn Yaq n und Poimandr s

Insbesondere zwischen den beiden Titelfiguren sind noch einige weitere Über
einstimmungen hervorzuheben: Beide sind Überbringer eines umfassenden,
übermenschlichen und “göttlichen” Wissens, sowohl in Bezug auf das Diesseits

und das Jenseits, als auch auf den Kosmos insgesamt, und beide machen ihrem
Gegenüber das Angebot, dieses Wissen in Form einer Offenbarung weiter
zugeben.23 Beiden Figuren kommt zudem eine Art kosmischer Status zu; denn

während Poimandr s sich selbst als “Intellekt der souveränen Macht” ho t s

authentias nous) bezeichnet wobei die “souveräne Macht” mit Gott zu identifi
zieren ist), wird ayy ibn Yaq n sowohl von den mittelalterlichen als auch von
den modernen Interpreten als Personifikation des Aktiven Intellekts aql fa l)
gedeutet, der als unterster der zehn kosmischen Intellekte über eine Kaskade

mehrer Emanationsprozesse aus dem Ersten Seienden Gott) hervorgeht. Zudem
wird Gott von Poimandr s wiederholt als “Vater” bezeichnet,24 und auch ayy

ibn Yaq n spricht von seinem Vater, der gemäss den Interpreten als die ihm
unmittelbar übergeordnete Instanz in der Hierarchie der aus Gott emanierenden

kosmischen Intellekt zu verstehen ist.
Ein weiterer erwähnenswerter Punkt betrifft den Namen ayy ibn Yaq n.

Dieser Name wurde von den Interpreten der Allegorie bisher mit einiger
Schwierigkeit gedeutet; interessant in diesem Zusammenhang ist nun, dass sich

für die beiden arabischen Begriffe ayy lebendig) und yaq n wachend, wach)

je eine motivische Entsprechung im Poimandr s findet: In Rahmen der Schilde
rung der Entstehung der irdischen Menschen durch das Wirken des himmlischen

“Urmenschen” und ihrer Beziehung zu Gott erscheint die Wendung “[…]
ahypnos apo ahypnou […]”25; der Überlieferungszustand des griechischen Tex
tes ist leider gerade an dieser Stelle so unsicher, dass eine eindeutige Angabe der

ursprünglichen Bedeutung unmöglich ist. Jedoch scheinen sich die beiden

Begriffe ahypnos und ahypnou auf den Menschen einerseits und auf Gott ande

rerseits zu beziehen, womit aus der Stelle zumindest hervorgeht, dass sowohl der

22 CH I, § 9: “ ” / MEHREN, 1889:13: “qadar”.
23 CH I, §§1–3 / MEHREN, 1889:3: “ a awtu minhu maf t al ul m kullah ”
24 CH I, §§ 12, 21, 27 und 30.

25 CH I, §15: “ ”

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402



AVICENNAS TRAKTAT AYY IBN YAQ AN 395

Mensch als auch Gott als ahypnos schlaflos) bezeichnet werden und zwischen
den beiden eine – wie auch immer geartete – Relation besteht.

In einem späteren Abschnitt wird dann auf die Frage nach dem Zusam
menhang von Erkenntnis und Erlösung im Jenseits die folgende Antwort gege

ben: “Gott der Vater besteht aus Licht und Leben, aus welchem auch der

‘Mensch’ entstanden ist; wenn du begreifst, dass er aus Leben und Licht besteht

und dass du aus ihnen bestehst, wirst du wieder ins Leben zurückkehren”.26 Die
Stelle kann so gedeutet werden, dass von Gott aus, der Licht und Leben ist, auch

dem “Urmenschen” und den irdischen Menschen diese beiden Merkmale zu

kommen.
Weder für den “Urmenschen” noch für den demiurgischen Intellekt d mi

ourgos nous) des hermetischen Traktats dort beide als Söhne Gottes beschrieben

und somit als Brüder)27 gibt es bei Avicenna direkte Entsprechungen, aber ayy
ibn Yaq n vereint auf sich Merkmale beider Figuren: Einerseits indem er mit
seinem Namen “der Lebendige, Sohn des Wachenden” die zwei oben genannten

Bezeichnungen des “Urmenschen” auf sich vereinigt, und andererseits, indem er
in der Deutung als Aktiver Intellekt aql fa l), der bei Avicenna sowohl Ver
mittler der intelligiblen Formen ist als auch schöpfende Ursache der materiellen
sublunaren Welt, in gewisser Weise auch eine Parallele zum demiurgischen In
tellekt darstellt.

Als weitere kleinere Entsprechungen zwischen den beiden Figuren könnten
auch noch die folgenden Merkmale genannt werden: “von grosser Gestalt”;28 die
Omnipräsenz29 oder das Motiv des Schlüsselhüters bzw. Torhüters30.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402

IV Schlussfolgerungen

Nach Feststellung dieser teilweise bemerkenswerten Parallelen stellt sich die
Frage nach den daraus möglichen Schlüssen; doch dabei ist Vorsicht geboten.
Denn trotz den genannten Übereinstimmungen handelt es sich bei den beiden

26 CH I, §21: “ " # $ % & '
* + - / : $; < > ; ”

27 CH I, §§ 9 und 12.

28 CH I, § 1: “ $ @ A @” / MEHREN, 1889:1: “lam yahin minhu
u mun”.

29 CH I, §2 / MEHREN, 1889:3.
30 CH I, § 22 / MEHREN, 1889:3.



396 PATRIC O. SCHAERER

Werken um zwei unterschiedliche Texte mit distinktem Inhalt und Lehren, die

im Einzelnen stark voneinander abweichen; und neben den aufgezählten Paral
lelen enthält jeder der beiden Texte auch vieles, was im jeweils anderen Text
nicht erscheint. Vor allem soll hier aber auch vermieden werden, Avicenna in
irgendeiner Form als “Hermetiker” präsentieren zu wollen. Dennoch stellt sich

letztlich die heikle Frage, ob zwischen den beiden Werken eine Beziehung be
stehen kann – oder anders gesagt, ob der Text Avicennas in irgendeiner Form

vom genannten hermetischen Traktat abhängig ist.
Dies ist zunächst insofern problematisch, als bei den beiden oben genannten

Autoren GOICHON und CORBIN), die sich eingehend mit dem Traktat ausei
nandergesetzt haben, eine solche Abhängigkeit nicht angesprochen wird, obwohl
beide in anderem Zusammenhang zwei oder dreimal sehr wohl auf den

Poimandr s verweisen. Doch scheint gerade dies in einer exegetischen Absicht
der beiden Interpreten begründet, denn beide verfolgen mit ihren Auslegungen

jeweils ein bestimmtes Ziel: CORBIN will in Avicennas Traktat eine spezielle

“östliche” esoterische Lehre Avicennas mit entsprechenden iranischen Wurzeln
hineininterpretieren, während GOICHON in scharfem Widerspruch zu CORBIN

den Traktat deutet mit Beizug von und stetem Verweis auf die gängigen und
wohlbekannten Hauptwerke Avicennas. Und somit käme für beide folglich eine
mögliche Abhängigkeit von einem antiken griechischen Text ungelegen. Der
einzige auffindbare Hinweis auf eine mögliche Verbindung zwischen den beiden

Traktaten wurde gemacht in einem 1951 erschienen Aufsatz von A. E. AFF F

allerdings nur in eher vager Form und ohne die einzelnen Parallelen genauer zu

untersuchen.31

Das Hauptproblem bei der Frage nach einer möglichen Abhängigkeit ist
jedoch, dass wir bis heute keine arabische Übersetzung des Corpus Hermeticum
oder auch nur des Poimandr s kennen; zwar gibt es eine ganze Reihe arabischer

Hermetika, doch diese gehören fast ausschliesslich in die Gruppe der populären,
technischen bzw. geheimwissenschaftlichen Werke, bei denen es zudem in den

meisten Fällen höchst fraglich ist, ob sie überhaupt Übersetzungen aus dem
griechischen sind oder nicht vielmehr genuin arabischen Ursprungs und somit
Pseudoepigrapha.32 Als nahezu einziges Werk, das zu der Gruppe der philoso
phisch theologischen Schriften gezählt werden kann, wäre die Abhandlung F

31 AFFIFI, 1951.

32 ULLMANN, 1972:165–170, 289–293 und 368–378 sowie VAN BLADEL, 2004:303–333, wo
eine Liste von rund 50 erhaltenen arabischen Werken hermetischen Inhalts aufgeführt ist.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402



AVICENNAS TRAKTAT AYY IBN YAQ AN 397

za r an nafs Von der Züchtigung der Seele) zu nennen.33 Dass neben den prak

tisch technischen Hermetika, die offenbar in grösseren Kreisen Verwendung
fanden, kaum Schriften der philosophisch theologischen Richtung erhalten sind,
erstaunt indessen nicht sonderlich und kann dadurch begründet sein, dass gerade

diese Texte aus Sicht der muslimischen Orthodoxie Elemente enthalten, die zum
Teil ausgesprochen häretischen Charakter ausweisen wie z.B. die Gottes
sohnschaft, die Mann Weiblichkeit Gottes oder die Vereinigung mit Gott im
Jenseits).

Hinsichtlich dieser bisher aufgeworfenen Schwierigkeiten gibt es nun in der

neueren Sekundärliteratur bereits einen ähnlich gelagerten Fall, der uns hier als –
allerdings negative – Referenz dienen kann: In Bezug auf einen Philosophen aus

dem 12. Jahrhundert nämlich Suhraward versuchte in jüngster Zeit John
WALBRIDGE eine Abhängigkeit vom Hermetismus zu postulieren, indem er
zuerst einen umfangreichen Abriss der hermetischen Lehren liefert, die er
anschliessend bei Suhraward herauslesen möchte, wobei er aber letztlich zuge
stehen muss, dass Suhraward wohl kaum hermetische Schriften dieses Inhalts
gekannt haben mag. Im Ganzen also ein höchst fragwürdiges Vorgehen.34

Dagegen wäre der hier vorzuschlagende methodische Ansatz ein anderer:

Auf Grund der zahlreichen festgestellten strukturellen und motivischen Über
einstimmungen könnte man den Text Avicennas als Indiz lesen dafür, dass mög
licherweise der Text des Poimandr s im 10./11. Jahrhundert im islamischen
Raum in der Tat bekannt gewesen sein könnte, ohne schon eine inhaltliche Ü
bernahme von hermetischem Gedankengut im engeren Sinn bei Avicenna postu
lieren zu wollen. Oder philologisch gesprochen: Der Traktat Avicennas könnte
uns sozusagen als indirektes Testimonium für eine arabische Version des Poi
mandr s dienen; in welcher Form diese Version vorgelegen haben könnte, muss

dabei jedoch offen gelassen werden.
Doch ist eine solche Hypothese überhaupt haltbar? Dazu abschliessend

noch zwei Überlegungen, von denen die erste interner Art ist und ausgehend von
Avicennas eigenen Werken argumentiert, während die zweite die externen Be
dingungen für die hier formulierte These beleuchtet:

Schon für zwei weitere allegorische Figuren Avicennas die Namen Abs l
und Sal m n) wurde nämlich von Na radd n a s im 13. Jahrhundert in sei

nem Kommentar zu Avicennas al Iš r t wa t tanb h t Die Andeutungen und
Anweisungen) bereits die Verbindung zu einem Text hermetischer Prägung

33 Zu diesem Werk und den Parallelen zu Kind s Fi n nafs siehe GENEQUAND, 1988.

34 WALBRIDGE, 2003:17–50.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402



398 PATRIC O. SCHAERER

vermutet.35 Und überdies ist ganz allgemein festzustellen, dass Avicenna für die

Konzeption seiner Allegorien fast immer auf literarische Komplexe oder Topoi
zurückgreift, so etwa auch in seiner Ris lat a ayr Traktat vom Vogel), wo ein
gefangen genommener und anschliessend befreiter Vogel die menschliche Seele

symbolisiert,36 oder in seinem Mi r n me Himmelfahrtsbuch), wo er das Mo
tiv der Himmelfahrt für die Präsentation seiner philosophischen Gedanken zu

Grunde legt. Daher liegt die Vermutung nahe, dass auch für den ayy ibn
Yaq n ein bestimmter Text als motivische Vorlage gedient haben könnte.

Dabei ist zu berücksichtigen, dass die Methode, sich bestimmter themati
scher Einheiten und Motive zu bedienen, diese aber in neuer Anordnung und in
relativ freier und zum Teil sehr eigenwilliger Form wiederzugeben, ja auch der

Art und Weise entspricht, wie Avicenna in seinen theoretischen Werken wie zum

Beispiel dem Kit b aš šif Buch der Heilung) – oder noch viel ausgeprägter in
den al Iš r t wa t tanb h t – verfährt, wo er zwar dem von der Tradition vorge
gebenen groben thematischen Ablauf der zu erörternden Bereiche folgt, im ein
zelnen aber doch sehr frei und innovativ vorgeht und viel Neues integriert.

Die zweite Überlegung betrifft die grundsätzliche Möglichkeit für das Vor
handensein einer arabischen Version des Poimandr s; denn obwohl wir über

keine direkten Belege für eine solche Übersetzung verfügen, so gibt es doch
mehrere Anhaltspunkte, die zumindest die Annahme, dass es eine solche Über
setzung im 10./11. Jh. gegeben haben könnte, plausibel erscheinen lassen.

Im islamischen Mittelalter wurde nämlich eine bestimmte Gruppe von
Leuten ganz speziell mit der Figur des Hermes in Verbindung gebracht, und

zwar handelt es sich dabei um die Bewohner der am Oberlauf des Euphrat gele

genen Stadt arr n. Diese arr nier oder bier – wie sie auch genannt wur
den – waren bis weit in islamische Zeit hinein Anhänger einer paganen Religion,
in welcher u.a. die Verehrung der Himmelskörper eine zentrale Stellung
einnahm. Um für sich gegenüber den muslimischen Autoritäten den Status einer

Schriftreligion in Anspruch zu nehmen, sollen die arr nier nebst anderen

Figuren insbesondere auch Hermes, den sie mit dem im Koran erwähnten
Propheten Idr s gleichsetzten, als Propheten und ein Corpus von hermetischen

35 Siehe JOOSSE, 1993 und SCHAERER, 2004:xxxviff.
36 Das Motiv des Vogels als Bild für die menschliche Seele war schon in der Antike

Griechenland und Ägypten) geläufig und findet sich ebenso im jüdisch christlichen
Kontext; vgl. etwa Psalm 124, 7: “Unsere Seele ist wie ein Vogel, entronnen dem Netz des

Vogelfängers”.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402



AVICENNAS TRAKTAT AYY IBN YAQ AN 399

Schriften als ihre religiösen Texte geltend gemacht haben, wie wir aus

zahlreichen arabischen Quellen erfahren.37

Im Fihrist dem Bücherverzeichnis) des Baghdader Buchhändlers IBN AN
NAD M gest. 995) wird ein Bericht des Philosophen al Kind gest. 870) zitiert,
er habe “ein Buch eingesehen, welches diese Leute [sc. die arr nier] als mass

gebend erachteten”; dabei handle es sich um “Abhandlungen des Hermes über
die göttliche Einheit, geschrieben für seinen Sohn”,38 was als Beleg gelten kann,
dass durch die arr nier tatsächlich hermetische Texte überliefert wurden,
wenngleich wir über den Inhalt des betreffenden Textes keine Informationen
erhalten.39

An anderer Stelle listet Ibn an Nad m zwar noch weitere dem Hermes zu

geschriebene Werktitel auf, die aber alle nicht direkt mit dem griechischen Cor
pus hermeticum oder gar dem Poimandr s in Verbindung gebracht werden
können; für einen bisher nicht identifizierbaren Titel dieser Liste wurde zwar die
Möglichkeit einer entstellten Schreibung des Titels Poimandr s ins Spiel ge

bracht,40 doch handelt es sich dabei um eine Spekulation von geringer Beweis
kraft.

Ein Indiz für das Vorhandensein des Namens “Poimandr s” bei den ar

r niern findet sich jedoch in einer anderen Quelle, und zwar in einer auf Syrisch
verfassten christlichen Polemik, die sich gegen die arr nischen Heiden richtet
mit dem Ziel, diese zum Christentum zu bekehren, und wohl aus der Zeit um 600
n. Chr. stammt. Dort wird unter den für die arr nier relevanten philosophischen
Gestalten auch der Name “Poimandr s” syrisch: Pwmdrws) erwähnt, in
Verbindung mit einem kurzen Ausschnitt aus CH XIII, §§1–2.41

Dass die arr nier tatsächlich für die Vermittlung antiker Texte verant

wortlich waren, konnte zudem für einen anderen Fall tatsächlich belegt werden:
So hat Dimitri GUTAS vor einiger Zeit nachgewiesen, dass die Überlieferung von

37 Siehe dazu ausführlich VAN BLADEL, 2004:83–127 sowie HJÄRPE, 1972 und PETERS, 1990.

38 “Maq l t li Hirmis fi t taw d, katabah li bnih ” IBN AN NAD M, ed. FLÜGEL, 1871:320;

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402

engl. Übers.: DODGE, 1970:750.

39 Das genannte Werk wurde zwar in der Literatur schon mit dem Poimandr s in Verbindung
gebracht, aber ohne einen eigentlichen Nachweis dafür zu liefern; vgl. CHWOLSOHN, 1856,

Bd. 2:124 und CORBIN, 1964:180. Auch für andere arabische Texte hermetischer Prägung

z.B. das Kit b Sirr al al qa) wurde schon der Einfluss des Poimandr s vermutet, leider
ebenfalls ohne nähere Begründung; siehe L. MASSIGNON in FESTUGIÈRE, 1944, I:396.

40 Siehe DODGE, 1970, wo für das arabische Dam n s) die Konjektur
Bawam n s Poimandr s in Betracht gezogen wird.

41 BROCK, 1983:220, 232 und 241f.



400 PATRIC O. SCHAERER

Fragmenten des platonischen Dialoges Symposion, der ansonsten im arabischen

Raum nicht bekannt war, über arr n nach Baghdad erfolgte.42 Und unter diesen

Gesichtspunkten wäre auch die Überlieferung einer arabischen Version des

Poimandr s durchaus möglich und vorstellbar.

Bibliographie

AFFIFI, A. E.

1951 “The Influence of Hermetic Literature on Moslem Thought”. In: Bulle
tin of the School of Oriental and African Studies 13/4:840–855.

BROCK, Sebastian

1983 “A Syriac Collection of Prophecies of the Pagan Philosophers”. In:
Orientalia Lovaniensia Periodica 14:203–246. Reprint in: BROCK,

Sebastian: Studies in Syriac Christianity. Hampshire 1992.
CHWOLSOHN, Daniel
1856 Die Ssabier und der Ssabismus. 2 Bde. St. Petersburg.
COLPE, Carsten / HOLZHAUSEN, Jens

1997 Das Corpus Hermeticum Deutsch. 2 Bde. Stuttgart / Bad Cannstatt.
CORBIN, Henri
1960 Avicenna and the Visionary Recital. London.
1964 Histoire de la philosophie islamique. Paris.
DODGE, Bayard

1970 The Fihrist. New York.
FESTUGIÈRE, A. J.

1944–1954 La révélation d’Hermès Trismégiste. 4 Bde. Paris.

GENEQUAND, Charles
1988 “Platonism and Hermetism in al Kind ’s F al nafs”. In: Zeitschrift für

Geschichte der Arabisch Islamischen Wissenschaften 4:1–18.
GIMARET, Daniel
1972 Kit b Bilawhar wa B sf. Beirut.
GOICHON, Amélie Marie
1959 Le récit de ayy ibn Yaq n. Paris.

1971 “ ayy ibn Yaq n”. In: Encyclopaedia of Islam. New Edition, Bd. III.
Leiden.

42 GUTAS, 1988; zu den in Baghdad im 9./10. Jh. wirkenden arr nischen Gelehrten siehe auch

PETERS, 1990.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402



AVICENNAS TRAKTAT AYY IBN YAQ AN 401

GUTAS, Dimitri
1988 “Plato’s Symposion in the Arabic Tradition”. In: Oriens 31:36–60.

HEATH, Peter

1992 Allegory and Philosophy in Avicenna Ibn Sînâ). Philadelphia.
HJÄRPE, Jan

1972 Analyse critique des traditions arabes sur les Sabéens arraniens.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402

Diss, Uppsala.
HOLZHAUSEN, Jens

1997 “Corpus Hermeticum”. In: Der Neue Pauly, Bd. III. Stuttgart.
2000 “Poimandres”. In: Der Neue Pauly, Bd. IX. Stuttgart.
IBN AN NAD M
1871–1872 Kit b al fihrist, ed. Gustav FLÜGEL. 2 Bd. Leipzig. – Engl. Übers.

siehe: DODGE 1970.
JOOSSE, N. Peter

1993 “An Example of Medieval Arabic Pseudo Hermetism: The Tale of
Sal m n and Abs l”. In: Journal of Semitic Studies 38:279–293.

KINGSLEY, Peter

1993 “Poimandres: The Etymology of the Name and the Origins of the
Hermetica”. In: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 56:1–
24.

AL MAS D

1859–1876 Les prairies d’or, ed. und übers. C. BARBIER DE MEYNARD. 9 Bde.
Paris.

MEHREN, M. A. F. ed.)
1889–1899 Traités mystiques d’Abou Alî al Hosain b. Abdallah b. Sînâ ou

d’Avicenne. 1er Fascicule. L’Allégorie mystique Hay ben Yaqzân. 4

Faszikel. Leiden.
MORRIS, James W. ed.)
2001 The Master and the Disciple: An Early Islamic Spiritual Dialogue /

Arabic Edition and English Translation of Ja far b. Man r al Ya

man’s Kit b al lim wa l ghul m. London.
NOCK, A. D. ed.) / FESTUGIÈRE, A. J. übers.)

1946–1954 Corpus Hermeticum. 4 Bde. Paris.
PETERS, Francis E.

1990 “Hermes and Harran: The Roots of Arabic Islamic Occultism”. In:
Intellectual Studies on Islam, ed. Michel M. Mazzaoui / Vera B. Mo
reen. Salt Lake City:185–215.



402 PATRIC O. SCHAERER

ULLMANN, Manfred
1972 Die Natur und Geheimwissenschaften im Islam. Leiden.
VAN BLADEL, Kevin Thomas
2004 Hermes Arabicus. Diss, Yale University.
WALBRIDGE, John

2001 The Wisdom of the Mystic East. New York.

AS/EA LXII•1•2008, S. 387–402


	Avicennas Traktat Hayy ibn Yaqzān und dessen Parallelen mit dem Corpus Hermeticum

