
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 1

Artikel: Montagnes volantes et mandalas : vers une géographie sacrée dans le
Japon médiéval, à partir d’un document fondateur du shugendô, le
Shozan engi

Autor: Roth, Carina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MONTAGNES VOLANTES ET MANDALAS:
VERS UNE GÉOGRAPHIE SACRÉE DANS LE JAPON

MÉDIÉVAL, À PARTIR D’UN DOCUMENT
FONDATEUR DU SHUGENDÔ, LE SHOZAN ENGI

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385

Carina Roth, Genève

Abstract

The objective is to study the establishment of systematized sacred space in a delimited region of
Japan, by the means of a correlation between actual landscape and Buddhist texts sûtras) or
images mandalas). The study is centered on a 12th century document called Shozan engi,

"Origins of the mountains", that pertains to the Shugendô tradition. Shugendô, the "Way of
Practicing Supernatural Powers", is a mainly Buddhist religious current focusing on ascetic

practices in the mountains. The Shozan engi is considered to be the oldest text presenting a

concrete sacralization of the mountainous landscape of the Kii region, south of Kyôto and Nara.

Although wellknown to Japanese scholars of medieval history of religions, this text has not yet –
as fas as we know – been the subject of any substantial publication, neither in Japanese nor in
other languages. The main interest in studying this particular document lies in the fundamental

questions it raises on the relationship between text, writing and their uses: not only does the

Shozan engi physically inscribe Buddhist concepts into real landscape, it also itself becomes an

object of veneration, close in certain ways to a talisman.

L’objectif de notre étude est la mise en place concrète d’une géographie sacrée

dans une région précise du Japon, par le biais d’une monographie sur un document

du shugendô ßà de la fin du 12e siècle. La traduction littérale de ce

terme signifie “la voie de la pratique des pouvoirs surnaturels”, et désigne un
courant religieux principalement bouddhique, centré sur la pratique ascétique en
montagne1. La majorité des travaux existants sur le shugendô, tant japonais
qu’occidentaux, privilégient une approche thématique et ne s’appuient généralement

sur les textes que pour illustrer un argument. Nous avons choisi l’approche
inverse, en plaçant un document spécifique au centre de notre propos. Ce
document, le Shozan engi á âã “l’Origine des montagnes”2, décrit les pratiques
religieuses se déroulant dans trois massifs montagneux de la péninsule de Kii

1 Shugendô est souvent paraphrasé comme “bouddhisme ascétique de montagne”.

2 In SAKURAI, 1975:89–139 pour la version transcrite en japonais; 342–363 pour la version en

sino-japonais.



374 CARINA ROTH

ä åæ au centre du Japon, au sud du bassin du Yamato cf. cartes), qui
peuvent être considérés comme le lieu de naissance du shugendô3. Le Shozan engi
est jugé être comme le texte le plus ancien présentant une sacralisation très

concrète, “point par point”, du paysage de la péninsule de Kii. S’il est bien
connu des chercheurs travaillant sur l’histoire médiévale des religions au Japon,

il n’a pas encore fait l’objet d’une étude approfondie, ni en japonais, ni en

d’autres langues.
Le shugendô consiste en un mélange de pratiques religieuses autochtones et

importées du continent asiatique, dont le dénominateur commun est la retraite
ascétique en montagne. Au cours de séjours en montagne, où ils effectuent
diverses austérités, les pratiquants du shugendô acquièrent des pouvoirs surnaturels

dans un double but. Il s’agit d’une part d’accéder à l’Eveil bouddhique et

d’autre part, de gagner leur vie en marchandant en plaine les pouvoirs acquis en

montagne. Ces yamabushi ç “ceux qui couchent dans les montagnes”,
dénommés aussi shu)genja ß· “hommes pratiquant les pouvoirs”, sont
régulièrement appelés à la Cour impériale, où ils officient en tant qu’exorcistes4. Le
shugendô est le laboratoire par excellence au Japon d’un mécanisme combinatoire

caractéristique de l’expansion du bouddhisme mahâyâna5 dans tous les

pays qu’il a traversés. Selon ce mécanisme, les dieux autochtones sont définis
comme étant en réalité des bouddhas qui “adoucissent leur radiance” pour être

mieux compris des hommes. Ce raccourci permet de passer du local à

l’universel, et vaut tant pour les divinités que pour les lieux et les paysages.

La péninsule de Kii, qui forme le cadre géographique du Shozan engi, est

un lieu à très forte consonance religieuse. Quoique difficile d’accès depuis la
capitale, elle est au centre de nombre des mythes fondateurs du Japon6. C’est la

3 Ômine :è massif traversant la péninsule du Nord au Sud, de Yoshino €é à Kumano

êé Katsuragi ëì au Nord-Ouest d’Ômine) et Kasagi íî au Sud-Est de Kyôto).
Voir carte annexe.

4 De nombreuses oeuvres littéraires, dont le Dit du Genji, Genji monogatari ï ð de

Murasaki Shikibu ñòó fin 10e s., mentionnent ces personnages, généralement avec

crainte et révérence.

5 Mahâyâna: le bouddhisme dit du “Grand véhicule” se propagea en Asie du Nord-Est jus¬

qu’au Japon. Contrairement au bouddhisme du Theravada péjorativement appelé Hînayâna,

“Petit véhicule” par les tenants du “Grand”), le Mahâyâna professe le salut pour tous les

êtres. Sa caractéristique majeure est la notion de bodhisattva, un bouddha en devenir qui

choisit de rester sur Terre pour sauver les hommes au lieu de s’éteindre dans l’univers en
atteignant l’Eveil.

6 La péninsule de Kii, et plus particulièrement la région de Kumano, sont des lieux surchargés

de signification religieuse. Izanami ôõö la mère d’Amaterasu ÷ – l’ancêtre de la

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385



MONTAGNES VOLANTES ET MANDALAS 375

raison pour laquelle elle devint un foyer de pèlerinages impériaux et aristocratiques,

concentrés principalement à Kumano êé tout au Sud de la péninsule.
Ces pèlerinages connurent un essor particulier entre le 10e et le 12e siècles7. Or,
les pèlerins avaient besoin de guides tant géographiques que spirituels. C’est leur
organisation graduelle qui prit le nom de shugendô. Avant cela, yamabushi et

shugenja pratiquaient de manière plus ou moins individuelle. A partir de la
péninsule de Kii, le shugendô se répandit rapidement dans le Japon entier, toujours
en faisant d’une montagne précise la base de ses pratiques. Il dispose donc par
essence d’un ancrage local fort, et au fil des siècles, ses pratiquants se sont
toujours plus intimement liés à la population, si bien qu’aujourd’hui, en dépit de ses

origines aristocratiques, le shugendô passe très fréquemment pour être la définition

même de la religion populaire. Le shugendô se pratique encore aujourd’hui,
même si la majorité des Japonais n’en a jamais entendu parler. Pourtant, d’après
des chiffres fiables, il y avait dans les années 1990 environ 12 millions d’affiliés
au shugendô8.

Le concept de religion fait partie des notions importées de l’Occident à

l’ère Meiji Áø 1868–1912). Le problème principal que pose ce terme au

Japon est la notion d’exclusivité qu’il implique généralement. A cet égard, le
Japon présente un cas curieux: le Ministère des affaires culturelles avance pour
l’année 2001 quelques 107 millions d’affiliés officiels au shintô, et 95 millions
au bouddhisme9. Le total d’environ 200 millions excède largement la population
totale du pays 126 millions)10. Le fait même qu’il soit possible d’appartenir
simultanément à différentes religions explique la cohabitation de divinités
d’origines très diverses. Aux divinités autochtones japonaises, les kami sont
venues s’ajouter des divinités indiennes et chinoises, à caractère tant local

lignée impériale japonaise –, y aurait sa tombe, et c’est à partir de Kumano que Jinmu ˜
le premier empereur humain et petit-fils d’Amaterasu) conquiert le Yamato, soit la région
de Nara et Kyôto, le berceau de la civilisation japonaise.

7 A la fin du 11e siècle, l’empereur Shirakawa abdique et prend les ordres, mais n’abandonne

pas le pouvoir. Il inaugure par là un système de régence patriarcale, où ce sont les “empereurs

cloîtrés” qui règnent de facto pendant que leurs fils occupent le trône. Or, nombre de

ces ex-empereurs choisissent de faire régulièrement le pèlerinage de Kumano, pour asseoir

leur légitimité en s’autorisant des multiples couches de signification religieuse dont est

imprégnée la péninsule de Kii. Le pèlerinage durait de 20 à 30 jours, et compte environ 700

km à partir de Kyôto. Une partie se faisait en bateau, mais le gros du trajet se parcourait à

pied. Certains ex-empereurs ont effectué jusqu’à une trentaine de ces pèlerinages.

8 MIYAKE, 1999:505–508.

9 http://www.stat.go.jp/english/data/nenkan/

10 Les 12 millions d’affiliés au shugendô sont également à considérer à cette lumière.

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385



376 CARINA ROTH

qu’universel. Très fréquemment, les divinités ont d’ailleurs des identités
superposées, sans pour autant être confondues. Ces “associations entre dieux et des

bouddhas”, shinbutsu shûgô Üù prit fin abruptement avec la Restauration
de Meiji, Meiji ishin Áøú> en 1868. Le gouvernement entend restaurer la
souveraineté impériale et crée de toutes pièces un culte plaçant l’empereur en

son centre, le shintô d’Etat. Dans cette perspective, il ordonne la “Séparation des

kami et des bouddhas”, shinbutsu bunri alors que kami et bouddhas

n’avaient jamais auparavant fait l’objet d’une distinction claire. Le shugendô,

qui repose essentiellement sur ces combinaisons de divinités, est aboli dans la
foulée, en 1872. Quoique révoquée, cette séparation a des effets qui durent
encore à ce jour et qui touchent une multitude de domaines, notamment l’histoire
des religions. En effet, jusqu’à très récemment, soit la fin des années 1980, la
religion au Japon était pensée en termes de catégories quasi étanches: bouddhisme,

shintô, confucianisme, etc. Aujourd’hui, la tendance s’est inversée. La
mode est à l’inclusion, et à une prise en compte de l’ensemble des résonances

religieuses d’une divinité11. C’est précisément dans cette perspective que le
shugendô est l’objet d’un regain d’intérêt ces dernières années. En effet, même s’il
existe depuis le début du 20e siècle, un certain nombre d’études sur le shugendô,

tant japonaises qu’occidentales, il n’a jamais été admis au rang des “religions”
officielles du Japon, et toujours considéré avec une grande méfiance, précisément

en raison de son caractère composite12.

Les sources du shugendô sont de deux natures. Certaines sont ouvertes à

tous, et utilisées principalement à des fins de prédication ou de diffusion.
D’autres sont réservées aux pratiquants, et souvent marquées du sceau du secret,

notamment parce qu’elles font partie intégrante des rites de transmission orale13

des connaissances. Les textes “secrets” sont avant tout des textes de pratique,
donnant des explications très concrètes sur les rites à effectuer, les lieux où ils se

déroulent, les divinités à vénérer, etc. Un certain nombre de ces documents ont
été publiés au cours du 20e siècle, mais très peu ont été étudiés au-delà d’une
analyse sommaire14. Le Shozan engi fait partie des plus anciens parmi les textes

11 En anglais, on utilise le terme de “moot religion” et de “moot deities”, au sens de religion
ou divinité “indéfinissable”.

12 Le débat quant à savoir si le shugendô est à considérer comme une religion à part entière ou

comme une branche du bouddhisme est encore toujours d’actualité.
13 Kuden, ûM
14 Certaines éditions sont très soigneusement commentées et annotées, mais dans la plupart des

cas, les éditeurs se contentent de transcrire ou de paraphraser en japonais moderne le conte-

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385



MONTAGNES VOLANTES ET MANDALAS 377

“secrets”15. Il s’inscrit dans le registre des engi âã “origine”, ou par extension

“récit fondateur”, qui désigne les récits de fondation des temples et sanctuaires,

souvent mêlés de légendes et de miracles. La date de rédaction exacte du texte
est impossible à déterminer, d’autant plus qu’il s’agit d’un assemblage d’une
vingtaine de textes composites, d’auteurs et d’origines très différentes. Il est
généralement admis qu’il date de la fin du 12e siècle16. Il n’existe qu’un seul
exemplaire de ce document, qui a fait l’objet d’une première publication en
1970, et d’une seconde en 1975, dans le cadre d’un volume consacré précisément

aux “récits d’origine” des temples et sanctuaires17. Sakurai Tokutarô

üýÇþ un anthropologue spécialisé dans la religion populaire et le

shugendô, a transcrit le texte du chinois en japonais classique. Notes et commentaires

sont extrêmement fournis, mais le texte n’est pas analysé ni en tant que tel, ni

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385

en tant que tout.18

Les difficultés auxquels nous confrontent des documents tels que le Shozan

engi sont de plusieurs ordres. Ce sont fréquemment des compilations de frag-nu

de textes anciens. Il existe très peu de monographies ou d’études analysant un document

en particulier et en profondeur.

15 Le Shozan engi s’ouvre sur ces mots: “Ces récits fondateurs ne doivent pas être lus par les

profanes.” âã· ·16 Le colophon à la fin du document dit que l’ouvrage appartient à un moine dénommé Kyôjô

9 1189–1268), établi dans un temple à l’Ouest de Kyôto. Il était ami du moine Myôe

Á 1173–1232), et bénéficiait d’une certaine notoriété en tant que poète. S’il n’était pas

pratiquant du shugendô, il a passé un certain nombre d’années au Onjô-ji ì d’où est

issu le shugendô d’obédience tendai.
17 SAKURAI, 1975.

18 Le chapitrage généralement utilisé a été proposé par Sakurai, les séparations entre framents

ne figurant que partiellement dans l’original: 1) Origine du Mt Ômine – les deux mandalas;

2) Le Mt Kinpu è – En no Gyôja; 3) Rituel de purification préalable à l’ascension du

Mt Kumano; 4) Journal du pélerinage d’En no Gyôja au Mt Kumano; 5) Rituel de retour du

pélerinage à Kumano; 6) Liste des administrateurs du temple principal du Mt Kumano; 7)
Ecrit du seigneur Shikibu Shigeakira òó Á fils de l’empereur Daigo ; 8) Ômine –
Mt du Véritable Eveil; 9) Noms des abris d’étape d’Ômine; 10) Engi principal du Mt Kinpu;
11) Liste des Kongô dôji divinités protectrices) d’Ômine; 12) Personnes ayant

révélé les états originels des avatars du Mt Kumano; 13) Abris du Mt Katsuragi – Mt de la
Roue de la Loi; 14) Ce qui apparaît dans les écrits bouddhiques à propos du Mt Kongô

du Japon – le Mt Katsuragi; 15) Ômine – Mt du Véritable Eveil; 16) Endroits essentiels

des Mts Kinpu et Ômine; 17) Abris d’étape d’Ômine; 18) Noms des Kongô dôji des

Mts Katsuragi et Ômine, ainsi que des ermites des cinq montagnes; 19) Engi
d’Ichidainomine &`è – le Mt Kasagi; 20) Trente abris de Homa è



378 CARINA ROTH

ments hétéroclites, sans lien apparent entre eux19. Ils sont parfois rédigés de

manière sténographique, et certains sont plus proches d’un vade-me-cum ou d’un
aide-mémoire que d’un texte rédigé. Ceci s’explique d’une part parce qu’ils
servent souvent de compléments à une transmission orale, mais aussi parce qu’il
s’agit d’ouvrages à but tant pratique que rituel. Les descriptions de lieux sont

très concrètes et comportent des indications topographiques précises20. Quant
aux listes de personnages, elles inscrivent les traditions du shugendô liées à ces

massifs dans une lignée religieuse, historique ou légendaire21. Par ailleurs, la
datation de ces textes est problématique; ils peuvent être anté-datés a posteriori
pour des raisons de prestige ou de légitimation. La même chose vaut pour les

auteurs, ou pour les reprises de textes plus anciens. Dans le cas du Shozan engi,
les dates de rédaction ou de copie des différentes parties du texte s’étagent du
milieu du 8e siècle pour la plus ancienne chapitre 1), au milieu du 13e siècle

pour la plus récente colophon final). Or, la biographie des auteurs mentionnés

explicitement est parfois incertaine, ou les dates citées sont inexactes.

Certaines difficultés sont également d’ordre pratique. En effet, l’accès aux

manuscrits, puisque nombre de textes du shugendô n’ont jamais été publiés, est

souvent restreint. Les documents sont conservés dans des bibliothèques privées,

celles de temples, de sanctuaires, de particuliers, ou encore dans les
bibliothèques impériales, comme c’est le cas du manuscrit original du Shozan engi22. Il
faut également mentionner la question du “terrain”, au sens propre comme au

sens figuré23. Le coeur même du shugendô est à la fois la montagne comme entité

conceptuelle abstraite universelle), et une montagne géographiquement
ancrée dans un lieu précis. Le lien à l’espace physique de pratique, la montagne,
est omniprésent, et étudier les textes du shugendô sans se rendre sur les lieux
auxquels ils se rapportent n’a pas de sens.

19 Cf. la listes des chapitres ci-dessus.

20 Indiquant par exemple comment se rendre à tel ou tel endroit de la montagne pour y vénérer

la divinité correspondant au lieu en question, ou, une fois sur place, comment trouver
l’emplacement précis où elle se manifeste Cf. par exemple les chapitres 1 ou 13 du Shozan

engi).
21 Cf. par exemple les chapitres 6 et 12 du Shozan engi.

22 Le texte original provient de l’ancienne bibliothèque de la famille Kujô branche nord

des Fujiwara I et c’est actuellement le Département des Archives du Bureau des Affaires

Impériales Gûnaichô shoryôbu shozô Âu ¨ óY qui le détient.

23 Au sens d’un territoire délimité marquant le cadre d’une recherche “de terrain”, précisé¬

ment, dans le vocabulaire des anthropologues ou des archéologues.

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385



MONTAGNES VOLANTES ET MANDALAS 379

Estimé dater de la fin du 12e siècle, le Shozan engi a été rédigé pendant la
période de prospérité maximale des pèlerinages aristocratiques dans la péninsule
de Kii. Il est donc l’un des plus anciens documents à partir desquels étudier le
développement du shugendô dans cette région. Le Shozan engi est généralement

considéré comme un compendium d’information à l’usage des sendatsu 24,

les “guides” du shugendô. Ce document a également exercé une influence
considérable sur une douzaine de textes ultérieurs du shugendô dans la région de
l’Ômine25. L’intérêt majeur du Shozan engi réside dans la correspondance explicite

et détaillée qu’il établit entre une géographie réelle et une géographie
virtuelle du paysage de la péninsule de Kii. Si de nombreux textes, du shugendô ou
non, font état de l’assimilation d’un lieu ou d’un paysage existant à un paradis
bouddhique ou un mandala26, très peu en donnent une géographie précise. La
particularité du Shozan engi est de présenter une inscription véritablement
scripturale dans le paysage. En effet, les deux chapitres les plus longs de l’ouvrage
consistent en la description des correspondances entre les deux mandalas du
Monde de la matrice, Taizôkai mandara ] et du Monde du
diamant, Kongôkai mandara ] 27, d’une part, et du Sûtra du lotus,
Hokekyô "#D28, d’autre part, avec la région de Kumano êé et de Yoshino

€é pour les premiers, de Katsuragi ëì pour le second29. Ce mécanisme de
transposition a inspiré à l’historien des religions Allan Grapard le terme de

“mandalisation” du paysage30, qui s’est largement établi depuis pour désigner ce

type de manipulation spatiale. La mandalisation correspond à une surimpression
de paysages réels et virtuels.

Concrètement, la partie du chapitre 1 décrivant les deux mandalas se

présente de la manière suivante: le nom de la montagne plus exactement du “pic”,
itadaki $ correspond à celui d’une divinité bouddhique ayant une place précise

dans le mandala de la Matrice ou dans celui du Diamant. Il est accompagné de
brèves indications topographiques, et suivi du nom de la personne chargée par

24 Littéralement “celui qui arrive avant”.
25 Miyake en dresse la liste dans l’un de ses ouvrages fondateurs sur le shugendô MIYAKE,

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385

1985:75).

26 Les mandalas, mandara sont des représentations graphiques de l’univers bouddhi¬

que, servant principalement de support à la méditation.
27 Les deux mandalas fondamentaux du bouddhisme ésotérique, généralement utilisés en paire.

28 Le Sûtra du lotus est le sûtra le plus répandu au Japon comme dans tout l’Extrême-Orient. Il
est traduit en chinois en 406.

29 Cf. cartes

30 GRAPARD, 1982.



380 CARINA ROTH

l’empereur ou un autre haut personnage de déposer en son nom des copies de

sûtras ou des statues bouddhiques. Cet “auguste envoyé” onshi %Q est en

général un moine de haut rang, toutes écoles confondues. Les 130 pics associés à

des divinités 106 pour le mandala de la Matrice, 24 pour celui du Diamant) sont

présentés de la manière suivante:

Pic du bodhisattva Kannon au corps blanc Byakushin kanzeon bosatsu &' *+Vetabhagavatî)31: L’entrée est en bas, sur la droite. Le 6e jour du 2e mois de l’an Jôgan 2

860) l’auguste envoyé de l’empereur Seiwa - 858–876) déposa un Sûtra de la
fleur de la loi recopié par l’empereur lui-même. Il s’y trouve aussi un Mandala du lotus32.

Tourner autour du pic.

Pic du bouddha du Son du tambour céleste Tenku-on nyorai /*01Divyadundubhimeghanirghosa)33: Lieu-dit de la Roue tournante de la loi34. Shinga 82 801–879) est un

membre de l’école du Shingon, originaire de Sanuki. Il a déposé un stûpa de lapis-lazuli et

une copie du Sûtra du lotus en lettres dorées.

Le chapitre sur le Sûtra du lotus est structuré différemment, puisque les lieux
déterminés ne sont pas des pics et qu’ils ne sont pas associés à des divinités
bouddhiques, mais qu’ils correspondent à des temples ou des abris d’étape shuku

3 Nous nous trouvons face à un autre type de manipulation spatiale, qui
inscrit le Sûtra du lotus dans le paysage de manière très littérale: en effet, le
nombre de pas effectué en suivant le parcours entier du pèlerinage correspond au

total des caractères composant l’ensemble du sûtra. Ainsi, le descriptif du Mt
Katsuragi commence par les lignes suivantes:

Mt de la Roue de la loi tournante les caractères désignent le Mt Katsuragi): Succession des

abris d’étape: sous les pas d’En no gyôja qui marche et marche encore se trouvent les

69’384 caractères.

Certaines des étapes du pèlerinages correspondent aux vingt-huit chapitres du
Sûtra du lotus. A chaque fois, le chapitre correspondant est énoncé, ainsi que le
nombre de caractères qui le composent:

31 Ce bodhisattva se trouve dans le Quartier d’Avalokiteçvara Kannon-in *4 du mandala

de la Matrice.
32 Mandala dépeignant Sakyamuni en train d’enseigner le Sûtra du lotus.
33 L’un des cinq bouddhas représentés dans le Quartier central du Lotus à huit pétales Chûda-hachiyô-

in ›5Ò64
34 Tenpôrin 7"8 La roue tournante de la loi désigne le fait de prêcher la loi bouddhique.

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385



MONTAGNES VOLANTES ET MANDALAS 381

1) Temple de Afuri9:;: “Prologue” du Sûtra du lotus; Jo-hin < Il comporte 4082

caractères. Il s’y trouve sept étangs, appelés Etangs de la fleur de lotus.

32) Temple de Kômyô >Á: Chapitre 5, “La parabole des herbes médicinales” Yakusôyuhin

dai go @A BC Il est composé de 1659 caractères.

La péninsule de Kii, plus précisément certains de ses massifs montagneux, sont
ainsi le lieu d’une manipulation spatiale d’un type très particulier, opérée ici par

le Shozan engi. En effet, la transposition de terres pures bouddhiques dans un
environnement “terrestre” est un phénomène relativement courant, et non limité
au Japon mais, une translitération telle que la propose le Shozan engi paraît
beaucoup plus rare. Si le shugendô a pour spécificité la pratique religieuse en
montagne, et qu’il est tout indiqué pour traiter de ces “mandalisations”, celles-ci
s’étendent au-delà des seules pratiques shugen35. La conception de la montagne
en tant qu’Autre monde est très ancienne au Japon36, et le bouddhisme a su

l’utiliser pour son plus grand profit, comme il l’a également fait au Tibet ou en
Chine37. En effet, comme métaphore de l’introduction du bouddhisme dans les
pays en question, il emploie ses propres montagnes, réelles ou symboliques,
qu’il fait se déplacer depuis l’Inde. Le Shozan engi débute par une telle
métaphore:

Ômine s’est séparé du Sud-Est de la Terre de naissance du Bouddha, du côté sud-ouest de la
Grotte du Diamant38. Au moment où se produisit cet évènement, au milieu de la nuit du 19e

jour du 8e mois de l’an Sôchô 3 538), le ciel entier retentit d’une multitude de sons. Le pays

fut ébranlé, comme sous l’effet d’un immense tremblement de terre.

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385

Au chapitre 7, il est dit de même:

Autrefois, le Mt Kinpu se trouvait en terre chinoise. Ensuite, cette montagne s’envola et
se déplaça dans les airs), pour arriver jusqu’ici en flottant sur la surface de la mer. C’est
ainsi que ce Mt Kinpu d’ici est simultanément) cette montagne là-bas.

35 Grapard montre notamment comment ce mécanisme est appliqué au Japon entier GRAPARD,

1982:214–221).

36 Cf. HORI, 1968.
37 Avant tout par le biais des différentes croyanes en les Terres pures, ou paradis, bouddhi¬

ques.

38 Désigne le Pic du vautour Grdhrakûta, Ryôjusen DE où aurait prêché Shakyamuni.



382 CARINA ROTH

Et nous retrouvons Ômine au chapitre 16:

Ômine est originellement une montagne du pays où est né le Bouddha. Cette montagne est

arrivée en volant, descendant) du milieu du ciel jusqu’à notre pays. Ômine est l’endroit où

elle est tombée et s’est arrêtée39.

Des montagnes ou des parties de montagne sont ainsi dites être arrivées au Japon

depuis l’Inde ou la Chine, soit en volant, soit en flottant sur la mer, et viennent
se superposer aux montagnes existantes40. Le Shozan engi nous met donc en

prise directe avec la création d’une géographie sacrée, ainsi que de son application

pratique sur le terrain41. Ce document est aussi intéressant à d’autres égards.

Nous avons souligné combien le shugendô était lié dans ses origines aux pèlerinages

impériaux et aristocratiques. Or, les empereurs, lorsqu’ils se rendaient au

sanctuaire de Kumano, se recueillaient bien sûr devant les dieux et les bouddhas,

mais semble-t-il aussi devant une copie du Ômine engi, soit le récit de l’origine
du massif d’Ômine42. Le Shozan engi comporte un chapitre qui pourrait être cet

Ômine engi. Cette question suscite le débat à ce jour parmi les chercheurs
japonais43. D’autre part, la transmission de connaissances et la question du lignage de

cette transmission est extrêmement importante dans le cadre du shugendô,
notamment en raison de la grande importance accordée à l’enseignement oral ou

“secret”44. Le Shozan engi en est une illustration. En dehors de quelques parties

plus narratives, la plupart des chapitres du Shozan engi sont des listes de lieux,

39 SAKURAI, 1975:90, 110, 131.

40 Le phénomène d’assimilation est similaire à celui entre kami et bouddhas: il s’agit d’un
cumul de champs sémantiques. Aucune des identités ne porte préjudice à l’autre, mais en

revanche des questions de hiérarchie se posent. Il en va de même pour les mandalas.

41 Les chapitres 3 et 5 du Shozan engi décrivent par exemple les rites à effectuer respective¬

ment avant et après le pèlerinage à Kumano gestes de purification, invocations, incantations,

etc.).

42 La mention la plus ancienne fin Heian) de cette pratique se trouve dans le Journal de la
construction du pavillon aux joyaux de Kongô zaô, avatar de Kumano, Kuman gongen Kongô

zaô hôden zôkô nikki êé0F GHIJK‰\ in: ABE, 1998:3–28), où il est

dit qu’un ouvrage intitulé Ômine engi aurait été déposé à Hongû Â Kumano) en 1070,

puis visionné par l’empereur retiré Shirakawa-in &L4 en 1090.
43 Miyake consacre tout un chapitre de son étude sur le shugendô d’Ômine à cette question, et

opte en faveur du Shozan engi, considérant que les chapitres 1 et/ou 6 comme les candidats

les plus plausibles MIYAKE, 1988:275–309). Kawasaki Tsuyoshi $M N conteste cette

optique en avançant que le visionnement du Ômine engi était en réalité une pratique inventée

a posteriori Cf. notamment KAWASAKI, 2001).

44 Cf. sur ce sujet SCHEID et TEEUWEN, 2006.

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385



MONTAGNES VOLANTES ET MANDALAS 383

de personnes, de divinités ou encore des descriptifs de rites et des incantations à

effectuer à des endroits précis45. Par ailleurs, le Ômine engi servait aussi d’objet
rituel de transmission, dont la réception marquait le degré le plus élevé

d’initiation dans l’une des deux branches principales du shugendô46.

L’intérêt principal que représente pour nous l’étude du Shozan engi réside
dans les questions fondamentales sur le rapport entre texte et écriture que permet
de poser un tel texte. Nous nous trouvons ainsi face à, d’une part, l’inscription
très concrète de concepts bouddhiques dans le paysage réel, et d’autre part une

perception du texte en tant qu’objet de vénération, voire en tant que talisman47.

Cette appréhension de l’objet écrit est à mettre en lien notamment avec le fait
que le bouddhisme considère les recueils des paroles du Bouddha, soit les sûtras,

comme étant des reliques au sens propre du terme48. En pourvoyant ces paroles

d’une véritable physicalité, il prépare le terrain pour des translations de paysages

entiers tels que l’envol d’une partie du Pic du vautour pour la région de l’Ômine.

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385

Bibliographie

ABE Yasurô 9ól et YAMASAKI Makoto MO dir.)
1998 Kumano Kinpu Ômine engi-shû, êé è:èâãÜ Recueil de

récits d’origine: Kumano, Kipu, Ômine) Shinpuku-ji Zenbonsôkan 10,

8P È OQ10, Kokubungakukenkyû-shiryôkan-hen kiroku-bu
3), Kyôto: Rinsen Shoten.

GRAPARD, Allan G.

1982 “Flying Mountains and Walkers of Emptiness: Toward a Definition of
Sacred Space in Japanese Religions”. In: History of Religions 21/3
Winter):195–221.

HORI, Ichirô R
1968 Folk Religion in Japan, Chicago: University of Chicago Press.

45 Cf. note 16 indiquant le chapitrage du texte.

46 “Branche principale”, Honzan-ha, S Cette fonction transparaît dans le Shozen engi,

mais est plus apparente dans un autre texte intitulé Ômine engi :èâã in: ABE,

1998:165–187).

47 Cf. RUCH, 1977; RAMBELLI, 2006.

48 Sur le culte du livre dans le bouddhisme, voir SCHOPER, 1975.



384 CARINA ROTH

KAWASAKI, Tsuyoshi $M N
2001 “Kumano gongen Kongô zaô zôkô nikki’ to iu gisho” (“Un faux intitu¬

lé ‘Journal de la construction du pavillon aux joyaux de Kongô zaô,

avatar de Kumano’”), Setsuwa bungaku kenkyû 36.

MIYAKE, Hitoshi Â T
1985 Shugendô shisô no kenkyû ßàÃC̀ UV Etude sur la pensée

du shugendô), Tôkyô: Shunshûsha.

1988 Ômine shugendô no kenkyû:è ßà̀ UV Etude sur le shugen¬

dô d’Ômine), Tôkyô: Furukawa shoten.

1999 Shugendô jiten ßà W Dictionnaire du shugendô), Tôkyô: Tô¬

kyôdô shuppan.

RAMBELLI, Fabio
2006 “Texts, talismans, and jewels”. In: R. Payne / T. Leighton dir.), Dis¬

course and Ideology in Medieval Japanese Buddhism, Abingdon:
Routledge:52–78.

RUCH, Barbara
1977 “Medieval Jongleurs and the Making of a National Literature”. In: J.

Hall / T. Toyoda dir.), Japan in the Muromachi Age, Berkeley:
University of California Press:279–309.

SAKURAI, Tokutarô üýÇþ dir.)
1975 Jisha engi •âã Nihon shisô taikei 20, Tôkyô: Iwanami shoten.

SCHEID, Bernard et TEEUWEN, Mark éd.

2006 The Culture of Secrecy in Japanese Religion, London: Routledge.
SCHOPER, Gregory
1975 “Notes on the Cult of the Book in Mahâyâna”. In: Indo-Iranian Jour¬

nal 17/3–4:147–181.

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385



MONTAGNES VOLANTES ET MANDALAS 385

AS/EA LXII•1•2008, S. 373–385

Cartes




	Montagnes volantes et mandalas : vers une géographie sacrée dans le Japon médiéval, à partir d’un document fondateur du shugendô, le Shozan engi

