
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 1

Artikel: Gan’ga als ästhetischer und theoretischer Schlüsselbegriff in Xi Chuans
Werk seit den 1990er Jahren

Autor: Jenni, Barbara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GAN’GA ALS ÄSTHETISCHER UND
THEORETISCHER SCHLÜSSELBEGRIFF

IN XI CHUANS WERK SEIT DEN 1990ER JAHREN

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

Barbara Jenni, Zürich

Abstract

This paper discusses the term gan’ga - which may be translated as “embarrassment” or “difficult
situation” – as a key phrase in the noted lyricist Xi Chuan’s poetic and metapoetic oeuvre. Since

the 1980’s, the term gan’ga has steadily spread into the fields of literature, poetry, and the arts,

and is in this paper, in line with Mieke Bal's definition, interpreted as a “travelling concept”. A
close reading of the prose poem Diary of A Journey Out reveals that Xi Chuan uses the term
gan’ga to assess the intellectual and cultural encounters between China and the West. In Xi’s text,

it is such encounters that have the potential to embarrass Chinese intellectuals and artists, which is

the idea that one also finds reflected in certain of his metapoetic texts such as analysed in this
paper.

Der Lyriker Xi Chuan, geboren 1963, veröffentlichte in den 1980er Jahren, noch
als Student der englischen Literaturwissenschaft an der Beijing Daxue, erste

Gedichte, und gilt seit den späten achtziger Jahren als eine der wichtigsten
Stimmen der chinesischen Lyrik. Er äussert sich aber auch zu gesellschaftlich
relevanten Themen, schreibt Essays und nimmt an internationalen Poesie- und
anderen Veranstaltungen teil, so dass er auch in Europa und den USA einer der

bekanntesten zeitgenössischen Dichter Chinas ist.
In der Poesie wurden in den 90ern heftige Diskussionen über die

Unterschiede der Intellektuellen-Lyrik und der “Volks-Lyrik” geführt, wobei sich Xi
als Meinungsmacher und eindeutiger Vertreter der Intellektuellen-Seite positioniert

und geäussert hat. Diese Debatte ist deshalb von besonderer Bedeutung,
weil in ihr viele der wichtigen Themen und Schwierigkeiten der Lyrik während
der 1990er Jahren angesprochen und diskutiert wurden.1

Ebenfalls seit den 90ern äussert sich Xi in lyrischen Texten wie auch in
Metatexten vermehrt über gan’ga.2 Das Thema ist jedoch schon länger implizit

1 Vgl. dazu u.a. Jinri Xianfeng 12 2002) oder FU, 2007.
2 Diese Beobachtung beschränkt sich nicht nur auf Xi Chuans Werk, sondern kann ausgebrei¬

tet werden auf literarische Werke aus allen Gattungen, insbesondere Lyrik und poetologische

Texte, und auch auf künstlerische Genres wie die Malerei und kunstkritische Texte.



356 BARBARA JENNI

in seinem Werk vorhanden, wie in meiner Dissertation aufzuzeigen sein wird. In
einem Gespräch mit dem Dichterkollegen Jian Ning von 1987 bemerkte dieser,
dass in Xis Werk eine Auseinandersetzung mit gan’ga fehle, worauf Xi antwortete,

in seinem Leben spiele gan’ga durchaus eine Rolle. Später hat er sich dann

in Gedichten und Essays explizit zu gan’ga geäussert.3

Die Bedeutung von gan’ga kann im Deutschen mit zwei Bedeutungsfeldern
wiedergegeben werden; das eine ist “Verlegenheit”, “Peinlichkeit”, das andere

“Dilemma” oder “schwierige Situation”. Gan’ga wird im Chinesischen als
Adjektiv und als Substantiv verwendet.

Die Bedeutung von Xis Auseinandersetzungen mit gan’ga zeigt sich erst

nach genauem Studium der literarischen und künstlerischen Diskurse der neunziger

Jahre, denn gan’ga wird in allen diesen Kreisen genannt und beschreiben.

In der Zeitschrift Jinri xianfeng, Heutige Avantgarde, einer regelmässig erscheinenden

Publikation zu Lyrik und Kunst, taucht der Begriff 1994 in zwei voneinander

unabhängigen Artikeln auf: Jiang Yuanlun, der Herausgeber von Heutige
Avantgarde, nennt den “Anschein von Rückständigkeit” als einen Grund für die

Verlegenheit der Avantgarde und sagt, dass ein Interesse an Trends in der
marktorientierten Gesellschaft und den Medien vorherrsche und die Avantgarde

in eine enge Gasse gezwängt habe.4 Hao Fang, ein Musikwissenschaftler, spricht
von der schwierigen Situation der Musik. Claire Huot fasst die verschiedenen

Meinungen so zusammen, dass die Avantgarde der Populärkultur und der
Konsumgesellschaft gegenüber gan’ga empfinde. Einer der Gründe dafür sei, dass

die Avantgarde sich nicht ausweiten, sondern allerhöchstens ihren Platz behalten

könne.5

Diese Erscheinung ist es auch, die in meiner Dissertation disziplinenübergreifend untersucht
werden soll. Xi Chuan ist dabei mein Ausgangspunkt, weil er sich wiederholt zu gan’ga
geäussert hat, und weil er als Professor für Literatur- und Kulturgeschichte an der Akademie
für bildende Künste in Beijing an einer Schnittstelle zwischen Literatur und Kunst tätig ist.

3 XI, 2006a:274.
4 JIANG, 1994:24.
5 HUOT, 1999:206.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372



GAN’GA ALS SCHLÜSSELBEGRIFF IN XI CHUANS WERK 357

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

Der Begriff gan’ga

Meines Erachtens handelt es sich beim beobachteten Phänomen, dass gan’ga in
unterschiedlichen Diskursen kursiert, um die “Reise” eines Begriffs. “Reisende

Begriffe” nennt die niederländische Literatur- und Kunstwissenschafterin Mieke
Bal Begriffe, mit denen in der Wissenschaft gearbeitet wird, die aus den Theorien,

aus denen sie ursprünglich stammen, heraustreten und in andere Gebiete
oder historische Kontexte reisen und so auch neue Bedeutung erhalten. Als
Beispiel sei hier der Begriff des “Blicks” genannt, der in den visual studies oft
verwendet wird, und von dem sie aufzeigt, dass er aus der Optik, aus der er
ursprünglich stammt, herausgetreten ist und zum Beispiel in Lacans Psychoanalyse

mit neuer Bedeutung verwendet wurde.6

Im vorliegenden Fall handelt es sich nicht darum, dass ein Begriff aus

einem wissenschaftlichen Feld in einem anderen angewendet wird. Hier geht es

um einen umgangssprachlichen Ausdruck, der durch die Verwendung in den

verschiedenen künstlerischen und intellektuellen Diskursen mit Bedeutung
aufgeladen und zu einem Schlüssel-Begriff wird. Die Bezeichnung Begriff für
gan’ga verwende ich gemäss Bals Definition von Begriffen, die lautet, dass

Begriffe, im Gegensatz zu Wörtern, nicht nur beschreibend, sondern auch programmatisch

und normativ seien.7 Weiter definiert Bal Begriffe über die
grundlegende Möglichkeit, die in ihrer Entdeckung liege, dass also ein guter
Begriff ein wissenschaftliches Feld begründen könne.8

Wenn ich das Wort “Begriff” verwende, denke ich auch an die allgemein
sprachwissenschaftliche Definition, dass Begriffe durch Abstraktion gewonnene

gedankliche Konzepte seien, durch die Gegenstände oder Sachverhalte aufgrund
bestimmter Eigenschaften und/oder Beziehungen klassifiziert werden.9 Die
Tatsache, dass in Xis Werk gan’ga schon lange unterschwellig vorhanden war und
die explizite und präzise Benennung des beschriebenen und gefühlten Zustand
zeigen meines Erachtens, dass es sich hier um eine Begriffsfindung handelt,
nicht einfach um eine Wortfindung. Wie die oben genannten Beispiele zeigen,

ist diese Begriffsfindung ein interdisziplinäres Phänomen, das in grossem Aus-

6 BAL, 2002:35–40.
7 Das ist meines Erachtens z.B. in literaturtheoretischen Texten Chinas der Fall, die mit

“gan’ga als ästhetisches Phänomen” PANG, 1994) oder “gan’ga der Kultur” LI, 1986) betitelt

sind.
8 BAL, 2002:33.
9 Vgl. zum Beispiel BUSSMANN, 1990:128. Weitere Klärungen über die Verwendung von

“Begriff” sollen in meiner Dissertation stattfinden.



358 BARBARA JENNI

mass mit dem gesellschaftlichen Wandel der 90er zusammenhängt und soll als

solches und in diesem Kontext untersucht werden.

Exkurs: Mieke Bals Kulturanalyse

Wie bereits erwähnt, scheint mir Bals Definition von Begriff und vor allem ihre
Auffassung von reisenden Begriffen für die Analyse von gan’ga sehr geeignet
zu sein. Dies sind jedoch nur Teilaspekte ihrer Auseinandersetzung mit Methoden

und Theorien der Kulturwissenschaften, die sie neu auszurichten versucht.

Der folgende Exkurs zur Balschen Kulturanalyse dient vor allem dazu, die
Möglichkeiten und Grenzen dieser Methodik für mein Projekt aufzuzeigen, um zu

begründen, warum ich einige Aspekte ihrer Analysemethode übernehme, für
andere Fragestellungen jedoch andere theoretische Lösungen suche.

Bal hat sich vor allem mit dem Standardwerk über Narratologie, Narratology,

erschienen 1985 und in einer zweiten, erweiterten Auflage 1997, einen

Namen gemacht, sich aber in den letzten Jahren vermehrt den visual studies
zugewandt. Zwei ihrer Bücher sind für meine Arbeit von besonderem Interesse:

Kulturanalyse, eine Zusammenstellung wichtiger Aufsätze, und Travelling
Concepts in the Humanities.10

Bal nennt ihren Ansatz Kulturanalyse, um vom Begriff der Kulturwissenschaften

abzukommen, denn diese haben in ihren Augen in drei Punkten versagt:

1) sie haben es nicht geschafft, eine eigene Methodologie zu entwickeln
2) sie haben die Kluft zwischen les anciens und les modernes nicht überwunden und damit

eine binäre Struktur gefestigt

3) sie haben den Universitäten ein Mittel zur Zusammenlegung und Abschaffung von
Fachbereichen in die Hand gegeben11

Als methodisches Vorgehen der Kulturanalyse schlägt Bal einerseits die
Bindung an theoretische Perspektiven oder Begriffe vor, andererseits textnahe Lektüre

bzw. close reading und detaillierte, präzise Analysen von kulturellen
Objekten aller Art. Der Akt der Kulturanalyse besteht also darin, die verschiedenen

Ebenen im kulturellen Objekt sowie in der Untersuchung zu differenzieren
und reflexiv aufeinander zu beziehen. Bal vollführt dieses Vorgehen in ihren

10 BAL, 2002 und BAL, 2006.
11 BAL, 2002:6–8.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372



GAN’GA ALS SCHLÜSSELBEGRIFF IN XI CHUANS WERK 359

Büchern und entwickelt in einzelnen Fallstudien unter anderem das theoretische

Konzept der reisenden Begriffe.
Bals Werk hat viel Zuspruch aber auch viel Kritik erhalten. Die positiven

Bewertungen heben vor allem folgende Punkte hervor: die Genauigkeit der
Reflexion sowie ihre umfassende Materialkenntnis in den Fallstudien, aus denen

die meisten ihrer Publikationen bestehen. Die Klarheit und Präzision ihrer
Analysen wird immer als eine Stärke der Autorin verstanden. Ausserdem wird oft
betont, dass es sich bei ihren Büchern um Herausforderungen handle, die mit
grossem Gewinn zu lesen seien und zum Nachdenken über die eigene Praxis
anregen.12

Die wichtigsten drei Kritikpunkte an Bal sind die folgenden:

1) ein Mangel an Respekt der Theorie gegenüber. Mit Bals Methode werde die Theorie
verwässert, da die Begriffe in praktischer Anwendung verwendet, aber der Hintergrund, aus

dem sie stammen, ignoriert werde.13

2) sie forciere das Unakademische allzu sehr.14

3) Bal wird vorgeworfen, sie propagiere einen egalitären Kulturbegriff, halte sich aber selbst

nicht daran, wenn sie ihre Beispiele zur überwältigenden Mehrheit aus der Hochkultur
nimmt;15 in dieselbe Richtung geht der Vorwurf, sie scheue sich vor Urteilen aus Angst,
einen

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

elitären Kulturbegriff zu restituieren.16

Der Vorwurf an Bal, sie habe zu wenig Respekt vor der Theorie ist meines
Erachtens nicht zu rechtfertigen. Es geht ihr nicht nur um das Katalogisieren und
Beschreiben von kulturellen Objekten, sondern auch um die begriffliche und
philosophische Reflexion, und sie betreibt diese an denjenigen Orten, an denen
es ihr im Kontext der Fallstudien sinnvoll und machbar erscheint.

Ein in meinen Augen eher berechtigter Vorwurf hingegen ist derjenige des

forciert Unakademischen. Trotz aller Forderungen nach einer selbst-reflexiven
und verständlichen Wissenschaft scheint mir ihre Ausbreitung persönlicher
Erlebnisse und von Familiengeschichten in vielen Fällen nicht notwendig, da mir
die Bedeutung dieser Ereignisse für die gewählte Theorie nicht klar wird. Die
Person Bals, besonders ihre Ausbildung, wird aber da wichtig, wo sich zeigt,
dass man die Kulturanalyse nicht verallgemeinern kann, weil die Methodik, de-

12 Vgl. NELL, 2004:ohne S. und MIESZKOWSKI, 2003:ohne S.
13 MCQUILLAN, 2005:10.
14 DATH, 2002:42.
15 MCQUILLAN, 2005:10.
16 DATH, 2002:42.



360 BARBARA JENNI

rer sich Bal bedient, sehr von ihrer eigenen Bildungsbiographie abhängt. Die
reine Originalität an sich ist ihr auf keinen Fall vorzuwerfen, sondern spricht
meines Erachtens sehr für ihre Kulturanalyse.

Die wichtigsten Erkenntnisse aus der Lektüre Bals für meine eigene Arbeit
sind zum einen, dass Interdisziplinarität nur dann funktionieren kann, wenn Begriffe

präzise gehandhabt und untersucht werden. Andererseits scheint mir ihre
Ansicht von Kultur als Geschehen, als Prozess und Werden für die Untersuchung

zeitgenössischer chinesischer kultureller Phänomene sehr fruchtbar zu

sein. Ein weiterer Grund dafür, sich bei der Analyse chinesischer Kultur mit
Bals Ansätzen zu beschäftigen, sind die Übersetzungen ihrer Werke ins Chinesische.

Der Sprachwissenschafter Tan Junqiang hat beide Editionen von Narratology

sowie weitere Texte Bals ins Chinesische übersetzt, und auch die Rezeption
anderer Texte von Bal findet in China statt.17 Westliche Theorien, mit denen

sich auch Wissenschafter in China kritisch auseinandersetzen, sollten bevorzugt
für die Analyse chinesischer Werke verwendet werden, da unter diesen
Voraussetzungen ein gleichberechtigter wissenschaftlicher Austausch stattfinden kann.

Die Verlegenheit im Werk von Xi Chuan

Xis Beschäftigung mit gan’ga reicht zurück bis in die 1980er Jahre, weshalb ich
auch von einem Phänomen der 1990er spreche, obwohl die zitierten Werken
beinahe alle aus den 2000er Jahren stammen. Er wendet gan’ga auf verschiedene

Aspekte seines Lebens an und spricht von gan’ga der Intellektuellen, der Literatur,

der Kultur und seines persönlichen Lebens.18

Mit Ausnahme der Verwendung des Begriffs gan’ga im persönlichen
Leben sind alle diese Verwendungen des Begriffs wissenschaftlich von grossem

Interesse, da sie auf eine präzise Art und Weise Erscheinungen fassen, die auch

von Vertretern der betreffenden Felder beschrieben werden.

Xi Chuans Langgedicht Tagebuch eines Auszugs von 2004 soll nun als

Fallbeispiel einem close reading auf den Begriff gan’ga hin unterzogen werden,
um einen der Aspekte der Beschäftigung Xis mit diesem Begriff aufzuzeigen.

Der Titel dieses Prosagedichts weist auf die literarische Form des

Tagebuchs hin, jedoch sind die einzelnen Abschnitte nicht wie in einem Tagebuch

17 Vgl. Artikel in den chinesischsprachigen Zeitschriften Forschung über nationale Kunst

!å£8N -è0J ; Die Vormachtstellung der Kunst 8N !"“ ; Weltkunst ê+5b
18 XI, 2006b:263–64.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372



GAN’GA ALS SCHLÜSSELBEGRIFF IN XI CHUANS WERK 361

üblich datiert, und sie scheinen nicht chronologisch geordnet, sondern nach
Massgabe der zurückgelegten Distanz. Das lyrische Ich scheint sich von
Abschnitt zu Abschnitt weiter von zuhause zu entfernen. Es bleibt unklar, ob es sich
um eine einzige Reise handelt, die der Protagonist unternimmt, oder ob er
zwischendurch

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

heimkehrt und dann von neuem aufbricht.
In den ersten beiden Abschnitten sieht sich der Protagonist jeweils anderen

Lebewesen gegenüber einmal Schmetterlingen und einmal Schafen), der dritte
Paragraph thematisiert die moderne Geschichte Chinas unter dem Regime von
Mao Zedong, und im vierten Absatz befindet sich das lyrische Ich in einer fremden,

wohl ausländischen Stadt, findet aber nirgends Einlass. Der fünfte und letzte

Abschnitt des Gedichts ist mit gan’ga übertitelt:

Verlegenheit

Auf einer riesigen Terrasse eine Menge essender Menschen. Ich verhalte mich angemessen,

meine Ausdrucksweise passt zu der Architektur des 18. Jahrhunderts und zu dem Geschirr,
das eine lange Geschichte hat. Aber ich sollte nicht übermütig sein, ich sollte nicht so darauf

erpicht sein, meine wahre Meinung zu dieser Welt mitzuteilen. Die Rache ist gekommen.

Ein Stück Wassermelone verschluckt sich in meine Luftröhre.19 Ich kann mein Husten nicht
kontrollieren, mir bleibt nur, den Esstisch zu verlassen. Ein Stück Wassermelone, das in
meine Luftröhre gerutscht ist, zwingt mir die verdiente Erniedrigung auf, weil ich zu
wahrhaftig gehustet habe. Sie schauen mich an, bemitleiden meine Verlegenheit, und dann

führen sie ihr unaufrichtiges Gespräch über die Welt fort.20 Sie sind sogar noch kultivierter
als ich, bevor ich angefangen habe laut zu husten.21

Dieser Abschnitt thematisiert den Austausch, der zwischen dem Westen und
China stattfindet. Der Protagonist nimmt an einem noblen Essen teil und
verschluckt sich an einem Stück Wassermelone. Die Wassermelone ist aufgrund der

wörtlichen Bedeutung “westliches Gurkengewächs” für xigua als Sinnbild für
den Westen aufzufassen. Während es von seinen Tischnachbarn, wahrscheinlich
zu einem grossen Teil “Ausländer”, nicht Chinesen, Ignoranz und Mitleid
erfährt, fühlt sich das lyrische Ich wahrhaftiger als diese. Wenn wir “sie” aufgrund
der Wassermelone als Vertreter des Westens identifizieren und das lyrische Ich
als Vertreter Chinas, dann erhalten wir folgendes Verhältnis zwischen diesen

19 Die wörtliche Formulierung, ?S*° E¯å,X!è1u ist auch im Chinesischen sehr ungewöhn¬

lich. Xi macht hier das Objekt des Verschluckens zum Agens des Satzes.
20 Der zweitletzte Satz kann im Chinesischen doppeldeutig verstanden werden, nämlich so¬

wohl als “unaufrichtiges Gespräch über die Welt” als auch als “Gespräch über die
unaufrichtige Welt”. Ich habe mich für die erste Variante entschieden, weil der Gegensatz
zwischen unaufrichtig und wahrhaftig auf der Ebene der Personen lokalisiert ist.

21 XI, 2006b:103–4.



362 BARBARA JENNI

beiden Mächten: Der Westen bemitleidet China und ist unaufrichtig, während
China wahrhaftig ist, in eine peinliche Situation gerät, durch diese erniedrigt
wird und dadurch seinen Vorsprung an Kultiviertheit einbüsst. Die Frage nach

dem Auslöser der Peinlichkeit erhält allein durch die Syntax des Satzes eine

besondere Bedeutung: Xi formuliert den Satz so, dass die Wassermelone als

Agens funktioniert und in die Luftröhre eindringt, was im Chinesischen als
ungewohnt wahrgenommen wird. Dies weist dem Westen die aktive Rolle des

“Schuldigen” zu und China die passive Rolle des “Opfers”, wobei auch diese

Kategorien ausgehebelt werden, wenn man bedenkt, dass der Protagonist die
Wassermelone ja freiwillig schluckt, dies aber wiederum ohne die Erwartung,
dass die Melone ein Eigenleben entwickeln könnte. Dieser Abschnitt kann also

als Versuch gewertet werden, eine Weltsicht aufzuzeigen, in der Gut und Böse

nicht einfach zugeteilt werden können, sondern genau diese Kategorisierungen

in Frage zu stellen. Als ein solcher Versuch lässt sich Xis Umgang mit gan’ga
im allgemeinen lesen, wobei die Verlegenheit dann als Zwischenraum fungiert,
in dem neue Lösungsansätze angedacht und neue Begriffe entwickelt werden
können.22

Das lyrische Ich verweilt in diesem Paragraphen mit grosser Wahrscheinlichkeit,

jedoch nicht mit Bestimmtheit, im Ausland, worauf die Erwähnung
eines Gebäudes aus dem 18. Jahrhundert hinweist. So alte Gebäude existieren in
China nur noch in Ausnahmefällen. Auch wenn der Zeitpunkt in der Geschichte,
an dem dieser Prozess stattfindet, nicht aufgezeigt wird und wir deshalb die
geschilderten Vorgänge nicht unmittelbar mit historischen Ereignissen gleichsetzen
können, kann unter anderem wegen der Hinweisen im dritten Paragraphen des

Gedichts davon ausgegangen werden, dass Xi die Gegenwart meint. Gleichzeitig
wird natürlich der Verlauf der Beziehungen zwischen China und dem Westen
seit den Opiumkriegen in den 1840er Jahren evoziert.

Die Frage nach der Wahrhaftigkeit stellt sich für Xi auch in anderen Gedichten

im Zusammenhang mit gan’ga wie auch im Kontext der westlich-chinesischen

Beziehungen. So philosophiert er im Langgedicht Zielloses Denken in Manhattan

von 2003 über die Wahrhaftigkeit von Beijing im Vergleich zu Manhattan
und über das Verhältnis zwischen “wahrem” und “falschem” China in der
ästhetischen Repräsentation:

22 Genau mit diesem Aspekt der Verlegenheit im Verhältnis zwischen dem Westen und China
haben sich auch viele bildende Künstler auseinandergesetzt, vgl. Qiu Zhijies CD-
ROMInstallation Der Westen von 2000 und andere Werke.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372



GAN’GA ALS SCHLÜSSELBEGRIFF IN XI CHUANS WERK 363

Die Tropfen, die auf deinen Kopf fallen, sind nur ein Tausendstel oder Zehntausendstel des

Regens über Manhattan. Der Wind von Manhattan weht durch einen Spalt zwischen zwei
Wolkenkratzern, verdünnt sich zu einer Klinge und rasiert deinen Bart weg. Aber um ein

“wahres China” zu produzieren musst du ein “falsches China” produzieren, oder anders

gesagt, du musst dir einen falschen Bart ankleben.23

Dieses Prosagedicht ist Zhang Xudong gewidmet, einem Literaturwissenschafter
aus China, der in den USA studiert hat und seither dort lehrt. Das lyrische Du in
diesem Werk ist ein Chinese, der sich in Manhattan bewegt, und aus dem Kontext

der Widmung sowie des gesamten Gedichts schliesse ich, dass es, wie

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

Zhang und Xi, ein Intellektueller ist.
Chinesische Intellektuelle und China als Staat sind nicht mehr, was sie vor

dem Kontakt mit dem Westen, für den Manhattan hier als Sinnbild gelesen werden

darf, waren. Der Einfluss der westlichen Theorien hat den chinesischen
Intellektuellen den Bart abrasiert, aber um wahrhaftig und glaubwürdig zu
erscheinen, müssen die Intellektuellen sich wieder einen ankleben. Von aussen

sehen sie dann immer noch wahrhaftig aus, aber sie sind es nicht mehr. Mit dem
Bart setzen sie sich auch eine falsche Identität auf, um den Vorstellungen zu
entsprechen, die sich der Westen von ihnen macht. Die bärtigen, langhaarigen
Chinesen, deren Bild im Gedicht immer wieder hervorgerufen wird, sind seit
dem frühen 20. Jahrhundert eine Seltenheit, dennoch scheint diese Phantasie in
den Köpfen vieler Leute aus dem Westen immer noch zu existieren, und die
Angleichung an die Vorstellungen scheint eine der wenigen Möglichkeiten der

chinesischen Intellektuellen zu sein, von westlichen Intellektuellen akzeptiert zu
werden, was diese wiederum verlegen macht.

Die Beschäftigung mit dem Spiel um Schein und Sein erweitert Xi auf die
chinesische Hauptstadt Beijing, die er Manhattan entgegensetzt:

Das Geheimnis von Beijing ist: auch wenn es keine Stadtmauer mehr gibt, keine Kamele,

keine Schafe, keinen Pferdedung, keine Poster und Slogans, es ist immer noch Beijing. Beijing

hat den Deckel abgerissen und das Abreissen bedeckt. Je mehr abgerissen wird, desto

weniger Hindernisse gibt es, und je mehr gebaut wird, desto weniger Ähnlichkeit gib es.

Aber ein falsches Beijing ist immer noch ein authentisches Beijing, es ist halt einfach nicht
Manhattan.24

23 XI, 2006b:84–88.
24 XI, 2006b:86.



364 BARBARA JENNI

Je mehr Gebäude und ganze Stadtteile Beijings abgerissen und in zeitgenössischem

Stil wieder aufgebaut werden, desto mehr verfälscht sich das Stadtbild.
Dennoch ist die Stadt, wie die Chinesen mit falschem Bart es sind, authentisch,

weil Beijing nicht anders kann als Beijing zu sein. Der äussere Schein trügt, aber

die Frage und Suche nach Authentizität lässt Intellektuelle und andere, die sich

damit auseinandersetzen, verlegen zurück, weil hier wiederum die Kategorien
aufgelöst werden.

Auch ausserhalb der Lyrik sieht sich Xi mit denselben Themen konfrontiert. In
einem Text über Urbanisierung, Kunst, Architektur und Kultur von Beijing
kommt Xi zu einem anderen Schluss über Beijing:

Der Baustil in Peking ist bereits immer mehr zum Mischmasch geworden. Sie [sic die
Stadt Beijing] versammelt seit alters her bestehende Visualisierungen von China und von

Westlern gegenüber China, und was noch wichtiger ist, von Chinesen gegenüber Westlern.

Der Professor der New Yorker Universität Zhang Xudong sagt: Wie die Chinesen die Welt
visualisieren, drückt Peking gerade im Bau vielfältiger Hochhäuser aus. Seit einem
Jahrhundert sind Chinesen begierig nach Modernisierung. Jetzt endlich will man dies in
kunterbunten, aber wiederum sehr ambitionierten Hochhäusern realisieren. Deshalb ist Peking

Peking und doch wieder nicht. Was ist es denn dann, wenn es nicht Peking ist? Die Antwort
lautet: Es ist die ganze Welt.25

Beijing ist nicht Manhattan, es ist die ganze Welt. In diesem Sinne ist wohl auch

Manhattan die ganze Welt. Selbstverständlich evoziert Xi hier den Begriff der
Globalisierung, die dazu geführt hat, dass die Hochhäuser in Beijing auch die

Wolkenkratzer aus Zielloses Denken in Manhattan sein könnten, es aber nicht
sind. Er weist darauf hin, dass selbst Beijing, die chinesische Hauptstadt, schon

immer, und nicht erst seit der Modernisierung Chinas, westlichen Einflüssen
ausgesetzt war und diese teilweise übernommen hat. Die Visualisierungen, die in
der Realität umgesetzt werden, sind nicht mehr örtlich gebunden.

Auffassungen über die Verlegenheit der Lyrik

Die Lyrik oder Literatur allgemein betreffend hat sich Xi dergestalt geäussert,

dass er sich verlegen fühle, weil die chinesische Gesellschaft Lesen und Schreiben

nicht mehr wertschätze.26 Dadurch verliert der Status des Schriftstellers oder

25 XI, 2006a:180. Der Text liegt auf Deutsch vor, deswegen die Inkohärenz mit der Umschrift
des Ortsnamens Beijing.

26 XI, 2006b:263.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372



GAN’GA ALS SCHLÜSSELBEGRIFF IN XI CHUANS WERK 365

Dichters von dem Ansehen, das ihm in China seit jeher entgegengebracht worden

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

war.

Zhang Qinghua hat in seinem Aufsatz Die drei grossen Widersprüche der Lyrikszene

der 1990er Jahre ähnlich über diese Problematik geschrieben. Er zählt
drei Gründe auf, welche die Lyrik in die auch von ihm konstatierte Verlegenheit
führen: Entfernung von der realen Sprachumgebung, Selbstgespräche der Lyrikszene

und Sprachlosigkeit gegenüber der Realität.27 In den erst und letzt genannten

Einschätzungen von einer wachsenden Distanz zwischen Dichtung und
Realität oder dem Dichter und dem Leser als Gründe für die Verlegenheit der

Dichter stimmt er mit Xi überein. Die Selbstgespräche der Lyrikszene scheinen

mir Ausdruck des Dilemmas zu sein, sich selbst marginalisieren zu wollen und
von der Gesellschaft aus mangelndem Interesse marginalisiert zu werden, was

dazu führt, dass keine Gesprächspartner ausser dem kleinen eingeschworenen
Kreis übrig bleiben.

Auffassungen über die Verlegenheit der Kultur

Dasselbe Dilemma der teils gewollten, teils ungewollten Marginalisierung erlebten

auch die bildenden Künstler in den 90er Jahren. Britta Erickson hat es wie
folgt beschrieben:

Although the situation has been improving rapidly, for many years China’s avant-garde

artists were doubly marginal: the art of China has been considered marginal by the international

art community centered in the West, and the artists themselves were marginalized in
their own country, a situation that has given many of them a heightened appreciation of the

nuances of their tenuous acceptance.28

Das “erhöhte Verständnis für die Nuancen der angreifbaren Akzeptiertheit” liesse

sich in anderen Worten als Verlegenheit ausdrücken, und auch viele Künstler
haben diese in ihren Werken der 90ern thematisiert.29

Auch Xi verwendet in seinen Äusserungen zum Verhältnis von China und dem
Westen den Begriff gan’ga im Zusammenhang mit der Kultur. In einem Statement,

das den Titel trägt Was ich am stärksten fühle ist Verlegenheit, schreibt er:

27 ZHANG, 1999:72–75.
28 ERICKSON, 2005:8.
29 Vgl. z.B. Jia Difeis “Embarrassment Series” an der er seit 1992 arbeitet.



366 BARBARA JENNI

Ich muss mich [in der heutigen Zeit] der ganzen Welt stellen, und wenn ich mich der ganzen

Welt stelle, muss ich den Faktor Westen bedenken. Anders gesagt: Der Faktor Westen ist

für mich nicht etwas, das nicht existiert, er existiert. Ich kann den Faktor der afrikanischen

Kultur vernachlässigen, aber ich muss den Faktor der westlichen Kultur bedenken. Anders
gesagt kann ich als moderner Mensch unmöglich keine Beziehung zu dem ganzen, was man

westliche Kultur nennt, haben, auch wenn ich dazu nicht besonders gewillt bin. Ich hoffe
immer noch, ich werde selbst den Dingen auf die Spur kommen. Aber du stellst fest, dass

die akademischen Vokabularien in aller Munde aus dem Westen kommen. Ich sage nicht,
der Westen sei nicht gut. Ich finde viele Dinge im Westen sehr gut. Die haben wir nicht. In
der Zeit der zeitgenössischen Literatur musst du zumindest die westlichen Strömungen
unseres Jahrhunderts kennen, Surrealismus, Futurismus, Suprematismus etc. Und diese Dinge
sind alle nicht von uns, das ist eine Verlegenheit der chinesischen Künstler.30

Die chinesischen Intellektuellen und Künstler empfinden dem Westen gegenüber

also unter anderem einen Mangel, weil keine der wichtigen Strömungen in der
zeitgenössischen globalen Kultur ursprünglich aus China stammen. Diese
Defizienz bezeichnet Xi Chuan mit dem Begriff gan’ga. Die zeitgenössischen
Strömungen, von denen er spricht, werden seit den 1980er Jahren in China
aufgenommen und verarbeitet. Man holte in wenigen Jahren in China nach, was

im Westen seit der Moderne entstanden war. Die Frage nach dem Verhältnis des

Westens zu China und nach den erwähnten Theorien hat, vor allem zu Beginn
der 1990er Jahre, heftige Debatten ausgelöst, an denen Xi Chuan zwar nicht
teilgenommen hat, zu denen er sich aber in den erwähnten Texten indirekt
äussert. Daher lohnt es sich, einen genaueren Blick auf diese Debatten zu werfen.

1995 wurde in Dalian eine Konferenz zum Thema Cultural Studies: China and

the West abgehalten, an der wichtige Geisteswissenschafter aus China, den USA
und Europa teilgenommen haben. Neun der Beiträge wurden 1997 veröffentlicht,

und aus ihrer Zusammenfassung lässt sich ein guter Überblick über Inhalt,
Definition und Status der Kulturwissenschaften in China gewinnen.31

Die chinesischen Wissenschafter, die an der Tagung teilnahmen, beschäftigten

sich vor allem mit den drei Konzepten Postmodernismus, Poststrukturalismus
und Postkolonialismus, wobei klare Grenzziehungen zwischen den verwendeten

Begriffen Postmodernismus und Poststrukturalismus nicht möglich sind. Bei den

von den chinesischen Forschern erwähnten westlichen Theoretikern handelt es

30 XI, 2006b:263.
31 Weitere Artikel, unter anderem von Wang Ning und Wang Hui, die sich ebenfalls mit dieser

Frage beschäftigen, vervollständigen diese Untersuchung; vgl. WANG, 2001 und WANG,

1998.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372



GAN’GA ALS SCHLÜSSELBEGRIFF IN XI CHUANS WERK 367

sich vor allem Jean-François Lyotard, Fredric Jameson und Edward Said, was

zeigt, dass chinesische Wissenschafter wenig Gewicht auf die Anfänge der
westlichen cultural studies, die titelgebend für die Konferenz waren, und deren “
Initianten” Raymond Williams oder Stuart Hall legen.

Ein wichtiges Thema, das während dieser Konferenz von mehreren Referenten
angesprochen wurde, ist das Verhältnis chinesischer Intellektueller zu westlichen
Theorien. Wie Wang Fengzhen feststellt, haben die chinesischen Intellektuellen
seit der Moderne drei verschiedene Zugänge zu westlichem Gedankengut vertreten:

man hat ihm widerstanden, man hat vom Westen gelernt, oder man hat
versucht, einen Kompromiss zwischen dem Westen und China zu finden. Nach der

euphorischen Übersetzung, Rezeption und Anwendung westlicher Theorien in
den 1980ern hat sich in den 1990er Jahren ein kritischer Blick auf westliches
Gedankengut entwickelt.32

Michelle Yeh betont einen weiteren wichtigen Aspekt des Umgangs chinesischer
Intellektuellen mit westlichen Theorien: Sie haben diese nicht nur gelesen,
sondern auch durch den direkten Kontakt mit westlichen Gelehrten sich angeeignet.

33 Sie kommt zum Schluss, dass “by the 1990s, Western theory has come to
occupy a uniquely privileged position in Chinese intellectual circles.”34 Sie ruft
dazu auf, westliche Theorie nicht mehr als solche zu bezeichnen, da sie von vielen

Gelehrten mit nicht rein westlichem Hintergrund gemacht werde, und sie will
die Frage stellen, inwiefern westliche Theorie auf die chinesischen Zwecke
angewendet

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

werden kann.35

Yeh hat sich ebenfalls mit der Debatte auseinandergesetzt, die sich um
1995 entwickelte. Sie weist darauf hin, dass sich die kulturelle Bedeutung von
westlichen Theorien ändert, wenn sie in China eingeführt werden, und diese
neuen Bedeutungen können sich nicht nur unterscheiden, sondern vollkommen
gegensätzlich sein.36

Wie Yeh darlegt, versuchen viele der chinesischen Intellektuellen eine
Selbst-Legitimation Chinas, indem sie dessen Einzigartigkeit aufzeigen und
argumentieren, dass westliche Sinologen oder im Ausland lebende, aber in China

erzogene Sinologen China nie in der Vollständigkeit verstehen können, wie

32 WANG, 1997:48.
33 YEH, 2000:255.
34 YEH, 2000:256.
35 YEH, 2000:256–257.
36 YEH, 2000:260.



368 BARBARA JENNI

sie dies tun. In dieser Selbst-Legitimation steckt auch viel Unsicherheit der
chinesischen Intellektuellen den westlichen Theorien gegenüber.37 Die Globalisierung

der westlichen Theorien erhitzt diese Diskussionen noch und verstärkt das

Bedürfnis, “Chineseness” zu entwickeln. Doch der Westen bleibt der wichtigste
Referenzpunkt für die Selbst-Positionierung Chinas. Yeh ist der Überzeugung,
dass der Grund, warum die chinesischen Intellektuellen, die sich im Westen
eingerichtet haben, die stärkste Kritik erfahren, eine Krise der kulturellen Identität

der Chinesen ist. Diese “Identitätskrise” begann mit den ersten Kontakten der
Chinesen mit dem Westen in der zweiten Hälfte des 19. Jh., weil die Chinesen
den westlichen Kräften unterlegen waren. Yeh beschreibt die Situation der
heutigen chinesischen Intellektuellen wie folgt:

The dilemma that Chinese intellectuals face is this: If to import Western learning enables

China to catch up with the West, borrowing it also makes China one step behind. Thus, as

China learns from the West, it is necessary at the same time to emphasize the Chineseness

of the undertaking, whether in terms of origin (…) or result (…).”38

Yeh beschäftigt sich also in einer wissenschaftlichen Weise mit denselben
Problematiken, die in Xis Gedichten auf poetische Weise dargelegt werden und

kommt dabei zu ähnlichen Schlüssen: Wenn chinesische Gelehrte nur die westlichen

Theorien übernehmen, bleiben sie hinter dem Westen zurück oder verlieren
ihren Vorsprung an Kultiviertheit, wie es Xi in Tagebuch eines Auszugs
ausgedrückt hat.

Wie Yeh weiter ausführt, kann diese “Chineseness” niemals rein sein, denn

wenn China vom Westen lernt, dann bleibt der Einfluss des Westens in China
vorhanden.39 Dies entspricht der Problematik, die Xi mit den Begriffen “Authentizität”

und “Unaufrichtigkeit” in Tagebuch eines Auszugs und vor allem in
Zielloses Denken in Manhattan benennt. Die im Gedicht beschriebenen Chinesen,

die den westlichen Vorstellungen von Chinesen entsprechen sollen und sich

daher falsche Bärte ankleben müssen, innerlich aber trotzdem moderne, vom
Westen geprägte Chinesen sind, sind eine Allegorie auf genau diese Thematik.

Ebenfalls wie Xi, der die Kategorien China und der Westen durch
Unbestimmtheit überwindet, warnt Yeh davor, die Dichotomie “China” und “der

Westen” allzu stark zu verinnerlichen. Sie schlägt vor, besser die Rahmenbedingungen

zu ändern, in denen man von chinesischen Verhältnissen der 1990er

37 YEH, 2000:265.
38 YEH, 2000:267.
39 YEH, 2000:267.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372



GAN’GA ALS SCHLÜSSELBEGRIFF IN XI CHUANS WERK 369

spricht. Das bedeutet in ihren Augen zum Beispiel, Hong Kong und Taiwan
nicht zu vernachlässigen.40

Henry Zhaos Beitrag zu der Konferenz in Dalian thematisiert einen anderen

Aspekt des Verhältnisses zwischen dem Westen und China, den wir ebenfalls bei
Xi schon gesehen haben: Er hält fest, dass sich chinesische Intellektuelle unter
dem Druck fühlen, die Anforderungen der westlichen Post-Studien zu erfüllen,
um ihre „Schuld” abzutragen. Mit “Schuld” meint er, dass das Wissen chinesischer

Intellektueller vor allem aus westlichem Wissen besteht. Als einzigen
Ausweg für die Intellektuellen sieht er deren eigene Marginalisierung.41 Während

in Tagebuch eines Auszugs die Schuldfrage durch die syntaktische Umdrehung

als offene, ungeklärte Frage formuliert wird, spricht Zhao in seinem

Aufsatz von einer Schuld, die sich die chinesischen Intellektuellen selbst aufladen.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

Schluss

Wie die vorgenommene Untersuchung einiger von Xis Werken zeigt, beschäftigt
er sich mit Themen, die in den 1990er Jahren in diversen künstlerischen Disziplinen

behandelt wurden und über die auch in der Wissenschaft debattiert wurde.
Dies klassifiziert Xi als Intellektuellen, der sich zu aktuellen gesellschaftlichen
Themen in seinem eigenen Medium, der Dichtung, äussert.

Mit der Verwendung von gan’ga als ästhetischem und theoretischem Schlüsselbegriff

in seinen poetischen und metapoetischen Texten reiht sich Xi in eine
Reihe von Auseinandersetzungen mit gesellschaftlichen Realitäten ein und findet

eine präzise Bezeichnung und Klassifizierung für Entwicklungen und
Situationen, denen die Intellektuellen und Künstler lange Zeit wortlos gegenüberstanden.

Die Analyse von Xi Chuans Werken gemäss Bals Kulturanalyse, in der das

Objekt sprechen gelassen wird und präzise Lektüre der Einstieg in die Analyse
ist, gibt uns ein Begriffsinstrumentarium an die Hand, das es in der weiteren
Untersuchung von gan’ga als Erscheinung in Kunst und Literatur zu verwenden
gilt: Reisen, Grenzen, postkoloniale Welt, Globalisierung etc. Diese Begriffe
weisen auf die postmodernen Theorien hin, die seit den frühen 1980er Jahren in

40 YEH, 2000:271.
41 ZHAO, 1997:36.



370 BARBARA JENNI

China in unglaublichem Ausmass und Geschwindigkeit rezipiert und angepasst

wurden, und die zum Status der Verlegenheit dem Westen gegenüber beitrugen.
Diese Feststellung zeigt umso deutlicher, wie wichtig die kritische und selbstkritische

Auseinandersetzung mit und die Verortung verwendeter Theorieansätze in
der Untersuchung literarischer und künstlerischer Werke ist.

Literaturliste

BAL, Mieke
2006 Kulturanalyse. Frankfurt: Suhrkamp.
2002 Travelling Concepts in the Humanities. A Rough Guide. Toronto:

University of Toronto Press.

BUSSMANN, Hadumod
1990 Lexikon der Sprachwissenschaft. Stuttgart: Kröner.
DATH, Dietmar
2002 “Schlafmittel Salamitaktik. Mieke Bals rasantes Weltbild der Instant

Begriffsklauberei.” Frankfurter Allgemeine Zeitung. 14.10.2002. 42.

ERICKSON, Britta
2005 On the Edge: Contemporary Chinese Artists Encounter the West.

Hong Kong: Timezone 8.
FEWSMITH, Joseph

2001 China Since Tiananmen. The Politics of Transition. Cambridge: Cam¬

bridge University Press.

HUOT, Claire
1999 “Here, There, Anywhere. Networking by Young Chinese Writers To¬

day.” Hockx, Michel Hg.). The Literary Field of Twentieth-Century
China:198–215.

LI, Hangyu
1986 “Verlegenheit der Kultur.” Literaturkritik. 2. ["A6† 1986.

“[ê,X ” É[:A˜AŽÊ 1986H1`óÄ50–54.]
LIU, Xiang
2002 “Lyrik zu Zeiten der Verlegenheit – Über die Position und die Bedeu¬

tung der von Liebesgedichten in der Struktur der zeitgenössischen

Lyrik.” Lyrik-Untersuchungen, 1–2. [ì5¨ 2002. Ê·,Xf™A« —AŽü Ñ'·A« f™A«,X ! ã A«v2ö
1 2Ee ]

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372



GAN’GA ALS SCHLÜSSELBEGRIFF IN XI CHUANS WERK 371

MCQUILLAN, Martin
2005 “Introduction.” The Year’s Work in Critical and Cultural Theory. Vol.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372

13 1):1–15.
MIESZKOWSIK, Sylvia
2003 “‘Wandernde Begriffe’ – Interdisziplinäre Methodologie à la Mieke

Bal.” Kurzrezension. http://iasl.uni-muenchen.de/, zuletzt eingesehen

am 10.09.07.
NELL, Werner
2004 “Eine Kulturanalyse in vielen Facetten.” Kurzrezension.

http://iasl.uni-muenchen.de/, zuletzt eingesehen am 10.09.07.
VAN CREVEL, Maghiel
2005 “Desecrations? The Poetics of Han Dong and Yu Jian.” Parts One and

Two. Studies on Asia.
WANG, Fengzhen
1997 “Third-World Writers in the Era of Postmodernism.” New Literary

History 28.1:45–55.
WANG, Hui
1998 “Contemporary Chinese Thought and the Question of Modernity.”

Social Text. 55:9–44.
WANG, Ning
2001 “Confronting Globalization: Cultural Studies versus Comparative

Literature Studies?” Neohelicon. XXVII/1:55–66.

XI, Chuan
2006a “Peking: Letzter Aberglaube.” Gregor Jansen Hg.). Totalstadt. Bei¬

jing Case. Köln: Walther König:176–187.

2006b Schattierungen. Beijing: Chinesische Friedenspresse. [?S± 2006.
#Å# Ñ GÎ(/]

YEH, Michelle
2000 “International Theory and the Transnational Critic: China in the Age

of Multiculturalism.” Rey Chow ed.). Modern Chinese Literary and
Cultural Studies in the Age of Theory: Reimagining a Field. Durham
and London: Duke University Press:251–280.

ZHANG, Qinghua
1999 “Die drei grossen Widersprüche der Lyrikszene der 90er.” Lyrik-

Untersuchungen. 3. [ô#Ù" 1999. 90H·A«/,XÝû-¯,Ò A«v2ö

3 ó ]



372 BARBARA JENNI

ZHAO, Henry H.Y
1997 “Post-Isms and Chinese New Conservatism.” New Literary History.

28.1:31–44.

AS/EA LXII•1•2008, S. 355–372


	Gan’ga als ästhetischer und theoretischer Schlüsselbegriff in Xi Chuans Werk seit den 1990er Jahren

