
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 1

Artikel: Tendenzen der Westwahrnehmung bei iranischen Intellektuellen

Autor: Gösken, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TENDENZEN DER WESTWAHRNEHMUNG
BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

Urs Gösken, Zürich

Abstract

The historic situation of the challenge posed to Muslims by Western power and culture was more

or less the same for Iran as for many Muslim territories outside it. All the more striking is it to find
that important trends among Iranian intellectuals to perceive Western culture differ markedly from
important trends to view the West outside Iran. Significant tendencies to perceive the West among

Iranian intellectuals appear grounded in philosophy, while the perception of the West among large

strands of the so-called salafiyyah movement seems to be based on theology. This may come as a

surprise at first sight since the most systematic effort in Iran to question the epistemological
foundations of Western civilization was undertaken by religious scholars on the basis of Mulla Sadra’s

philosophy of the primacy of Being, rejecting many fundamentals of Western intellectual history
as idealistic. This is why they see in their own intellectual tradition, culminating in Mulla Sadra’s

philosophy, a superior intellectual alternative to Western teachings. This critique of the West by
religious scholars influenced the perception of the West among the intellectual community in Iran
at large. It may help explain the remarkable impact of Heidegger’s philosophy and his critique of
modern civilization on the critique of Western civilization by many important Iranian intellectuals.

Die historische Situation, in deren Zusammenhang sich die Muslime durch
nicht-islamische, abendländische Macht und Kultur in ihren eigenen Gebieten
herausgefordert sahen und die ihnen die Auseinandersetzung mit dem Westen im
praktischen und theoretischen Bereich unabdingbar erscheinen liess, war im Iran
mehr oder weniger dieselbe wie in vielen anderen betroffenen islamischen
Gebieten auch. Um so mehr fällt auf, dass viele der bedeutenden Richtungen der

Auseinandersetzung mit dem Westen im Iran Grundzüge aufweisen, die sich von
denen vieler bedeutender Tendenzen der Auseinandersetzung mit dem Westen in
vielen islamischen Gebieten ausserhalb des Iran erheblich unterscheiden.

So stellen etwa die Denker einiger der bedeutendsten Strömungen der
sogenannten Salafiyyah1 oder islamischen Reformbewegung im Umkreis und in
der Nachfolge von Afghânî2 und Abduh3 die Kriterien des Westens für seinen

1 Über Geschichte des Ausdrucks und der mit ihm bezeichneten Bewegung vgl. ausser dem

Artikel in EI ESPOSITO, 1995, vol. 3:463a)ff.
2 Über Leben und Werk Afghânîs vgl. ausser Artikel in EI ESPOSITO, 1995, vol. 1:23b)ff.
3 Über Leben und Werk Abduhs vgl. ausser Artikel in EI ESPOSITO, 1995, vol. 1:11a)ff.



324 URS GÖSKEN

Anspruch, dass seine Kultur ein unbestreitbares und universales Vorbild für
zivilisatorische Entwicklung sei, zum Teil gar nicht grundsätzlich in Frage.4 Was

diese Denker eher in Frage stellen, ist nur die mit diesem Anspruch gewöhnlich
einhergehende Behauptung, dass nur die westliche Kultur ihrem Wesen nach

fähig sei, eine in ihrem Sinne unbestreitbar vorbildliche zivilisatorische
Entwicklung zu verwirklichen:5 Ein richtig verstandener und praktizierter Islam,
wie er zur Zeit der frommen Altvorderen al-salaf al-sâlih6) historische

Wirklichkeit gewesen sei,7 sei seinem Wesen nach genauso wie die westliche
Kultur, ja, noch viel besser, in der Lage, die Kriterien für eine vorbildliche
Zivilisation zu erfüllen, wenn die muslimische Gemeinde sich nur wieder auf
dessen wahre Prinzipien besinne.8 Die Tatsache, dass Macht und Kultur des

Abendlandes die muslimische Gemeinde in ihren eigenen Gebieten

herausfordern, gilt für die Reformdenker denn auch weder als ein Beweis für die
westlicherseits unterstellte theoretische und praktische Unzulänglichkeit des

Islam an sich, sondern vielmehr als Zeichen dafür, dass sich die Muslime von
dem Vorbild der islamischen Urgemeinde abgekehrt hätten,9 noch als Beweis für
die Überlegenheit nicht-religiöser theoretischer und praktischer Systeme wie
etwa des westlichen Säkularismus gegenüber religiösen Systemen, sondern

vielmehr als Zeichen für die Unvollkommenheit des Christentums als einer
nicht-islamischen Religion gegenüber der Religion des Islam: Eben weil sich die

christliche Religion in ihrer Unvollkommenheit schliesslich auch als

untaugliches zivilisatorisches Modell erwiesen habe, sei den Menschen des

Abendlandes gar nichts mehr anderes übrig geblieben, als ihre Religion aus dem

zivilisatorischen Prozess auszuscheiden.10

4 Vgl. etwa die Anerkennung der Leistungen des Westens durch Abduh, erwähnt bei NAGEL,

1991:34, 35: “Die ideologischen Bestandteile des Denkens Abduhs [...] wurden eigentlich
nie in Frage gestellt.” Ausserdem ESPOSITO, 1995, vol. 3:403b)f., vol. 4:467b): “[Modern
Islamic movements], while accepting modernity, […] believed in the self-sufficiency of Islam

[…]”.
5 NAGEL, 1991:13, 17 sowie überhaupt seine Darstellung von Abduhs Auseinandersetzung

mit Hanotaux und Afghânîs Gegenrede gegen Renan.

6 Daher der Name “salafiyyah”.
7 Über das historisch verstandene Vorbild der frommen Altvorderen bei den Salafisten vgl.

NAGEL, 1991: passim.

8 Vgl. NAGEL, 1991:13, 17, 19, sowie die Auslegung der westlichen Fortschrittsidee im Lich¬

te des Islam durch Abduh DERS.:20f., 29, 45.
9 NAGEL, 1991:14, über Abduhs Motive.
10 NAGEL, 1991:23.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 325

Mit dem Islam – “richtig” verstanden freilich – sind dagegen für viele
Reformdenker solche Kriterien im praktischen Bereich wie Rechtstaatlichkeit,
Demokratie und teilweise auch die Gleichberechtigung der Frau, auf die der

zivilisatorische Vorbildlichkeitsanspruch des Westens gründet, problemlos
vereinbar, indem sie etwa Begriffe aus den islamischen Quellen wie Gerechtigkeit
mit Rechtstaat und Gleichstellung der Frau11 sowie Beratung und Konsens mit
Demokratie12 gleichsetzen. Und auch theoretische und praktische Leistungen der

Einzelwissenschaften wie Atomphysik, Genetik oder “moderne” Medizin, auf
die sich der Westen ebenfalls als Kriterien bei der Begründung seines zivilisatorischen

Überlegenheitsanspruchs beruft, fänden sich im Koran bereits
vorweggenommen,

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

wenn man ihn nur richtig deute.13

Auch dort, wo salafistische Reformdenker Erscheinungen des Westens
kritisieren, geht es ihnen darum, deren Unvereinbarkeit mit den wesentlichen
Prinzipien des “wahren” Islam nachzuweisen. Dies bedeutet jedoch kein
Zugeständnis ihrerseits an die westliche Islamkritik, der Islam sei seinem Wesen

nach nicht zur Verwirklichung einer vorbildlichen Zivilisation fähig. Vielmehr
betrachten solche Salafisten ihrerseits die kritisierten Erscheinungen als nicht
wesentlich für die Verwirklichung einer vorbildlichen zivilisatorischen Entwicklung

oder sehen im “wahren” Islam Alternativen angelegt, die den kritisierten
Erscheinungen überlegen seien.14 Auch Kritik von Salafisten an geistigen
Grundlagen der westlichen Kultur und ihrer Einzelwissenschaften, zu denen für
sie etwa materialistische Philosophie zählt15, läuft auf den Nachweis der
Unvereinbarkeit der betreffenden Lehren mit dem Islam hinaus.16 Zwar mögen die
Salafisten in ihrer Widerlegung solcher philosophischer Lehren selbst philosophische

Argumentationsweisen zu Hilfe nehmen, Wahrheitskriterium in ihrem
Urteil über philosophische Lehren aber ist für sie letztlich nicht deren Stichhaltigkeit

bzw. Haltlosigkeit nach philosophischen Massstäben, sondern einzig die
Übereinstimmung bzw. Nichtübereinstimmung ihrer Aussagen mit der religiösen

11 Vgl. etwa die Schriften des Reformers Qâsim Amîn, z.B. “Tahrîr al-mar’ah”.
12 NAGEL, 1991:13, über das Denken Khayr al-Dîns; 42, über Kawâkibî sowie DERS.:43; aus¬

serdem ESPOSITO, 1995, vol. 1:197b); vol. 3:403, 411a); vol. 4:466b).

13 Vgl. NAGEL, 1991:46, über Bannâ’s “wissenschaftliche” Koranauslegung; ESPOSITO, 1995,

vol. 3:120a), 404a), 411a); siehe auch die Kritik von ABÛ ZAYD, 1997:114ff.
14 NAGEL, 1991:19, über Abduhs Gegenrede gegen Hanotaux, 37, über die Ideen Tu aymahs.

15 Z.B. AFGHÂNÎ, 1968.

16 Über die theologische Grundlegung von Abduhs Denken vgl. NAGEL, 1991:17ff.; über die

theologische Ausrichtung von Afghânîs “Widerlegung der Materialisten” siehe DERS.:29.



326 URS GÖSKEN

Offenbarung.17 Damit ist die Kritik der Salafiyyah an den philosophischen
Grundlagen des Westens selbst nicht philosophisch, sondern theologisch, und
ebenso die geistige Grundlage ihrer Westwahrnehmung.

Dass die Salafiyyah den philosophischen Grundlagen der westlichen Kultur
nicht ihrerseits auf der Grundlage der Philosophie begegnet, mag wiederum
damit zusammenhängen, dass die Philosophie selbst aus den geistigen Traditionen,
auf die sich die Salafiyyah hauptsächlich beruft, ausgeschieden wurde: Diese
sind massgeblich geprägt durch das Wirken und Denken des Theologen und

Rechtsgelehrten Ibn Taymiyyah18, der in seiner Kritik an der Logik, der Grundlage

der Philosophie19, nachzuweisen suchte, dass die Philosophie mit ihren
eigenen Lehren keinen Beweis dafür erbringen kann, dass diese sich auf die

Wirklichkeit beziehen und damit erkenntnishaltige Aussagen machen können.20

Somit erklärt Ibn Taymiyyah die Philosophie als solche gewissermassen zu einer
erkenntnistheoretisch bloss idealistischen21 Disziplin. In dieser Hinsicht steht

dieser Gelehrte Ghazâlî nahe, der in seiner Kritik an den Philosophen22 – Ghazâlî

hatte wie Ibn Taymiyyah vor allem die islamischen Peripatetiker im Blick –

ebenfalls aufzuzeigen suchte, dass diese, wo sie sich mit ihren Aussagen nicht
überhaupt ausserhalb des Islam stellten,23 mit den Mitteln ihrer eigenen Disziplin
nicht in der Lage seien, die Richtigkeit ihrer Lehren zu beweisen:24 Philosophie
kann daher auch für Ghazâlî keinen erkenntnistheoretisch realistischen
Erkenntnisanspruch für sich geltend machen – dies kann für Ghazâlî wie für Ibn
Taymiyyah einzig die Offenbarung bzw. die Theologie.

Gegenüber den erwähnten Richtungen der Westwahrnehmung unter der
islamischen Gemeinde ausserhalb des Iran lassen sich unter iranischen Intellektuellen25

wichtige Tendenzen der Westwahrnehmung ausmachen, die sowohl im
Grunde genommen philosophisch, und nicht theologisch, hinterlegt sind als auch

17 Über diese Unterscheidung siehe NAGEL, 1991:3f., insbesondere sein Zitat aus Ibn Khaldûn.
18 Über dessen Person und Werk vgl. ausser Artikel in EI ESPOSITO, 1995, vol. 2:165a)ff.;

NAGEL, 1991:9ff.
19 “Al-radd alà al-mantiqiyyîn”, vgl. WATT, 1962:80,159ff.
20 DERS.

21 Über die Bedeutung des Begriffs siehe HÜGLI/LÜBCKE, 2005:183a)ff., sowie TABÂTABÂ’Î,

1381, Bd. I:58ff. Kommentar MOTAHHARÎ.

22 Vgl. NAGEL, 1991:3.
23 Diese Punkte sind erwähnt NAGEL, 1991:3.

24 Ebda.

25 Über die Definition des Begriffs “Intellektueller” im Zusammenhang mit der jüngeren

iranischen Geistesgeschichte siehe BOROUJERDI, 1996:20ff.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 327

den zivilisatorischen Vorbildlichkeitsanspruch des Westens grundsätzlich
hinterfragen.

Besonders der letztere Teil dieser Aussage scheint nun freilich aufs erste in
krassem Widerspruch mit der Tatsache zu stehen, dass die offizielle Wahrnehmung

des Westens während der Pahlavi-Zeit, die auch der am Beispiel Atatürks
orientierten Reformpolitik der Pahlavi-Herrscher zugrunde lag, den Westen sehr

wohl als ein unbestreitbares Vorbild für zivilisatorische Entwicklung anerkannte.

Auch die staatliche bzw. staatskonforme Westwahrnehmung unter den Pahlavis
bestritt einzig den Anspruch des Westens, nur seine Kultur sei ihrem Wesen

nach zur Verwirklichung einer unbestreitbar vorbildlichen zivilisatorischen
Entwicklung fähig: Eine Rückbesinnung auf das Persertum im Sinne des iranischen
Nationalismus, der Staatsgrundlage der Pahlavi-Monarchie, 26 wie es zur Zeit der

vorislamischen Perserreiche, besonders des achämenidischen, historische
Wirklichkeit gewesen sei, sei seinem Wesen nach genauso wie die westliche Kultur in
der Lage, die Kriterien für eine vorbildliche Zivilisation zu erfüllen. Dass sie

bisher nicht erfüllt worden waren, wurde in der offiziellen Geschichtsdeutung
der Pahlavi-Zeit mit historischen Rückschlägen wie der Islamisierung oder
jedenfalls gewissen Folgen derselben oder den Zerstörungen durch die Mongoleneinfälle

im 13. Jahrhundert erklärt.27

Dieser offiziellen Westwahrnehmung der Pahlavi-Ära gelang es aber nicht,
wichtige Personen und Gruppen im Iran zu überzeugen.28 Ja, unter anderem eben

deshalb, weil sie zu wenig überzeugte, kamen im Iran Tendenzen in der
Westwahrnehmung auf, die im Unterschied zur damals offiziellen den zivilisatorischen

Vorbildlichkeitsanspruch des Westens in Frage stellen.
Eine dieser alternativen Tendenzen der Westwahrnehmung stellt der dialektische

Materialismus29 dar. Für die dialektischen Materialisten ist der Kapitalismus

und Imperialismus des Westens der Grund, weshalb sie ihn weder als
Vorbild für zivilisatorische Entwicklung schlechthin noch für die zivilisatorische
Entwicklung, die sie für ihr eigenes Land vorsehen, anerkennen. Andererseits:
wenn auch die praktischen Folgen aus der Philosophie der dialektischen
Materialisten nicht im Westen, sondern im damaligen Ostblock gezogen worden waren

– jedenfalls nach Darstellung der Ostblockstaaten –, so gehörte ihre

26 DERS.:30.
27 Vgl. etwa PÂZÛKÎ, in: LAMBTON, Ann K.S., 1967:95.

28 Vgl. BOROUJERDI, 1996:30.

29 Über den Einfluss des dialektischen Materialismus vgl. TABÂTABÂ’Î, 1381, Bd. I:28ff.;
BOROUJERDI, 1996:34ff.,118f. Kurzfassungen seiner Lehre bei TABÂTABÂ’Î, 1381, Bd.

I:51f., Bd. IV:71ff.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



328 URS GÖSKEN

Philosophie selbst doch zur westlichen Geistesgeschichte.30 Im theoretischen

Bereich, so liesse sich argumentieren, gestehen daher auch die dialektischen
Materialisten – jedenfalls implizit – dem Westen Vorbildlichkeit zu.

Im Gegensatz zur offiziellen Westwahrnehmung der Pahlavi-Ära, die den

Vorbildlichkeitsanspruch des Westens sowohl im theoretischen als auch im
praktischen Bereich anerkannte, wie auch derjenigen der dialektischen Materialisten,

die diesen im theoretischen Bereich zugestehen, stellten nun religiöse
Gelehrte unter den iranischen Intellektuellen31 wie Muhammad Husayn
Tabâtabâ’î32 und Murtazà Mutahharî33 in ihrer Westwahrnehmung die Grundlagen
des Vorbildlichkeitsanspruches des Westens im theoretischen wie im praktischen
Bereich selbst in ihrer Gültigkeit prinzipiell in Frage. Für diese Intellektuellen
lagen sowohl die Kriterien für Vorbildlichkeit im theoretischen und praktischen
Bereich selbst als auch die Voraussetzungen, diese zu erfüllen, in den Grundlagen

der eigenen geistesgeschichtlichen Tradition. Und als eigene
geistesgeschichtliche Tradition – oder genauer vielleicht: als deren Vollendung – galt
ihnen die philosophische Lehre des Mullâ Sadrâ34 von der Eigentlichkeit des

Seins35. Diese Philosophie vertritt einen ontologischen Monismus36, nach dem

das Sein die Wirklichkeit des Seienden im Sinne seiner Ursache und zugleich
seines Zieles ist,37 auf das jedes Seiende bei der Vervollkommnung seines Seins

in substantieller Bewegung38 gerichtet ist – insofern ist die Philosophie der
Eigentlichkeit des Seins finalistisch –, sowie einen in Ontologie gegründeten er-

30 TABÂTABÂ’Î, 1381:ebda.

31 Über die Bezeichnung von Religionsgelehrten als Intellektuelle vgl. BOROUJERDI,

1996:20ff., 85ff.
32 Zu Leben und Werk siehe ESPOSITO, 1995, vol. 4: 161a)ff.; TÂLEBZÂDEH, 1385: 112ff.
33 Zu Leben und Werk siehe ESPOSITO, 1995, vol. 3:213a) ff.; TÂLEBZÂDEH, 1385:128.

34 Dies eine der im Iran geläufigen Ehrenbezeichnungen für Muhammad Ibrâhîm al-Qawâmî

al-Shîrâzî 1571–1640), ausserdem bekannt unter Sadr al-Dîn al-Shîrâzî oder kürzer Âkhûnd
oder Sadr al-Muta’allihîn; biographische Darstellungen bei NASR, 1996:271ff.;
TÂLEBZÂDEH, 1385:93ff.

35 Dies die Übersetzung von “asâlat al-wujûd”, andernorts auch in der Übersetzung “reality of
being”, “principality of being” oder “primordiality of being” zu finden; Darstellungen dieser

Lehre bei KAMAL, 2006; NASR, 1996:271ff.; RUDOLPH, 2004:101ff.; TABÂTABÂ’Î, 1381, Bd.

III; TÂLEBZÂDEH, 1385:100ff.
36 KAMÂL, 2006:57.

37 Vgl. etwa KAMAL, 2006:58: “This [...] ground of all beings [...] at the same time […] deter¬

mines their destination.” oder auch ders.:75: “[…] evolution [according to Mulla Sadra] fulfils

a predetermined plan of Being.”
38 Übersetzung von “harakah jawhariyyah”; Darstellungen derselben bei KAMAL, 2006:64 ff.;

NASR, 1996:283ff.; RUDOLPH, 2004:103f.; TÂLEBZÂDEH, 1385:106ff.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 329

kenntnistheoretischen Realismus im Sinne der Vereinigung des Erkennenden
und des Erkannten.39 Die Lehre von der Eigentlichkeit des Seins hatte sich seit
dem 19. Jahrhundert unter den iranischen Religionsgelehrten als philosophische
Richtung durchgesetzt,40 und sie ist nun auch für Tabâtabâ’î und Mutahharî der

philosophische Massstab, an dem sie in dem Werk “Die Prinzipien der Philosophie

und die Methode des Realismus”41 die geistigen Grundlagen der westlichen
Kultur auf ihre intellektuelle – und das heisst in diesem Fall: philosophische –
Qualität hin untersuchen. Allgemein bekannt als eine Widerlegung des dialektischen

Materialismus,42 geht “Die Prinzipien der Philosophie und die Methode
des Realismus” besonders in dem mitlaufenden Kommentar, den Mutahharî dem

Werk auf Ersuchen Tabâtabâ’îs beigab,43 auch alle anderen philosophischen
Systeme des Westens kritisch durch, die in der Betrachtung der Autoren diese

seine geistigen Grundlagen ausmachen oder jedenfalls massgeblich geprägt
haben.44

Was den dialektischen Materialismus betrifft, so bedarf es wenig
philosophischer und religionswissenschaftlicher Kenntnis, um einzusehen, dass diese

Philosophie angesichts ihres Atheismus mit Glauben und Lehre des Islam unvereinbar

ist. In ihrer Widerlegung des dialektischen Materialismus geht es Tabâtabâ’î

und Mutahharî – anders als etwa dem Salafisten Afghânî in seiner
Widerlegung der Materialisten – nun aber eben nicht darum, die Unvereinbarkeit
dieser Lehre mit der des Islam nachzuweisen. Vielmehr versuchen sie aufzuzeigen,

dass der dialektische Materialismus entgegen seiner eigenen Behauptung
keinen realistischen Erkenntnisanspruch für sich geltend machen kann:45 Denn
wenn Erkenntnis, wie die Materialisten behaupten, ein bloss materieller Vorgang
sei, so kommen ihr auch nur die Eigenschaften der Materie und folglich weder
Allgemeinheit, Konsequenz noch Gültigkeit zu.46 Damit erweist sich der
Materialismus für Tabâtabâ’î und Mutahharî als eine in Wahrheit idealistische Lehre.

39 Vgl. KAMAL, 2006:94: “[...] the possibility of epistemology is grounded on ontology [...]”;

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

NASR, 1996:286ff., 286, Anm. 51.
40 KAMAL, 2006:39ff.; NASR, 1996:292ff.
41 Übersetzung von “Osûl-e falsafeh va ravesh-e re’âlîsm” Text von TABÂTABÂ’Î, Kommentar

von MOTAHHARÎ). Im folgenden wird auf den Text von TABÂTABÂ’Î mit dem Kürzel “T”,
auf den Kommentar von MOTAHHARÎ mit “M” verwiesen.

42 Als solche auch erwähnt bei BOROUJERDI, 1996:88.

43 Die Entstehungsgeschichte des Werks ist erwähnt M, I:20ff., sowie TÂLEBZÂDEH, 1385:115.

44 Dass es in dem Werk nicht nur um die Auseinandersetzung mit dem dialektischen Materia¬

lismus geht, bemerkt auch TÂLEBZÂDEH, 1385:115ff.
45 So z.B. M, 1381, I:69, 85.

46 Vgl. T, 1381, I:76ff.



330 URS GÖSKEN

Zwar – so liesse sich aus philosophischer Sicht einwenden – vertreten beide, der
Materialismus genau wie die Lehre von der Eigentlichkeit des Seins einen
ontologischen Monismus, wobei im Falle der Philosophie der Eigentlichkeit des

Seins das Sein die Wirklichkeit des Seienden ausmacht und im Falle des

Materialismus die Materie; jedoch handelt es sich bei der Lehre von der Eigentlichkeit
des Seins um einen ontologischen Monismus mit einem erkenntnistheoretischen
Realismus und beim Materialismus um einen ontologischen Monismus mit
erkenntnistheoretischem Idealismus. Idealismus wird nun aber von Tabâtabâ’î und

Mutahharî mit Sophismus47 gleichgesetzt.48 Sophismus wiederum setzen sie mit
Skeptizismus49 gleich. Dies nicht etwa, weil sie hinsichtlich der Philosophiegeschichte

zwischen diesen beiden Richtungen nicht unterscheiden würden – im
Gegenteil beschreibt Mutahharî ausführlich die geschichtliche Situation, in der

die beiden auftraten –50, sondern weil, wie Tabâtabâ’î nachzuweisen sucht,51 die
Aussage der Sophisten “Es gibt keine Wirklichkeit” im Grunde auf diejenige der
Skeptiker “Ich habe kein Wissen von der Wirklichkeit” hinausläuft: Denn wenn

ich sage “Es gibt keine Wirklichkeit”, meine ich dies als wahre Aussage. Massstab

für die Wahrheit einer Aussage ist aber die Wirklichkeit. Zu sagen “Es gibt
keine Wirklichkeit” ist also gleichbedeutend wie zu sagen “Es gibt keinen Massstab

für die Wahrheit meiner Aussage ‘Es gibt keine Wirklichkeit’” – ich weiss

also nicht, ob sie wahr ist oder nicht, d.h. ob es die Wirklichkeit gibt oder nicht.
Dies läuft auf die Aussage der Skeptiker “Ich habe kein Wissen von der
Wirklichkeit” hinaus.

Sophismus und Skeptizismus werden als Idealismus von Tabâtabâ’î und

Mutahharî sowohl mit Blick auf die Philosophiegeschichte wie auch auf den

Inhalt ihrer Lehre als Gegenströmungen zur Philosophie bezeichnet und daher

nicht eigentlich als Philosophie anerkannt.52

Als Idealismus bzw. Sophismus gilt Tabâtabâ’î und Mutahharî nun aber

nicht nur der dialektische Materialismus unter den philosophischen Richtungen
des Abendlandes – “philosophisch” nach den abendländischen Definitionen von
Philosophie, wohlgemerkt. Auch beim Empirismus53 bzw. Sensualismus54, als

47 Bei T/M, 1381: “sûfîsm”, “safsateh/safsatah”,“sûfestâ’îgarî”.
48 So etwa T, 1381, I:50.

49 Vgl. T, 1381, I:159.

50 M, 1381, I:56f., 157f., 57, 158f.
51 T, 1381, I:66.

52 So etwa M, 1381, I:57; T, 1381, I:50.

53 Bei T/M, 1381: “ampîrîsm” oder “falsafeh-ye hessî/hissî va tajrebî/tajribî)”.
54 Bei T/M, 1381: “falsafeh-ye hessî/hissî”, ihre Anhänger meist “hessiyyûn/hissiyyûn”.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 331

deren Begründer die beiden Gelehrten Locke55 und Berkeley56 ausführlicher
besprechen, handelt es sich für sie um idealistische Lehren: im Falle von Locke
deshalb, weil dessen Lehre, dass sich all unsere Erkenntnisse über die Aussenwelt

auf Sinneserfahrung stützen,57 keinen Beweis erbringt und auch nicht
erbringen kann, dass es eine Aussenwelt “jenseits” unserer Sinneserfahrung und
unabhängig von dieser gibt;58 im Falle von Berkeley, weil für ihn Sein schlechthin

nichts anderes als Wahrgenommensein bedeutet, er die Existenz einer
erfahrungsunabhängigen Aussenwelt also überhaupt bestreitet.59

Ebenso wie Sensualismus bzw. Empirismus selbst wird von Tabâtabâ’î und
Mutahharî auch deren Weiterentwicklung im Positivismus60 mit dessen

Überzeugung, dass nur Erkenntnis, die aus dem Beschreiben und Ordnen erfahrungsgegebener

Tatsachen hervorgehe, Gültigkeit beanspruchen könne,61 als

idealistisch aufgefasst – und damit gilt für sie auch der Positivismus selbst,
einschliesslich Neopositivismus, als idealistisch bzw. sophistisch genauso wie der

von ihm entwickelte Gedanke des zivilisatorischen Fortschritts.
Auch den Kritizismus Kants, der sich als Versuch auffassen lässt, zwischen

Rationalismus62 und Empirismus zu vermitteln, betrachten Tabâtabâ’î und
Mutahharî als idealistisch,63 weil Kant dem Menschen die Möglichkeit der intellektuellen

Anschauung abspricht.64 Daher sind für Kant auch alle Aussagen, die
sich auf Metaphysisches beziehen, ohne Erkenntniswert.65 Kant erkennt zwar,
dass die Erfahrung nur durch nicht erfahrbare Funktionen des Geistes möglich
ist, beschränkt aber mangels einer letzten Analyse dieser Funktionen deren
objektive Geltung wieder im Sinne des Empirismus auf das Feld der Erfahrung.66

Ausserdem steht die Wirklichkeitsbezogenheit von Erfahrung ausgehend von
Kants Erkenntniskritik deshalb in Frage, weil Kant die Kausalbeziehung als eine
innergeistige Kategorie und nicht als eine Beziehung in der aussergeistigen

55 M, 1381, I:164ff.
56 M, 1381, I:62ff.
57 M, 1381, I:164f.
58 M, 1381, I:165.

59 M, 1381, I:63.

60 Vgl. BRUGGER, 1963:287 (“Sensismus/Sensualismus”); M, 1381, I:41, 42.
61 Vgl. HÜGLI/LÜBCKE, 2005:124b).

62 Dessen Anhänger heissen bei M/T, 1381, gewöhnlich “ aqliyyûn”, als ihr Hauptvertreter gilt

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

Descartes: vgl. M, 1381, I:164.

63 Vgl. M, 1381, I:80.

64 Vgl. M, 1381, I:167ff.; HÜGLI/LÜBCKE, 2005:338a).

65 M, 1381, I:168.

66 Vgl. BRUGGER, 1963:71.



332 URS GÖSKEN

Wirklichkeit auffasst. Dann ist aber auch nicht mehr schlüssig – hier greift
Mutahharî Schopenhauers Einwand auf67 –, wie Kant dennoch behaupten kann, dass

es Dinge in der Aussenwelt gebe, welche Ursache unserer Erfahrung derselben

seien. Kant ist für Mutahharî daher unter die Skeptiker zu zählen.68 Auch dass

Kant mathematische Erkenntnis für sichere Erkenntnis hält, bedeutet nicht, dass

er ihr Erkenntniswert hinsichtlich der aussergeistigen Wirklichkeit zuschreibt.
Denn gewiss ist für Kant mathematische Erkenntnis nur deshalb, weil in der

Mathematik sowohl die Gegenstände als auch das Wahrheitskriterium allein
vom menschlichen Verstand gegeben sind.69 Mutahharî nun weist sowohl die
Kantsche Bestimmung des Erkenntniswertes der Mathematik zurück als auch

Kants Argument für die Gewissheit der mathematischen Erkenntnis.70

Dass Schopenhauer von Tabâtabâ’î und Mutahharî ebenfalls den Idealisten
zugerechnet wird,71 liesse sich schon damit erklären, dass Schopenhauer sich

selbst gewissermassen als Erben Kants verstand72 und noch entschiedener als

Kant die Möglichkeit bestritt, auf dem Weg der Vernunft zu einer begründeten

Metaphysik zu gelangen.73 In dieser Hinsicht und auch angesichts dessen, dass

Schopenhauer Individuation nur in Bezug auf das Objekt der subjektiven
Wahrnehmung, nicht in Bezug auf das Ding an sich anerkennt,74 ist Schopenhauer

nach Mutahharî noch idealistischer als Kant. Er ist für Mutahharî ausserdem

noch idealistischer als Berkeley insofern, als Schopenhauer, indem er Individuation

nur hinsichtlich des Dinges als Objektes der subjektiven Wahrnehmung
gelten lässt, nicht einmal der Existenz der Wahrnehmung und der
Wahrnehmungsfähigkeit Wirklichkeit zuschreibt wie Berkeley.75 Das einzige Prinzip der

Wirklichkeit und Erkenntnis, das Schopenhauer anerkennt, ist der Wille76 und

nicht wie für Mullâ Sadrâ und seine Anhänger das Sein. Der Wille in Schopenhauers

Verständnis im Sinne von “Trieb”77 gehört aber nach der philosophischen
Tradition, in der sowohl Mullâ Sadrâ als auch Mutahharî stehen, zur Triebseele

67 M, 1381, I:171.

68 DERS., I:171f.
69 DERS., I:168.

70 DERS., I:168.

71 Vgl. T, 1381, I:62; M, 1381, I:64ff.
72 Vgl. HÜGLI/LÜBCKE, 2005:564a).

73 DERS.:564b).

74 Ebda.

75 M, 1381, I:64f.
76 Vgl. HÜGLI/LÜBCKE, 2005:565a)ff.; M, 1381, I:65.

77 HÜGLI/LÜBCKE, 2005:565b).

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 333

und nicht zur Vernunftseele. Da nun für Schopenhauer die Welt an sich nicht
geistig und rational ist, kann auch nicht der Geist oder Verstand Mittel der
Erkenntnis sein.78 Da sie ihrem Wesen nach also – jedenfalls vor dem Hintergrund
der philosophischen Tradition, von der Mutahharî ausgeht – gewissermassen

triebseelisch, d.h. sinnlich, ist, ist das Mittel der Wahrheitserkenntnis für den

Menschen die Triebseele, d.h. letztlich die Sinne,79 was wieder auf eine Art
Sensualismus hinausläuft und mit der Erkenntnislehre Mullâ Sadrâs, nach der die
Wirklichkeit nur geistig zu erfassen ist, unvereinbar ist.

Ebenfalls unter den idealistischen Strömungen des Westens erwähnt
Mutahharî den Pragmatismus,80 unter dessen Vertretern er William James nennt.81

Tatsächlich wird nach dem Pragmatismus als einer Art des Relativismus die
Wahrheit nicht am Gegenstand selbst, sondern am Ziel gemessen, das durch die
Erkenntnis erreicht werden soll. Ist eine Erkenntnis dem Ziel förderlich, ist sie
fruchtbar für das Tun (“pragma”: Pragmatismus), so ist sie “wahr”, mag sie mit
der Wirklichkeit übereinstimmen oder nicht.82 Aber auch jede andere Lehre, die
einen relativen Wahrheitsanspruch vertritt, läuft für Mutahharî in gleicher Weise
wie etwa der Materialismus auf Skeptizismus und damit auf Sophismus, d.h.
Idealismus, hinaus: Denn was die Relativisten dazu bringe, die bloss relative
Gültigkeit von Erkenntnis zu behaupten, sei schliesslich wie bei den Skeptikern
die Abweichung zwischen den Wahrnehmungen der einzelnen Individuen.83

Vielleicht lässt sich aus Mutahharîs Beurteilung des Relativismus auch,
wenn nicht zwingend, so doch mit guten Gründen erschliessen, wie sein Urteil
über Nietzsches Philosophie ausfallen müsste. Denn auch Nietzsches Philosophie

lässt sich genau wie der Pragmatismus als Relativismus verstehen. Für
Nietzsche besteht das Ziel, das durch die Erkenntnis erreicht werden soll, in der

Lebensförderung: Die Erkenntnis hat dem Leben zu dienen. Die Frage nach dem

Wahr oder Falsch ist gegenüber der Frage, ob lebensfördernd oder nicht,
unerheblich.84 Nietzsche stellt in seiner Kulturkritik auch Leben und Erleben dem
Sein und Erkennen schroff gegenüber.85 Das Ziel, für das die Erkenntnis, soll sie

“wahr” sein, nach Nietzsche fruchtbar zu sein hat, ist das Leben, und daher ist

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

78 Vgl. DERS.:564b)ff.
79 M, 1381, I:64.

80 M, 1381, I:80.

81 Ebda.

82 Vgl. BRUGGER, 1963:243f. (“Pragmatismus”).

83 M, 1381, I:82f.
84 Vgl. BRUGGER, 1963:176 (“Lebensphilosophie”).

85 Ebda.



334 URS GÖSKEN

seine Philosophie Relativismus im Sinne der Lebensphilosophie86, und weil sie

Relativismus ist, müsste sie von Mutahharî ebenfalls als idealistisch beurteilt
werden.

Viele philosophische Systeme des Westens, die dessen geistige Grundlagen
ausmachen oder massgeblich geprägt haben, erweisen sich in der Kritik
Tabâtabâ’îs und Mutahharîs also als erkenntnistheoretisch idealistisch und sind im
Urteil der beiden Denkern daher eigentlich nicht Philosophie, sondern Sophismus.

87 Dass der Idealismus in den geistigen Grundlagen der aktuellen abendländischen

Kultur schliesslich eine solch massgebliche Bedeutung erlangen konnte,
sieht Mutahharî bereits im Universalienstreit der mittelalterlichen europäischen

Scholastik angelegt, der selbst überhaupt nur deshalb entstanden sei, weil die
Scholastiker nicht zwischen dem Problem der Allgemeinbegriffe und dem der
platonischen Ideen unterschieden hätten.88

Freilich ist Tabâtabâ’î und Mutahharî bekannt, und Mutahharî geht auch

eigens darauf ein, dass im Abendland seit dem 17. Jahrhundert eine nachscholastische,

“moderne” Philosophie entstanden ist, als deren Begründer Descartes

gilt,89 der mit der Methode des systematischen Zweifels die Erkenntnis von der
Gewissheit “Ich denke, also bin ich” her neu zu entwickeln sucht. Tabâtabâ’î
und Mutahharî betrachten Descartes zwar ausdrücklich nicht als Idealisten,90

jedoch ist für Mutahharî das kartesianische Prinzip “Ich denke, also bin ich” als

Grundlage für Erkenntnis philosophisch unzulänglich: Zum einen habe
Descartes auf dem Wege des systematischen Zweifels, der ihn schliesslich zur
Aufstellung des Satzes “Ich denke, also bin ich” geführt habe, unter allen
alternativen Erkenntnisprinzipien auch den Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch

in Zweifel gezogen.91 Die Gültigkeit des Satzes “Ich denke, also bin ich”
setzt aber ihrerseits notwendig die Anerkennung des Satzes vom ausgeschlossenen

Widerspruch voraus. Denn sonst wäre es ja beispielsweise möglich, dass ich
sowohl denke als auch nicht bin oder sowohl denke als auch nicht denke und

bin.92 Der letztere Satz, und nicht der kartesianische, stellt damit das unhintergehbare

Erkenntnisprinzip dar.93 Zum anderen, logisch unabhängig vom vorigen

86 Zum Begriff siehe ebda.

87 Vgl. auch M, 1381, I:31.

88 M, 1381, I:61.
89 M, 1381, I:16f.
90 Vgl. M, 1381, I:80.

91 M, 1381, I:67.
92 Ebda.

93 Ebda.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 335

Einwand, setzt nach Mutahharî die Tatsache, dass ich in der Aussage “ich denke”

die Handlung “denken” mit “ich” verbinde, bereits ihrerseits mein Bewusstsein,

dass ich bin, voraus. Daher kann Descartes’ epistemologischer Grundsatz

“Ich denke, also bin ich”, in dem ja mein Bewusstsein, dass ich bin, eben nicht
die Voraussetzung, sondern die Folge der Aussage “ich denke” ist, für Mutahharî

nicht gelten.94 Vielmehr müsste der Satz bei ihm genau umgekehrt lauten,
nämlich “Ich bin, also denke ich”. Die Erkenntnis gründet nach Mutahharî im
Sein, und dies entspricht genau der Erkenntnislehre Mullâ Sadrâs, in dessen

Nachfolge Mutahharî steht, der zufolge Epistemologie in Ontologie gründet.95

Für Mutahharî besteht also kein philosophischer Grund, die “moderne” Philosophie

dort, wo sie auf Descartes zurückgeht, als eine intellektuell überlegene
Alternative gegenüber der abendländischen Scholastik, von ihm ebenfalls als
philosophisch unzulänglich kritisiert, anzuerkennen – und erst recht nicht
gegenüber der Lehre von der Eigentlichkeit des Seins, die er selber vertritt. Somit
ist in seinem Urteil auch die Qualität aller sich auf Descartes berufenden
theoretischen und praktischen Systeme in Frage gestellt, in denen der Mensch als das

Subjekt von Erkenntnis, ethischer Verantwortung und Entwicklung aufgefasst

wird.96

Tabâtabâ’î und besonders Mutahharî gehen auch auf die Philosophie
Hegels ein.97 Dies zu tun, liegt aus ihrer Sicht auch nahe. Denn, wie Mutahhari
darlegt,98 hätten die Begründer des dialektischen Materialismus nichts anderes

getan, als die materialistische Philosophie des 18. Jahrhunderts mit der dialektischen

Methode Hegels zu verbinden.99 An letzterer hätten die dialektischen
Materialisten entgegen ihrem Anspruch “Hegels System stand auf dem Kopf, da
haben wir es auf die Füsse gestellt”100 in Wirklichkeit nichts geändert.101 Auch
sei es weder vom Inhalt einer materialistischen Lehre her philosophisch
zwingend, diese mit der Dialektik Hegels zu verbinden, noch sei es vom Inhalt von
Hegels Dialektik her philosophisch zwingend, diese mit Materialismus zu
verbinden.102 Tabâtabâ’î und Mutahharî bezeichnen Hegels Philosophie denn auch

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

94 M, 1381, I:122.

95 Vgl. KAMAL, 2006:94.
96 Vgl. BOROUJERDI, 1996:1.

97 Vor allem T/M, 1381, IV:67ff.
98 M, 1381, I:52, IV:71ff.
99 Ebda.

100 M, 1381, IV:72.
101 Ebda.

102 M, 1381, IV:73.



336 URS GÖSKEN

nicht als materialistisch und auch nicht als epistemologisch idealistisch.103 Ihre

Kritik an Hegels Philosophie bezieht sich im Grundsatz vielmehr darauf, dass für
Hegel die “Synthese”104 oder “Vermittlung”105, die “Vereinigung”106, der Gegensätze

Sein (“These”) und Nichtsein (“Antithese”) im Werden (“Synthese”) die

Wirklichkeit begründe.107 Eine solche Vereinigung – “Synthese” – von Gegensätzen

würde gegen das Prinzip vom ausgeschlossenen Widerspruch verstossen,

108 und damit würden sich Hegel und seine Anhänger auch der Begründung

für die Gültigkeit ihrer eigenen Lehre berauben.109 In Wahrheit, so Mutahharî,
handelt es sich bei dem, was Hegel und die “modernen Dialektiker”110 “Synthese”

nennen, aber im Widerspruch zu ihrer eigenen Behauptung gar nicht um eine

Vereinigung von Gegensätzen. Allerdings hätten die modernen Dialektiker diesen

Widerspruch selbst nicht durchschaut oder gar aus unlauteren Motiven
unterschlagen.111 Wie dem auch sei, jedenfalls kann es sich für Mutahharî bei Sein

und Nichtsein nicht um Gegensätze handeln. Hierbei stützt er sich auf ein
Verständnis von “Nichtsein” bzw. “Nichts”112, wie es unter anderem Mullâ Sadrâ

vertritt und das er als “Nichtsein im eigentlichen Sinne” bezeichnet.113 Nichtsein
bedeutet nach diesem eigentlichen Verständnis aber nichts anderes als die
Verneinung des Urteils, dass einem Etwas aussergeistige, d.h. objektive114,
Wirklichkeit zukomme,115 und besagt eben nicht, dass in der aussergeistigen,

objektiven, Wirklichkeit neben allem Seiendem) auch etwas Nichtseiendes
bestehe.116 Dem Nichtsein kommt nach diesem Verständnis also keine objektive

103 Vgl. M, 1381, I:52.

104 Bei T/M, 1381, gewöhnlich entweder “santez” oder “ejtemâ /ijtimâ ”
105 Dies einer der gebräuchlichen Ausdrücke bei Hegel selbst: vgl. HÜGLI/LÜBCKE, 2005:649b)

(“Vermittlung”).
106 Bei T/M, 1381, gewöhnlich “ejtemâ /ijtimâ ” oder “ettehâd/ittihâd”.
107 M, 1381, IV:77 Zitat aus Paul Foulquier)f.
108 Über die Unhintergehbarkeit dieses Prinzips vgl. M, 1381, I:142f., II:120ff.
109 Vgl. M, 1381, I:143.

110 Übersetzung von “diyâlektîsiyan-hâ-ye jadîd”, Anhänger der “diyâlektîk-e jadîd”, als deren

erster Hegel gilt: vgl. M, 1381, IV:68ff.
111 M, 1381, IV:77.

112 Übersetzung von “ adam” oder “nîstî”.
113 Vgl. M, 1381, IV:78f.; Übersetzung von “ adam be e tebâr i tibâr)-e aslî/haqîqî”.
114 Die geläufigen Ausdrücke dafür in den Originaltexten lauten “ aynî/ eynî”, “nafs al¬

amrî/nafs ol-amrî”, “khârijî/khârejî”, “wâqi î/vâqe î”; etwa M, 1381, IV:78ff.
115 M, 1381, IV:78f.
116 Ebda.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 337

Wirklichkeit – und dies bedeutet nach Mullâ Sadrâs Lehre: objektive Existenz117

– zu: Es handelt sich um ein blosses Gedankending118, ein Konzept, dem nach

der Erkenntnislehre Mullâ Sadrâs nur subjektive Wirklichkeit bzw. subjektive
Existenz119 zukommt.120 Weil Nichtsein im Unterschied zum Sein also keinen
objektiven Wirklichkeits- bzw. Seinsstatus hat, d.h. nicht objektiv existiert, kann
es nach Mutahharî auch nicht als Gegensatz – “Antithese” – zum Sein – der

“These” – existieren, mit welch letzterem es sich dann zum Werden – der “
Synthese” – im Sinne der modernen Dialektiker als Begründung der Wirklichkeit
vereinigen könnte.121 Die Begründung der Philosophie Hegels und seiner
Anhänger ist aus der Sicht Mutahharîs daher philosophisch ungültig. Der Fehler der

modernen Dialektiker besteht aus dieser Sicht darin, dass sie das, was Mutahharî
als Nichtsein im eigentlichen Sinne bezeichnet, und Nichtsein im uneigentlichen
Sinne122 miteinander gleichgesetzt hätten. Bei Nichtsein im uneigentlichen Sinne

handelt es sich nach Mutahharî um die Übertragung des subjektiven Konzepts

“Nichtsein” auf die objektive Wirklichkeit.123 Indem wir etwas Subjektives für
genau gleich und im gleichen Sinne wirklich halten wie das Objektive, vertreten

wir aber, so liesse sich vom Standpunkt der Philosophiebetrachtung bemerken,

eine Entgegensetzung, einen Dualismus, von Subjekt und Objekt. Dasselbe tun

wir gemäss der Philosophie von der Eigentlichkeit des Seins ja auch, wenn wir
Essenz, die nach dieser Lehre in Wahrheit ein blosses Konzept und damit
subjektiv ist, wie Existenz für objektiv halten.124 In der Philosophie, die Tabâtabâ’î
und Mutahharî vertreten, geht es nun aber eben darum, eine solche Entgegensetzung

als nichtig zu erweisen. Dies ist freilich auch der Anspruch Hegels, besonders

in Auseinandersetzung mit Kants Kritizismus, an dem er eben diese

Entgegensetzung bemängelt.125 Ausgehend von der bei Tabâtabâ’î und Mutahharî

vertretenen Lehre, wird die Philosophie Hegels im Unterschied zu derjenigen
Mullâ Sadrâs diesem Anspruch aber nicht gerecht – im Gegenteil: Anstatt die

117 Übersetzung von “wujûd aynî” (“(objekt-)identische Existenz”): vgl. NASR, 1996:287.
118 Über den Begriff siehe auch BRUGGER, 1963:99.

119 Übersetzung von “wujûd dhihnî” (“(inner-)geistige Existenz”): vgl. NASR, 1996:287. Neben

“dhihnî/zehnî” findet sich auch der Ausdruck “i tibârî/e tebârî” (“betrachtungsabhängig”).

120 M, 1381, IV:80.
121 M, 1381, IV:81.
122 Übersetzung von “ adam-e majâzî”, wobei “majâzî” den Gegensatz zu “haqîqî” darstellt.

123 M, 1381, IV:80.
124 Vgl. KAMAL, 2006:8; TÂLEBZÂDEH, 1385:100ff.
125 Vgl. HÜGLI/LÜBCKE, 2005:260b)f.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



338 URS GÖSKEN

Entgegensetzung von Subjekt und Objekt aufzuheben, begründet sie vielmehr
eine solche.

Auch die von Bergson vertretene Richtung der Lebensphilosophie wird von
Mutahharî nicht unter den idealistischen Strömungen der westlichen Geistesgeschichte

erwähnt.126 Jedenfalls stellt er sie bei seiner Kritik an der Auffassung
von Erinnerung und Gedächtnis im dialektischen Materialismus, der für
Tabâtabâ’î und Mutahharî ja idealistisch ist, diesem als eine intellektuell überlegene

Lehre gegenüber.127 So unterscheidet auch Bergson wie Mullâ Sadrâ und dessen

Anhänger Tabâtabâ’î und Mutahharî zwischen materiellen Bewusstseinsorganen

– darunter auch das Gehirn – und immateriellen Bewusstseinsinhalten.128 Hingegen

berechtigt uns dieser Verweis auf Bergsons Lehre als Argument gegen die
Materialisten wiederum nicht zu der Annahme, dass für Tabâtabâ’î und Mutahharî

Bergsons Lebensphilosophie auch eine inhaltlich gleiche oder intellektuell
gleichwertige, ja, gar überlegene Alternative zu der von ihnen selbst vertretenen

Lehre von der Eigentlichkeit des Seins darstelle. Denn anders als bei Bergson
stehen in Mullâ Sadrâs Philosophie nicht die immateriellen Bewusstseinsinhalte

im Dienste der materiellen Bewusstseinsorgane und werden von diesen auch

nicht der Praxis dienstbar gemacht,129 sondern umgekehrt stehen bei Mullâ Sadrâ

die materiellen Bewusstseinsorgane im Dienste der immateriellen Bewusstseinsinhalte.

130 Auch werden bei Mullâ Sadrâ die immateriellen Bewusstseinsinhalte

nicht auf die Praxis hingewendet, sondern auf das Ziel131 der Vereinigung von
Erkennendem und Erkanntem132. Das Bewusstsein hat nach Bergson zwar einen

Verlauf, in gewissem Sinne auch eine Richtung, jedenfalls insofern, als nicht der
blosse Zufall bestimmt,133 aber kein Ziel134. Die letztere Aussage gilt bei Bergson

aber nicht nur für das Bewusstsein, sondern auch für die Wirklichkeit.135

Daraus wieder lässt sich, wenn nicht zwingend folgern, so doch vielleicht plausibel

machen, weshalb es für Anhänger von Mullâ Sadrâs Lehre wie Tabâtabâ’î
und Mutahharî keinen Grund gibt, in der Lebensphilosophie Bergsons, aber

126 Vgl. M, 1381, I:172f.

127 M, 1381, I:115f.
128 Ebda.

129 Vgl. ASTER, 1998:407.

130 Vgl. KAMAL, 2006:93f.; M, 1381, I:101f.
131 Im Sinne von “télos/ghâyah”.
132 Vgl. NASR, 1996:286, Anm. 51.

133 Vgl. ASTER, 1998:406.

134 Im Sinne von “télos/ghâyah”.
135 Vgl. KAMAL, 2006:75; ASTER, 1998:406f.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 339

nicht nur in dieser, sondern in jeder Richtung der um die Wende vom 19. zum
20. Jahrhundert auftretenden Lebensphilosophie, die den Lebensbegriff auch auf
theoretischem Gebiet zur Herrschaft bringen wollte,136 eine inhaltlich und
intellektuell gleichwertige oder überlegene Lehre gegenüber der von ihnen selbst

vertretenen zu sehen. So hat bei Bergson auch die Wirklichkeit zwar einen
Verlauf, wohl auch Richtung, aber weder handelt es sich dabei wie in der Lehre
Mullâ Sadrâs von der substantiellen Bewegung um eine einzige Richtung noch
ist der Verlauf auf ein Ziel gerichtet.137 Zudem ist das Prinzip, das nach Bergson
den Verlauf antreibt, nicht der Intellekt im Sinne eines kosmischen Prinzips wie
in den im Islam vorherrschenden philosophischen Lehren, sondern eine
sogenannte Lebensschwungkraft138, ein Entwicklungsdrang139, Begriffe, die aus Sicht
der im Islam vorherrschenden philosophischen Tradition am ehesten mit der dem

Intellekt beigeordneten Seele vergleichbar wären. Viel allgemeiner aber noch
sieht die seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert auftretende Lebensphilosophie in
all ihren Richtungen – nicht nur der von Bergson eingeschlagenen – den eigentlichen

Grund und Gehalt der Wirklichkeit im Leben als dem Werdehaften –140

im Werden also und eben nicht im Sein wie die Philosophie Mullâ Sadrâs.

Tabâtabâ’î und Mutahharî beurteilen also die in der westlichen Geistesgeschichte

massgeblichen philosophischen Systeme entweder als sophistisch und
anerkennen sie daher eigentlich schon gar nicht als Philosophie, oder sie
anerkennen sie zwar als Philosophie, beurteilen sie aber als philosophisch unzulänglich

– jedenfalls gegenüber der Lehre, die sie selber vertreten.141 So oder so

ergibt sich für sie das Urteil, dass massgebliche philosophische Systeme des

Westens für die Begründung einer Zivilisation, die mit Recht einen
Vorbildlichkeitsanspruch geltend machen könnte, unzulänglich sind. Damit beurteilen
Tabâtabâ’î und Mutahharî sowie die Vertreter der von ihnen beeinflussten Tendenzen

der Westwahrnehmung im Iran die westliche Zivilisation zwar noch nicht unbedingt

und in jedem Fall als an sich schlecht, sie stellen aber den
Vorbildlichkeitsanspruch des Westen in seinen Grundlagen selbst philosophisch in Frage.

So beruhen für sie auch die Einzelwissenschaften des Westens mit all ihren
theoretischen und praktischen Leistungen, auf die sich der Westen bei der
Begründung seines zivilisatorischen Vorbildlichkeitsanspruches zu berufen pflegt,

136 Über diese Richtungen der Lebensphilosophie vgl. BRUGGER, 1963:176f.
137 Vgl. KAMAL, 2006:75; ASTER, 1998:406f.
138 Vgl. ASTER, 1998:406; BRUGGER, 1963:177.

139 BRUGGER, 1963:ebda.

140 Ebda.

141 Vgl. auch M, 1381, I:16ff.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



340 URS GÖSKEN

auf einer unzulänglichen Epistemologie. Theoretische und praktische Erfolge der
Einzelwissenschaften wiederum sind für Tabâtabâ’î und Mutahharî kein Beweis

für die Gültigkeit oder gar die intellektuelle Überlegenheit der epistemologischen

Grundlagen, auf welchen diese beruhen.142 Im Unterschied zu gewissen

Anhängern der Salafiyyah geht es ihnen auch nicht darum, Leistungen der
Einzelwissenschaften im Koran als bereits vorweggenommen nachzuweisen;
vielmehr betrachten sie Offenbarung und Wissenschaft genauso wie
Einzelwissenschaften und Philosophie als unterschiedliche Diskurse.143 An den

dialektischen Materialisten etwa kritisieren sie denn auch, dass sie die
Unterschiede zwischen den Diskursen nicht beachteten.144 Aber nicht nur die
Einzelwissenschaften des Westens sind im Urteil der beiden Denker epistemologisch
unzulänglich begründet: Weil die westliche Zivilisation im Bereich ihrer
theoretischen Grundlagen keine Überlegenheit beanspruchen kann, steht für sie auch

der Vorbildlichkeitsanspruch ihrer auf diesen gegründeten praktischen Systeme

wie Staats-, Rechts-, Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung in Frage. Dieser

Schluss ist für Tabâtabâ’î und Mutahharî um so naheliegender, als die auf
Aristoteles zurückgehende Unterscheidung zwischen theoretischem und praktischem
Bereich in der Philosophie bei Tabâtabâ’î – in diesem Punkt führt er Mullâ
Sadrâs Lehre, aus seiner Sicht wohl im Sinne des Meisters, fort –145 in epistemologischer

Hinsicht aufgehoben wird.146 Die Erkenntnisfähigkeit des Menschen,

mit deren Hilfe der Mensch dem Ziel147 seiner substantiellen Bewegung zustrebt,

betätigt sich im Urteilen. Beim Urteilen handelt es sich aber, strukturell betrachtet,

jeweils um ein und denselben geistigen Vorgang, ganz gleich, ob der
Gegenstand des Urteils theoretisch oder praktisch ist.148 Die Aufhebung der
epistemologischen Unterscheidung zwischen “theoretisch” und “praktisch” steht

bei Tabâtabâ’î aber ihrerseits wieder im Zusammenhang mit der Frage nach dem

Verhältnis zwischen den beiden Bereichen, die in der westlichen Geistesgeschichte

mit den Begriffen “normativ”149 und “faktisch”150 bezeichnet zu werden
pflegen. Denn zum Bereich des Praktischen gehören nach der herkömmlichen

142 Ebda.; T, 1381, I:37ff.; M, 1381, I:39, 45f., 150ff.; TÂLEBZÂDEH, 1385:39ff.
143 T, 1381, I:39ff.; M, 1381, I:39ff.
144 M, 1381, I:27f., 43.
145 TÂLEBZÂDEH, 1385:115f.; vgl. ausserdem T/M, 1381, II:141ff.
146 TÂLEBZÂDEH, 1385:120f.
147 Im Sinne von “télos/ghâyah”.
148 TÂLEBZÂDEH, 1385:119ff.
149 Vgl. TÂLEBZÂDEH, 1385:118 ff.): “bâyad-hâ”.
150 Ebda. “hast-hâ”.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 341

Unterteilung der Wissenszweige in der Philosophie auch die Ethik und damit die
Wertfrage.151 Massgeblich für das Beurteilen des Wertes eines Seienden ist für
Tabâtabâ’î getreu der Auffassung des Menschen nach der Lehre von der
Eigentlichkeit des Seins aber die Frage, ob das betreffende Seiende mit der ontologischen

Wirklichkeit, die der Mensch ist,152 übereinstimmt oder nicht – mit
anderen Worten: ob es die substantielle Bewegung des Menschen auf sein Seinsziel

hin fördert – dann ist es seinem Wert nach gut – oder nicht – dann ist es

seinem Wert nach schlecht.153 Da nun Werturteile ebenso wie Seinsurteile
Betätigungen ein und derselben Erkenntnisfähigkeit sind,154 Erkenntnis aber wiederum

nach der von Tabâtabâ’î und Mutahharî vertretenen Lehre in Sein gründet,155

so ist der Grund der Werte ebenso wie des Seienden die Wirklichkeit des Seins.

Tabâtabâ’î und Mutahharî vertreten auf der Grundlage der Philosophie von der

Eigentlichkeit des Seins also einen Wertrealismus bzw. eine metaphysische
Wertelehre, indem sie die Trennung der Werte vom Sein aufheben,156 und somit eine
Gegenposition zur Wertelehre des Positivismus.157 Dieser wäre für diese beiden
Denker, genauso wie er für sie in der Erkenntnislehre einen epistemologischen
Idealismus bedeutet, in der Wertelehre ein Wertidealismus158. In diesem Sinne

sind Werte für Tabâtabâ’î nichts Subjektives, Relatives, Konventionelles oder
gar Willkürliches,159 und die in der jüngeren Geistesgeschichte des Westens

üblich gewordene Unterscheidung zwischen “normativ” bzw. Wert und “
faktisch” bzw. Sein ist auf die Systeme, die auf Tabâtabâ’î bzw. Mullâ Sadrâ
zurückgehen, nicht anwendbar. Die Begründung des Werteverständnisses bei den

beiden Denkern und ihre Kritik am vorherrschenden Werteverständnis im Westen

erweist sich damit nicht als theologisch, sondern als rein philosophisch. Sie

beruft sich denn auch nicht auf religiöse Quellen, etwa die göttliche Offenbarung,

indem sie etwa geltend machen würde, dass Gott in dieser sowohl Tatsachen

– “Faktisches” – als auch Gebote und Werte – “Normatives” – verkünde
und, da die Offenbarung als Gottes Wort wahr sei, auch jede Aussage in ihr, ob

151 DERS.:116.

152 DERS.:120.

153 DERS.:118, 120.

154 DERS.:120.

155 KAMAL, 2006:94.
156 Über den Begriff “Wertrealismus” und “metaphysische Wertelehre” vgl. auch BRUGGER,

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

1963:378f.

157 Ebda.

158 Ebda.

159 TÂLEBZÂDEH, 1385:120.



342 URS GÖSKEN

sie sich nun als “normativ” oder “faktisch” auffassen lasse, im gleichen Sinne
und im gleichen Range wahr sei.

Überhaupt zeigt sich, dass im Unterschied zu den weiter oben erwähnten

Richtungen der Salafiyyah die Kritik der philosophischen Grundlagen des Westens

durch Tabâtabâ’î und Mutahharî sowie der von ihnen beeinflussten Denker
nicht theologisch, sondern philosophisch ist, und ebenso die geistige Grundlage
ihrer Westwahrnehmung.

Allerdings wird Philosophie von ihnen auch nicht als eine Parallel- oder gar
Gegenbewegung zur Theologie aufgefasst. Vielmehr wird die geistesgeschichtliche

Bedeutung der Philosophie Mullâ Sadrâs von iranischen Betrachtern der
Philosophiegeschichte160 unter anderem eben darin gesehen, dass seine Lehre

von der Eigentlichkeit des Seins Theologie und Philosophie, und innerhalb
letzterer wiederum peripatetische und Erleuchtungsphilosophie, sowie Mystik in
einem einzigen intellektuellen System vereint habe.161 Im selben Zug führen
diese Betrachter das Ausscheiden der Philosophie aus der geistigen Tradition
bedeutender sunnitischer Richtungen auf den Einfluss von Gelehrten wie Ghazâlî

und Ibn Taymiyyah zurück und betrachten dies als eines der Defizite des

sunnitischen gegenüber dem schiitischen Islam.162 Im Unterschied zu den Belegen
aus den religiösen Quellen, welche diese Autoritäten der Salafiyyah gegen den

Wahrheitsanspruch der Philosophie und die Beschäftigung mit derselben anführen,

163 zitieren zeitgenössische iranische Gelehrte Stellen aus denselben Quellen,
welche die religiöse Unbedenklichkeit, ja Gebotenheit des Philosophierens belegen.

164 Jedoch machen sie ihre Argumentation zugunsten des Philosophierens

nicht von Belegen aus theologisch relevanten Quellen abhängig. Ihr Hauptargument

– logisch unabhängig von dieser religiös gestützten Begründung – ist
vielmehr, dass es dafür, ob eine Aussage Gegenstand von Philosophie sein könne

oder nicht, nicht darauf ankomme, zu welcher Art von Text sie gehöre.165

Dieser Abriss der Auffassung grundlegender philosophischer Lehren des

Abendlandes durch Tabâtabâ’î und Mutahharî ist nicht nur für die Betrachtung
der Westwahrnehmung dieser beiden Gelehrten von Belang. Zum einen kommt
der Tendenz der Westwahrnehmung von Gelehrten wie Tabâtabâ’î und Mutahharî

Bedeutung im theoretischen und praktischen Bereich weit über die Kreise

160 So etwa TÂLEBZÂDEH, 1385.

161 Vgl. M, 1381, I:12; TÂLEBZÂDEH, 1385:92.

162 TÂLEBZÂDEH, 1385:11f., 68ff.
163 Vgl. NÂGEL, 1991:4.
164 So etwa TÂLEBZÂDEH, 1385:8ff.
165 Vgl. DERS.:13.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 343

hinaus zu, denen diese beiden Denker ihrem Bildungshintergrund nach zugehören,

und dies aus mehreren Gründen: Im Zuge der zunehmenden Verschmelzung
zwischen den Kreisen iranischer Intellektueller mit religiösem und solcher mit
akademischem Ausbildungshintergrund seit den 50er Jahren des letzten
Jahrhunderts166 beeinflusste ihr Denken mehr und mehr die geistige Grundlage und
Ausrichtung der Intellektuellenszene im Iran als ganzer und damit auch deren
Wahrnehmung des Westens.167 So verkehrten auch einige massgebliche iranische

Intellektuelle seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, die ihre formale
Ausbildung nicht an einer religiösen Institution absolviert hatten, nachweislich
in den Kreisen von Gelehrten mit formal-religiöser Ausbildung wie Tabâtabâ’î
und Mutahharî, wenn sie nicht überhaupt selbst schon religiösen Gelehrtenfamilien

entstammten.168 Deren Denken trug damit auch Wesentliches zur Schaffung
des intellektuellen Klimas der iranischen Revolution von 1979 bei169 und hatte
alleine schon dadurch auch Auswirkungen im praktischen Bereich. Zudem war
Mutahharî selbst revolutionärer Aktivist im engsten Umfeld Khomeynis,170 und
beide, Tabâtabâ’î und Mutahharî, gelten in der Islamischen Republik Iran als

Autoritäten,171 auf deren Denken der Staat sich bei der Grundlegung und Gestaltung

seiner Kultur- und Bildungspolitik massgeblich bezieht. So bildet etwa die
Sicht Tabâtabâ’îs auf die islamische und die westliche Geistes- und Philosophiegeschichte

und die in beiden Traditionen relevanten Lehren die Grundlage für
den Text der Schulbücher im Pflichtfach Philosophie an den Gymnasien der

Islamischen Republik.172

Zum anderen mag der Einfluss von Tabâtaba’îs und Mutahharîs Verständnis

westlicher und islamischer Philosophie erklären helfen, warum die
Westwahrnehmung auffallend vieler und bedeutender iranischer Intellektueller mit
einer intensiven Rezeption Heideggers und seines Schülers Sartre einhergeht.

Wie bereits bemerkt, betrachten Tabâtabâ’î und Mutahharî die geistigen
Grundlagen der westlichen Zivilisation und damit diese selbst im Lichte von
Mullâ Sadrâs Philosophie von der Eigentlichkeit des Seins. Zwischen Mullâ
Sadrâs und Heideggers Ontologie machen nun aber auch zeitgenössische ver-

166 Über diesen Vorgang siehe BOROUJERDI, 1996:80ff., 94ff., 131ff.; HALM, 2005:94ff.
167 Vgl. ESPOSITO, 1995, vol. 3:213a)ff., vol. 4:161a)ff.
168 Ebda.; BOROUJERDI, 1996:65, 100ff., 105, 120, 136, 140.

169 ESPOSITO, 1995, vol. 3:213a)ff.
170 Ebda.

171 DERS., vol. 4:161a)ff.
172 Z.B. TÂLEBZÂDEH, 1385.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



344 URS GÖSKEN

gleichende Philosophiehistoriker ausserhalb des Iran173 bei allen gewichtigen
Unterschieden unübersehbare – natürlich nicht entstehungsgeschichtlich begründete

–174 Gemeinsamkeiten geltend.175 Beide, Mullâ Sadrâ und Heidegger,
kritisieren an der von ihnen vorgefundenen traditionellen Philosophie, dass sie

einerseits Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt einander entgegensetzt,
jedoch, damit zusammenhängend, Seiendes und Sein wiederum miteinander in
eins setzt.176 Beiden Denkern geht es also um die Seinsfrage – bezeichnenderweise

anerkennen auch sowohl Heidegger als auch die Anhänger Mullâ Sadrâs

nur Ontologie als “eigentliche” Philosophie –177 und um die Aufhebung der
Entgegensetzung von Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt. Heidegger kritisiert
namentlich die Interpretation Descartes’ und der modernen Metaphysik des

Menschen oder “Ich” als selbstbewusste Substanz bzw. “denkendes Ding”.178

Diese Interpretation leidet nach ihm an zwei Fehlern: Erstens geht man davon

aus, dass ich zu mir und meinem eigenen Bewusstsein einen direkten Zugang –

dies würde in Mullâ Sadrâs Philosophie am ehesten dem ilm hudûrî179, dem

“unmittelbaren Wissen”, entsprechen – habe, während die physische Umwelt
und meine Mitmenschen nur etwas – d.h. ein Seiendes – sind, wovon ich ein

indirektes Wissen – bei Mullâ Sadrâ entspräche dies am ehesten dem ilm husûlî180,

dem “mittelbaren Wissen” – habe.181 Zweitens werde ich trotz diesem
Unterschied zwischen mir selbst und der physischen Welt dennoch als eine Art
“Ding” eine sogenannte Seelensubstanz) interpretiert.182 Nach Heidegger hat

man mich damit irrtümlich von der Welt, in der ich lebe, und dem Seienden, das

mich umgibt, getrennt sowie irrtümlich zu einer Art Ding – nach Heideggers

Begriffswahl: etwas “Ontischem” – unter anderen Dingen – “Ontischem” –
gemacht.183 Demgegenüber beschreibt Heidegger in Zurückweisung der kartesianischen

Analyse der menschlichen Existenz als einer denkenden Substanz den

Menschen als “Dasein”, weil ein “denkendes Ding” – “res cogitans” – seine

173 Z.B. KAMAL, 2006.

174 DERS.:49.

175 DERS.:2ff., 43ff., 53ff., 63ff., 78, 106f.
176 So etwa DERS.:4, 43f.; ausserdem HÜGLI/LÜBCKE, 2005:268b)f.
177 Vgl. M, 1381, I:12; M/T, 1381, I:39ff.; TÂLEBZÂDEH, 1385:2; HÜGLI/LÜBCKE, 2005:268b).

178 HÜGLI/LÜBCKE, 2005:ebda.

179 Erklärt u.a. bei TÂLEBZÂDEH, 1385:82ff.
180 Ebda.

181 HÜGLI/LÜBCKE, 2005:268b).

182 DERS.:269a).

183 Ebda.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 345

eigene ontologische Grundlage bereits voraussetzt und es kein Denken ohne
Sein geben kann.184 Auch für Heidegger müsste der epistemologische Grundsatz
Descartes’ “ich denke, also bin ich” wie für Mullâ Sadrâ bzw. Mutahharî185 also

lauten “ich bin, also denke ich.” Heideggers Einwand gegen Descartes, dass man

mich irrtümlich von dem Seienden getrennt sowie irrtümlich zu einem Pseudo-

Ding unter anderen Dingen gemacht habe, könnte auf der Grundlage von Mullâ
Sadrâs realistischer Lehre, von der Mutahharî bei seiner Kritik an der
vorherrschenden abendländischen Philosophie ausgeht, genauso gut als Ablehnung des

erkenntnistheoretischen Idealismus – so in der Tat bei Tabâtabâ’î und Mutahharî
– und des Materialismus verstanden werden – so insbesondere bei Tabâtabâ’î –
wie als Ablehnung des Nihilismus – so bei Heidegger. Indem es für Heidegger
kein Denken ohne Sein geben kann,186 würde also auch für Heidegger wie für
Mullâ Sadrâ gelten, dass Epistemologie auf Ontologie gründet.187 Auch Heidegger

vertritt also wie Mullâ Sadrâ einen auf Ontologie gegründeten epistemologischen

Realismus, zumal nach Heidegger Dasein eine Entität ist, die auf sich
selbst gerichtet ist und ihr eigenes Sein versteht.188 Diese Haltung des Daseins

wiederum ist nach Heidegger zugleich die Verwirklichung seiner eigenen
Möglichkeiten, und seine Existenz ist stets auf diese Möglichkeiten gerichtet.189 Dies

gilt aus der Sicht der substantiellen Bewegung für den Menschen auch bei Mullâ
Sadrâ, für den Menschen allerdings genauso wie für jedes andere Seiende, denn
jedes Seiende ist in substantieller Bewegung begriffen. Ausserdem ist bei Mullâ
Sadrâ die Hinordnung der menschlichen und anderer) Existenz auf die
Möglichkeiten, die im Laufe der substantiellen Bewegung verwirklicht werden,
zielgerichtet, und dieses Ziel190 ist Gott, der selber wieder als das blosse Sein191 die
ontologische Grundlage des Seienden ist: Ontologische Grundlage und Ziel192

sind bei Mullâ Sadrâ eins. Die Verwirklichung der Möglichkeiten von Dasein
bei Heidegger, auf die seine Existenz gerichtet ist, ist jedoch nicht auf ein Ziel
hin gerichtet, im selben Sinne wie in Heideggers Seinslehre das blosse Sein nicht

184 KAMAL, 2006:56.
185 M, 1381, I:122.

186 KAMAL, 2006:56.
187 DERS.:94.
188 DERS.:56.
189 Ebda.

190 Im Sinne von “télos/ghâyah”.

191 Über die Gleichsetzung von Gott und blossem Sein vgl. KAMAL, 2006:45, Zitat aus: MULLÂ

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

SADRÂ, 1992:43.

192 Im Sinne von “télos/ghâyah”.



346 URS GÖSKEN

mit Gott gleichgesetzt wird wie bei Mullâ Sadrâ und auch nicht die ontologische
Ursache im Sinne des Zieles ist.193 Mullâ Sadrâs Seinslehre ist denn auch – um
mit Heideggers Begriffen zu sprechen – eine Ontotheologie,194 während in
Heideggers Ontologie die Gottesfrage nicht vorkommt195 und sein Schüler Sartre

im Sinne des Atheismus die Existenz Gottes überhaupt leugnet).196

Sowohl Heidegger als auch Mullâ Sadrâ halten der traditionellen Philosophie

in gewissem Sinne die Verkennung der Eigentlichkeit des Seins im
Zusammenhang mit der Entgegensetzung von Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt

vor: Heidegger namentlich Descartes und der modernen Metaphysik,
Mullâ Sadrâ den muslimischen Peripatetikern197 sowie der von Suhrawardî
begründeten Erleuchtungsphilosophie198 – wobei die Erleuchtungsphilosophen die

Eigentlichkeit des Seins freilich nicht aufgrund der Entgegensetzung von
Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt verkennen, sondern weil Existenz
schlechthin für sie nur konzeptuell ist.199 Was Mullâ Sadrâs Kritik an der
traditionellen Philosophie, namentlich der peripatetischen, betrifft, so lässt sich diese

auch am Beispiel seiner Verteidigung der Lehre von der substantiellen Bewegung

gegenüber der herkömmlichen Lehre verdeutlichen. Die Substanz von
Veränderung und von allen akzidentellen Eigenschaften auszunehmen – zu

welch letzteren nach der peripatetischen Lehre auch die Existenz gehört – und
daher Substanz, in letzter Instanz die Substanz “Gott”, und nicht die Existenz im
Sinne der Lehre von der Eigentlichkeit des Seins als ontologische Grundlage zu

betrachten, beruht für Mullâ Sadrâ ebenfalls auf der irrtümlichen Entgegensetzung

von Subjekt und Objekt, die er zurückweist.200 Diese Entgegensetzung ist
für Mullâ Sadrâ ein mentaler, d.h. subjektiver bzw. konzeptueller, Vorgang im
Sinne der mentalen Unterscheidung zwischen Existenz und Essenz.201 Denn

indem wir Essenz, bei der es sich für Mullâ Sadrâ um ein bloss im Subjekt be-

193 KAMAL, 2006:58.

194 Ebda.

195 Vgl. BRUGGER, 1963:87.

196 Ebda.

197 Vgl. KAMAL, 2006:4 wo mit “rationalist” der Rationalismus der Peripatetiker gemeint ist),

8, 43.

198 DERS.:34, 45.
199 Darstellungen der Erleuchtungsphilosophie und ihrer Betonung der Eigentlichkeit der Es¬

senz bei KAMAL, 2006:12ff.; NASR, 1996:125ff.; RUDOLPH, 2004:77ff.; TÂLEBZÂDEH,

1385:71ff.
200 KAMAL, 2006:8.
201 Ebda.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 347

stehendes und in diesem Sinne mentales202 Konzept handelt,203 ebenso der
Wirklichkeit zuschreiben wie Existenz, die nach Mullâ Sadrâ im Objekt besteht204

und in diesem Sinn objektiv205 ist, halten wir das Subjektive für ebenso wirklich
wie das Objektive. Damit vertreten wir aber eine Entgegensetzung von Subjekt
und Objekt, denn wenn wir sowohl das Subjektive als auch das Objektive für
wirklich halten, halten wir auch die Entgegensetzung von Subjekt und Objekt für
wirklich.206 Diese Entgegensetzung von Subjekt und Objekt wird nach Mullâ
Sadrâ in seiner Philosophie von der Eigentlichkeit des Seins mit der dazugehörenden

Lehre von der substantiellen Bewegung sowie von der Vereinigung von
Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt aufgehoben.207 Der Lehre von der
Eigentlichkeit des Seins in der Ontologie entspricht in der Epistemologie bei Mullâ
Sadrâ also die Lehre von der Vereinigung von Erkenntnissubjekt und
Erkenntnisobjekt.

Für Heidegger erweist sich die herkömmliche Entgegensetzung von Subjekt

– dem “Dasein” – und Objekt deshalb als irrtümlich, weil das Dasein – das

“Subjekt” – nur deswegen in einer Beziehung zu sich selbst und seinen eigenen

Bewusstseinszuständen) sein kann, weil das Dasein “immer schon” “draussen”
beim es umgebenden Seienden – dem “Objekt” – ist.208 Mein “unmittelbares”
Verhältnis zu mir selbst ist immer schon durch mein Sein-bei einem Seienden –
“Objekt” –, das sich von mir unterscheidet, mit dem ich verkehre und das ich
bearbeite, vermittelt, weil ich es mir begegnen lasse und mich zu ihm verhalte.209

Für Heidegger gilt es daher einzusehen, dass das angeblich unmittelbare
Verhältnis des Subjekts – des “Daseins” – zu sich selbst durch das Objekt – das

“umgebende Seiende” – vermittelt ist.210 Für Heidegger ist also das Verhältnis,
einschliesslich des Erkenntnisverhältnisses, des Subjekts zum Objekt Voraussetzung

für das Verhältnis des Subjekts zu sich selbst und, damit verbunden, die

202 Gängige Ausdrücke dafür in den Originalsprachen sind “dhihnî/zehnî” oder

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

“i tibârî/e tebârî”.
203 Vgl. LEAMAN, 1999:96; NASR, 1996:279ff.; TÂLEBZÂDEH, 1385:101ff.
204 Vgl. DIES.:ebda.

205 Gängige Ausdrücke dafür in den Originalsprachen sind “ aynî/ eynî”, “khârijî/khârejî”,

“wâqi î/vâqe î”, “nafs al-amrî/nafs ol-amrî”.
206 KAMAL, 2006:4, 8; TÂLEBZÂDEH, 1385:100f.
207 NASR, 1996:286, Anm. 51.

208 HÜGLI/LÜBCKE, 2005:269a).

209 DERS.:269b).
210 DERS.:269a).



348 URS GÖSKEN

Entgegensetzung von Subjekt und Objekt deshalb aufgehoben, weil das Subjekt

“immer schon” “draussen” beim Objekt ist.
Für Mullâ Sadrâ erweist sich die herkömmliche Entgegensetzung von Subjekt

und Objekt deshalb als irrtümlich, weil das Erkenntnisverhältnis des
Subjekts zum Objekt im Sinne des mittelbaren Wissens, des ilm husûlî, nicht eine

Spiegelung der Form des Objekts in der Seele als dem Subjekt ist und die Seele

– das Subjekt – keine passive Rolle im Erkenntnisakt hat.211 Da der Mensch eine

Welt im Kleinen, ein Mikrokosmos, bestehend aus allen Stufen des Seins, ist,
stammt seine Erkenntnis des Objekts vielmehr aus der Betrachtung der
entsprechenden Form im Spiegel seines eigenen Seins.212 Die Erkenntnis des Menschen

vom Objekt entspricht hinsichtlich der Struktur dem Wissen Gottes vom Objekt,
unterscheidet sich von diesem aber hinsichtlich des Ergebnisses: Während Gottes

Wissen zur objektiven Existenz213 von Objekten führt, führt die Erkenntnis
des Menschen zu ihrer subjektiven – mentalen – Existenz214.215 Nach Mullâ
Sadrâ ist subjektive Existenz oder die innergeistige Anwesenheit der Formen,
die Erkenntnis ergeben, letztendlich identisch mit Sein, Existenz, selbst.216 Denn

die ontologische Grundlage von beidem, innergeistiger, mentaler, Existenz eines

Objekts im Sinne seiner Erkenntnis genau wie aussergeistiger Existenz eines

Objekts, ist allemal Existenz.217 Mehr an Heideggers Begriffswahl angelehnt,

erweist sich für Mullâ Sadrâ die Entgegensetzung von Subjekt und Objekt
deshalb als irrtümlich, weil das Subjekt – das “Dasein” – nur deswegen in einer
Beziehung zum umgebenden Objekt – dem “es umgebenden Seienden” –
ausserhalb seines Geistes – “draussen” – sein kann, weil es “immer schon” in einer
unmittelbaren Beziehung zu sich selbst und seinen eigenen Bewusstseinszuständen)

steht. Mein “mittelbares” Verhältnis zum Objekt – dem “umgebenden

Seienden” – ist deshalb immer schon durch mein unmittelbares Verhältnis zu

mir selbst vermittelt, indem letzteres nach der Lehre vom Verhältnis zwischen

ilm hudûrî und ilm husûlî, wie sie sich auch bei Suhrawardî findet, Voraussetzung

für das erstere ist.218 Nicht das Verhältnis, einschliesslich des

Erkenntnisverhältnisses, des Subjekts zum Objekt ist also bei Mullâ Sadrâ Voraussetzung

211 NASR, 1996:287.

212 Ebda.

213 “Wujûd aynî”.
214 “Wujûd dhihnî”.
215 NASR, 1996:287.
216 DERS.:288.

217 KAMAL, 2006:94.

218 TÂLEBZÂDEH, 1385:85.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 349

für das Verhältnis des Subjekts zu sich selbst, sondern umgekehrt das Verhältnis,
einschliesslich des Erkenntnisverhältnisses, des Subjekts zu sich selbst ist
Voraussetzung für das Verhältnis, einschliesslich des Erkenntnisverhältnisses, des

Subjekts zum Objekt.219 Das Erkenntnisverhältnis des Subjekts zum Objekt
bedeutet nach Mullâ Sadrâ aber nichts anderes als die mentale Existenz des

Objekts im Subjekt,220 indem das Subjekt als ein Mikrokosmos in der Fülle seines

Seins die Existenz des Objekts gewissermassen mit-ist.221 In diesem Sinne ist für
Mullâ Sadrâ die Entgegensetzung von Subjekt und Objekt im Sinne seiner Lehre
von der Vereinigung von Erkenntnissubjekt und Erkenntnisobjekt nicht wie bei
Heidegger deshalb aufgehoben, weil das Subjekt “immer schon” “draussen”
beim Objekt wäre, sondern weil umgekehrt das Objekt gewissermassen “immer
schon” “drinnen” beim Subjekt ist.

Aus der Sicht der vergleichenden Philosophiebetrachtung weist daher nicht
nur der Inhalt der philosophischen Lehren Mullâ Sadrâs und Heideggers bei
allen Unterschieden auffallende und gewichtige Ähnlichkeiten auf. Legt man die
Kritik der beiden Denker an der herkömmlichen Philosophie zugrunde: bei
Mullâ Sadrâ an den muslimischen Peripatetikern und den Erleuchtungsphilosophen,

bei Heidegger namentlich an der modernen Metaphysik, so erweist sich
aus philosophievergleichender Sicht auch die von jedem der beiden vorgefundene

Geistesgeschichte in ihren intellektuellen Unzulänglichkeiten als ähnlich.222

Deshalb lassen sich die westliche Geistesgeschichte und die darauf gründende

Zivilisation auch mit ähnlichen Überlegungen, ähnlicher Gründlichkeit und
ähnlichen Ergebnissen kritisieren, ganz gleich ob man dabei von Mullâ Sadrâs oder
von Heideggers Philosophie ausgeht. Tabâtabâ’î und Mutahharî gehen dabei,
wie beschrieben, von Mullâ Sadrâ aus. Massgebliche iranische Intellektuelle mit
einem anderen Ausbildungshintergrund als diese beiden Gelehrten zeigen sich in
ihrer Westwahrnehmung und ihrer Kulturkritik am Westen entscheidend von
Heideggers Philosophie und der darauf gründenden Kulturkritik sowie seinem

Schüler Sartre beeinflusst. Sehr deutlich nachweisen lässt sich dieser Einfluss
etwa bei Ahmad Fardîd223, in dem kulturkritischen Werk des Literaten Jalâl Âl-e
Ahmad224 “Gharbzadegi”225, das Wesentliches dazu beitrug, eine geistige und

219 Ebda.

220 NASR, 1996:287.

221 Ebda.

222 Vgl. KAMAL, 2006:45.
223 Behandelt bei BOROUJERDI, 1996:63ff.
224 Zu Person und Werk siehe DERS.:65ff.
225 Über den Hintergrund und die Wirkung dieses Werks siehe DERS.:66ff.; HALM, 2005:96.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



350 URS GÖSKEN

kulturelle Neuausrichtung wichtiger Intellektuellenkreise im Iran auszulösen,226

sowie des Philosophen Rezâ Dâvarî,227 dessen Denken im westkritischen
Diskurs der Islamischen Republik Iran eine wichtige Rolle spielt.228 An Tendenzen

der Heideggerschen Kulturkritik erinnert ausserdem das Verständnis des

Nihilismusbegriffs in der kulturkritischen Abhandlung von Dâryûsh Shâyegân229

“Âsiyâ dar barâbar-e gharb”230 trotz den darin vorkommenden Verweisen auf
Nietzsche. Für das Werk des Kulturbetrachters und -kritikers Alî Sharî atî231

wiederum erweist sich das Denken des Heidegger-Schülers Sartre als einer der

wohl entscheidenden Einflüsse.232 Gerade an der Beeinflussung dieses Denkers

durch den erklärten Atheisten Sartre zeigt sich einmal mehr, wie grundsätzlich
wichtige Tendenzen der Westwahrnehmung bei iranischen Intellektuellen
philosophisch geprägt sind: Genau so wenig, wie Tabâtabâ’î und Mutahharî den
dialektischen Materialismus mit der theologischen Begründung zurückweisen, dass

er atheistisch sei, ist der erklärte Atheismus Sartres für Sharî atî ein Grund, dessen

Überlegungen bei seinem Versuch, eine neue Kultur, welche die Religion
durchaus einbeziehen würde, zu begründen, unberücksichtigt zu lassen.233

Eine Untersuchung über Tendenzen der Westwahrnehmung bei iranischen
Intellektuellen – diese Bemerkung nur als Ausblick – könnte sich über den

Rahmen des Themas hinaus als lohnend erweisen beim Versuch, die entscheidenden

Tendenzen der Westwahrnehmung in der iranischen Gesellschaft als

ganzer kennenzulernen. Dies allein schon deshalb, weil im Zuge der nachrevolutionären

Kultur- und Bildungspolitik, die höhere Bildung breiten Bevölkerungsschichten

zugänglich gemacht hat, Intellektuelle keine elitäre Gruppe mehr
darstellen234 und – jedenfalls die Studierenden unter ihnen – hohes Sozialprestige

geniessen.235 Ihre Stimme hat auch in der öffentlichen Meinungsbildung –

226 Ebda.; über den Einfluss Heideggers und Sartres BOROUJERDI, 1996:69f.; ausserdem HALM,

2005:95f.
227 Behandelt bei BOROUJERDI, 1996:158ff.
228 Ebda.; dort auch seine Auseinandersetzung mit Abdolkarim Sorush.

229 DERS.:147ff.
230 DERS.:148f., 152, 153f.
231 DERS.:105ff.; HALM, 2005:95ff.
232 Vorige Quellen.

233 Ebda.; den Versuch einer Deutung Sharî atîs und einer Bestimmung der entscheidenden

Einflüsse auf ihn macht u.a. QÂNE Î-RÂD, 1381.
234 Vgl. BUCHTA, 2000:14, 184ff.
235 Ebda.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 351

sowenig die öffentliche Meinung auch mit der veröffentlichten Meinung im Iran
übereinstimmen mag – erhebliches Gewicht.236

Als ein weiterer Ausblick mag sich die Erkenntnis ergeben oder bestätigen,
dass es für eine angemessene Beurteilung, wie sich die Herausforderung der

Muslime durch den Westen im theoretischen und praktischen Bereich auf sie

ausgewirkt hat und auswirkt, nicht genügt, die historische Situation, mit der

diese Herausforderung zusammenhängt, zu betrachten und daraus Schlüsse zu
ziehen. Es gilt ausserdem, die – je nach Gebiet möglicherweise durchaus
unterschiedlichen –237 geistesgeschichtlichen Grundlagen, aus deren Perspektive die
Muslime sich mit dieser Herausforderung auseinandersetzen, in die Betrachtung
einzubeziehen.

Zudem ist diese Untersuchung vielleicht geeignet, Bedeutung und Anwendung

der Begriffe “Verwestlichung” sowie “antiwestlich” zu hinterfragen. Was
den Begriff “Verwestlichung” betrifft, so ist zu sagen, dass er für sich allein
genommen offen lässt, ob damit gemeint ist, dass “die anderen” so werden wie

“wir” oder dass “die anderen” etwas werden, das sich sowohl von dem
unterscheidet, was “wir” sind, als auch von dem, was “sie” bis anhin waren. Was den

Begriff “antiwestlich” angeht, besonders in seiner Anwendung als Beschreibung
von Äusserungen und Haltungen seitens iranischer Gruppen und Personen, so

gälte es im Einzelfall zu klären, ob in den so bezeichneten Äusserungen und
Haltungen der Westen an sich als schlecht verurteilt oder nur der Anspruch des

Westens auf unbestreitbare zivilisatorische Vorbildlichkeit in Frage gestellt
wird.

Dieser Anspruch wird, wie erwähnt, unter anderem mit dem Argument in
Frage gestellt, dass Erfolge der Einzelwissenschaften sowie praktischer Einrichtungen

wie Staat, Recht und Gesellschaft der westlichen Zivilisation noch keine
Überlegenheit der epistemologischen Grundlagen derselben begründen könnten.
Ob umgekehrt Überlegenheit der epistemologischen Grundlagen einer Zivilisation,

wie sie etwa Tabâtabâ’î und Mutahharî für ihre eigene Tradition geltend
machen, schon Vorbildlichkeit oder gar Überlegenheit der praktischen Einrichtungen

derselben wie Staat, Recht und Gesellschaft begründen können, ist eine
Frage, die von iranischen Intellektuellen ebenfalls diskutiert wird,238 aber nicht
Gegenstand der vorliegenden Arbeit.

236 Ebda.

237 Oben wurde auf die Unterschiede zwischen Richtungen der Salafiyyah und iranischer Intel¬

lektueller

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

eingegangen.

238 Hinsichtlich Staats- und Gesellschaftsordnung etwa von HAJATPOUR, 2002.



352 URS GÖSKEN

Literaturverzeichnis

ABÛ ZAYD, Nasr Hâmid
1997 Al-nass, al-sultah, al-haqîqah. Al-fikr al-dînî bayn irâdat al-ma rifah

wa-irâdat al-haymanah. Zweite Auflage. Casablanca.

AFGHÂNÎ, Jamâl al-Dîn
1968 “Al-radd alà al-dahriyyîn” (“Die Widerlegung der Materialisten”). In:

al-A mâl al-kâmilah. Kairo.
ASTER, Ernst von
1998 Geschichte der Philosophie. Stuttgart.
BOROUJERDI, Mehrzad
1996 Iranian Intellectuals and the West. The Tormented Triumph of Nativ¬

ism. New York: Syracuse University Press.

BRUGGER, Walter
1963 Philosophisches Wörterbuch. Zehnte Auflage. Freiburg/Basel/Wien.
BUCHTA, Wilfried
2000 Who Rules Iran? The Structure of Power in the Islamic Republic.

Washington: The Washington Institute for Near East Policy and the

Konrad Adenauer Stiftung.
ESPOSITO, John L. [ed.]
1995 The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World. 4 vols. New

York / Oxford.
HAJATPOUR, Reza

2002 Iranische Geistlichkeit zwischen Utopie und Realismus. Zum Diskurs
über Herrschafts- und Staatsdenken im 20. Jh. Wiesbaden: Reichert
Verlag.

HALM, Heinz
2005 Die Schiiten. München.
HEIDEGGER, Martin
1984 Sein und Zeit. 15. Auflage. Tübingen: Niemeyer.
HÜGLI, Anton / LÜBCKE, Poul [Hg.]
2005 Philosophielexikon. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag.
JAHRAUS, Oliver
2004 Martin Heidegger. Eine Einführung. Stuttgart.
KAMAL, Muhammad
2006 Mulla Sadra’s Transcendent Philosophy. Aldershot: Ashgate Publish¬

ing Limited.

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353



WESTWAHRNEHMUNG BEI IRANISCHEN INTELLEKTUELLEN 353

LEAMAN, Oliver
1999 A Brief Introduction to Islamic Philosophy. Cambridge: Polity Press.

MULLÂ SADRÂ, Muhammad b. Ibrâhîm Sadr al-Dîn) Shîrâzî

1992 Al-Mashâ’ir. Tr. Parviz Morewedge. New York.
NAGEL, Tilman
1991 “Theologie und Ideologie im modernen Islam”. In: ANTES, Peter u.a.:

Der Islam. Religion – Ethik – Politik. Stuttgart/Berlin/Köln:1–57.
NASR, Seyyed Hossein Nasr
1996 The Islamic Intellectual Tradition in Persia. Edited by Mehdi Amin

AS/EA LXII•1•2008, S. 323–353

Razavi. Richmond: Curzon Press.

PÂZÛKÎ, Rezâ Ridâ)
1967 “Târîkh-e îrân az moghûl tâ afshâriyyeh”. In: LAMBTON, Ann K.S.:

Persian Grammar. Cambridge:95.
QÂNE Î-RÂD QÂNI Î-RÂD), Mohammad Muhammad) Amîn
1381HS Tabârshenâsî-ye aqlâniyyat-e modern. Qerâ’at-e post-modern az

andîsheh-ye Sharî atî. Teheran.
RUDOLPH, Ulrich
2004 Islamische Philosophie. Von den Anfängen bis zur Gegenwart.

München.
SHÂYEGÂN, Dâryûsh
1977 Âsiyâ dar barâbar-e gharb. Teheran.

TABÂTABÂ’Î, Allâmeh Allâmah) Mohammad Muhammad)-Hoseyn Husayn)
1381HS Osûl-e falsafeh va ravesh-e re’âlîsm. Introduction and annotations by

Morteza Murtadà) Motahhari Mutahharî). 5 Bde. Teheran.
TÂLEBZÂDEH TÂLIBZÂDAH), Hamîd
1385HS Falsafeh Falsafah). Âshnâ’î bâ falsafeh-ye eslâmî. Dowreh-ye pîsh-dâneshgâhî-

ye reshte-hâ-ye olûm-e ensânî – olûm o ma âref-e
eslâmî. Teheran.

WATT, W. Montgomery
1962 Islamic Philosophy and Theology. Edinburgh: University Press.




	Tendenzen der Westwahrnehmung bei iranischen Intellektuellen

