
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 62 (2008)

Heft: 1

Artikel: Woher kommt der Mensch? : zur Rezeption der Evolutionslehre im
Bildungswesen Japans und der Schweiz

Autor: Reinfried, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WOHER KOMMT DER MENSCH?
ZUR REZEPTION DER EVOLUTIONSLEHRE

IM BILDUNGSWESEN JAPANS UND DER SCHWEIZ

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Heinrich Reinfried, Zürich

Abstract

In the early 1870s, Darwin’s Theory of Evolution by natural selection led to controversy in Zurich
both at the University as well as in the general public, whereas at the University of Tokyo it was

acclaimed some years later without the least sign of protest. As far as the initial stage of the reception

is concerned, this contrast may be ascribed to the differing attitudes towards religion in the

two countries. At a later stage, however, reactions in the two countries became quite similar as

authorities in both countries were increasingly preoccupied with avoiding conflicts arising at the

intersection of the requirements of modernization and nation-building. In Switzerland, with its
long history of confessional strife, the administration faced the task of rationalizing the state without

offending religious sensibilities, while in Japan, government officials with a predominantly
secular mindset felt the need to bolster the collective identity of the new Meiji-State by establishing

a founding myth. In the educational systems of both countries, the ensuing discussions boiled
down to the question as to whether empirical methods should be applied to explaining the origins

of man and history. In fact, both countries ended up pursuing a similar policy of giving preference

to mythology in the teaching of history in primary schools. As a result, the very same separation

of value spheres which the historian Kume Kunitake had mentioned in 1873 as one of the
conspicuous traits of the inhabitants of Zurich, took root some years later in Japan, too, as the
fictitious Emperor Jinmu, in analogy to Moses in the Bible, was firmly established in History
textbooks as founding father of the Japanese state.

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts formierte sich Widerstand gegen

Darwins Evolutionslehre in Europa und den USA vor allem in christlichen Kreisen,

da die Erkenntnisse der empirischen Forschung zur Frage der Entstehung
der belebten Natur im allgemeinen und des Menschen im besonderen nicht mit
den Aussagen der Bibel übereinstimmten. Aus den gleichen Kreisen wurden
auch Proteste gegen die Säkularisierung der Lehrinhalte der Schulen laut. Kann
nun aus dieser Tatsache geschlossen werden, dass die Forschungsergebnisse

Darwins in einem Land wie Japan, dessen Weltbild sich unabhängig von christlichen

Einflüssen entwickelt hatte, ohne Widerstand rezipiert und in den Schulen
vermittelt wurden? Wie sich das Selbstverständnis zweier unterschiedlicher
intellektueller Kulturen in den Reaktionen auf die damals bahnbrechenden neuen



230 HEINRICH REINFRIED

wissenschaftlichen Erkenntnisse und Theorien aus den reputiertesten Hochschulen

Europas manifestierte, soll in der Folge umrissen werden.

1 Zum weltanschaulichen Hintergrund der Rezeption der Evolu¬
tionslehre in der Schweiz und in Japan im 19. Jahrhundert

Am 19. Juni 1873 stieg eine Regierungsdelegation aus Japan unter Leitung des

Hofadligen und Reformers Iwakura Tomomi für eine Nacht im Hotel Baur am
Zürcher Paradeplatz ab.1 Die Delegation befand sich auf einer diplomatischen
Mission um die Welt mit dem Auftrag, über die Revision der von Japan als “
ungleiche Verträge” wahrgenommenen Abkommen, die nach der Öffnung Japans

mit verschiedenen westlichen Nationen, darunter 1864 auch mit der Schweiz,
abgeschlossen worden waren, neu zu verhandeln.2 Sie war am selben Tag nach

1 Das Tagblatt der Stadt Zürich vermerkte am 20. Juni 1873 auf der ersten Seite die Namen

der japanischen Delegationsteilnehmer in der Rubrik Verzeichniss der in den Gasthöfen

logirenden Fremden. Aufgelistet unter den Gästen des Hotels Baur heute: Savoy) findet sich

auch der Chronist der Delegation, “Koume, Attache a. Japan”. Die Neue Zürcher Zeitung

berichtete am 21. Juni 1873: “Die japanesische Gesandtschaft ist gestern 35 Mann stark in
Zürich angekommen und im Hotel Baur abgestiegen”.

2 Die Hauptanliegen der japanischen Regierung, nämlich die Wiedergewinnung der Zollho¬
heit und Abschaffung der Exterritorialität, kommentierte die Neue Zürcher Zeitung damals

wie folgt: “Nach den jetzigen Verträgen haben die Europäer nur in gewissen Hafenstädten

freien Zutritt und sind an gewisse Bezirke gebunden. Um deren Grenzen zu überschreiten,

bedürfen sie einer Spezialermächtigung, die allerdings, wie es scheint, leicht zu erhalten ist,

aber einen andern, nämlich folgenden Missstand nicht beseitigt: die Europäer stehen nach

den jetzigen Verträgen nicht unter japanesischer Gerichtsbarkeit, sondern unter der Jurisdiktion

ihrer Konsuln, natürlich aber nur in ihren abgegränzten Freibezirken, während ausserhalb

derselben das japanesische Gesetz auch für sie gilt. Und diese japanesischen Gesetze

sind sehr streng und verhängen Strafen, ob welchen uns schaudert. Die Europäer fürchten
diese Gesetze nun aber um so mehr, weil sie zudem wissen, dass ihnen die Bevölkerung
ausserhalb der Bezirke, im Innern des Landes, nicht hold ist, darum wagen es nur Wenige
jene Gränze zu überschreiten. Es ist klar, dass es jedoch für den Handel von grossem
Interesse wäre, wenn hier volle Freiheit herrschte. Und wirklich zeigt sich die japanesische

Regierung gar nicht abgeneigt, volle Freiheit der Niederlassung zu gestatten, aber, wie es

scheint, möchte sie dafür die Jurisdiktion über alle Fremden ausdehnen und keine
Konsulargerichtsbarkeit mehr stipuliren. Damit die Europäer dies eher annehmen, würde Japan für
sie das sogenannte gemilderte Japanesenstrafrecht in Anwendung bringen wonach z.B. statt

Bauchaufschlitzen Enthaupten angesetzt ist u.dgl.)” NZZ, 2.7.1873). Zur Entwicklung der

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 231

einem ausgedehnten Deutschlandbesuch in die Schweiz eingereist, wo sie sich
bis zum 15. Juli zu Studienzwecken, aber auch zur Erholung von den Reisestrapazen

aufhalten sollte. In Zürich liess sich die japanische Delegation ausführlich
über das gesamte Staatswesen, besonders detailliert aber über Bildung und Schule

informieren, bevor sie nach Bern zu einem Treffen mit dem Bundesrat und zur
anschliessenden touristischen Rundreise über das Berner Oberland in die
Innerschweiz und schliesslich nach Lausanne und Genf weiterreiste.

Die Neue Zürcher Zeitung zeigte sich in ihrer Berichterstattung insbesondere

von der Lernfähigkeit Japans sehr angetan. Auch wenn im Bereich der
Strafgesetze noch einiges an Nachholbedarf bestehe, mache die europäische

Zivilisation in diesem Land im Gegensatz zu China doch “Riesenschritte”.3 Das

Blatt hatte zuvor wohlwollend vermerkt, dass die japanischen Gesandten dem

vollzählig anwesenden Bundesrat nicht mehr wie anlässlich des ersten offiziellen
japanischen Besuches im Jahre 1867 in japanischer Kleidung und Haartracht,
sondern in goldbestickten europäischen Hofuniformen und nach westlicher Art
frisiert gegenübergetreten waren.4 Ebensowenig verhehlte auf japanischer Seite

der Chronist der japanischen Delegation, Kume Kunitake, in seinem ausführlichen,

sachlichen Bericht aus den bereisten Kantonen seine Bewunderung für die

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Schweiz.5

Besonders ins Auge fällt dem europäischen Leser in Kumes Aufzeichnungen

die ausführliche Information zur konfessionellen Lage der Schweiz sowie

zwischenstaatlichen Beziehungen zwischen der Schweiz und Japan vgl. MOTTINI, 1998 und
REINFRIED, 2007.

3 Vgl. hierzu den Leitartikel Japan und Persien in: NZZ, 26.6.1873.

4 Den “merklichen Fortschritt europäischer Zivilisation” machte der Berichterstatter der
Neuen Zürcher Zeitung daran fest, dass die drei Gesandten von 1872 mit einer “reich goldenen

blauen Uniform”, einem Degen und als Kopfbedeckung einem “leichten Hofnebelspalter

und weisse[n] Hosen”, ihre Sekretäre und Kommissäre einer gleichen, etwas einfacheren

Uniform “mit blaugrauen Hosen” im Bundeshaus erschienen waren NZZ, 23.6.1873). Die
erste japanische Delegation hingegen hatte ihre Audienz im Jahre 1867 noch mit dem “
obligatorischen japanesischen, mitten auf dem Kopfe zusammengebundenen Zopf” sowie “mit
dem obligaten im Busen versteckten langen und scharfen Dolche” absolviert. Zum Besuch

der ersten Delegation vgl. MOTTINI, 1998:60 ff.
5 Der Reisebericht der japanischen Delegation durch die Schweiz vom 19. Juni 1873 bis zur

Abreise von Genf am 15. Juli 1873 erschien im Jahr 1878 in einer ersten Auflage von 500

Exemplaren unter dem Titel Tokumei zenken taishi beiô kairan jikki, zwei weitere Auflagen
zu je 1’000 Exemplaren folgten 1879 und 1880. Die Beschreibung der Schweizer Reise findet

sich im japanischen Originaltext in KUME, 1878, Bd. V:53–111(Kapitel 84 bis 86), in
deutscher Übersetzung in: PANTZER, 2002:350–442, in englischer Übersetzung in KUME,

2002c 1878):42–107.



232 HEINRICH REINFRIED

zur Beziehung zwischen Staat und Kirchen. Den japanischen Lesern wird die
christliche Religion dabei nicht als einigendes Band der Nation, sondern
vielmehr als trennendes Agens dargestellt: Selbst 25 Jahre nach Beendigung der
kriegerischen Auseinandersetzungen würden sich die einzelnen Kantone im neu

gegründeten Bundesstaat in Glaubensfragen nach wie vor “wie Feuer und Wasser”

zueinander verhalten.6 Insgesamt stellt der Bericht die konfessionelle
Zweiteilung der Schweiz als die bedeutendste gesellschaftliche und kulturelle
Verwerfung der damaligen Schweiz dar.7

6 Kume thematisiert die konfessionellen Unterschiede und deren Konfliktpotential, erwähnt

jedoch die Präambel “Im Namen Gottes des Allmächtigen” der Bundesverfassung von 1848

als gemeinsame religiöse Grundlage aller Kantone nicht. Die Ursache für interkonfessionelle

Konflikte vermutet er überwiegend bei den Katholiken, die sich überall dort, wo sie in der

Mehrheit seien, intolerant verhalten würden PANTZER, 2002:355). Zudem wird die katholische

Schweiz mit wirtschaftlicher Rückständigkeit und Armut gleichgesetzt. In der Gegend

von Sarnen berichtete Kume von Begegnungen mit Dorfbewohnern, “die mit ihren Blumen
und gepflückten Früchten auf die Gäste zugingen, um für das Feilgebotene Geld zu erbitten”
PANTZER. 2002:395). Auch am Sarner See traf die Delegation auf “zahlreiche ärmliche

Leute, die wieder Blumen zum Verkauf anboten, wobei man uns sagte, dass dies eine Unsitte

bei den Katholiken sei” PANTZER, 2002:395,397). Der dezidiert antikatholische Unterton
des gesamten Reiseberichts ist unter anderem wohl darauf zurückzuführen, dass die japanische

Delegation wie schon in Preussen auch in der Schweiz überwiegend von Protestanten

informiert worden war. Ständige Begleiter der japanischen Delegation in der Schweiz waren

der frühere Schweizer Botschafter in Japan und offizielle Vertreter der Schweizer Regierung,

der protestantische Aimée Humbert aus Neuchâtel, sowie Hermann Siber, ein
Geschäftspartner von Konsul Brennwald. Die Berner Zeitung Der Bund vermerkte am

28.6.1873: “Der Begleiter dieser Söhne des fernen Orients, Herr Sieber war auf’s Eifrigste
bemüht, das Verständniss zwischen Japan und Eidgenossenschaft zu vermitteln, was ihm
denn auch zu beidseitiger Befriedigung gelungen sein mag” zit. in MOTTINI, 1998:76–77).

7 In einem Abriss der Geschichte der konfessionellen Auseinandersetzung in der Schweiz

schreibt Kume, die Reformation habe zu Spaltung, kriegerischen Auseinandersetzungen und

Greueltaten geführt, die bis heute im Zusammenleben der Kantone nachwirken würden.

Auch der Wiener Kongress von 1815 habe das Misstrauen zwischen den Kantonen nicht
abbauen können: “Die Adelspartei und die Liberalen gerieten aneinander, der Streit zwischen

katholischer und protestantischer Kirche lebte bei diesem Anlass wieder auf” PANTZER,

2002:354). Dass schliesslich Ruhe in der Schweiz einkehrte, wird auf die Landesverweisung

der Jesuiten im Jahre 1848, die “Einschränkungen in den Rechten des Adels” sowie auf die

“Reform der Verfassung der Konföderation” zurückgeführt PANTZER, 2002:354). In der

Schweiz nach 1848 würden aber einige wenige Kantone nach wie vor den alten Glauben

bewahren und die Anhänger anderer Konfessionen ablehnen, während andere sich in zwei
Halbkantone gespalten hätten PANTZER, 2002:355). Die konfessionellen Gräben in der

Schweiz waren für Kume deutlich sichtbar. So konstatierte er auf der Reise vom protestanti-

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 233

Der Reisebericht äussert sich auch zur Frage, welche staatspolitischen
Einrichtungen und Vorkehrungen das friedliche Nebeneinander der Konfessionen in
der Schweiz ermöglichten. Auf der nationalen Ebene nennt Kume die territoriale
Trennung der Konfessionen in Kantone, auf der kantonalen Ebene die gesetzlich
geregelte Zusammenarbeit von Staat und Kirche im Bereich des Schulwesens

zur Sicherstellung der religiösen Erziehung der gesamten Bevölkerung8, auf der

Ebene des Arbeitsalltags die Auferlegung von Gesprächsverboten in Firmen zur
Aufrechterhaltung des Religionsfriedens9 und schliesslich auf der Ebene des

Individuums die Ausdifferenzierung der Wertsphären10 des Einzelnen in einen
ethischen Bereich, der sich an religiösen Werten orientiert, sowie in einen auf
die materiellen Gegebenheiten, das Bestreiten des Lebensunterhaltes und die
Wirtschaftlichkeit ausgerichteten praktischen Bereich, für den die Wissenschaften

zuständig seien PANTZER, 2002:416). Diese Ausdifferenzierung im Denken,
so der japanische Reisebericht, ermögliche es in der Schweiz auch gebildeten
Menschen, sich zu einem religiösen Glauben an ein Leben nach dem Tode zu
bekennen: “Obgleich Bildung sich über das ganze Land erstreckt, besteht noch
die Hoffnung nach zukünftigem Glück, das nur im Jenseits liegt” PANTZER,

2002:416).
Dass in der Schweiz Bekenntnis zum Glauben nicht im Widerspruch zu

Bildung stand, war aus japanischer Perspektive deshalb bemerkenswert, weil in
Japan ein Grossteil der gebildeten führenden Schicht religiöse Überzeugung
jeglicher Art als Relikt einer überwundenen Epoche betrachtete. Diese Position,
die sich weitgehend mit derjenigen der Aufklärung in Europa deckt, war nicht
etwa das Resultat europäischer Beeinflussung, sondern vielmehr der radikalen
Säkularisierung Ende des 16. Jahrhunderts, als der japanische Staat die mächtigen

buddhistischen Tempelorganisationen mit dem Schwert entmachtet, hierarchisch

organisiert honmatsu seido und sie als eigentliche staatliche

schen Kanton Bern in das katholische Obwalden: “Kaum überschreitet man seine Grenze,

ändern sich schlagartig Sitten und Bräuche des Volkes” PANTZER, 2002:391–392).

8 Der Bericht betont, dass die Inhalte der Religionskunde der Geistlichkeit bekanntgegeben

und von ihr genehmigt werden müssten. Der japanische Bericht hebt weiter in diesem
Zusammenhang hervor, dass durch die religiöse Unterweisung auch Schulabgänger, die keine
höheren Schulen besuchten, erfasst würden. Diese würden weiterhin einmal pro Woche
jeweils am Sonntag religiöse Unterweisung erhalten PANTZER, 2002:368–369).

9 Bei der Besichtigung der Taschenuhrenfabrik der Herrn Patek [und] Philippe am 1. Juli
notierte Kume: “Innerhalb des Werkes sind politische und religiöse Gespräche nicht gestattet,

da beiderlei leicht zu lauten Disputen führt” PANTZER, 2002:430).
10 Vgl. WEBER, Max, 1920) Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. UTB, Stuttgart,

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

1988.



234 HEINRICH REINFRIED

Amtsstuben für die lokale Verwaltung eingesetzt hatte danka seido

Religiöse Körperschaften, seien sie buddhistisch oder christlich, die sich der
Einordnung in den Tokugawa-Staat widersetzten, wurden mit Waffengewalt
verfolgt.

In Anbetracht dieser Instrumentalisierung religiöser Institutionen durch den

Staat während der vorangegangenen drei Jahrhunderte erstaunt nicht, dass

zeitgenössische europäische Beobachter die führende Schicht Japans als “sehr grosse

Zweifler in Religionssachen”, die dieselben “lediglich als eine Staatseinrichtung

betrachten” N.N., 1856:73), oder gar als gänzlich “irreligiös von Natur”
CHAMBERLAIN 1990 [1890]:533) bezeichneten, während das japanische Volk

so sehr religiösen Bräuchen zugetan sei, wie andere Völker auch.11 Der Preusse

Robert Lindau, der als erster diplomatischer Vertreter der Schweiz in Japan wohl
vor allem mit der führenden Schicht Umgang pflegte, bezeichnete die Japaner

bezüglich Religion denn auch als “das gleichgültigste Volk,” das er je kennengelernt

habe.12 So schien man in Japan der Frage nach Religion oder
konfessionellen Zugehörigkeit, die für Europäer und Amerikaner beim ersten Kontakt

mit Fremden immer geklärt sein wollte, gar keine Bedeutung zuzumessen.

Der amerikanische Zoologe Edward S. Morse berichtete dazu im Jahr 1883:

Prinz Nabeshima hatte mich zum Diner geladen, und da Mrs. Samuel Bright bei uns zu

Besuch weilte, wurde sie zusammen mit meiner Frau eingeladen. Wir waren ungefähr 20

Gäste am Tisch, und Mrs. Bright wollte erfahren, welche Religion die anwesenden Herren

hätten. Es war eine etwas peinliche Frage. Ich hatte ihr zuvor erklärt, dass gebildete Japaner,

sofern sie früher überhaupt geglaubt hatten, sich von ihrem shintôistischen oder buddhistischen

Glauben längst verabschiedet hätten. Die Frage wurde von Prinz Nabeshima
geschickt formuliert, worauf alle ohne Ausnahme bekannten, keinerlei religiöse
Überzeugungen zu haben MORSE, 1917, II:413–414).

Auch Basil Hall Chamberlain 1873–1911), der ab 1886 als Professor für japanische

Sprache und allgemeine Philologie an der Universität Tokyo lehrte, machte

die gleiche Beobachtung:

11 Der US–amerikanische Zoologe Edward Morse bemerkte 1877 in Hokkaidô, dass die dorti¬

gen Bewohner in ihrer Frömmigkeit selbst Katholiken übertreffen würden. Anlässlich eines

Besuches des Asakusa–Tempels in Tokyo konstatierte er, dass auch hier in der Hauptstadt

“die niedrigen oder ungebildeten Bevölkerungsschichten wie in anderen Ländern auch” an

eine wundersame heilende Wirkung durch Religion glauben MORSE, 1917, I:127–128).

12 “[...] en matière religieuse, le peuple le plus indifférent que j’aie rencontré” LINDAU, Ro¬

bert, Un voyage autour du Japon 1864), zit. in MOTTINI, 1998:98).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 235

Ferner ist es charakteristisch, dass, während einer der ersten Gegenstände, über den der
Durchschnittseuropäer Aufklärung haben will, das Wesen des japanischen religiösen Glaubens

ist, uns kein Japaner, mit dem wir in Berührung gekommen sind, je über die westlichen

Religionen ausgefragt hat. Das Thema interessiert augenscheinlich niemand, ausgenommen

die wenigen Konvertiten” CHAMBERLAIN 1990 [1890]:725).

Die agnostische Haltung der führenden Schicht Japans beruhte keinesfalls auf
naivem Unwissen, sondern auf einer fundierten weltanschaulichen und realpolitischen

Analyse. Von Fukuzawa Yukichi, dem “intellektuellen Vater von mehr
als der Hälfte der Männer [...], die jetzt das Land verwalten”, berichtet zum
Beispiel Basil Hall Chamberlain, dieser habe die Religion stets als “blosses Gängelband

für die Unwissenden” betrachtet CHAMBERLAIN, 1990 1890): 500–501).
Die Konfrontation mit den westlichen Nationen in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts hatte die frühere zweckdienliche Nutzung der buddhistischen Tempel

für staatliche Zwecke in offene Ablehnung der als asiatisch und damit als

rückständig empfundenen Religion umschlagen lassen.13 Mit der Begründung,
der Buddhismus eigne sich nicht für die neue Zeit, brach die japanische politische

Elite der Meiji-Zeit radikal mit einem tragenden Pfeiler ihrer Denktradition14,

nur um gleichzeitig die ursprünglich auf Gemeindeebene verankerte
japanische Shintô-Religion durch Verknüpfung mit dem Schrein der kaiserlichen
Dynastie in Ise und dessen Kult der Sonnengöttin zur eigentlichen Staatsreligion
und geistigen Achse des japanischen Kaiserreichs aufzubauen.15 Die behördliche
Anordnung von 1868, die bisher übliche Vermischung von Shintô mit Buddhismus

in sakralen Bauten aufzulösen shinbutsu bunrirei löste einen

Bildersturm aus, in dessen Verlauf unzählige buddhistische Tempel sowie
zahlreiche Kunstwerke in vielen Landesteilen zerstört wurden.16 Die christliche Reli-

13 Japanische Priester, die nach der Öffnung Japans erstmals wieder nach Indien und Sri Lanka
reisten, um nach den kulturellen Wurzeln Japans zu suchen, nahmen die Ursprungsländer
des Buddhismus als rückständig und damit dem westlichen Imperialismus wehrlos ausgeliefert

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

wahr vgl. hierzu JAFFE, 2004).
14 Der deutsche Arzt Bälz notierte 1876 in sein Tagebuch: “Es liegt diesen Neujapanern immer

unendlich mehr daran, dass sie eine neue noch so verkehrte Einrichtung gelobt finden, als

etwas wirklich Vernünftiges ihrer alten Kultur” BÄLZ, 1930:25).
15 Diese Entwicklung wurde in Form des 1. Kapitels der Meiji-Verfassung vom 11.2.1889 im

Grundgesetz verankert: “Das Grossjapanische Kaiserreich wird vom Tennô, dessen Dynastie

seit ewigen Zeiten ungebrochen ist, regiert”. Das gleichzeitig mit der Verfassung erlassene

Kaiserliche Edikt zur Verfassung nennt die ununterbrochene Linie der kaiserlichen
Dynastie als Legitimation der kaiserlichen Macht.

16 Bereits 1666–67 begannen die Behörden in den drei Domänen Aizu, Mito und Okayama

Massnahmen gegen buddhistische Tempel, die sich vor allem gegen deren zunehmenden



236 HEINRICH REINFRIED

gion wiederum wurde bei der Evaluierung der westlichen Denktraditionen
vorwiegend unter dem staatspolitischen Aspekt des Machtanspruchs der katholischen

Kirche betrachtet.17

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Christliche Missionare, die nach über 250-jährigem
Unterbruch wieder in Japan tätig werden durften, sollten deshalb bald konstatieren,

dass den Inhalten der christlichen Religion weit weniger Interesse entgegengebracht

wurde als den Errungenschaften der westlichen Technik und den

Naturwissenschaften oder im weltanschaulichen Bereich den positivistischen
und utilitaristischen Strömungen in der Philosophie Grossbritanniens.18 Konfrontiert

mit dem Phänomen des konfessionellen Zwistes in Deutschland und der
Schweiz war es deshalb naheliegend, dass Kume in der Religionsfrage mit der

wirtschaftlichen Einfluss richteten, durchzusetzen. Ihren Höhepunkt erreichte die antibuddhistische

Bewegung jedoch nach 1868, als die Meiji Regierung mit dem Dekret zur Trennung

von Shintô und Buddhismus shinbutsu bunri rei vom 17.3.1868 die

Entflechtung buddhistischer und shintoistischer Inhalte in Shintô-Schreinen anordnete. In
der Folge wurden in vielen Landesteilen zahlreiche Tempel geschlossen, Kunstgegenstände

wie Glocken, Bilder, Gerätschaften und Statuen zerstört sowie Priester laizisiert oder neu als

Shintô-Priester einem Shintô-Schrein zugewiesen. Durch behördlichen Ukas allein hätte

diese Bewegung allerdings niemals solche Dimensionen erreichen können – tatsächlich waren

antiklerikale Ressentiments auch auf lokaler Ebene in der Bevölkerung vorhanden vgl.
hierzu REINFRIED, 1978). Eine Folge der antibuddhistischen Bewegung war der Verkauf von

Tempelglocken als Altmetall. Einige davon fanden sich 1872 in der Giesserei Rüetschi in
Aarau, wo sie entweder in christliche Kirchenglocken oder in Kanonen umgegossen werden

sollten. Die grösste Glocke, jene des Honsen-ji in Shinagawa, Tokyo, wurde 1873 vom
Kunstsammler Gustave Revilliod aufgekauft und später im Musée Ariane in Genf ausgestellt

vgl. hierzu GRANGE, 1996:31–40).

17 Vgl. hierzu die Anmerkung von Kume zum Verhältnis der katholischen Kirche zu den

protestantischen Ländern, insbesondere Preussen PANTZER, 2002:52). Auch in den

Aufzeichnungen zum Rom-Besuch fokussiert Kumes Bericht vorwiegend auf die politischen

Aspekte der Beziehung zwischen Staat und Kirche: Der Machtkampf zwischen Päpsten und

Königen habe im Laufe der Geschichte zunehmend zu Spaltungen unter den Gläubigen
geführt. Schliesslich seien die Priester von der ursprünglichen Lehre abgewichen, hätten in
luxuriösen Kirchen gelebt und sich in die Politik eingemischt. Ermöglicht hätten die
vatikanische Pracht immense Geldspenden, die aus anderen Ländern nach Rom geflossen

waren. Bis zum heutigen Tag würden katholische Könige, Aristokraten und reiche Bürger
aus vielen Ländern Teile ihrer Reichtümer dem Papst übereignen KUME, 2002b:296).

18 Die Schwierigkeiten, mit denen sich Missionare in Japan konfrontiert sahen, fasst eine

Schrift der Basler Mission wie folgt zusammen: “Die meisten dieser Missionare hatten

schon in China ihre Kräfte geübt. Trotzdem fanden sie die Schwierigkeiten in Japan sehr

gross. Denn so lernbegierig die Japaner waren in allem, was weltliche Wissenschaft heisst,

so wenig wollten sie etwas von der Predigt vom Kreuze wissen. Sie gingen jeder Berührung

mit den Missionaren aus dem Weg” OEHLER, 1898:31).



WOHER KOMMT DER MENSCH? 237

kulturkämpferischen Sicht seiner preussischen und Schweizer Gesprächspartner

sympathisierte und somit die in protestantischen Ländern zur Zeit des
Kulturkampfs verbreitete antikatholische Sichtweise der europäischen Geschichte in
seine eigene Darstellung weitgehend übernahm. Gleichzeitig beschrieb Kume
aber auch die staatstragende Rolle der protestantischen Kirchen und vermittelte
so den Staatsgründern der Meiji-Zeit Modelle dafür, wie eine nationale, nicht
unter ausländischem Einfluss stehende Kirche den nationalen Aufbau unterstützen

konnte.
Durch die Fokussierung auf die Frage des Verhältnisses von Staat und Kirche

blieb Kume jedoch im konfessionsgebundenen Denken einer zu Ende
gehenden Zeitepoche verhaftet und übersah dabei das sich bereits abzeichnende

Konfliktpotential in Form der Auseinandersetzung zwischen Ratio und Glauben,

die das kommende Jahrhundert entscheidend prägen sollte. Dieser Konflikt
trennte nicht mehr Katholiken und Protestanten, sondern eröffnete neue Fronten
innerhalb der traditionellen religiösen Gruppierungen. Innerhalb der reformierten

Kirche Zürichs hatte die Wahl des württembergischen Reformtheologen
Heinrich Lang als Pfarrer an die St. Peter Kirche im Jahr 1871 die entgegengesetzten

Überzeugungen der liberalen Protestanten einerseits und der “
positivgläubigen” anderseits sichtbar werden lassen19, während sich die kleine katholische

Gemeinde Zürichs 1873 – just während des Aufenthaltes der japanischen

Delegation in Zürich – in der Frage des Universalprimats der katholischen Kirche

sowie der 1870 deklarierten Unfehlbarkeit des Papstes zerstritt und sich
schliesslich in eine romtreue und eine altkatholische Faktion, die dem Papst keine

Gefolgschaft mehr leisten wollte, spaltete.20

19 Heinrich Lang 1826–1876), Sohn einer württembergischen Pfarrfamilie, kam 1848 als

politischer Flüchtling in die Schweiz. Er wirkte als Pfarrer im Rheintal und in Meilen und

von 1859 bis 1871 als Redaktor der theologischen Zeitschrift Zeitstimmen aus der
reformierten Kirche der Schweiz. 1871 wurde er als Pfarrer an den St. Peter berufen und zum ersten

Präsidenten des Schweizerischen Vereins für freies Christentum ernannt. Die Wahl des

Reformtheologen zum Pfarrer am St. Peter löste eine heftige Inseratekampagne im Tagblatt
der Stadt Zürich aus; das Stimmenverhältnis von 304 Ja zu 231 Nein-Stimmen anlässlich
des Wahlganges vom 2. Juli 1871 machte die Spaltung der Kirchgemeinde in eine “zürche-risch-

liberale Richtung der Theologie” und eine der “positiv-gläubigen Kirchgenossen”
sichtbar ZIEGLER, 2006:88). Die Festschrift zum 100-jährigen Jubiliäum der Universität
Zürich bezeichnete Lang als “Führer aller Linksgerichteten” GAGLIARDI, 1938:655).

20 Diesen Beschluss hatte die kleine katholische Kirchgemeinde in Zürich – Kume erwähnt

“10’000 Gläubige” – in einer ausserordentlichen Kirchgemeindeversammlung in der
Augustinerkirche am 8. Juni 1873 durch eine demokratische Abstimmung gefasst. Am 29. Juni

1873 kam es zum endgültigen Bruch mit dem Bischof von Chur und zur Errichtung der Alt-

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



238 HEINRICH REINFRIED

Diesem neuen Konflikt, in welchem traditionelle Autorität grundsätzlich in
Frage gestellt wurde, lagen die bahnbrechenden Erkenntnisse der empirischen
Forschung in den Naturwissenschaften zu Grunde. In den Erdwissenschaften
hatte die geologische und glaziologische Forschung bereits ab ausgehendem 18.

Jahrhundert mit zunehmender Deutlichkeit aufgezeigt, dass die Erde nicht durch
einen einmaligen Schöpfungsakt, sondern durch einen evolutionären Vorgang
über sehr lange Zeiträume hinweg entstanden sein musste21, und in der Anthropologie

hatte Charles Darwin mit seiner Publikation The Origin of Species 1859
dem Schöpfungsgedanken der Heiligen Schrift einen neuen Erklärungsansatz für
die Entstehung der Arten – und damit letztlich auch des Menschen – aufgrund
natürlicher Faktoren zur Seite gestellt. Die den Naturwissenschaften zugrunde

liegende empirische Arbeitsweise fand im Laufe des 19. Jahrhunderts zunehmend

auch in den Humanwissenschaften Anwendung, darunter auch in der
Geschichtswissenschaft.

Die rigoroseste Übertragung des Entwicklungsgedankens auf die Darstellung

der Geschichte des Menschen erfolgte durch Exponenten des Sozialdarwinismus.

In Deutschland war dies Ernst Haeckel22, zur Zeit der Iwakura-Mission
Professor der Zoologie an der Universität Jena, der in seinem Werk Natürliche
Schöpfungsgeschichte ab 1868 mehrere Auflagen) die Ansicht vertrat, dass sich
das rationale Denken in Form einer völlig neuen Anthropologie schliesslich auch

im Bereich der Gesellschaft, Philosophie und Religion Bahn brechen werde.

Eine “monistische Philosophie”, die Natur wie auch Geist unter dem einheitlichen

Blickwinkel der Empirie betrachte, werde dazu führen, dass sich der
Mensch nicht länger als Ausnahme von den Naturgesetzen betrachten, sondern

endlich damit beginnen werde, “das Gesetzmässige in seinen eigenen Handlungen

und Gedanken aufzusuchen und [danach zu] streben, sein Leben den Natur-katholischen

Kirche Christkatholiken) in Zürich. Gelesen am 28.02.06 in:
www.katholisch-zuerich.ch)

21 In der Geologie hatte sich der schottische Geologe James Hutton 1726–1797) mit seinem

Werk Theory of the Earth 1785) in Widerspruch zum Schöpfungsbericht der Bibel und
damit zu den Berechnung des Alters der Erde, wie sie im ausgehenden 17. Jahrhundert in
Europa verbreitet waren, gestellt, während der Schweizer Naturforscher Louis Agassiz 1807–

1873) in seiner Étude sur les glaciers 1840) sowie im Système glaciaire 1847) den Nachweis

erbracht hatte, dass die Erdoberfläche in Europa nicht durch einen einmaligen
Schöpfungsakt, sondern durch glaziale Überprägung über einen sehr langen Zeitraum entstanden

sein musste vgl. Biographie in HLS).

22 Ernst Haeckel 1834–1919) war als Zoologe und Philosoph ein wichtiger Wegbereiter des

Darwinismus in Deutschland. 1862 hielt er an der Universität Jena die erste Vorlesung über

die Entstehung der Arten.

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 239

gesetzen gemäss zu führen” HAECKEL, 1874:657).23 Seine Überzeugung, dass

die Darwinsche Lehre nicht nur die Wissenschaften, sondern auch die Gesellschaft

und Religion revolutionieren würde, führte zu heftigen Auseinandersetzungen

mit jenen, die den Massstab für eigenes Denken und Handeln eher in der

eigenen kulturellen Tradition und religiösen Überlieferung denn in der Anwendung

naturwissenschaftlicher Prinzipien suchten. An der Universität Zürich war
es der Biologe Arnold Dodel, der ab 1871 die Evolutionslehre seinen Studierenden,

und darüber hinaus – mit der gleichen kompromisslosen Geisteshaltung wie

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Haeckel –einem breiteren Publikum vermittelte.
In Japan wurde die Darwinsche Evolutionslehre zusammen mit deren

sozialdarwinistischen Lesart ab 1878, also nur wenige Jahre später als in der

Schweiz, an den Hochschulen gelehrt. Die militärisch-technische und
wissenschaftliche Überlegenheit Europas hatte die japanische politische Elite davon
überzeugt, dass Japan nur dann unabhängig bleiben konnte, wenn es gelang,
durch einen radikalen Neuerungsprozess die erfolgreichen Elemente der westlichen

Kultur in die japanische Kultur zu integrieren. Die eigene Tradition sollte
diesen Prozess in keinster Weise behindern, wie der deutsche Arzt Bälz bereits
1876 bemerkte:

23 Zur Bedeutung der Vereinigung von Natur- und Geisteswissenschaften meinte Haeckel

wörtlich: “Schon jetzt lässt sich mit Bestimmtheit voraussehen, dass der vollständige Sieg

unserer Entwickelungslehre unermesslich reiche Früchte tragen wird, Früchte, die in der

ganzen Kulturgeschichte der Menschheit ohne Gleichen sind. Die nächste und unmittelbarste

Folge desselben, die gänzliche Reform der Biologie, wird nothwendig die noch wichtigere

und folgenreichere Reform der Anthropologie nach sich ziehen. Aus dieser neuen

Menschenlehre wird sich eine neue Philosophie entwickeln, nicht gleich den meisten der

bisherigen luftigen Systeme auf metaphysische Spekulationen, sondern auf den realen Boden

der vergleichenden Zoologie gegründet. [...] Wie aber diese neue monistische Philosophie

uns einerseits erst das wahre Verständniss der wirklichen Welt erschliesst, so wird sie

andrerseits in ihrer segensreichen Anwendung auf das praktische Menschenleben und einen

neuen Weg der moralischen Vervollkommnung eröffnen. Mit ihrer Hülfe werden wir endlich

anfangen, uns aus dem traurigen Zustande socialer Barbarei emporzuarbeiten, in
welchen wir, trotz der vielgerühmten Civilisation unseres Jahrhunderts, immer noch versunken

sind. Denn leider ist nur zu wahr, was der berühmte Alfred Wallace in dieser Beziehung am

Schluss seines Reisewerks bemerkt: ‘Verglichen mit unseren erstaunlichen Fortschritten in
den physikalischen Wissenschaften und in ihrer praktischen Anwendung bleibt unser System

der Regierung, der administrativen Justiz, der Nationalerziehung, und unsere ganze

sociale und moralische Organisation in einem Zustande der Barbarei’” HAECKEL, 1874:656–

657).



240 HEINRICH REINFRIED

Aber – und das ist das seltsamste – die heutigen Japaner wollen von ihrer eigenen Vergangenheit

nichts mehr wissen, ja der Gebildete schämt sich ihrer. ‘Ach, es war alles so barbarisch

sic!)’, erklärte mir einer, und ein anderer sagte klipp und klar, als ich ihn nach der

japanischen Geschichte frug: ‘Wir haben keine Geschichte, unsere Geschichte beginnt erst

jetzt’. Andere lächeln verlegen bei einer solchen Frage und tauen erst auf, wenn sie mein
aufrichtiges Interesse bemerken BÄLZ, 1930:25).

In die vermeintlichen Leerstellen der eigenen Kultur sollten jene Bausteine der
westlichen Kultur, die im internationalen Umfeld des ausgehenden 19. Jahrhundert

als allgemein gültig und nützlich für Japan erachtet wurden, eingesetzt werden.

Auf der Suche nach geistiger Neuorientierung wurde die japanische Elite
denn auch vor allem bei den europäischen Naturwissenschaften und den daraus

abgeleiteten Philosophien, die versuchten, den naturwissenschaftlichen
Entwicklungsgedanken auf die Entwicklung des Individuums und der Gesellschaft zu

übertragen, fündig. Freiheit des Glaubens und der Mission wurde von der Meiji-
Regierung nur deshalb gewährt, um von den westlichen Nationen als glaubwürdiger

Gesprächspartner auf dem Weg zur Revision der ungleichen Verträge
anerkannt zu werden.24

Die durch eine jahrhundertelange konfuzianische Tradition dem Agnostizismus

verpflichtete japanische Führungsschicht konnte in der Wahl der zu
übernehmenden Kulturelemente eklektisch und pragmatisch vorgehen. Sie kannte

keine Leseverbote, wie sie in Europa etwa in religiösen Kreisen üblich waren.

Der US-amerikanische Naturwissenschafter Edward Sylvester Morse notierte

24 Basil Hall Chamberlain hierzu: “Damals [1878–1888 H.R.] pflegten die führenden Geister

Japans, die aus ihrer persönlichen Indifferenz allen Religionen gegenüber kein Hehl machten,

kaltblütig die Annahme des Christentums zu verteten: als eine Schule für Moral und

Musik und als wahrscheinlich vorteilhaft für politische Negoziationen mit den Mächten des

Westens” CHAMBERLAIN, 1990:452). Die eklektische Haltung, die zeitgenössische japanische

Entscheidungsträger der religiösen Frage gegenüber einnahmen, illustriert Chamberlain

am Beispiel des Aufklärers und Erziehers Fukuzawa Yukichi: “Es gibt weiter zahlreiche

grosse private Schulen, von denen die am besten bekannte die Keiô gijuku ist. Ihr Direktor,
Mr. Fukuzawa, ist ein wirklicher Machtfaktor im Land. Er schreibt mit bewunderungswürdiger

Klarheit und publiziert eine populäre Zeitung, nie zu fortschrittlich, heute für die

christliche Religion, weil deren Adoption Japan das Wohlwollen der westlichen Nationen
sichern könnte, morgen eifriger Befürworter des Buddhismus, weil dessen Lehrmeinungen
besser mit jenen der Evolution und Entwicklung in Einklang gebracht werden können […]”
CHAMBERLAIN 1890:105–106, Übs. H.R.). Diese Passage aus der Originalausgabe von

1890 ist in der deutschen Ausgabe von 1990, einer editorisch überarbeiteten Version der

ursprünglichen Übersetzung von Bernhard Kellermann aus dem Jahre 1912, nicht enthalten

vgl. hierzu CHAMBERLAIN, 1990 [1890]:699).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 241

dazu nach seiner Ankunft im Jahre 1877 in sein Tagebuch, dass die Werke Herbert

Spencers sowie John Stuart Mills, deren Ausführungen zu Evolutionismus
und Positivismus und Utilitarismus zu Hause “von gewissen Sekten mit Abscheu
betrachtet würden”, bereits ins Japanische übersetzt seien und in grosser Zahl
verkauft und gelesen würden MORSE 1917, I:162). Offensichtlich behinderte
hier kein weltanschaulicher Filter die Rezeption neuer Ideen aus dem Ausland.
Aus diesem Grund entstand in Japan die paradoxe Situation, dass sich die
Entscheidungsträger in Politik und Wissenschaft ungehindert an jenen Aspekten der

europäischen Kultur orientieren konnten, die aus christlicher Sicht umstritten
waren, während sich gleichzeitig Missionare aus Europa und den USA bemühten,

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Japaner zum Christentum zu bekehren.25

2 Die Evolutionslehre in der Erklärung der Natur und Gesell¬

schaft in der Schweiz

Die akademische Bühne für die Einführung des Entwicklungsgedankens in der

Menschheitsgeschichte gemäss der Hypothese von Charles Darwin stellte in
Zürich die 1834 gegründeten Universität sowie die 1854 gegründete Eidgenössische

Technische Hochschule. Unter Oswald Heer 1809–1883)26 befasste sich
die systematisch-botanische Richtung der Biologie in Zürich als erste in der

Schweiz mit der neuen Theorie. Heer, der ursprünglich Theologie studiert hatte,

stand Darwins These reserviert gegenüber, fand aber mit seiner eigenständigen

“Umprägungstheorie”, die von einer unregelmässigen und in längeren
Zeitabständen sprunghaft erfolgenden Höherentwicklung der Organismen ausging,
einen Weg, die Theorien Darwins sowohl mit seiner eigenen empirischen
Forschung als auch mit seiner religiösen Überzeugung in Einklang zu bringen:

Dies Alles muss gegen die allmählig und immer gleichmässig fortgehende Umwandlung der

Arten sprechen und uns zu der Ansicht führen, dass in relativ kurzer Zeit eine Umprägung

25 Für Chamberlain lagen Welten “zwischen Mr. Fukuzawa, dem Anführer des jungen Japan,

der demonstrativ die Bedeutung aller religiösen Dogmen verneint, und den Missionaren, für
die schulische Belehrung nur eine Vorstufe zur Bekehrung darstellt” CHAMBERLAIN,

1890:106, Übs. H.R.).

26 Oswald Heer 1809–1883) studierte Theologie in Halle und arbeitete anschliessend als

Konservator in Zürich. Ab 1834 leitete er den botanischen Garten in Zürich. Von 1835–

1882 amtete er als Professor für Botanik und Entomologie an der Universität Zürich, ab

1855 am Polytechnikum vgl. Biographie in HLS).



242 HEINRICH REINFRIED

der Formen stattfand und dass die neu ausgeprägte Art während Jahrtausenden unverändert

bleibt. Die Zeit des Verharrens der Arten in bestimmter Form muss viel länger sein als die

Zeit der Ausprägung derselben. Ich habe daher für diesen Vorgang den Ausdruck ‘Umprägung

der Arten’ gewählt, welcher sonach einen ganz andern Sinn hat als die Transmutation

oder Verwandlung Darwins und nicht nöthig, entgegen den Ergebnissen der Wissenschaft

ein unmerkliches Verschmelzen der Arten anzunehmen und von dem Vorrecht der Geologen,

welche tausende und zehntausende von Jahrmillionen zur Verfügung zu haben behaupten,

einen gar zu masslosen Gebrauch machen HEER, 1865:601).

Die gesamte Evolution war und blieb für Heer ein Beweis für die wundervolle
Harmonie der Schöpfung, in welcher der Mensch die Krone darstelle HEER,

1865:593). So vertrat er einerseits die Ansicht, dass das “Auftreten der Pflanzen

und Thiere in den verschiedenen Weltaltern eine gesetzmässig fortschreitende
Entwicklung von den niedrigern, einfacher gebauten zu den höher organisirten
Wesen war” HEER, 1865:593), anderseits aber auch, dass “nur der Glaube an

einen allmächtigen und allweisen Schöpfer, der Himmel und Erde nach ewig
vorbedachtem Plane erschaffen hat, die Räthsel der Natur, wie die des menschlichen

Lebens zu lösen vermöge” HEER, 1865:604). Dank diesem synkretistischen

Ansatz vermochte Heer mit seinem populärwissenschaftlichen Werk Die
Urwelt der Schweiz 1865) das “durch die Pfahlbautenentdeckungen der letzten
Jahrzehnte angeregte antiquarische Interesse in vielfacher Hinsicht zu befriedigen”,

ohne “die begeisterte Zuneigung der zürcherischen Umgebung” zu
beeinträchtigen GAGLIARDI, 1938:592). Durch seinen auf Ausgleich bedachten

Ansatz ermöglichte der frühere Theologe Heer auch religiösen Kreisen eine

Möglichkeit, sich mit den neuesten Erkenntnissen zur Entstehung und Entwicklung

der Welt auseinanderzusetzen.

Anders sein Nachfolger auf dem Lehrstuhl für Botanik an der Universität
Zürich, Arnold Dodel.27 Dieser schlug ab Beginn der 1870er Jahre vielmehr den

Weg der Konfrontation mit überkommenen Meinungen ein, indem er im Rahmen

einer deutlich weltanschaulich geprägten Auseinandersetzung zunehmend

die Widersprüche zur religiösen Tradition betonte. Er gab sich nicht mit einer
nüchternen Darstellung und Erörterung wissenschaftlicher Thesen zufrieden,
sondern brachte in seinen Lehrveranstaltungen auch seine Sicht der sozialen und

religiösen Implikationen der Evolutionslehre zur Sprache. Dies tat er “rückhalt-

27 Arnold Dodel 1843–1908) stammt aus einer armen, tiefreligiösen Bauernfamilie im Thur¬

gau. Nach einer Lehrerausbildung studierte er 1865–67 Zoologie, Chemie und Botanik in
Zürich am Polytechnikum, dann in München bei Prof. C.W. Nägeli. Er habilitierte sich im
Herbst 1870 an der Universität Zürich, wo er die durch seinen Lehrer C.W. Nägeli gepflegte

mikroskopisch-anatomische Richtung vertrat vgl. Biographie in HLS).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 243

los u. furchtlos, offen u. scharf”, wie er in einem Brief an Darwin mit sichtlichem

Stolz betonte BEYL, 1984:119). Seine eigene Begeisterung vermochte
Dodel auf eine wachsende Zahl von Studierenden zu übertragen28, musste jedoch
bereits im September 1873 – also rund zwei Monate nach dem Besuch der Iwa-kura-

Delegation in Zürich – konstatieren, dass seine tendenziöse Vortragsweise
zu einer Spaltung unter seinen Zuhörern in Befürworter und Gegner geführt
hatte. Vorlesungsankündigungen für seine Lehrveranstaltungen wurden
heruntergerissen, so dass er das Rektorat der Universität Zürich bitten musste, seine

Aushänge durch eine Glasabdeckung zu schützen BEYL, 1984:28). Im Winter
1873 reichten gar elf Studierende aus “ethischen und wissenschaftlichen Gründen”

bei den Universitätsbehörden eine Beschwerde über seine Vorlesungen zur
Darwinschen Lehre ein.29 Die studentischen Proteste blieben für Dodel ohne
nachteilige Folgen, wohl auch dank der Unterstützung durch eine andere
Gruppierung von 39 Studierenden, die eine Gegenschrift zu seinen Gunsten einreichte.

Diese “bitteren Anfeindungen” veranlassten Dodel dazu, seine bisherigen
Vorlesungen zur Deszendenztheorie und Zuchtwahltheorie Darwins 1875 unter
dem Titel Die neuere Schöpfungsgeschichte nach dem gegenwärtigen Stande der
Naturwissenschaften. In gemeinverständlichen Vorlesungen über die
Darwin’sche Abstammungslehre und ihre Bedeutung für die wissenschaftlichen,
socialen und religiösen Bestrebungen der Gegenwart – in Form und Inhalt
offensichtlich inspiriert durch Haeckel – zu publizieren DODEL, 1875).30

In der Tat hatte zu diesem Zeitpunkt die Darwinsche Entwicklungslehre
ihren Einfluss bereits in Wissenschaften ausserhalb der Biologie geltend gemacht.

Im März 1872, also rund ein Jahr vor der Ankunft der japanischen Delegation,
hatte Heinrich Fick31, Professor der Jurisprudenz und später Rektor an der Uni-

28 Aus einem Brief Dodels an Charles Darwin geht hervor, dass er im Sommersemester 1871

mit 21 Zuhörern verschiedener Fakultäten begonnen hatte und dass er im Winter 1872/73

bereits vor etwa neunzig Hörern las. Für die Studienjahre 1873/74 und 1874/75 nennt er die

Zahl von rund siebzig regelmässigen Zuhörern BEYL, 1984:119).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

29 Dodel vermutet in einem Brief an Ernst Haeckel, der federführende Dr. Conrad Keller habe

sich mit “Pietisten” evangelikalen Protestanten) und “Pius-Vereinlern” Katholiken)
zusammengetan, um ihn bei den Behörden anzuschwärzen BEYL, 1985:132).

30 Dodel in einem Brief an Charles Darwin BEYL, 1984:118–119).
31 Heinrich Fick 1822–1985) war von 1841–45 Privatdozent in Marburg, Wien und Berlin.

Nachdem er durch sein Eintreten für ein preussisches Kaisertum Kurhessen verlassen musste,

wirkte er ab 1851 als Professor für römisches Recht, Handels- und Wechselrecht an der

Universität Zürich, ab 1875 auch als Dozent am Eidg. Polytechnikum. Von 1884–86 amtete

er als Rektor der Universität Zürich. Fick versuchte, Darwins Lehre auf die Rechtstheorie

anzuwenden vgl. Biographie in HLS).



244 HEINRICH REINFRIED

versität Zürich, in einer öffentlichen Vorlesung im Rathaussaal in Zürich festgestellt,

dass Folter und Hexenprozesse, wie sie noch 90 Jahre zuvor in Glarus
stattgefunden hatten, nur durch Anwendung des Kartesianischen Prinzips des de

omnibus dubitandum est durch die exakten Wissenschaften hätten überwunden
werden können. Die Darwinsche Lehre, die ebenfalls aus der Anwendung dieses

Prinzips hervorgegangen sei, würde, so Fick, in der Zukunft eine ähnliche
Bedeutung erlangen wie seinerzeit die Erkenntnisse von Kopernikus FICK,

1872:12).
Naturgemäss war die Theologie durch die Resultate der neuen empirischen

Forschungsmethode besonders gefordert. Heinrich Lang, der protestantische

Reformtheologe und Pfarrer am St. Peter, konstatierte 1873, die Naturwissenschaften

hätten ein Weltbild entworfen, “das von demjenigen der Religion
himmelweit verschieden war”, während die Geschichtsforschung “der überlieferten
Religion die Grundlagen unter den Füssen weg[gezogen]” habe LANG,
1873a:5). Man habe zwar auch schon früher über religiöse Fragen disputiert,
aber nun sei ein Zustand erreicht, in dem es sich nicht mehr “bloss um Streitfragen

innerhalb der Religion”, sondern geradezu um “das Recht ihrer Fortexistenz

in der modernen Welt” gehe LANG, 1873a:3). Zweifel an der Existenzberechtigung

der Religion seien zudem nicht mehr “Geheimnis der Wissenden”, sondern

hätten sich in allen Ständen weit verbreitet, ja seien gar zur Religion “ganzer

Arbeiterklassen” geworden LANG, 1873b:40).32

Das Unbehagen vor allem in protestantischen Kreisen gegenüber der
Ausbreitung der Evolutionslehre manifestierte sich in teilweise recht derben Anwürfen

gegen Dodel, der sich in nicht minder ruppiger Weise mit der Feder zu
wehren wusste.33 Vertreter des liberalen Flügels der protestantischen Kirche
Zürichs sahen in den Naturwissenschaften keine existentielle Bedrohung der
christlichen Religion, sondern vielmehr eine Chance zur Verwesentlichung des

Glaubens. Deren Wortführer Heinrich Lang vertrat die Ansicht, die neue Zeit

32 Lang erwähnt hierzu, eine seiner Studentinnen sei von einem Professor zur Rede gestellt

worden, wie sie ihre Tätigkeit als Chemikerin mit dem Besuch von Gottesdiensten vereinbaren

könne LANG, 1873b:40).

33 Dodel beklagte sich über eine “Hochfluth von Schmähungen aller Art”, “Traktätchen und

feigherzige anonyme Briefe, Spottgedichte und Zeitungsartikel voll wüthenden Giftes und

tollster Verlogenheit” neben Beschimpfungen aller Art: “Da gibt es bald kein vierfüssiges

Thier mehr, dessen Namen mir Ärmsten der Armen nicht an den Kopf geschleudert wurde”
BEYL, 1984:36). Die Opposition kam laut Dodel vor allem aus protestantischen Kreisen

vgl. hierzu Brief Dodels an Haeckel vom 10.11.1895, zit. In BEYL, 1984:140, sowie
DODEL, 1902:104).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 245

erfordere auch neue theologische Antworten. Die Theologie könne sehr wohl der

zunehmenden Wissenschaftsgläubigkeit die Stirne bieten, habe sie doch “[...] mit
den übrigen Wissenschaften gleichen Schritt gehalten” und “in ihrem Gebiete
ebenso überraschende, zahlreiche, weittragende Entdeckungen gemacht [...] wie
die vielgefeierte Naturwissenschaft auf ihrem Felde” LANG, 1872:3). Er räumte
ein, dass die Evangelien “keine glaubwürdigen Geschichtsbücher” seien; jetzt,
da die Menschen sich daran gewöhnt hätten, “alle Erscheinungen der Natur, wie
des menschlichen Geisteslebens aus natürlichen Ursachen innerhalb des

Weltzusammenhangs und aus den in ihnen wirkenden Gesetzen abzuleiten”, sei der

Zeitpunkt gekommen, da auch die Religion kritisch durchleuchtet und von
unzeitgemässem Wunderglauben befreit werden müsse LANG, 1872:43). Von den

Implikationen der Ausführungen Darwins zur Abstammung des Menschen habe

der Glaube laut Lang jedoch nichts zu befürchten. Er plädierte für eine friedliche
Koexistenz von Wissenschaft und Religion: Wenn es der Wissenschaft gelinge,
die “Entstehungsart der Welten und Menschen durch immer bessere und zahlreichere

Beweise zu constatiren” LANG, 1873a:40), dann müsse die Religion sich
ein Prinzip daraus machen, “die neuere Welt- und Natur-Erkenntnis in keinem
Punkte zu stören” LANG, 1873a:9). Dafür müsse sich die Religion aber auch

nicht in ihrer Selbstgewissheit durch die Weltwissenschaft stören lassen LANG,

1873a:19).
Diese Ausdifferenzierung der Wertsphären manifestierte sich auch im

Bildungswesen, wo religiöse Kreise “freie” Schulen als Alternative zur seit dem
Unterrichtsgesetz von 1832 weitgehend säkularisierten staatlichen Schule
gründeten.34 Aber auch innerhalb der religiös ausgerichteten Schulen setzte sich dieser

Prozess der Ausdifferenzierung fort. So hob der erste Direktor des 1869
gegründeten Evangelischen Lehrerseminars in Unterstrass, Heinrich Bachofner,
1878 einerseits die Bedeutung des Bibelunterrichts in der Schule für die
Volksbildung hervor, meinte aber anderseits, es wäre “höchst verkehrt, wenn der Lehrer

beim Unterricht in der Naturkunde, Geschichte oder Geographie überall die
Religion im eigentlichen Sinne treiben und Bibelsprüche an den Haaren herbei-

34 In Zürich erhielt das private Evangelische Lehrerseminar Unterstrass bereits am 24. März
1869 die Konzession zur Führung einer Internatsschule vom Erziehungsrat. Die Vorbereitung

der Totalrevision der Schweizerischen Bundesverfassung 1874, in der ein konfessionell

und weltanschaulich neutrales Schulwesen gefordert wurde, führte an verschiedenen Orten

in der Schweiz zur Gründung von privaten Evangelischen Seminarien, in denen Primarlehrer

für die anschliessend ins Leben gerufenen Freien Evangelischen Volksschulen in
Zürich: Freie Evangelische Schule) ausgebildet wurden. Als die ersten Schüler diese Schule

verliessen, erfolgte die Gründung der Freien Evangelischen Gymnasien.

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



246 HEINRICH REINFRIED

ziehen wollte”. Der beste Garant für eine Schule ohne “frommes Geschwätz” sei

die Persönlichkeit des Lehrers BACHOFNER, 1872:48–49). In der Person des

gläubigen Christen Dr. Gottlieb Asper35 hatte Bachofner tatsächlich eine solche

Persönlichkeit gefunden, die während insgesamt 15 Jahren von 1872 bis 1887
den gesamten Naturkundeunterricht betreuen sollte. Zumindest was Tiere und

Pflanzen anbelangte waren für Asper die “Lehren von der Abstammung der
Arten, von der Entwicklung und von der Zuchtwahl [...] die Wegweiser des

naturwissenschaftlichen Forschens [...]”. Das Neue, “was im Menschen auftritt und
diesen zum Ebenbilde Gottes macht, das Selbstbewusste und die sittliche Freiheit,

hingegen sei durch einen Schöpferakt zum ‘Staub von der Erde’
hinzugekommen.” Rektor Heinrich Bachofner36 unterstützte Asper in seinem Ringen um
Synthese zwischen Religion und Naturwissenschaft und stellte sich schützend

vor ihn, als er von traditionalistischen Kreisen angegriffen wurde BACHOFNER,

1890:23–24).37

2.1 Die Stellungnahme des Rektors der Universität Zürich

Wie die Beispiele von Lang, Bachofner und Asper zeigen, gab es in Zürich
durchaus gangbare Wege, die Bibel neben den Darwinschen Erkenntnissen
bestehen zu lassen. Opposition regte sich denn hier auch nicht gegen die eigentliche

Lehre Darwins, sondern vielmehr dagegen, dass mit Dodel ein Dozent der
Universität, der sich selbst als “Atheisten, Straussianer, Darwinianer und Sozialist”

38 bezeichnete, in nicht-akademischen, vor allem sozialistischen Kreisen im
In- und Ausland39 kontroverse Ansichten mit wissenschaftlichem Wahrheitsanspruch

verbreitete BEYL, 1984:118–19). Nachdem Dodel 1877 einen Zyklus

35 Gottlieb Asper 1854–1889) war einer der ersten Schüler am Seminar Unterstrass in Zürich.
Nach dem Studium der Naturwissenschaften an der Universität und am Polytechnikum
Zürich lehrte er am Seminar Unterstrass von 1872–1887. 1889 wurde er ao. Professor der
Zoologie an der Universität Zürich vgl. Biographie in HLS).

36 Heinrich Bachofner 1828–1897), Lehrer und Mitglied des konservativen evang.-ref.
Christl. Vereins, veranlasste 1869 die Gründung des evang. Lehrerseminars Unterstrass, und

war von 1869–97 dessen erster Direktor vgl. Biographie in HLS).
37 Dodel erwähnt in seinen Schriften Aspers Wirken in Zürich, ohne dessen Namen zu nennen,

setzt jedoch einen etwas anderen Akzent als der Rektor des Evangelischen Lehrerseminars,

indem er aus ihm einen Gleichgesinnten macht. Er schildert Asper als einen Lehrer, der “
notorisch von der Wahrheit der Abstammungslehre überzeugt ist und vor seinen Schülern und

Collegen daraus kein Hehl macht” DODEL-PORT, 1889:109).

38 In einem Brief an den Winterthurer Landboten vom 31.1.1874, zitiert in BEYL, 1984:28.

39 Statistische Erfassungen der Arbeiterlektüre in Deutschland und in den USA weisen darauf

hin, dass Dodels Schriften von Arbeitern häufig gelesen wurden vgl. BEYL, 1984:56 ff.).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 247

von sieben Vorträgen über Darwins Zuchtwahltheorie und die Abstammungslehre

im deutschen Arbeiterbildungsverein “Eintracht” in Zürich, einem Versammlungsort

der Sozialisten40, durchgeführt hatte, sah sich der Rektor der Universität
Zürich, Prof. Dr. Ludimar Hermann,41 veranlasst, öffentlich dazu Stellung zu
nehmen. Seine Rede zur 45. Gründungsfeier der Universität am 29. April 1878
widmete er ausschliesslich den Themen, die in Dodels Vorträgen zur Sprache

gekommen waren.

In einem ersten Argumentationsschritt warnte er davor, neue wissenschaftliche

Theorien und Erkenntnisse unbedacht einem breiteren Publikum
bekanntzumachen.42 Die Popularisierung der Abstammungslehre verleite zu voreiligen
Schlüssen, zumal Aussagen zur Abstammung des Menschen keineswegs den

Kern der Lehre Darwins darstellten. Durch die unbedachte Vulgarisierung habe

die Darwinsche Lehre im Publikum “einen revolutionären, und besonders einen
antikirchlichen und atheistischen Beigeschmack erhalten, der ihr ursprünglich
ganz fremd ist”. Wer die Darwinsche Lehre im Volk verbreite, verfolge im
Grunde keine wissenschaftliche, sondern vielmehr eine politische Agenda, lautete

sein Verdikt. Darwin selbst könne dabei kein Vorwurf gemacht werden, habe

dieser doch “einzig nach Erkenntniss und Wahrheit” gesucht, wohl aber jenen

“Fanatiker[n] der Deszendenzlehre”, die Darwins Erkenntnisse “als absolute

Wahrheiten” publik machten und versuchten, das Publikum mit ungesicherten

Theorien “zu verführen”. Gerade die besten Forscher wüssten nur zu gut, dass

solche “Publikationsfehler” Unheil in Form von Revolution, Antiklerikalismus
und Atheismus im Volk verbreiten könnten, und verspürten deshalb “kein
Bedürfnis nach Popularisierung” HERMANN, 1879:3–8).

In einem zweiten Argumentationsschritt relativierte Hermann die Diskrepanz

zwischen dem Schöpfungsbericht der Bibel und der Deszendenztheorie

40 Der Arbeiterbildungsverein Eintracht, 1840 als Gesangsverein deutscher Handwerksge¬

sellen gegründet und 1841 in einen Bildungsverein umgewandelt, war bis zu seiner Auflösung

im Jahre 1916 der bevorzugte Versammlungsort ausländischer und Schweizer Sozialisten.

41 Der Preusse Ludimar Hermann 1838–1914), Schüler des Physiologen Emil du Bois-
Reymond in Berlin, wurde 1868 für das Ordinariat der Physiologie aus Berlin an die
Universität Zürich berufen, wo er bis 1884 lehrte und von 1878–80 als Rektor amtete vgl.

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

SCHAWALDER, 1990).
42 In diesem Fall müssen ihm die Ereignisse um den Straussenhandel von 1839 präsent gewe¬

sen sein, als das allzu ungestüme Vorpreschen der fortschrittlichen Kräfte im Kanton den

konservativen Kräften ermöglicht hatte, das Landvolk zu einem Putsch gegen die Zürcher
Stadtregierung zu führen. Die in der Folge durchgeführte politische Restauration wäre
beinahe der erst sechs Jahre zuvor gegründeten Universität zum Verhängnis geworden.



248 HEINRICH REINFRIED

Darwins, indem er letzterer jeglichen Neuigkeitswert absprach, habe doch jeder
ernsthafte Forscher bereits vor Darwin gewusst, dass der Mensch zur Gattung
der Säugetiere gehöre:

Dass der Mensch ein Säugethir ist mit ungemein entwickeltem Grosshirn, dass er nur in
Folge dessen über die übrigen Thiere eine ungeheure geistige Überlegenheit besitzt, war

schon vor Darwin keinem wahren Naturforscher zweifelhaft, und ist leicht jedem Laien

durch das blosse Skelett, ja durch einen einzigen Knochen zu demonstriren. Schon vor Darwin

hatte man eingesehen, dass es principielle Unterschiede zwischen Mensch und anderen

Säugethieren nicht giebt HERMANN, 1879:8).

Für die Religion und den Glauben stelle die Evolutionslehre demnach keine
Gefahr dar. Auch wenn der Mensch nun “als das Product eines in den Grundzügen

übersehbaren Entwicklungsgesetzes” gesehen werden müsse, bleibe der

Religion noch genügend Raum, würden doch “in diesem Gesetze lauter Dinge
vorkommen, die wir nicht weiter verfolgen können, [...]”. Überall in der
Naturwissenschaft seien “die Erklärungen nichts anderes als Zurückführung zahlreicher

Erscheinungen auf eine geringere Zahl einfacherer”. Ob diese letzteren

weiter erklärbar seien, sei eine ganz andere Frage HERMANN, 1879:15).
Zur kritisierten Popularisierung gehörte für den Rektor auch die Forderung,

die Abstammungslehre schon auf der Elementarstufe zur Grundlage des

naturwissenschaftlichen Unterrichts zu machen. Diese hielt er für “unberechtigt und

übertrieben”. Er vertrat dezidiert die Ansicht, die Evolutionslehre solle von den

Grundschulen ferngehalten werden, da sich “fruchtbare moralische Keime” in
der Jugend nur durch religiöse Unterweisung in der Schule bilden könnten. Er
selbst würde deshalb “in einer Schule die Descendenzlehre nicht einmal erwähnen”.

Lehramtskandidaten sollten sich mit der Evolutionslehre höchstens im
Rahmen ihrer eigenen Allgemeinbildung beschäftigen. In Anwendung der
Haeckelschen Rekapitulationstheorie argumentierte Hermann, dass so, wie jedes

Individuum “in seiner Embryonalentwicklung den ganzen Entwicklungsgang in
wenigen Tagen oder Monaten noch einmal durchmacht, den die Art durchlaufen
hat in ihrer vielleicht Jahrmilliarden umfassenden Entwicklung”, auch Kinder
auf einer ersten Stufe “ohne theoretische Scrupel den Einwirkungen der Religion
und des Cultus, unter dem sie geboren sind”, überlassen werden sollten. Danach
müsse der Unterricht “gradeso inductiv fortschreiten, wie die Wissenschaft
selbst fortgeschritten ist”. Deren letzte theoretische Errungenschaften müssten

dann auch die letzte Stufe des Unterrichts bilden. Nur jene, die diese höchste

Stufe zu erklimmen vermögen, seien fähig, “über die höchsten Fragen selbständig

nachzudenken, und der Religion gegenüber nach Gutdünken Stellung zu

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 249

nehmen, ebensogut wie gegenüber der naiven Schöpfungsgeschichte [...]”. Wer
hingegen nur die Volksschule besucht habe, werde auch “bei seinen naiven
Anschauungen

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

glücklich sein” HERMANN, 1879:29–31).

2.2 Zu den Anfängen der Welt in Zürcher Geschichtslehrbüchern

In Lehrerkreisen an staatlichen Sekundarschulen, Gymnasien und an Lehrerseminarien

fand Darwins Evolutionstheorie trotzdem bald “grosse Verbreitung”.43

Müller und Dändliker, die Autoren des ersten Geschichtslehrbuches für höhere

Volksschulen, Seminarien und Mittelschulen von 1873, bekannten sich nicht nur
im Vorwort mit einem Zitat Voltaires zum aufklärerischen Ansatz44, sondern

hielten unzweideutig fest, dass die frühesten Spuren menschlichen Daseins nicht
in alten Schriften, sondern “in Höhlen und in den ältesten Schichten von
Flussablagerungen der alten und neuen Welt” gefunden würden Müller, 1878:1). Die
wissenschaftliche Forschung der neuesten Zeit wisse bereits einiges mehr
darüber, wie dies im Einzelnen verlaufen sei; in den wichtigsten Punkten sei man
aber nach wie vor “auf blosse Vermuthungen und Wahrscheinlichkeitsbeweise
angewiesen” Müller, 1878:1). Bezüglich des Ausgangspunkts der
Menschheitsgeschichte bedauert das Lehrbuch, dass uns leider “gerade der Ursprung des

Menschengeschlechts und die Anfänge der Kultur verborgen” seien, erklärt dann
jedoch die anschliessende Entwicklung der Kultur mit Verweisen auf Haeckel45

im sozialdarwinistischen Sinne als Resultat eines lange andauernden Kampfes
um das Dasein, der den Menschen dazu befähigt habe, sich aus einem kümmerlichen

Leben “im Laufe der Zeiten zu einem reichen, edlen Dasein und zur
Herrschaft über die Natur” emporzuschwingen Müller, 1878:1–2). Dabei werden in
der Terminologie Haeckels die “mittelländischen Völker” als jene Rasse vorgestellt,

die beinahe alle kulturellen Leistungen der Welt zustande gebracht habe,

während andere “auf einer niedereren Stufe” stehengeblieben seien:

43 Hierzu Heinrich Bachofner: “Da die Darwin’sche Theorie auch in den Lehrerkreisen grosse

Verbreitung gefunden hat, so müssen wir ihre Anwendung auf die Erziehungslehre etwas

näher ins Auge fassen” vgl. Dreizehnter Bericht über das Evangelische Lehrerseminar in
Unterstrass bei Zürich Mai 1881 bis Mai 1882):6–7.

44 Im Vorwort der ersten Auflage von 1873 zitieren die Autoren Voltaire: “L’objet était

l’histoire de l’esprit humain, et non pas le détail des faits presque toujours défigurés; mon

but est toujours d’observer l’esprit du temps; c’est lui qui dirige les grands évènements du

monde” Aus: VOLTAIRE, Essai sur les moeurs et l’esprit des nations, Chap. 84. 80. Rem II).
45 Zur Frage der Anfänge der Kultur verweist die zweite Ausgabe von 1878 die Schüler auf

die “diesbezüglichen Schriften von Häckel” MÜLLER, 1878:1. Fussnote).



250 HEINRICH REINFRIED

Unter dem Menschengeschlecht, wie es sich bis zu unserer Zeit erhalten hat, unterscheidet

man verschiedene Rassen, die sich theils durch die Farbe der Haut, die Behaarung, Schädelbildung,

theils durch die Sprache oder die geistige Begabung unterscheiden: Australier,
Papuanen, Hottentotten, Neger, Mongolen, mittelländische Völker Kaukasier). Von diesen

sind jedoch die fünf ersten bis jetzt auf einer niedrigen Stufe stehen geblieben, und unsere

heutige Cultur ist fast aussschliesslich durch die Arbeit der beiden letzten, vornehmlich aber

der mittelländischen Völker, begründet worden MÜLLER, 1878:4).

Auch der “Vögelin-Müller”, das Lehrbuch für den Geschichtsunterricht an
Sekundarschulen, das ab 1872 während vieler Jahre in Zürich in Gebrauch war,
wies unter der Überschrift “Ursprung des Menschengeschlechtes” darauf hin,
dass die historischen Quellen zur Frage der Ursprünge der Menschheit keine

Antworten geben könnten, da sie “theils widersprechend, theils völlig sagenhaft

mythisch), theils endlich durchaus unvollständig” seien VÖGELIN, 1872:6). Die
Darstellung der Kulturgeschichte der Menschheit setzt hier im Jahr 4000 v. Chr.
mit einer Schilderung Ägyptens als “das älteste zu einem geordneten Staate
verbundene Volk” ein VÖGELIN, 1872:10/330). Anstelle der Ursprünge thematisiert

das Lehrbuch hingegen ausführlich verschiedene Erklärungsversuche der
Entstehung der vielen “Racen” der Menschheit, die sich voneinander “durch
ausserordentliche körperliche und geistige Verschiedenheiten” unterscheiden

würden VÖGELIN, 1872:6). Der Schöpfungsmythos der Bibel, die als Sage,

Überlieferung oder als Dichtung der Völker bezeichnet wird, erfährt anschliessend

eine Deutung einerseits als Ausdruck eines allen Völkern tief eingeprägten

Gefühls, wonach alle Menschen trotz der vielen Unterschiede “gleichsam Glieder

einer Familie seien”, andererseits als “uralte Erinnerung der kaukasischen
Rasse an die Heimat ihrer Urahnen” VÖGELIN, 1872:7).

Als dieses Lehrbuch zum obligatorischen Lehrmittel an den Sekundarschulen

Zürichs erklärt wurde, wurden in der Bevölkerung heftige Proteste laut.

Mit der Begründung, das Lehrbuch verfolge eine politische Agenda und sei
deshalb “ein öffentliches Unglück, eine Versündigung an der Kindesnatur”, wurde
eine Petition mit 7’000 Unterschriften eingereicht. Gleichzeitig forderten zwölf
Privatschulen mit einer weiteren Petition Freiheit in der Wahl der Lehrmittel
GUGGENBÜHL, 1933:626) Die Lehrmittelkommission blieb jedoch standfest

und empfahl dem Kantonsrat nach einer Probephase von drei Jahren nochmals
über allfällige Änderungen zu befinden.46 In der Begründung heisst es mit Ver-

46 Anhand eines anderes Lehrbuches lässt sich aufzeigen, wie damals an den Lehrbüchern

herumgefeilt wurde, um deren Akzeptanz zu erhöhen. So wurde die Aussage “Was in den

Schriften der alten Völker darüber überliefert wird, ist Alles nur Erzeugniss der dichteri-

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 251

weis auf §27 der Bundesverfassung von 1874, das Lehrbuch müsse den
Angehörigen aller Bekenntnisse dienen können; demgemäss habe es die Geschichte
gemäss den gesicherten Ergebnissen wissenschaftlicher Forschung, nicht nach

den Anschauungen irgendeiner religiösen Partei darzustellen. Dem biblischen
Christentum, sowie jeder besonderen Auffassung desselben bleibe die Stellung
im Religionsunterricht der Kirche sowie den besonderen Glaubensgemeinschaften

vorbehalten GUGGENBÜHL, 1933:627).

Die Bereitschaft in Zürich, den Religionsunterricht in und ausserhalb der

Schule den Kirchen zu überlassen, machte den Weg frei für die neuesten

Erkenntnisse der Naturwissenschaften und damit auch der Erklärung der Welt in
den anderen Schulfächern. Dies führte zu jenem für die Schweiz charakteristischen

Nebeneinander widersprüchlicher Weltanschauungen, zu denen damals

auch der Sozialdarwinismus Haeckelscher Prägung gehörte. In den
Primarschulen 1.–6. Schuljahr) hingegen verstand man unter Geschichtsunterricht
weiterhin nur Unterweisung in biblischer Geschichte. Dodel wies in seinen

Schriften wiederholt auf diese Ungleichbehandlung der Lernenden auf den

verschiedenen Schulstufen hin und argumentierte, dass die fehlende Einführung in
wissenschaftliches Denken auf der Primarstufe die Ausbildung auf der Universitätsstufe

unnötig erschweren würde DODEL-PORT, 1889:45). Ein besonderes

Konfliktpotential ortete er bei den Kandidaten für das Lehramt, da sich deren

Studieninhalte gänzlich von dem unterscheiden würden, was sie ihren Schülern
später zu vermitteln hätten DODEL, 1902:113). Die Ausnahmeregelung für
Primarschulen scheint jedoch auf einem breiten Konsens beruht zu haben, der eine
Änderung im Sinne Dodels noch für viele Jahrzehnte ausschliessen sollte.

schen Phantasie” in der ersten Ausgabe von MÜLLER, 1878 in der dritten Ausgabe durch die
Streichung des Wortes “Alles” etwas abgeschwächt. Hier hiess es nun: “Was in den Schriften

der alten Völker darüber überliefert wird, ist nur Erzeugniss der dichterischen Phantasie”

MÜLLER, 1878:2 und MÜLLER, 1891:2).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



252 HEINRICH REINFRIED

3 Die Evolutionslehre in der Erklärung der Natur und Gesell¬

schaft in Japan

In Japan wurde die Evolutionslehre nach Darwin erstmals durch den Zoologen
Edward Sylvester Morse47 vorgestellt. Er hatte sich 1877 zum Studium der
Brachiopoden nach Japan begeben und war unmittelbar nach seiner Ankunft am 12.

Juli 1877 zum Professor der Zoologie und Biologie an der Universität Tokyo
berufen worden.48 Sein wissenschaftlich geschulter Blick liess ihn bereits anlässlich

seiner ersten Bahnfahrt von Yokohama nach Tokyo im Jahre 1877 die Ômo-ri-

Muschelhaufen entdecken, was zur ersten wissenschaftlichen Publikation im
Gebiet der Archäologie in Japan führen sollte.49 Wie Dodel stammte Morse aus

einer religiösen Familie: Der Vater war calvinistischer Prediger, der Sohn
kompromissloser Freidenker, der konsequent danach strebte, die Welt durch die Brille

des Naturwissenschafters zu betrachten. Als Aufklärer empfand er sich in
einem “unversöhnlichen Gegensatz” zur katholischen Kirche, wie er 1879 auf
einer Seereise von Shimonoseki nach Nagasaki gegenüber einem katholischen
Bischof aus Frankreich bekannte MORSE 1917, II:135). Wie bei Dodel verband

sich aber auch in Morse wissenschaftliche Seriosität mit dem Bewusstsein um
den Neuigkeits-, ja Sensationswert der Evolutionslehre, teilte er doch seine
neuesten Erkenntnisse gerne auch einem breiteren Publikum mit, wann immer sich

47 Edward Sylvester Morse 1838–1935) wuchs als Sohn eines kongregationalistischen calvi¬

nistischen Predigers in Portland, Maine, USA auf. 1856 begann er sein Studium an der
Bethel Academy in Maine, anschliessend studierte er Zoologie in Harvard und arbeitete ab

1859 – dem Publikationsjahr von Darwins The Origin of Species – drei Jahre lang als Assistent

des aus Neuchâtel stammenden Professors Jean Louis Agassiz 1807–1873). Anschliessend

war er als Lehrer für Anatomie am Bowdoin College in Brunswick Maine, USA)
tätig. Von 1877–1879 und 1882–1883 lehrte er an der Universität Tokyo. In seinen Tagebüchern

hinterliess er einen anschaulichen Bericht seiner Erfahrungen als akademischem Lehrer

in Japan vgl. MORSE, 1917, Biographie in Encyclopedia of Japan, 1983, Kôdansha, Bd.

5:256, auch: WAYMAN, Dorothy G. Edward Sylvester Morse: A biography. Harvard University

Press, Cambridge Mass., 1942).

48 Toyama Masakazu Professor der Philosophie und späterer Rektor der Universität
Tokyo 1897–1898), hatte die Vorlesungen von Morse in Boston gehört und war davon so

beeindruckt, dass er sich für die Ernennung von Morse einsetzte YASUGI 1994:383).
49 Die Publikation mit dem Titel Shell mounds of Omori erschien im Juli 1879 in englischer

Sprache in den Memoirs of Science Department, University of Tokio Japan, Volume I, Part
I. Die japanische Übersetzung folgte im Dezember des gleichen Jahres vgl. MORSE,

Edward S. Ômori kaizuka tsuke kanren shiryô. [The shell-mounds of Ômori] 1879). Iwanami
bunko Bd. 432-1 Tokyo 1983).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 253

ihm dazu Gelegenheit bot.50 Seine Stellungnahmen zeugen wie jene Dodels
mitunter von der Überheblichkeit desjenigen, der sich im Besitz der absoluten

Wahrheit wähnt. Allerdings hielt er sich strikt an sein Fachgebiet, und liess seine

Ausführungen zum neuesten Stand der Zoologie und Biologie nie in
weltanschauliche Spekulationen münden. In seinem Kampf gegen Obskurantismus
grenzte er sich aber konsequent von allen Manifestationen der Unvernunft, wo
immer sie sich zeigten, ab. So kritisierte er jene in Japan, die versuchten,
wissenschaftliche Erkenntnisse “mit der Autorität von Schriften zu bekämpfen”51

gleichermassen wie jene in den USA, die sich rassistischer Diskriminierung
japanischer Einwanderer schuldig machten.52 Dass er dabei die japanische Kultur

nicht durchwegs an einem amerikanischen oder westlichen kulturellen Massstab

messen und beurteilen mochte, trug ihm den Vorwurf seines englischen

Kollegen Chamberlain ein, er würde Japan “durch eine rosa Brille sehen”
CHAMBERLAIN, 1990 [1890]:108).53

Bereits zu Beginn seiner Lehrtätigkeit hatte Morse festgestellt, dass sich
seine japanischen Schüler rationalen Argumenten äusserst zugänglich zeigten. In
ihrer Fähigkeit, zügig von der chinesischen Medizin, die für Morse aus “absurden

Heilmittelsammlungen” und “grotesken Absurditäten” wie “getrockneten
Rehfeten und Tausendfüsslern” bestand, zur deutschen Schulmedizin zu wechseln,

sah Morse bereits ein Indiz dafür, dass seine Schüler die Irrtümer des

vorwissenschaftlichen Denkens rasch überwinden würden, und schloss daraus, dass

somit auch seine Vorlesungen zur Evolutionslehre auf grosses Interesse stossen

würden MORSE 1917, II:425, II:221–222, I:284). Anlässlich eines ersten Vor-

50 Auf einer seiner Rückreisen von den USA nach Japan hielt Morse an Bord drei Vorlesungen

zur Evolution und sammelte dabei über 50 Dollar für 13 schiffbrüchige japanische Fischer,

die vom US-Dampfer Pensacola gerettet und nach San Francisco gebracht worden waren
MORSE 1917, II:209).

51 Ein besonders anschauliches Beispiel liefert Morse anhand einer Episode auf Enoshima, wo
ein Priester Morse gegenüber auf der Echtheit seiner Devotionalien bestanden hatte, nachdem

dieser in einer angeblich “gehörnten Schlange” eine aus Schlange und dem Geweih
eines grossen Käfers zusammengesetzte Fälschung, und in einem Stück “versteinerten

Holzes” den Unterkiefer eines Pottwals erkannt hatte MORSE 1917, I:256–247).
52 Morse griff zum Beispiel einen Vorfall in San Francisco auf, bei dem japanische Kinder aus

der öffentlichen Schule ausgeschlossen wurden, stelle dies doch gerade für eine Gesellschaft,

die der Bildung einen so hohen Stellenwert zumesse, einen einzigartigen Affront dar

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

MORSE, 1917, I:362–363).

53 Tatsächlich prangerte auch Basil Hall Chamberlain Beispiele “offensichtlich unmorali¬

sche[r] Politik sogenannter) christlicher Nationen” an vgl. hierzu CHAMBERLAIN, 1990

[1890]:454).



254 HEINRICH REINFRIED

trags zu diesem Thema zeigte sich Morse dann aber doch überrascht durch das

Ausmass der Aufmerksamkeit, die seinen Ausführungen zuteil wurde; noch nie
habe er “Studierende, die dermassen aufmerksam zuhörten”, gehabt. Er äusserte

allerdings die Vermutung, dass dies auch darauf zurückzuführen sein mochte,
dass er in englischer Sprache und zudem in raschem Tempo gelesen hatte

MORSE, 1917, I:315).
Am 6. Oktober 1877 begann er mit einer Vorlesungsreihe zur Evolutionslehre,

zu der ihn seine Studenten gedrängt hatten. Anwesend waren neben einer
Anzahl von Professoren und deren Gattinnen zwischen 500 und 600 Studierende.

Es sei das erste Mal, so Morse, dass er zum Thema der Evolution habe sprechen

können, ohne – wie so oft in den USA – mit theologischen Einwänden
konfrontiert zu werden:

Ich hielt heute abend meine erste Vorlesung in einer Reihe von drei Vorlesungen zur Evolution

im Auditorium maximum. Eine Anzahl von Professoren und ihre Gattinen sowie
zwischen fünf bis sechshundert Studierende waren anwesend. Beinahe alle machten sich

Notizen. Es war eine interessante und inspirierende Ansicht. Die Rednerbühne war gross

mit einem Geländer vorne; die Sitze befanden sich auf dem Saalboden sowie treppenartig

erhöht auf den Seiten des Saales. [...] Die Zuhörer schienen sich brennend für das Thema zu

interessieren und es war köstlich, die Darwinschen Theorien zu erklären, ohne mit theologischen

Vorurteilen konfrontiert zu werden, wie es mir öfters zu Hause passiert ist. Kaum war

ich fertig, erhob sich ein stürmischer Applaus, der mich verlegen erröten liess. Einer der

japanischen Professoren sagt mir, dass dies die erste Vorlesung über den Darwinismus oder

die Evolution in Japan gewesen sei. Ich freue mich bereits auf die restlichen Vorlesungen,

werde ich doch Anschauungsmaterial haben, um meine Argumente zu illustrieren, obwohl
die Japaner meine Wandtafelzeichnungen blitzschnell verstehen können MORSE, 1917,

I:339–340).

Auch später erwähnt er immer wieder, dass es für ihn ein Vergnügen war, zum
Thema der Evolution zu lesen. Ob er nun vor einer japanischen archäologischen

Vereinigung oder in öffentlichen Vorlesungen vor bis zu 800 Zuhörern über die
Erdzeitalter oder die Verwandtschaft der Muschelhaufen von Ômori mit jenen

im Baltikum MORSE, 1917, I:385–386), ob zur Verwandtschaft von Vögeln und

Reptilien MORSE, 1917, II:395), zur Archäologie, über Insekten, die Evolution
im Tierreich, die Vergletscherungstheorie oder über die Wachstumsgesetze bei

Tieren sprach MORSE, 1917, II:428–429) – immer zeigte sich Morse von der
Ausdauer seiner Zuhörer, die selbst mehrstündigen Vorlesungen aufmerksam zu

folgen vermochten, angenehm überrascht MORSE 1917, II:430). Inhaltliche
Einwände wurden auch dann nicht vorgebracht, wenn etwa an der Gakushû’in
Hochschule Mitglieder des Kaiserhauses oder Adlige im Publikum anwesend

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 255

waren MORSE, 1917, II:204), oder wenn er in Anwesenheit von buddhistischen
Priestern über die Herkunft des Menschen aus dem Schoss der Natur sprach:

Am 30. Juni [1882] hielt ich eine öffentliche Vorlesung unter dem Patronat der Biologischen

GeselIschaft in einem grossen Saal, der kürzlich im ausländischen Stil erbaut worden

war, mit Sitzplätzen für etwa 1’500 Zuhörern. Als ich ankam, herrschte bereits ein grosses

Gedränge. Herr Ariga übersetzte meine Vorlesung, in der ich mich mit der Frühgeschichte

des Menschen befasste und seine bescheidene Herkunft umriss. Unter den Zuhörern befanden

sich mehrere buddhistische Priester und ein Koreaner. Ich sah viele vertraute Gesichter,

und wie sie mich so mit freundlichen Blicken betrachteten, hatte ich das Gefühl, ich sei zu
alten Freunden zurückgekehrt [...] MORSE, 1917, II:219).

Während Morse sich strikt an Themen der Evolutionslehre im Bereich der
Biologie und Zoologie hielt, sah sein Landsmann Ernest Francisco Fenollosa 1853–
1908), Professor für Politikwissenschaften, Wirtschaft und Philosophie an der

Universität Tokyo, seine Aufgabe vor allem darin, die Implikationen des

Entwicklungsgedankens auf die Gesellschaft im Sinne des Sozialdarwinismus zu
vermitteln. Er war 1878 auf Anregung von Morse direkt nach seiner Promovierung

an der Harvard Universität an die Universität Tokyo berufen worden, wo er
sich bereits Ende 1878 an den öffentlichen Vorlesungen mit drei Vorträgen zum
Thema Evolution der Religionen beteiligte MORSE, 1917, II:429). Als Inhaber
des Lehrstuhls für Philosophie betonte er die weltanschaulichen Aspekte des

Entwicklungsgedankens, hielt sich also weniger an Darwin als an Herbert Spencer

1820–1903), der versucht hatte, alle Phänomene vom Ursprung des Weltalls
über die Evolution der Pflanzen und Lebewesen bis zur heutigen Gesellschaft
mit Hilfe der Schlüsselbegriffe “Evolution” und “Fortschritt” im Lamarckschen
Sinne zu erklären.

Morse übergeht in seinem Tagebuch die Tatsache, dass auch an der christlichen

Dôshisha-Universität Vorlesungen über die Evolutionslehre gehalten
worden waren. Hier hatte sein Landsmann John Thomas Gulick 1832–1923),
Zoologe und kongregationalistischer Missionar aus Hawaii, in den Jahren 1878
und 1879 und damit beinahe zeitgleich mit Morse die Evolutionslehre nach

christlicher Lesart dargestellt.54 Gulick hatte darin das wunderbare Wirken Got-

54 Die Dôshisha Universität in Kyoto ist eine der ältesten privaten Bildungsinstitutionen in
Japan. Ihr Gründer Niijima Jô war 1865, als die Ausreise aus Japan immer noch verboten

war, als blinder Passagier zuerst nach China, von dort nach Neu England gereist. Nach seiner

Graduierung von Amherst und Andover College kehrte Niijima 1874 als Missionar nach

Kyôto zurück, wo er 1875 die Dôshisha Universität als christliche Alternative zur staatli-

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



256 HEINRICH REINFRIED

tes in der Evolution betont und dabei die Ansicht vertreten, dass die Frage, ob

“die Erde im Verlauf mehrerer Stadien über einen langen Zeitraum oder aber in
einem einzigen kurzen Moment” erschaffen worden sei, die Beziehung zwischen

Gott und dem Individuum nicht verändere.55

Als Morse anlässlich seiner endgültigen Rückkehr in die USA 1883 ehrenvoll

verbschiedet wurde, lagen die wichtigsten europäischen philosophischen
Werke in japanischer Übersetzung vor. Als erstes Werk des Darwinismus war
1879 Thomas Huxleys Man’s Place in Nature ins Japanische übertragen
worden56, gefolgt von Darwins The Descent of Man57 sowie The Origin of Species

und Spencers Education MORSE 1917, II:317–318). 1883 folgte eine Übersetzung

der Vorlesungen von Edward Morse.58 Die erste vollständige Übersetzung

von Darwins Origin of Species sollte schliesslich 1896 erscheinen.59

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Von
Widerständen irgendwelcher Art gegen die Evolutionslehre an der staatlichen Universität

von Tokyo und ihrem Umfeld ist nirgends die Rede.

3.1 Die Stellungnahme des Rektors der Universität Tokyo zur Evolutionslehre

In seinem Tagebuch berichtet Morse mehrmals von Begegnungen mit dem Rektor

der Universität Tokyo, Katô Hiroyuki 1836–1916). Katô hatte 1877 den
Posten des Vorstehers der Rechts- und Literaturfakultät sowie der Medizinischen
Fakultät der Universität Tokyo angetreten und sollte bis 1886, anschliessend

chen Bildungspolitik, die er als utilitaristisch und zu sehr auf kognitive Inhalte ausgerichtet

empfand, gründete.

55 John Thomas Gulick 1832–1923) lebte von 1875–1899 in Japan, wo er an verschiedenen

christlichen Schulen in Osaka und Niigata lehrte und als christlicher Missionar wirkte. Er

bekannte sich 1878 und 1879 in Vorlesungen an der Dôshisha-Universität grundsätzlich

zum Entwicklungsgedanken in der Evolutionslehre, allerdings unter pantheistischen Vorzeichen:

“Ich glaube an die Evolution. Ich denke aber, dass man Verlauf, Gesetzmässigkeiten

sowie Ursachen erst teilweise kennt” GULICK, Addison. Evolutionist and Missionary John

Thomas Gulick, Portrayed Through Documents and Discussions. University of Chicago
Press, Chicago, 1932, zit. in YASUGI, 1994:385–386).

56 Seibutsu genshiron 1879) [Die Theorie der Evolution der Pflanzen und Tiere],
übersetzt von Izawa Shûji YASUGI, 1994:383).

57 Jinsoron 1881) [Die Theorie der Entstehung des Menschen], übersetzt von Kamitsu
Sensaburô

58 Dôbutsu shinkaron " 1883) [Die Theorie der Evolution des Tierreichs], über¬

setzt von Ishikawa Chiyomatsu #$%&'59 Seibutsu shigen ichimei shugenron) *+ 1896) [Die Ursprünge der

Lebewesen. Entstehung der Arten], übersetzt von Tachibana Sensaburô -



WOHER KOMMT DER MENSCH? 257

wieder in einer zweiten Amtsperiode von 1890 bis 1893 als Rektor amtieren.
Morse erwähnt wiederholt in überzeugender Weise, wie dieser ihm gegenüber

immer wieder seine hohe Wertschätzung zum Ausdruck gebracht habe.60 Der
Rektor beteiligte sich zusammen mit Edward Morse und Fukuzawa Yukichi mit
einem Vortrag an einem öffentlichen Vortragszyklus im Wintersemester

1878/79, auch wenn sein Vortrag zu Motoori und Hirata, den Vätern der japanischen

nationalistischen kokugaku-Philosophie, nicht eigentlich zur naturwissenschaftlichen

Ausrichtung der anderen Referate passen mochte.61

Die ausserordentliche Hochachtung, die Katô gegenüber Morse zum
Ausdruck brachte, ist ein Hinweis auf die hohe Wertschätzung des Rektors für den

Entwicklungsgedanken in der Erklärung des Weltgeschehens, wenn auch vor
allem als Schüler von Spencer und Haeckel. In der Tat steht Katô Hiroyuki
“wahrscheinlich exemplarisch für den Einfluss des Sozialdarwinismus in Japan”
TAMARU 1991:284), nachdem er sich unter dem Einfluss dieser Philosophie in

einer radikalen geistigen Kehrtwendung vom Befürworter naturrechtlich
begründeter Menschenrechte tenpu jinkenron / 0 zum Anhänger des

struggle for existence seizon kyôsô 123 auf der Grundlage der natural
selection shizen sentaku 4567 gewandelt hatte. Noch 1869 in Shinsei Tai’i
89:; [Abriss der wahren Regierungsform] und 1873 Kokutai Shinron

< > [Neue Theorie zur Staatsform] hatte sich Katô auf der Grundlage der

Naturrechtslehre für eine Verfassung sowie für ein Zensuswahlrecht eingesetzt.

Als Folge der mit zunehmender Heftigkeit vorgetragenen Forderungen nach

“Freiheit und Volksrechten” früherer Samurai, Landbesitzer und Kaufleute ab
1874 hatte bei ihm jedoch ein allmählicher Gesinnungswandel eingesetzt. 1879
und 1880 nahm er erstmals selbst in Vorträgen öffentlich Stellung gegen die
Naturrechtslehre ABOSCH, 1964:423). 1881 distanzierte er sich von seinem

60 So berichtet Morse von einem opulenten Farewell-Dinner zu seinen Ehren, das Katô für ihn
anlässlich seiner vorübergehenden Rückkehr in die USA im Oktober 1877 veranstaltete

MORSE, 1917, I:365–366) wie auch eine Willkommensparty im Mai 1878, anlässlich seiner

Rückkehr, zu der Katô wiederum alle japanischen und ausländischen Professoren
eingeladen hatte MORSE, 1917, I:379–380). Auch anlässlich seines dritten Japanaufenthalts im
Jahre 1882 wurde er vom Rektor wiederum mit äusserster Zuvorkommenheit willkommen
geheissen MORSE, 1917, II:210).

61 Im Vortrag mit dem Titel “On the opinions of Moto-ori and Hirata” äusserte sich Katô zu
Motoori Norinaga 1730–1800) und Hirata Atsutane 1776–1843), beides Gelehrte der Ko-kugaku-

Schule, deren Ziel es war, den wahren “Geist der japanischen Kultur” magokoro

8 von ihren Überprägungen durch die chinesische Kultur karagokoro @ zu befreien.

Die Kokugaku-Schule wurde später zur hauptsächlichen ideologischen Grundlage des

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

japanischen Ultranationalismus.



258 HEINRICH REINFRIED

Frühwerk und liess den Verkauf seiner früheren Werke Shinsei Tai’i sowie
Kokutai Shinron einstellen. Seinen Entschluss begründete er dem Publikum in
Zeitungsinseraten wie folgt:

Es sind ungefähr fünf Jahrhunderte vergangen seit den Entdeckungen von Kopernikus,

Galileo und Newton bis zu jenen Lamarcks, Goethes, Darwins und anderer in unserer heutigen

Zeit. Diese Entdeckungen, welche rasch aufeinanderfolgten, waren zumeist das Resultat

von Experimenten. Dies war die Methode, die diese Männer anwandten, um die Prinzipien,
die allem zugrunde liegen, zu studieren. In der Tat ist es den Wissenschaften der Materie zu

verdanken, dass Irrtümer, die aus traditionellen Phantasien entstanden waren, schliesslich

besiegt und dass vernünftige Lehren etabliert wurden. Heutzutage werden selbst die
metaphysischen Wissenschaften wie Philosophie und die Staatslehre durch die physischen
Wissenschaften ersetzt. Sie sind soweit entwickelt, dass sie in naher Zukunft leere akademische

Theorien durch vernünftige Doktrinen ersetzen können. Ich bin überzeugt, dass folglich
auch eine Erneuerung der metaphysischen Wissenschaften ansteht. Werke wie mein Shinsei

tai-i und Kokutai shinron entstanden, bevor ich Gelegenheit hatte, die neuen Prinzipien der

Wissenschaft kennenzulernen. Wenn ich meine Werke heute lese, stelle ich fest, dass sie

viele Fehler und irrtümliche Doktrinen enthalten. Da die Gefahr besteht, dass sie der jungen

Generation Schaden zufügen, möchte ich die Fehler in diesen Werken korrigieren und

gleichzeitig die Wahrheit darlegen. Natürlich konnte dies nicht in kurzer Zeit bewerkstelligt
werden. Ich habe deshalb kürzlich die Behörden gebeten, diese Schriften vernichten zu
lassen. Was die Exemplare betrifft, die immer noch zirkulieren, gebe ich hiermit bekannt, dass

sie nicht im geringsten mit meinen heutigen Überzeugungen übereinstimmen. Addendum:

Die zwei erwähnten Schriften entstanden vor etwa zehn Jahren. Kürzlich wurde von
Buchhandlungen in Inseraten Werbung für diese Schriften gemacht. Ich habe dies sofort
unterbinden lassen. Ich bitte das Publikum hierfür um Verständnis SHITAYAMA Hayakichi

@^ s Kaidai Þ2³ [Erläuterungen zu Kokutai Shinron]. In: Meiji bunka zenshû,

1955: Bd. 15, Jiyûminkenhen, zit. in ABOSCH 1964:395–96).

Seine neugewonnene Überzeugung legte er 1882 in seiner Schrift Jinken
shinsetsu 0>A [Neue Thesen zu den Menschenrechten] vor. Darin bezeichnete

er nun die westliche Idee der angeborenen Menschenrechte mit Verweis auf die

Hauptwerke des europäischen Sozialdarwinismus als Illusion môsô BC Das

Recht gründe nicht im Individuum, sondern in einem starken Staatswesen, weshalb

die Rechte des Staates Vorrang vor den Rechten des Individuums hätten.

Darwin wird von Katô namentlich erst im sechsten Kapitel erwähnt, wo er
seinen Widerspruch zur Theorie der angeborenen Menschenrechte mit dessen
Konzepten wie struggle for existence sowie natural selection begründet und gelobt,
er werde hinfort auf der Grundlage dieser Gedanken die Idee des Naturrechts

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 259

bekämpfen.62 Im evolutionären Gedanken sah Katô mit Haeckel die wahrscheinlich

“wichtigste Quelle für die Aufklärung der Menschheit in der Zukunft”63 und
damit die Grundlage einer neuen gesellschaftlichen Ethik:

Seit dieses Prinzip in der Neuzeit entdeckt wurde, hat es in der Biologie d.h. in der Zoologie

und der Botanik) rasch zu den grössten Umwälzungen geführt. Ich brauche nicht zu
begründen, dass dies auch in der Anthropologie d.h. das Fach, das den Körper und Geist der

Menschen erforscht) der Fall ist. Damit nicht genug, auch die Philosophie wird den überlieferten

Illusionen entkommen und ausschliesslich die wahren Prinzipien der menschlichen

Natur studieren und wird schliesslich zur Struktur einer gesellschaftlichen Ethik werden.64

Katôs Abfall vom naturrechtlichen Gedanken wurde gemäss seiner eigenen
Darstellung durch die Erkenntnisse der Evolutionslehre, vor allem in ihrer
sozialdarwinistischen Auslegung, wenn nicht direkt verursacht, dann doch

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

untermauernd begleitet und gefördert.65 Katô nennt zusätzlich aber auch politischen

Druck auf die Universität durch einzelne kaiserliche Loyalisten sowie
durch kokugaku-Gelehrte aus nationalistischen Kreisen als auslösendes Element
für seine Konversion.66 Letztlich wurde jene radikale philosophische Wende, die

62 KATÔ, Jinken shinsetsu. In: UETE, 1984:416.

63 HAECKEL, 1875:657, zitiert in KATÔ, Jinken shinsetsu. In: UETE, 1984:412.

64 HAECKEL, 1875:657, zitiert in KATÔ, Jinken shinsetsu. In: UETE, 1984:412.

65 Katô Hiroyuki lieferte im Laufe seines Lebens unterschiedliche Erklärungen für seine Kon¬

version. Im Alter von 60 Jahren führte er in einem Rückblick auf sein Leben seinen
Gesinnungswandel auf die Beeinflussung erst durch die Lektüre der Schriften des Schweizer

Staatsrechtlers Bluntschli, dann durch die Lektüre der Schriften von Darwin und Spencer

u.a. zurück. Als er erfahren habe, dass der Mensch ein Produkt der Evolution sei, sei ihm
immer klarer geworden, wie unvernünftig die Annahme war, die Natur hätte nur die

Menschheit mit Rechten bedacht vgl. Keirekidan DEFG[Gespräch über mein Leben] in:
UETE, 1984:463–501). Im Alter von 80 Jahren ergänzte Katô die Liste seiner Lehrer durch
den englischen Historiker Buckle, dessen Geschichte der englischen Zivilisation ihm “die
absolute Absurdität der sogenannten metaphysischen Wissenschaften” vor Augen geführt
habe. Nachdem er die Überzeugung gewonnen habe, dass eine gründliche Diskussion nur

auf den Naturwissenschaften basieren konnte, habe er Darwins Schriften, anschliessend die

evolutionäre Philosophie von Spencer und Haeckel gelesen. Dies habe seine Weltanschauung

sowie Lebensphilosophie grundlegend verändert vgl. Katô Hiroyuki sensei hachi-jissai
shukuga-kai Hg.) Katô Hiroyuki Jijoden HIJK4LM 1915:466–47, zit. in ABOSCH,

1964:398).

66 Nach der Verbeamtung der Professoren der Kaiserlichen Universitäten in Japan nach preus¬

sischem Vorbild im Jahre 1881 forderten die Behörden von Katô, dass er seine früheren

Publikationen, in denen er den Willen des Kaisers als Vollstrecker des Volkswillens dargestellt

habe, widerrufen müsse, ansonsten die Regierung die beanstandeten Schriften verbie-



260 HEINRICH REINFRIED

ihm von ehemaligen Weggefährten als Opportunismus oder gar als Verrat
angekreidet werden sollte, durch das zeitliche Zusammentreffen der Weiterentwicklung

seiner Weltanschauung mit politischem Druck von aussen ausgelöst.67

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Dass

eine gradualistische Stellungnahme nicht möglich war, dürfte auch damit
zusammenhängen, dass bereits mit der Publikation von Bankoku sôwa N<OP
[Anekdoten aus aller Welt] 1874 in politischen Kreisen in Japan die Vorstellung,
dass die europäische politische Philosophie in nur zwei Positionen subsumiert
werden könne, Fuss gefasst hatte: In jene, die die Gesellschaftsform als gott-,
beziehungsweise als naturgegeben betrachtete, sowie in jene, die in der Gesellschaft

ein Produkt des Menschen sah.68 Katô schloss sich der letzteren Meinung
an und benützte deren Schriften als Argumentarium für die Rechtfertigung des

japanischen Imperialismus.69

Trotz dieser hochoffiziellen Akklamation zeigte sich aber auch in Japan

Konfliktpotential im Zusammenhang mit der Evolutionslehre, und zwar im
Bereich der nationalen Geschichtsschreibung, als japanische Historiker, die in den

Methoden Ludwig Rankes geschult worden waren, zu Forschungsresultaten

gelangten, die zur Ursprungsmythologie Japans, wie sie über die Schulbücher
zur Festigung der nationalen Identität im Volk verbreitet wurden, im Widerspruch

standen. Der Protagonist dieses Konfliktes war Kume Kunitake, der
Chronist der Iwakura-Delegation, der ab 1879 als Mitarbeiter im staatlichen
Geschichtsamt Shûshikan QR70, anschliessend ab 1889 als Professor für

ten würde. Katô meint dazu, er sei dieser Forderung deshalb nachgekommen, weil er zu

diesem Zeitpunkt seine Meinung bezüglich der Doktrin, auf der Kokutai shinron basierte,

ohnehin bereits geändert gehabt habe vgl. DAVIS, 1996:17, ABOSCH, 1964:397–8, auch KATÔ,

Keirekidan, in UETE, 1984:488–89).

67 Vgl. hierzu die ausführliche Darstellung der Proteste als Reaktion auf die Publikation von

Jinken Shinsetsu im Jahre 1882 in ABOSCH, 1964:424ff.
68 Bankoku sôwa verfasst von Suzuki Tadakazu STU erschien in einer Sammlung von

Übersetzungen und zusammenfassenden Darstellungen von europäischen und amerikanischen

Aufsätzen zu Staatslehre, Gesellschaft und Kultur DAVIES, 1996:17. Vgl. hierzu

MARUYAMA Masao, Studies in the Intellectual History of Tokugawa Japan, 1974:240, sowie

Bankoku sôwa in: Meiji bunka zenshû 1955) Bd. 5:243–359).
69 Dieselben europäischen Werke sollten ihm neben vielen anderen 1894 zu Beginn des sino¬

japanischen Krieges auch helfen, in seiner in Berlin in deutscher Sprache publizierten
Schrift Der Kampf ums Recht des Stärkeren und seine Entwickelung die imperialistische

Aussenpolitik Japans gegenüber den westlichen Grossmächten zu rechtfertigen vgl. KATÔ,

1894).

70 Shûshikan war die offizielle Bezeichnung der staatlichen Amtsstelle für Geschichts¬

kompilation ab 1877, 1929 umbenannt in shiryô hensanjo QVWXY



WOHER KOMMT DER MENSCH? 261

Geschichte an der Universität Tokyo mit der quellenkritischen Aufarbeitung der

japanischen Geschichte beschäftigt war.
Bereits 1885 hatte Kume in einem Vortrag zu den neuen Erkenntnissen der

Geschichtswissenschaften ernsthafte Zweifel an der Zuverlässigkeit des frühesten

japanischen offizellen Geschichtswerkes Kojiki Z[\G 712) als historischer

Quelle geäussert:

Das Kojiki ist als Abriss der japanischen Geschichte das älteste [Dokument] mit vielen
Erzählungen, die keinen Sinn machen. Es soll sich dabei jedoch um eine Aufzeichnung
tatsächlicher Geschehnisse aus ältester Zeit handeln. Wahrscheinlich wussten die Menschen

damals noch sehr wenig; es lässt sich vielleicht am ehesten mit den Erzählungen von alten

Menschen in einem entlegenen Winkel vergleichen, die erzählen, was sie selber erlebt und
erfahren haben.71

1891 publizierte Kume einen Artikel zur Shintô-Religion, in dem er ausführte, es

handle sich dabei nicht um eine eigentliche Religion, sondern vielmehr um einen

primitiven Kult der Himmelsanbetung, der sich in der Kindheit der Menschheit
entwickelt habe MEHL, 1993:341). Da der Shintô auf einer primitiven
Entwicklungsstufe stehen geblieben sei, eigne er sich nicht für die moderne Zeit. Im
Januar 1892 erschien der Artikel erneut, diesmal in der Zeitschrift Shikai Q]die gegründet worden war, um Geschichte einem breiteren Publikum zugänglich
zu machen. Der gegenüber der ersten Fassung leicht veränderte Text war nun
jedoch vom Herausgeber durch ein provokatives Vorwort im aufklärerischen
Duktus ergänzt worden. Dieser Artikel führte erst zu Demonstrationen von Shin-tô-

Anhängern vor Kumes Haus und schliesslich zu einer Aussprache am 28.
Februar mit Mitarbeitern der privaten Dôseikan ^ R einer Schule von
nationalistischen Kokugaku-Gelehrten. Dabei habe Kume verschiedene Häresien
vertreten: Die Götter seien Produkte der menschlichen Vorstellungskraft, im
kaiserlichen Ise-Schrein werde der Himmel, nicht etwa die Sonnengöttin Amaterasu

verehrt, der Sohn der Sonnengöttin, Ama-no-oshio-mimi-no-mikoto sei
ursprünglich von Korea gekommen, und erst der Buddhismus habe der Religion
in Japan den Boden bereitet.72 In einem Protestschreiben an das Erziehungsministerium

erhoben Shintô-Kreise gegenüber Kume darauf den Vorwurf, er
missbrauche sein Amt als Professor der Universität Tokyo. Das

71 Der Vortrag mit dem Titel Rekishigaku no susumi EQ_` aG [Zur Entwicklung der
Geschichtswissenschaften] wurde 1885 vor Mitarbeitern des Shûshikan gehalten Shigaku

zasshi, 1898, 9:7, zitiert in TANAKA, 1991:222).
72 In der Zeitung Tokyo Nichi-Nichi Shinbun 4.–6. März), zit. in MEHL, 1993:344.

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



262 HEINRICH REINFRIED

Erziehungsministerium teilte in der Folge Kume am 4. März 1892 mit, er sei auf
Ende desselben Monats aus dem Dienstverhältnis entlassen. Weder der Rektor
der Universität Tokyo noch Kumes Kollegen setzten sich für ihn oder für die
akademische Freiheit ein. Das Amt für Geschichtsschreibung sollte im folgenden
Jahr geschlossen werden.73

Rektor Katô, dessen Sicht des Völkerrechts und der Aussenpolitik
zunehmend sozialdarwinistisch geprägt war, sorgte mit seinem Entscheid dafür,
dass der empirischen, quellenkritischen Methodik der Geschichtswissenschaften

im Bereich der nationalen Geschichtsschreibung das staatliche Gütesiegel
verweigert wurde. Anstatt zuzulassen, dass die Geschichte Japans mit dem gleichen
unvoreingenommenen Blick wie die imperialistische Politik der westlichen
Grossmächte in Asien betrachtet wurde, distanzierte sich Katô “mit schneidendem

Hohne” von Kume und anderen Historikern, die sich “durch selbstbewusste

Hyperkritik” blamiert hätten, und hielt ihnen vor, dass “ ihre Methode nicht die

vom Ausland importierte sei”, wie sich der deutsche Historiker Ludwig Riess

erinnert.74 Kume durfte sich zwar weiterhin als Historiker betätigen, dies jedoch
nicht mehr an einer staatlichen Universität, sondern an der privaten Tôkyô
Senmon Gakkô 1902 umbenannt in Waseda Universität). Ausgerechnet Katô
Hiroyuki, der in der Durchdringung traditioneller Vorstellungen durch
naturwissenschaftliche Methodik den wahren Weg zum perfekten Staatswesen gesehen

hatte, profilierte sich als Behördenvertreter als Wegbereiter der Vorrangstellung
der Mythologie vor der quellenkritischen Geschichtsschreibung in der Erklärung
der Ursprünge der japanischen Nation.

3.2 Zu den Anfängen der Welt in japanischen Geschichtslehrbüchern

Zeitgleich mit den bereits vorgestellten Schweizer Schulbüchern wurden auch in
Japan nach 1872 Lesebücher für die neugegründete staatliche Schule
herausgegeben. In einer ersten unstrukturierten Phase, die in der heutigen Schulbuchforschung

als “Periode des Chaos” konton jidai bcd& bezeichnet wird,
wurden an den Schulen neben japanischen liberalen Schriften wie etwa Gakumon

no susume _efggh [Das Lob des Lernens] sowie Seiyô jijôij[kG [Bericht über die westliche Welt] des Aufklärers Fukuzawa Yukichi

73 Vgl. hierzu MEHL, 1993.

74 RIESS, 1905:117–18. Der deutsche Historiker Ludwig Riess 1861–1928) lehrte von 1887

bis 1902 an der Universität Tokyo Weltgeschichte und Methodik der Geschichtswissenschaften.

Als Schüler von Leopold Ranke führte er dessen quellenkritische historische
Methode in die akademische Forschung in Japan ein.

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 263

auch Übersetzungen englischer, französischer oder amerikanischer Schulbücher
verwendet. Auf diesem Weg fand die biblische Darstellung der Erschaffung der

Welt und der Ursprünge der Geschichte gemäss dem Alten Testament Eingang

in Japan. So etwa stellt das Geschichtslehrbuch Taisei ShikanliQm [Spiegel
der Geschichte der westlichen Welt], eine japanische Übersetzung des deutschen

Lehrmittels Lehrbuch der Weltgeschichte für Gymnasien und höhere
Bürgerschulen75, den japanischen Schülern die Bibel als zuverlässigen Quellentext für

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

das Studium der Anfänge der Welt dar:

Die Heilige Schrift stellt für alle, die Theologie studieren möchten, die vertrauens- und
vereehrungswürdigste Quelle dar. Zum Anfang der Welt sucht niemand in anderen Quellen.

Obwohl die Beschreibung kurz und einfach ist, beschreibt sie die wichtigsten Ereignisse

umfassend TANAKA, 1991:417).

Auf diese Passage folgte eine Zusammenfassung der Erschaffung der Welt durch
Gott in sechs Tagen, der Erschaffung von Adam und Eva am sechsten Tag,
gefolgt vom Sündenfall und der Vertreibung aus dem Paradies. Zum Beginn der

Geschichte nennt das mehrbändige japanische Geographie- und Geschichtslesebuch

Yochi shiryaku nopqG [Kurze Beschreibung der Erde]76 das Buch
Mose den ältesten Quellentext der westlichen Geschichtsschreibung:

Als Fundament der Geschichte der Antike der westlichen Welt wird dem Testament von
Moses stammt aus Judäa, lebte zur Zeit der Gründung seiner Nation) am meisten Bedeutung

beigemessen. Seine Aufzeichnungen enthalten zwar viele seltsame Ereignisse, aber es

existieren keine älteren Dokumente, auf die man sich abstützen kann UCHIDA, 1991:91).

In einer zweiten Phase stellte das japanische Erziehungsministerium 1872 mit
dem selbst entwickelten Geschichtslehrmittel Shiryaku Qq [Abriss der Ge-

75 Das 1826 vom Gymnasiallehrer T.B.Welter in Münster verfasste Lehrbuch der Weltge¬

schichte wurde 1869 von Nishimura Shigekiirst ins Japanische übersetzt.

76 Vom Lehrbuch Yochi shiryaku von Uchida Masao uv wG und Nishimura Shigekiirst wurden zwischen 1870 und 1875 für den Gebrauch an Primarschulen insgesamt

mehr als 150’000 Exemplare gedruckt. Der erste Band enthielt eine allgemeine geographische

Einführung sowie das Kapitel zu Japan, Band 2 China, Sibirien und Indien, Band 3
Persien und die Türkei, Band 4 eine allgemeine Einführung zu Europa sowie England, Band

5 vor allem Frankreich, Band 6 Deutschland und Skandinavien, Band 7 vor allem Russland,

Bände 8 und 9 Afrika, Band 10 Nordamerika, Band 11 Südamerika und Band 12 Ozeanien

TANAKA, 1991:84– 96).



264 HEINRICH REINFRIED

schichte] dem Alten Testament erstmals eine eigene japanische mythologische
Ursprungslegende entgegen:

Götterzeit. Ame-no-minakanushi-no-kami. Diese Gottheit wurde vor Himmel und Erde

geboren. Sie residiert im Zentrum des Himmels und regiert über alle Lebewesen TANAKA,

1991:106–107).

Diese Darstellung gibt die Schilderung der Mythologie der Götterzeit shindai

& im Kojiki 712) wieder, allerdings nur in Auszügen, “um den Schülern das

Auswendiglernen etwas zu erleichtern”.77

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Der Beginn der eigentlichen Geschichte

Japans wurde bei der Thronbesteigung des ersten Menschenkaisers Jinmu im
Jahr 660 v. Chr. angesetzt TANAKA, 1991:107). Um dieses Ereignis als Beginn
der Nation im allgemeinen Geschichtsbewusstsein zu verankern, wurden
erstmals 1880 unliebsame Geschichtsbücher durch behördlichen Ukas aus der Schule

verbannt. 1881 legte der “Abriss der Richtlinien für den Unterricht an

Primarschulen” shôgakkô kyôsoku yôkô x_yz{|} erstmals auch die

Unterrichtsinhalte verbindlich fest. Allerdings gab es zu Beginn der 1880er Jahre

in dieser Frage vorerst noch Freiräume für Dissens durch Lehrer, in deren Denken

die Methodik der quellenkritischen Geschichtswissenschaft bereits Spuren

hinterlassen hatte.78 So konnte noch 1883 Miyake Yonekichi ~ € 1860–

1919), Dozent am Oberseminar von Tokyo, gegen die Verwendung von Mythen
zur Erklärung der Welt in Schulbüchern plädieren.79 Die Geschichte Japans

müsse an der Mittelstufe der Primarschule, also Schülern im Alter von ungefähr
zehn Jahren, altersgerecht vermittelt werden. Das Kapitel zum Götterzeitalter des

Kojiki sei eine Legendensammlung, die Auskunft über die Vorstellungen früherer

Zeiten geben könne; über den Anfang der Welt und der Menschheit sollten
die Schüler aber vielmehr durch die naturwissenschaftlichen Fächern wie
Geologie und Astronomie aufgeklärt werden. Wenn Lehrer trotzdem auf die Mythologie

zu sprechen kommen müssten, sei es wichtig, immer deutlich zu machen,

auf welcher schriftlichen Quelle diese Mythen beruhten TANAKA, 1991:334–
335).

77 So heisst es im Vorwort von Kimura Seiji Tr TANAKA, 1991:106).
78 Vgl. TANAKA, 1991:325 ff.
79 Vgl. MIYAKE Yonekichi, Shôgaku rekishika ni kansuru ikkôsatsu x_EQ‚ƒ„

…† ‡ˆ [Betrachtungen zum Geschichtsunterricht auf der Primarstufe]. In: TANAKA,

1991:334–335.



WOHER KOMMT DER MENSCH? 265

In unserem Land sind die ältesten Dokumente das Kojiki und das Nihongi. Beide zählen alle
Ereignisse seit der Entstehung der Welt bis ungefähr Kaiser Tenji auf. Obwohl es heisst,

dass es sich dabei um Tatsachen handelt, ist man sich bei den meisten unsicher, ob sie der

Wahrheit entsprechen oder nicht. Es handelt sich dabei um Sammlungen von Legenden, die
man so aufzeichnete, wie sie damals allgemein bekannt waren. Sie leisten späteren

Generationen wertvolle Dienste, indem sie ihnen helfen, sich die Zustände in der frühesten Zeit
vorzustellen. Aus diesem Grund verdienen sie Lob und nicht Kritik, aber was den
Wahrheitsgehalt der aufgezeichneten Geschichte anbelangt, so wurden in der mündlichen
Überlieferung entweder Ereignisse weggelassen oder hinzugefügt, so dass die Inhalte auf
mannigfaltige Weise verändert wurden. Aus diesem Grund können diese Geschichten nur

schwerlich zum Nennwert genommen werden. Zu den Anfängen des Universums und der

Entstehung des Menschen gibt es, wohin man auch schaut, eigenwillige Spekulationen, die

sich der Vernunft entziehen. Schon Kitabatake Chikafusa schrieb im Jinnô shôtôki, dass

sich die Schöpfungsmythen der drei Länder Japan, China, Indien voneinander unterscheiden

würden. Auch die irrationalen Glaubenssätze der christlichen Religion der Europäer und der

Amerikaner sind nicht frei von solch eigenwilligen Spekulationen. Wenn es also nicht möglich

ist, aus alten Überlieferungen etwas zur Entstehung der Erde zu erfahren, so sollte man

diese fürs erste aus dem Geschichtsunterricht entfernen. Diese Fragen sollten nur mit Hilfe
der naturwissenschaftlichen Theorien jitsubutsu) der anderen Wissenschaften, wie zum
Beispiel der Geologie sowie der Astronomie, untersucht werden. Neben den Darstellungen,

wie das Universum entstanden ist, gibt es auch eine Überlieferung der Geschichte der Götter.

Auch sie wurde über lange Zeit hindurch mündlich tradiert, so dass viel davon verloren
ging und nur noch wenig vorhanden ist. Darin ist wiederum vieles enthalten, was falsch
gehört oder missverstanden wurde, so dass sie kaum die wahren Ereignisse wiedergeben.
Angesichts dieses Sachverhalts kann man diese alten Geschichten nur schwerlich als wahr
betrachten. [...] Wenn man nicht umhin kann, diese Geschichten den Schülern zu erzählen,

sollte man darauf bedacht sein, immer ‘das Kyûki meint...’, oder ‘In alten Büchern steht

geschrieben, dass ...’ vorauszuschicken. Wenn nötig kann man auch erklären, dass diese

Geschichten des Kojiki und Nihongi nicht durch andere Quellen bestätigt werden, und dass sie

sich grundlegend von historischen Fakten in anderen Büchern unterscheiden TANAKA,

1991:334–335).

Das Erziehungsministerium folgte solchen Empfehlungen – wenn überhaupt –
nur teilweise. In der nun folgenden dritten Phase der staatlich regulierten, vom
Erziehungsministerium bewilligten Darstellung der Anfänge der japanischen

Geschichte setzte die Geschichtsschreibung unter Auslassung der Götterzeit
jedenfalls unmittelbar mit der ebenfalls fiktiven Inthronisierung des mythischen
ersten Menschenkaisers Jinmu im Jahre 660 v. Chr. ein.80 Dieser Mythos stützt
sich auf das 2. Buch des Kojiki, welches beschreibt, wie Kaiser Jinmu seine Ge-

80 So zum Beispiel im ersten nach westlichem Muster aufgebauten Geschichtslehrbuch für
Sekundar- und Lehramtsschulen, dem ab 1888 weit verbreiteten Nihonshikô ‰ Q} von
Saga Seisaku Š‹ Œ [Abriss der japanischen Geschichte] TANAKA, 1991:245ff.).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



266 HEINRICH REINFRIED

folgsleute von Kyûshû in östlicher Richtung nach Yamato ins zentrale Kansai-
Gebiet geführt hatte.81 Die Verwendung des Mythos von Kaiser Jinmu in japanischen

Geschichtslehrbüchern kann also durchaus als Analogie auf Moses in
westlichen Geschichtslehrbüchern gelesen werden. Der entscheidende
Unterschied lag darin, dass das japanische Erziehungsministerium die absolute
Deutungshoheit über den Gründungsmythos des Kojiki besass. Diese Deutungshoheit

wurde 1886 mit dem Bewilligungsverfahren für Lehrbücher kentei seido

Ž – einem Instrument für die Steuerung der Bildungsinhalte, das ab

Ende des sino-japanischen Kriegs von 1894/95 zunehmend für nationalistische
Zielsetzungen eingesetzt werden sollte – zusätzlich gestärkt.

Damit hatte das Erziehungsministerium sein Ziel erreicht, eine japanische

Ursprungsmythologie als Beginn der Geschichte flächendeckend in den Schulen

einzuführen.82 Zwar wurde die Periode der Gottkaiser nicht mehr erwähnt,
geblieben war jedoch der gleichfalls mythologische Kaiser Jinmu als Urahne aller
japanischen Kaiser.83 Die Evolutionslehre hatte ihren Platz im Biologieunterricht
gefunden, nicht aber im Geschichtsunterricht. Diese Zweiteilung führte in Japan

zu einer Spaltung im Denken des Einzelnen, die jener von Kume in Zürich
beobachteten Ausdifferenzierung der Wertsphären nicht unähnlich war.84

81 Vgl. hierzu PHILIPPI, 1968, 2. Buch, Kapitel 47–52:163–177.

82 Die Glaubwürdigkeit des Jahres 660 v. Chr. als Datum für die Thronbesteigung des ersten

Kaisers Jinmu und damit als Beginn des japanischen Kaiserreichs sollte durch die histo-risch-

kritischen Untersuchungen von Tsuda Sôkichi v € ab 1912 erschüttert werden.

Tsuda hatte aufgrund seiner textkritischen Forschungen dieses Gründungsdatum als

kalendarische Konstruktion erkannt und hatte folglich den Ursprung des japanischen Staates

rund 1’260 Jahre später in der Mitte des 7. Jahrhunderts n.Chr., angesetzt.

83 Vgl. Fussnote 15.

84 Gemäss Yamamoto Shichihei, einem ehemaligen Kriegsteilnehmer im 2. Weltkrieg, kam es

in Gefangenenlagern in den Philippinen nach Kriegsende vor, dass die Evolutionslehre von

US-Personal dazu benutzt wurde, japanischen Gefangenen die Augen zu öffnen, dass ihr
Kaiser so wie alle Menschen “vom Affen abstammte” und deshalb unmöglich göttlicher
Abstammung sein konnte. Yamamoto berichtet, dass er sich über diese Belehrung geärgert
habe, sei Darwins Theorie doch in seiner Schulzeit im Biologieunterricht selbst während des

Krieges behandelt worden. Anderseits habe er erst nachträglich bemerkt, dass er die Aussagen

Darwins und des Kojiki früher tatsächlich nie als widersprüchlich empfunden habe vgl.
Yamamoto Shichihei ‘’und Komuro Naoki x“”t Nihonkyô no shakaigaku

‰ z`•–_ [Soziologie der Japan-Religion] 1981), auch: http://finalvent. cocolognifty.

com/fareastblog/2005/10/post_bcc0.html gelesen am 21.7.2007. Den Hinweis auf die
Aufzeichnung dieser Gespräche verdanke ich Prof. Tomoji Odori, Musashi Universität,
Tokyo). Bemerkenswert ist weiter die Tatsache, dass diese Zweiteilung des Denkens selbst vor
dem Kaiser nicht halt machte, befand sich doch im Studierzimmer von Kaiser Hirohito die

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 267

4 Imperialismus und Rassenlehre als differenzierendes Agens

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

der Rezeption der Evolutionslehre

An den Schnittstellen der parallel verlaufenden Prozesse der Modernisierung
sowie dem Aufbau und der Konsolidierung eines Nationalstaates waren
Zielkonflikte sowohl in der Schweiz als auch in Japan unvermeidbar. Brüche in der

Denktradition beider Länder waren unumgänglich und mussten durch die Politik
abgefedert werden, damit sie die Bürger dem jungen Staat nicht entfremdeten.
Da in der ausgeprägt religiösen Schweiz im Zuge der Modernisierung die
Säkularisierung, im bereits ausgeprägt säkularisierten Japan hingegen die Re-

Mythologisierung im politischen Bereich durch die Umgestaltung der kaiserlichen

Institution nach preussischem Vorbild vorangetrieben wurde, zeigten sich
im Modernisierungsprozess der beiden Nationen zeitweilig gegenläufige
Entwicklungen. Zielkonflikte traten zu unterschiedlichen Zeitpunkten und in
unterschiedlichem Kontext auf. So ging es im Falle der Einführung der Evolutionslehre

in der Schweiz darum, die Kollision der neuen wissenschaftlichen Theorie
mit der christlichen Religion, im Falle Japans mit dem japanischen Ursprungsmythos

der Nation zu vermeiden oder abzuschwächen. Beide Länder versuchten,
dieses Problem dadurch zu entschärfen, dass die evolutionäre Sicht der Anfänge
der Geschichte in der geschichtlichen Grundausbildung der Staatsbürger nicht
zur Darstellung kam.

Der Transfer der Evolutionslehre von England und Preussen in die Schweiz
und nach Japan zeigt, dass in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts bereits
beinahe zeitgleich in Europa und Japan über die gleichen wissenschaftlichen
Fragen und deren Implikationen für die Gesellschaft diskutiert wurde. An den

Universitäten, die in der Schweiz wie in Japan den ungehinderten Zugang zur
neuesten wissenschaftlichen Literatur aus Europa und den USA ermöglichten,
wurden Grundbegriffe der Evolutionslehre im weitesten Sinne in gleicher Weise
in das Argumentarium des politischen Diskurses übernommen. Wenn Katô im
Jahr 1894 die Ansicht vertrat, Recht gründe nicht etwa auf einem “
Brüderschaftsgefühl aller Völker” KATÔ, 1894:146), sondern entstehe vielmehr durch
den Zusammenprall und den folgenden Ausgleich der Mächte KATÔ,

1894:153), begründete er die Notwendigkeit des Krieges nicht anders als der
deutsche Jurist und Professor an der Universität Zürich, Heinrich Fick, der Krieg
“im Sinne der Darwin’schen Hypothese” als “eines der wunderbaren Mittel,

Büste von Charles Darwin neben jenen von Napoleon Bonaparte und Abraham Lincoln
BIX, 2000:60).



268 HEINRICH REINFRIED

deren sich die Vorsehung bedient hat, und vielleicht noch Jahrhunderte oder

Jahrtausende hindurch bedienen wird, um das Menschengeschlecht zu immer
höherer Vollkommenheit heranzubilden” bezeichnet hatte.85

In Japan fällt im Kontrast zur Schweiz wohl am meisten ins Auge, mit
welchem Enthusiasmus der Sozialdarwinismus an der wichtigsten Universität des

Landes rezipiert und propagiert wurde. Diese Tatsache ist umso erstaunlicher,
als das wissenschaftlich begründete Rassedenken im Haeckelschen Weltbild den

Japanern im Stammbaum der Völker mit seiner Entwicklungsskala, die von den

Menschenaffen bis zu den Indogermanen reichte, eine wenig schmeichelhafte
Position zugeschrieben hatte. Laut Haeckel hatte sich die indogermanische Rasse

“am weitesten von der gemeinsamen Stammform der Affenmenschen entfernt”
und alle übrigen Menschenrassen in der körperlichen wie auch der geistigen

Entwicklung weit überflügelt HAECKEL, 1874:623). Diese Rasse sei, mit
Ausnahme der mongolischen Species, die einzige, die Geschichte gemacht habe;

gegenwärtig sei sie daran, sich über die ganze Erde zu verbreiten und die meisten

übrigen Menschen-Species im Kampf ums Dasein zu überwältigen
HAECKEL, 1874:615), dies “vermöge ihrer höheren Gehirnentwickelung”
HAECKEL, 1874:618). Unter ihnen seien die “mittelländischen Menschen”86 die

am höchsten entwickelte und vollkommenste aller Menschenarten, an deren

Spitze die Engländer und die Deutschen als wichtigste Rassen und “bedeutendste

Faktoren der Weltgeschichte” gegenwärtig das Fundament “für eine neue

Periode der höheren geistigen Entwickelung” legten HAECKEL, 1874:623).
Japanische Leser hingegen fanden sich auf dem Haeckelschen “Stammbaum der

zwölf Menschen-Arten” nur im oberen Mittelfeld positioniert, wenngleich noch

über den Chinesen und Koreanern HAECKEL, 1874:605).
Dass in den Schriften des Jenaer Universitätsprofessors Haeckel ausgerechnet

die “europäischen christlichen und zivilisirten Völker” als allen anderen

Völkern überlegen dargestellt wurden, hätte bei Katô eigentlich auf heftigen
Widerspruch stossen müssen, empfand er diese doch aufgrund ihres Vorstosses

nach Asien “als die allergrausamsten und allerschlausten Raubthiere sit venia

verbo!)” KATÔ, 1894:140–141). Genau das Gegenteil war jedoch der Fall. Zum
einen sorgte das Gütesiegel der Provenienz aus der deutschen und angelsächsischen

akademischen Welt dafür, dass selbst eine für Nicht-Europäer unvorteil-

85 Diese Passage aus einer Rede im Jahre 1872 bezieht sich wohl auf den im Vorjahr beende¬

ten Waffengang zwischen Preussen und Frankreich FICK, 1872:15).
86 Haeckel gab der Bezeichnung “Mittelländer” den Vorzug vor dem gewöhnlich angewende¬

ten Begriff “kaukasische Rasse”, da “grade der kaukasische Zweig unter allen Rassen dieser

Species die wenigst bedeutende ist” HAECKEL, 1874:615).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 269

hafte Gesellschaftstheorie wie die Rassenlehre in Japan nicht einfach übergangen

werden konnte. Entscheidend war aber wohl, dass Haeckels Rassenlehre

nicht nur Nachteiliges enthielt, sondern in Bezug auf Japan auch Chancen für
eine Entwicklung in der Zukunft andeutete. So zum einen durch seine Annahme,
die mongolische Species könne, wenn auch mit gewissen Vorbehalten, erfolgreich

mit den Mittelländern konkurrenzieren HAECKEL, 1874:618)87, zum anderen

durch seine These, wonach in der Entwicklung der Organismen die
Ontogenese die Phylogenese nachbilde. In der Übertragung dieses Mechanismus
auf das Werden der Völker zeichnete sich für die im oberen Mittelfeld positionierten

Japaner eine Chance ab, als einzelne Nation die Entwicklung der gesamten

Menschheit nachzuvollziehen und so die Stufen der Zivilisation allmählich
zu erklimmen. Weiter bildete laut Haeckel die “Empfänglichkeit für die
Entwicklungstheorie und für die darauf gegründete monistische Philosophie den

besten Massstab für den geistigen Entwickelungsgrad des Menschen” wie auch

dafür, welche Strecke dieses Weges eine Nation bereits zurückgelegt habe

HAECKEL, 1874:623). Die Fähigkeit Katôs, den Sozialdarwinismus als richtig
anzuerkennen, konnte in diesem Sinne folglich als Indiz dafür gedeutet werden,
dass Japan den anderen asiatischen Nationen bereits weit voraus war. Für den

Staatsmann Katô, der Japan im Unterschied zum deutschen Völkerkundler Gustav

Klemm nicht als den “weiblichen, passiven” asiatischen Nationen, sondern

als den “aktiven, männlichen” westlichen Nationen zugehörig empfand KATÔ,

1894:149)88, stellte Haeckels Argumentation eine empirisch fundierte Anleitung
dar, wie das japanische Kaiserreich dem Schicksal der Ureinwohner Amerikas
und Australiens sowie den Papuas und Hottentotten, die laut Haeckel alle den

“übermächtigen Mittelländern im Kampf ums Dasein” erliegen würden, entrinnen

konnte HAECKEL, 1874:618). Unter diesen Vorzeichen ist es nur zu
verständlich, dass Katôs Konversion zum Sozialdarwinismus von den Befürwortern
eines autokratischen Zentralstaates unter Führung des Kaisers gutgeheissen und
befördert wurde. Das rassistische Denken in einem durch den Imperialismus
geprägten weltpolitischen Umfeld dürfte so im Falle Katôs einen positiven
Anreiz zur Überwindung der auf den ersten Blick herabsetzenden Positionierung

87 Haeckel nennt als “erste herrschende Menschenart” die Mittelländer mit ihren vier Rassen

der “Semiten, Basken, Kaukasier und Indogermanen”, als “zweite herrschende Menschenart”

die Mongolen mit den vier Rassen der “Indochinesen, Altajern und Uraliern”

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

HAECKEL, 1874:Tafel XV).
88 Gustav Klemm 1802–1867) hatte die europäischen Völker als “aktive, männliche Rasse”,

alle anderen aber als “weiblich, passiv” bezeichnet KLEMM, Gustav, Allgemeine Kulturgeschichte,

Band I:197, Leipzig,1843 und 1852, zitiert in: KATÔ, 1894:46).



270 HEINRICH REINFRIED

Japans geliefert haben. Es unterstützte und verstärkte im Endeffekt jedoch auch

das Überlegenheitsgefühl gegenüber den anderen Nationen Ost- und Südostasiens

und das Sendungsbewusstsein der japanischen politischen Elite als regionale

Ordnungsmacht, die sich in der folgenden Epoche des japanischen

Imperialismus als folgenschwer erweisen sollten.
Der Sozialdarwinismus sollte in Form der Eugenik zwar auch in der

Schweiz deutliche Spuren hinterlassen, vermochte jedoch aufgrund der
unterschiedlichen gesellschaftlichen und politischen Rahmenbedingungen nicht die

gleiche Virulenz wie in Japan zu entwickeln.89 Die Rezeption der Evolutionslehre

und des Sozialdarwinismus in der Schweiz spielte sich auf dem Hintergrund
eines Kleinstaates ab, der keine imperialistischen Ambitionen hegte, und dessen

Bürger sich zudem durch ihre hohe Einstufung in der von Haeckel postulierten
Völkerhierarchie in ihrem Überlegenheitsgefühl gegenüber aussereuropäischen

Kulturen nicht in Frage gestellt fühlten. Die Ausdifferenzierung der Wertsphären,

wie Kume sie beschrieben hatte, ermöglichte in Zürich jedem Einzelnen wie
auch jeder Institution eine schrittweise Annäherung an das neue Denken und

verhinderte so erfolgreich ernsthafte weltanschauliche Konflikte zwischen
Kontrahenden. Den Rahmen dazu bot der neue Bundesstaat mit seiner in der
Verfassung garantierten Religionsfreiheit sowie seinen Instrumenten der
demokratischen Mitbestimmung. Hatte die konfessionelle Verwerfung zwischen
Katholiken und Protestanten während Jahrhunderten zu kriegerischen Auseinandersetzungen

geführt, wurde der Konflikt zwischen Glauben und Naturwissenschaft

im ausgehenden 19. Jahrhundert nun ins Gewissen des Einzelnen verlagert. An
die Stelle der kollektiven Stellungnahme trat der individuelle Glaubenskonflikt,
der jedem Einzelnen eine persönliche Gewichtung der gegensätzlichen Positionen

im eigenen Denken und Handeln abforderte. Wo, wie im Bereich der Politik
und der staatlichen Schule, der gesellschaftliche Zusammenhalt absoluten
Vorrang hatte, galt, dass Stellungnahmen bezüglich religiöser Fragen durch Augenmass

gekennzeichnet sein mussten, um die öffentliche Ordnung nicht zu
gefährden. Dieses differenzierte Vorgehen ermöglichte es, dass Forschung und

Lehre im Bereich der Evolutionslehre trotz Widersprüchen zum traditionellen
christlichen Weltbild ungehindert weitergeführt werden konnte. 1880 konnte
Dodel Charles Darwin in einem Brief mitteilen, dass nun mit Ausnahme eines

einzigen Professors alle Lehrer an der Universität und am Polytechnicum “Dar-

89 Zu nennen wären hier u.a. das Wirken des Psychiaters Auguste Forel 1848–1931), Mitun¬

terzeichner der Gründungsurkunde des von Haeckel angeregten Monisten-Bundes. Vgl.
hierzu die Einträge zu “Sozialdarwinismus”, “Eugenik” sowie “Forel, Auguste” in HLS).

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 271

winianer” seien zit. in: BEYL, 1985:131). Die Wellen der weltanschaulichen
Auseinandersetzungen an der Universität scheinen sich ebenfalls mit der Zeit
soweit geglättet zu haben, dass der Freidenker Dodel schliesslich im Jahr 1883
trotz erheblicher Gegnerschaft eine Berufung zum ordentlichen Professor für
Botanik erhielt.90

In der Frage, wieweit Schülern im Unterricht die Entstehung der Welt als

natürliche Entwicklung vermittelt werden sollte, reagierten die Repräsentanten

der beiden Hochschulen jedoch ungeachtet der kulturspezifischen
weltanschaulichen, intellektuellen und politischen Unterschiede in ähnlicher Weise: In
beiden Ländern vertraten sie die Grundhaltung, dass die Grundaussage der
Evolutionslehre, wonach das Höhere sich aus dem Niederen entwickle MAYR,
2003:25), als Erklärungsansatz für die Unabwendbarkeit der kriegerischen
Auseinandersetzungen zwischen den Nationen Gültigkeit hatte, dass aber ein Transfer

des gleichen Prinzips auf die Darstellung der Entwicklung der eigenen

Gesellschaft dem nationalen Zusammenhalt nicht förderlich war. Weder Rektor
Ludimar Hermann in Zürich noch Rektor Katô Hiroyuki in Tokyo mochten sich
für die uneingeschränkte Verbreitung des neuen Weltbildes in der Volksschule
einsetzen. Schliesslich wurde in Zürich wie in Tokyo im Geschichtsunterricht
auf der Grundstufe einer mythologischen Sicht der Anfänge der Welt und des

Menschen der Vorzug gegeben. Wie sich dieser Entscheid auf das Ansehen des

empirischen Ansatzes in der Erklärung der Natur und der geschichtlichen
Entwicklung in der Bevölkerung beider Länder in den darauffolgenden Jahrzehnten

auswirkte, könnte Ausgangspunkt für eine weitere Studie sein.91

90 In den Anwürfen seines erbitterten Widersachers Conrad Keller finden wir die professoralen

Vorbehalte kurz und bündig zusammengefasst: Bei Dodel seien “ [...] die elementarsten
Erfordernisse eines Hochschulprofessors [...] nicht vorhanden [...]” BEYL, 1984:98); seine

Ernennung zum Professor sei einem Ränkespiel der Demokraten zuzuschreiben, die damit
einen “extrem sozialdemokratischen Botaniker in die Fakultät geschoben” hätten vgl.
BEYL, 1984:14, Fussnote 17). Namentlich erwähnt Keller “den Demokratenführer Dr. [
Jakob] Amsler”, der Dodel als Nachfolger von Oswald Heer “durchgedrückt” habe BEYL,

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

1984:21, Fussnote 33).

91 Dass im heutigen Japan der Bevölkerungsanteil jener, die Darwins Evolutionslehre zustim¬

men, rund 80% beträgt und damit rund 20% höher liegt als in der Schweiz, liesse sich ohne

Hinweis auf die Lehrplanreformen gemäss den Vorgaben der alliierten Okkupationsbehörden

nach 1945, die der Evolutionslehre im Geschichtsunterricht zum Durchbruch
verhalfen, wohl kaum erklären vgl. MILLER et.al., 2006). Am Anfang der chronologischen

Darstellung der Menschheitsgeschichte in japanischen Geschichtslehrbüchern für die Mittelund

Oberstufe steht seither in der Regel eine Übersichtstafel, in welcher der homo sapiens

unzweideutig als Produkt der Natur dargestellt wird TAMARU, 1988:263). Es darf vermutet



272 HEINRICH REINFRIED

Literaturliste

Abkürzung:

HLS Historisches Lexikon der Schweiz http://www.hls-dhs-dss.ch

1 Publikationen in westlichen Sprachen

ABOSCH, David
1964 Katô Hiroyuki and the Introduction of German Political Thought in

Modern Japan: 1868–1883. University of California, Berkeley.
BACHOFNER, Heinrich
1872 Zweiter Bericht über das Evangelische Lehrerseminar in Unterstrass

bei Zürich. Mai 1870 bis Mai 1872. Zürich, gedruckt bei J.J. Ulrich.
BÄLZ, Toku Hg.)
1930 Erwin Bälz Das Leben einen deutschen Arztes im erwachenden Japan

Tagebücher, Briefe, Berichte. Mit 22 Bildern. J. Engelhorns Nachf.
Adolf Spemann, Stuttgart

BEYL, Werner
1984 Arnold Dodel 1843–1908) und die Popularisierung des Darwinismus.

Marburger Schriften zur Medizingeschichte, Band 12. Verlag Peter

Lang, Frankfurt am Main.
BIX, Herbert P.

2000 Hirohito and the Making of Modern Japan. Harper Collins, New
York.

BURKHARD, Eric et.al. rédaction)
1996 Genève Shinagawa. Association d’Amitié Genève/Shinagawa.
DAVIS, Winston Bradley
1996 The moral and political naturalism of Baron Katou Hiroyuki.Japan

Research Monograph 13. Institute of East Asia Studies. University of
California.

CHAMBERLAIN, Basil Hall
1890 Things Japanese, Being Notes on Various Subjects Connected with

Japan. Kegan and Paul, London and Tokyo.
1905 Things Japanese, Being Notes on Various Subjects Connected with

Japan. Fifth Edition revised. Kegan and Paul, London and Tokyo.

werden, dass dies auch die allgemeine Akzeptanz der Evolutionslehre in der Bevölkerung

begünstigt.

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 273

1990 1890) ABC der japanischen Kultur. Ein historisches Wörterbuch. Neuauf¬

lage der Übersetzung von Bernhard Kellermann 1912) auf der Grundlage

der 5. Auflage von Things Japanese 1905). Manesse Verlag,

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Zürich.
DARWIN, Charles
1985 1859) The Origin of Species by Means of Natural Selection or The Pre¬

servation of favoured Races in the Struggle for Life. Penguin, London.
DODEL, Arnold
1875 Die Neuere Schöpfungsgeschichte nach dem gegenwärtigen Stande

der Naturwissenschaften. In gemeinverständlichen Vorlesungen über
die Darwin’sche Abstammungslehre und ihre Bedeutung für die
wissenschaftlichen, socialen und religiösen Bestrebungen der Gegenwart.
Brockhaus, Leipzig.

1902 Eine Abrechnung in Sachen der Frage “Moses oder Darwin” an der
Jahrhundertwende. Verlag von J.H.W. Dietz Nachf., Stuttgart.

DODEL-PORT, Arnold
1889 Moses oder Darwin? Eine Schulfrage. Zürich.
EPPLER, Paul

1920 Fünfzig Jahre christlicher Lehrerbildung. Geschichte des evangeli¬

schen Seminars in Zürich. Verlag des Evangelischen Seminars,
Zürich.

FICK, Heinrich
1872 “Über den Einfluss der Naturwissenschaft auf das Recht. Eine öffent¬

liche Vorlesung im Rathhaussaale zu Zürich am 7. März 1872 gehalten”.

Separat-Abdruck aus Hildebrand’s Jahrbüchern für
Nationalökonomie und Statistik. Band XVIII, Heft 4/5, Jena, 1872.

HUNZIKER, Fritz
1933 Die Mittelschulen in Zürich und Winterthur 1833–1933. Festschrift

zur Jahrhundertfeier. Herausgegeben vom Erziehungsrate des Kantons
Zürich. Verlag der Erziehungsdirektion, Zürich.

GAGLIARDI, Ernst, Hans NABHOLZ, Jean STROHL

1938 Die Universität Zürich 1833–1933 und ihre Vorläufer. Festschrift zur
Jahrhundertfeier. Herausgegeben vom Erziehungsrate des Kantons
Zürich. Verlag der Erziehungsdirektion, Zürich.

GRANGE, Didier
1996 “Quand l’histoire rencontre la légende” In: Association d’Amitié Ge¬

nève/Shinagawa Hg.) Genève Shinagawa, Genève:31–40.



274 HEINRICH REINFRIED

GUGGENBÜHL, G., Alfred MANTEL, Heinrich GUBLER, Hans KREIS und Emil
GASSMANN

1933 Volksschule und Lehrerbildung 1832–1932. Festschrift zur Jahrhun¬

dertfeier. Herausgegeben vom Erziehungsrate des Kantons Zürich.
Verlag der Erziehungsdirektion, Zürich.

HAECKEL, Ernst
1874 Natürliche Schöpfungsgeschichte. Gemeinverständliche wissenschaft¬

liche Vorträge über die Entwickelungslehre im Allgemeinen und
diejenige von Darwin, Goethe und Lamarck im Besonderen. Verlag
Georg Reimer, Berlin.

HEER, Oswald
1865 Die Urwelt der Schweiz. Mit sieben landschaftlichen Bildern, elf Ta¬

feln, einer geologischen Übersichtskarte der Schweiz und zahlreichen

in den Text eingedruckten Abbildungen. Verlag Friedrich Schulthess,

Zürich.
HERMANN, Ludimar
1879 Der Einfluss der Descendenzlehre auf die Physiologie. Die Vorbil¬

dung für das Universitätsstudium insbesondere das Medicinische.
Zwei Rectoratsreden. Gehalten am Stiftungsfeste der Universität
Zürich 29. April 1878 und 29. April 1879. Verlag von F.C.W. Vogel,
Leipzig.

JAFFE, Richard M.
2004 “Seeking Sakyamuni: Travel and the Reconstruction of Japanese

Buddhism” In: Journal of Japanese Studies 2004:1:65–96.
KATÔ, Hiroyuki.
1894 Der Kampf ums Recht des Stärkeren und seine Entwickelung. Verlag

R. Friedländer & Sohn, Berlin.
KUME, Kunitake
2002a 1878) The Iwakura Embassy 1871–73. A True Account of the Ambassa¬

dor Extraordinary & Plenipotentiary’s Journey of Observation
Through the United States of America and Europe. Compiled by Kume

Kunitake. Editors-in-Chief Graham Healey, Chushichi Tsuzuki.
Volume III Continental Europe, 1. Translated by Andrew Cobbing. The
Japan Documents. Distributed by Curzon Press, Richmond, Surrey.

2002b 1878) The Iwakura Embassy 1871–73. A True Account of the Ambassa¬

dor Extraordinary & Plenipotentiary’s Journey of Observation
Through the United States of America and Europe. Compiled by Kume

Kunitake. Editors-in-Chief Graham Healey, Chushichi Tsuzuki. Vo-

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 275

lume IV Continental Europe, 2. Translated by P.F. Kornicki. The
Japan Documents. Distributed by Curzon Press, Richmond, Surrey.

2002c 1878) The Iwakura Embassy 1871–73. A True Account of the Ambassa¬

dor Extraordinary & Plenipotentiary’s Journey of Observation
Through the United States of America and Europe.Compiled by Kume
Kunitake. Editors-in-Chief Graham Healey, Chushichi Tsuzuki.
Volume V Continental Europe, 3; and the Voyage Home. Translated by
Graham Healey, Eugene Soviak, Chushichi Tsuzuki. The Japan

Documents. Distributed by Curzon Press, Richmond, Surrey.
LANG, Heinrich
1872 “Das Leben Jesu und die Kirche der Zukunft” In: Deutsche Zeit- und

Streitfragen, Jahrgang I, Heft 1, C.G. Lüderitz’sche Verlagsbuchhandlung,

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278

Berlin.
187? “Ist der liberale Protestantismus eine Religion?” Vortrag. Zürich.
1873a “Die Religion im Zeitalter Darwin’s” In: Deutsche Zeit- und Streit-

Fragen. Flugschriften zur Kenntniss der Gegenwart. Jahrgang II, Heft
31. C.G. Lüderitz’sche Verlagsbuchhandlung, Berlin.

1873b Zur kirchlichen Situation der Gegenwart. Zwei Vorträge. Schabe¬

litz’sche Buchhandlung, Zürich.
MAYR, Ernst
2003 Das ist Evolution. Bertelsmann, München.
MEHL, Margaret
1993 “Scholarship and Ideology in Conflict. The Kume Affair, 1892”. In:

Monumenta Nipponica, vol. 48:3:337–357.
MILLER, Jon D., Eugenie C. SCOTT, Shinji OKAMOTO

2006 “Public Acceptance of Evolution” In: Science, vol. 313, No. 11. Au¬

gust 2006:765–766.
MORSE, Edward S.

1917 Japan Day by Day. 1877, 1878–79, 1882–83. 2 vols.) Houghton
Mifflin Company, Boston and New York.

MOTTINI, Roger
1998 Die Schweiz und Japan während der Meiji-Zeit 1868–1912): Begeg¬

nung, Berichterstattung und Bilder. Dissertation Nr. 2143. Difo-Druck
GmbH, Bamberg.

MÜLLER, J[ohann] J[akob]. und Karl DÄNDLIKER

1878 Lehrbuch der allgemeinen Geschichte für höhere Volksschulen sowie

zur Selbstbelehrung. Zweite umgearbeitete Auflage. Druck und Verlag
von F. Schulthess, Zürich.



276 HEINRICH REINFRIED

1891 Lehrbuch der allgemeinen Geschichte für höhere Volksschulen, Semi¬

narien und Mittelschulen sowie zur Selbstbelehrung. Dritte, erheblich
verbesserte und vermehrte Auflage besorgt von Dr. Dändliker. Druck
und Verlag von F. Schulthess, Zürich.

NAGAI, Michio
1971 “Westernization and Japanization: The Early Meiji Transformation of

Education”. In: Shively, Donald H. Ed.) Tradition and Modernization
in Japanese Culture. Princeton:35–76.

N.N.
1987 1856) “Die amerikanische Expedition nach Japan unter Commodore Per¬

ry” In: Westermann’s Monatshefte Illustrierte Deutsche Monatshefte)
Dezember 1856. Nachdruck in Sonderband der Zeitschriften Geographische

Rundschau / Praxis Geographie. Georg Westermann Verlag,
Braunschweig.

OEHLER, Luise.
1898 Bilder aus Japan. Land, Leute und Mission des japanischen Insel¬

reichs. Zweite Auflage. Verlag der Missionsbuchhandlung, Basel.
PANTZER, Peter et. al. Übs. Hg.)
2002 Die Iwakura-Mission. Das Logbuch des Kume Kunitake über den Be¬

such der japanischen Sondergesandtschaft in Deutschland, Österreich
und der Schweiz im Jahre 1873. Iudicium, München.

PHILIPPI, Donald L. Übs.).
1968 Kojiki. Tokyo University Press.

RIESS, Ludwig
1905 Allerlei aus Japan. Erster Band. Dritte Auflage. Deutsche Bücherei

Band 27, Berlin.
REINFRIED, Heinrich
1978 The Tale of Nisuke. Peasant and Authorities in Higo around 1800.

Studien zur Japanologie Band 13. Otto Harrassowitz, Wiesbaden.
2007 “Japan” In: HlS Bd. 6. Schabe, Basel.
SCHAWALDER, Joachim Hans

1990 Der Physiologe Ludimar Hermann 1838–1914): Berlin, Zürich, Kö¬

nigsberg. Zürcher Medizingeschichtliche Abhandlungen Heft 210.
Juris, Zürich

VÖGELIN, S[alomon] und Dr. J[ohann] J[akob] MÜLLER

1872 Lehr- und Lesebuch für die Volksschule 7. bis 9. Schuljahr 12. bis 15.

Altersjahr) Zweiter Teil Allgemeine und vaterländische Geschichte I.
Lehrbuch. Verlag der Erziehungsdirektion, Zürich.

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



WOHER KOMMT DER MENSCH? 277

ZIEGLER, Peter

2006 St. Peter in Zürich. Von den Ursprüngen bis zur heutigen Kirchge¬
meinde. Hg. Kirchenpflege der Evangelisch-reformierten Kirchgemeinde

St. Peter, Zürich. Verlag Neue Zürcher Zeitung.

2 Publikationen in japanischer Sprache

KUME Kunitake ed.) TANAKA Akira
2003a Tokumei zenken taishi beiô kairan jikki, Bd. 4. Iwanami bunko Bd.

141-4.

— <˜™Wšv›œ[y ]žŸ 0:¡ ¢£¤¥\™4š¦§¨©
2003b Tokumei zenken taishi beiô kairan jikki, Bd. 5. Iwanami bunko Bd.

141-5.

— <˜™Wšv›œ[y ]žŸ 0:¡ ¢£¤¥\™5š¦§¨©
KONDÔ, Yoshirô und SAHARA, Makoto Hg.)
2001 Ômori kaizuka tsuke kanren shiryô. Iwanami bunko Bd. 432-1.

ªI« ­ 8™W®š:¯°±²„³´V
MORI, Wataru
1988 Shinka. Tôkyô daigaku kôkai kôza Bd. 47 Tokyo daigaku shuppankai

¯µ™¶·&¸š "¹º:_»¼½¾ 47G ¹º:_¿À–
TANAKA, Akira und MIYACHI, Masato

1991 Nihon kindai shisô taikei. Bd. 13. Rekishi ninshiki. Iwanami.

v›ÁÂ o ‰ ª&ÃC Ä 13G EQÅÆG ¦§¨©
TAMURA, Noriyoshi
1988 “‘Shinka’ no shisô to sono mondai” In: MORI 1988:261–289.

vrÇÈ "`ÃCÉÊ`eË ¯µ™¶·&¸š "¹º:_»¼½¾ 47G ¹º:_¿À–
UCHIDA, Masao und NISHIMURA, Shigeki.
1870–75 Yochi shiryaku In: TANAKA Akira und MIYACHI Masato Nihon kindai

shisô taikei, Bd. 13. Rekishi ninshiki. Iwanami, 1991:84–96.

uv w irstG nopqG v›Á Âo
‰ ª&ÃC Ä 13 EQÅÆG ¦§¨©

UETE, Michiari Hg.)
1984 Nishi Amane. Katô Hiroyuki Nihon no meicho Bd. 34. Chûôkôronsha.

ÌÍÎÏ™WšiÐG HIJKG ‰ ` ¶ 34G ›Ñ» •

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278



278 HEINRICH REINFRIED

YAMAMOTO Shichihei und KOMURO Naoki
1981 Nihonkyô no shakaigaku. ‘’ x“”tG ‰ z`•–_G

½F•
YASUGI, Ryûichi Hg.)
1994 Daauinizumu ronshû. Iwanami bunko Bd. 938-1. ÒÓÔ ™Wš

ÕÖ×ØÙÚÛ ÜG ¦§ÝÞ 938-1¦§¨©

AS/EA LXII•1•2008, S. 229–278


	Woher kommt der Mensch? : zur Rezeption der Evolutionslehre im Bildungswesen Japans und der Schweiz

