
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 4

Artikel: Geographien des Mitleids

Autor: Korf, Benedikt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

Benedikt Korf, Zürich

Abstract

After the devastating catastrophe of the 2004 tsunami in the Indian Ocean, a veritable flood of
donations reached the relief organisations in Europe. Arguably, the compassion of western donors

with the tsunami victims went deep. It seems a paradox, then, that relief in tsunami affected localities

has often created resentment. This article argues that the geographies of compassion that result

from donations are potentially problematic for two reasons: first, compassion is unevenly distributed

towards human suffering depending on the discursively constructed perceptions of a disaster

through media coverage. Second, compassion is translated into charity through intermediaries, i.e.

relief agencies. These intermediaries close the spatial gap between donors and recipients, but in
the process of doing so, they tend to reproduce the asymmetries of the donor-recipient relationship.

Not to be pained by these pictures, not to recoil from them,

not to strive to abolish what causes this havoc, this carnage [...]
would be the reactions of a moral monster.

SusanSONTAG 2003:7)

Mitleidsethik

Der Münchner Jesuit Johannes Müller hat vorgeschlagen, Entwicklungszusammenarbeit

als Überwindung oder Begrenzung von Leid zu konzeptionalisieren
MÜLLER 1997:98–120). Im Leid als einer negativen Erfahrung werde dialektisch

sichtbar, was anzustreben ist – die Überwindung eben dieses Leids. Dieser
Appell eines “So nicht!” gründe in der menschlichen Fähigkeit, sich in die Lage
leidender Mitmenschen zu versetzen und in gewisser Weise an ihrem Leid
teilzuhaben. Solches “Mit-leiden” compassion) als eine spontane Reaktion auf die
Konfrontierung mit den Leidenden direkt oder medial kommuniziert) baut auf
eigenen Leiderfahrungen auf. Der Appell des “So nicht!” richte sich deshalb

auch an jene, die nur “mit-leiden” und enthalte einen starken Anstoß, den
Notleidenden zu helfen. “Ich könnte du sein” – dieses Erlebnis könne als Kern des

Mitgefühls gesehen werden, denn schon in der Thora stehe: “Du sollst ihn [den

Fremdling] lieben, er ist wie du [... denn] auch ihr wart Fremdlinge im Land



1166 BENEDIKT KORF

Ägypten.” Auf dieses christlich-ethische Fundament baut Johannes Müller
globale Solidarität.

War die globale Mitleidswelle und damit verbunden die Spendenflut, die
sich nach dem Tsunami am 26. Dezember 2004 im Indischen Ozean einstellte,
nicht geradezu ein paradigmatisches Beispiel dafür, wie Menschen wohlhabender

Gesellschaften aus Mitleid mit dem Leiden entfernter Anderer solidarische
Handlungen ableiteten – in diesem Fall enorme Geldsummen für die Notleidenden

der Naturkatastrophe zu spenden? Die permanente Berichterstattung mit
Live-Darstellungen und Bildern der Betroffenen und die hohe Zahl westlicher
Opfer im Tsunami brachte den Fernsehzuschauern in den westlichen
Wohlstandsgesellschaften, die fernen Anderen näher und erzeugte eine eigene
Betroffenheit. Philosophen des 18. und 19. Jahrhunderts, wie Jean-Jacques Rousseau

und Artur Schopenhauer, stritten noch darüber, ob die Distanz zum Leidenden
die Art und Intensität der Mitleidsgefühle – und damit auch die Bereitschaft,
Hilfe zu leisten – beeinflusse vgl. RITTER 2004). Ulrich Beck erklärte jedoch im
Januar 2005 in der Neuen Zürcher Zeitung die Distanz zum ersten Opfer des

Tsunami: Als erste sterbe die Entfernung BECK 2005:41). Distanz, so Beck,
habe in den Zeiten globaler Mobilität, insbesondere in Form des Tourismus, ihre
Starrheit verloren.

Wenige Tage nach dem Tsunami im Indischen Ozean schrieb der Theologe
Eugen Biser im Rheinischen Merkur: “Die erstaunliche Sensibilisierung für die
Not in den Katastrophengebieten geht [...] mit einer befremdlichen Indifferenz
gegenüber den Vorgängen im Nahen Osten und in den Hungergebieten Afrikas
einher” BISER 2005:25). Warum haben die Menschen in den wohlhabenden
Gesellschaften soviel für die Opfer der “Flutkatastrophe” in Südostasien gespendet,

gaben aber viel weniger Geld, um Flüchtlinge im Sudan vor dem Hungertod zu
bewahren? Warum spendeten so wenige für die Erdbebenopfer in Pakistan, die
im Oktober 2005 mehrere hunderttausend Menschen obdachlos machte? Diese
Beobachtungen fordern geradezu die Frage heraus: Wie verteilt die westliche
Gesellschaft – räumlich und zeitlich – ihr Mitleid und damit auch ihre Spendengelder?

“Geographien des Mitleids” – die raum-zeitliche und soziale Reichweite
unseres Mitgefühls, oft medial inszeniert – beeinflussen zunehmend die globale
humanitäre Hilfe: Das Mitleid mit dem Leid anderer prägt die Arbeit von
Hilfsorganisationen. Das Spendenverhalten orientiert sich zunehmend spontan an
bestimmten Katastrophen, für die mediale Aufmerksamkeit erzeugt wird; es wird
zu einem medialen Ereignis in den Wohlstandsgesellschaften.

Hilfsleistungen auf Mitleid, der Einfühlung in das Leiden anderer,
aufzubauen, ist problematisch. Dies aus zwei Gründen: erstens sind Mitleidsgefühle

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1167

unzuverlässig, sie entstehen nicht notwendigerweise, wenn das Leiden am größten

ist, sondern aufgrund von medialen) Inszenierungen. Mitgefühle können in
ihrer räumlich-zeitlichen Verteilung ungerecht sein – den Tsunamiopfern wurde
geholfen, den Erdbebenopfern in Pakistan) viel weniger. Zweitens entsteht bei
der Übersetzung der Mitgefühle in praktische Hilfeleistungen eine Mitleidsökonomie,

in der intermediäre Akteure, wie Medien und Hilfsorganisationen, die
globalen Asymmetrien zwischen Nord und Süd, Gebern und Empfängern
reproduzieren. Die mitfühlenden Spender setzen die intermediären Organisationen in
der Mitleidsökonomie unter Druck; sie wollen sehen, wie ihre Mitleidsgaben
Gutes bewirken, die Not beseitigen. Wir sollten deshalb zwischen Mitleid als

Gefühl und Handlungsimpuls erregbar durch mediale Inszenierungen), der
Mitleidsökonomie der bewussten Nutzung der Erregbarkeit des Mitgefühls durch
Intermediäre, wie zum Beispiel Hilfsorganisationen) und deren Folgen für die

Hilfspraxis vor Ort differenzieren. So verzahnen sich die Geographien des
Mitleids

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

mit den Dynamiken der Mitleidsökonomie.

Das Leiden Anderer betrachten

In deutschsprachigen Zeitungsfeuilletons wurden vier mögliche Gründe für das

Ausmaß der globalen Anteilnahme und Spendenwelle diskutiert Tabelle 1):
warum wurde so viel für die Notleidenden des Tsunami gespendet aber nur
wenig für Notleidende in anderen Katastrophengebieten der Erde)? Die hier
dargelegten verschiedenen Gedankengänge zu den Motiven und Handlungsgründen

für die große Spendenbereitschaft verdeutlichen die impliziten räumlichzeitlichen

Verbindungen, die die Wohltätigkeitsbeziehungen zwischen Spendern

in Europa und Notleidenden in Asien prägen. Die folgenden Argumentationslinien

basieren jedoch nicht auf empirischen Untersuchungen, sondern eher auf
philosophisch-intuitiven Gedankengängen – Gedankengängen zu den
Geographien des Mitleids: wie wird Mitleid mit dem fernen Notleidenden ausgelöst

und wie werden dabei räumlich-zeitliche Distanzen zum fernen Anderen
überwunden?

Eugen Biser erklärt die erhöhte Spendenbereitschaft mit einer
Differenzierung der Wahrnehmung von Katastrophen Argument 1): der Tsunami
konnte als “reine” Naturgewalt dargestellt werden, dessen Opfer unschuldig
seien BISER 2005, GOLDMAN 2005). Menschengemachte Katastrophen, zum
Beispiel der Bürgerkrieg im Sudan, der zeitgleich stattfand und noch immer



1168 BENEDIKT KORF

andauert), schien die Menschen hingegen weniger zum Spenden anzuregen.

Eugen Biser schreibt hierzu: “Der heutige Mensch scheint fatalistisch auf das

menschlich, also letztlich von ihm selbst verursachte Elend zu reagieren” BISER

2005:25). Allerdings kann Biser’s Argument nur bedingt das weitaus geringere
Spendenaufkommen nach dem verheerenden Erdbeben in Pakistan erklären,
obwohl auch dort argumentiert werden könnte, dass Pakistan mit negativen
Konnotationen wie “Terrorismus” und “Al Qaida” in Verbindung gebracht wurde;
die Ferienressorts in Südostasien wurden hingegen als eher unschuldige Idylle
wahrgenommen.

Andere Kommentare weisen auf den Zusammenhang zwischen medial
erzeugter Nähe und Spendenaufkommen hin: einige betonen die permanente
Berichterstattung mit Live-Darstellungen, medial aufbereiteten Bildern und
Berichten der Betroffenen. Diese medialen Bilder hätten den Fernsehzuschauern

im Westen, das Leid der Anderen, der Fernen, näher gebracht Argument 2). In
Zeiten globalisierter Medienkommunikation komme die Ferne und Fremde auf
die Fernsehbildschirme und werde deshalb erfahrbar und mitfühlbar BISKY

2005, ESCH 2005, LEHNARTZ 2005, PERRAS 2005, SEIBT 2005). Wieder andere

vermuteten einen Zusammenhang mit der hohen Opferzahl von westlichen
Touristen im Tsunamigebiet, die die eigene Betroffenheit erhöht habe MECK und
HANK 2005, PERRAS 2005, ZIMMERMANN 2005). Diese direkte Nähe der “eigenen”

Leute zur Katastrophe überwinde die Ferne der Katastrophe Argument 3).
Nähe werde also weniger zum Leiden der fernen Anderen, sondern zu den eigenen

Leuten in der Ferne hergestellt. Auch seien die fernen Orte als Touristenparadies

bekannt, oft sogar persönlich erfahrbar, und erschienen deshalb emotional
nicht mehr so fern gelegen.

Außerdem fand die Flutkatastrophe zu einem Zeitpunkt statt, der unser
Mitleiden emotional intensiviert und in einen konkreten Handlungsimpuls – Spenden

und Gaben – münden ließ: das Weihnachtsfest ist ja gerade das Fest der

Liebe und der Geschenke Argument 4). Viele Menschen verbrachten die
Weihnachtsfeiertage gemeinsam mit Ihrer Familie und erlebten die Katastrophe
gemeinsam vor dem Fernseher vgl. SPARKS 2007). Die Gabendimension des

Weihnachtsfestes erzeugte eine größere Sentimentalität, die das Herz und damit
die Spendenbereitschaft) geweitet habe getreu des Mottos: “ich habe Geschenke

empfangen und bin deshalb bereiter, Notleidenden mit einer Gabe zu helfen, ich
gebe einen Teil meiner Geschenke in Form globaler Solidarität zurück.” Doch
auch dieses Argument überzeugt nur teilweise: Das Erdbeben in Bam im Iran
fand an Weihnachten 2003 statt, nur ein Jahr vor dem Tsunami – und erregte die
Gemüter und die Spendenbereitschaft weit weniger.

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1169

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

Phänomenologie des Mitleid

In der Moralphilosophie war Arthur Schopenhauer der vehementeste Vertreter
einer Mitleidsethik SCHOPENHAUER 2005). Mitleid, die Erkenntnis des Eigenen
im Anderen – die Tatsache, dass auch ich Leid erfahre, sei ein notwendiges
Gefühl, um den Drang zu eigennützigem Handeln zu überwinden. So bemerke der
vom blinden Willen getriebene Mensch, dass in allen anderen Lebewesen
derselbe blinde Wille haust und sie ebenso leiden lässt wie ihn. Durch das Mitleid
werde der Egoismus überwunden, der Mensch identifiziere sich mit dem anderen

durch die Einsicht in das Leiden der Welt. Aus diesen Überlegungen Schopenhauers

folgt ein im Vergleich zu Kant radikal anderer “Imperativ”. Bei Schopenhauer

lautet das Prinzip aller Moral: “Neminem laede, immo omnes, quantum
potes, iuva Verletze niemanden, vielmehr hilf allen, soweit du kannst).”
Schopenhauers Ethik entspricht einer verbreiteten Grundüberzeugung: “Der Prozess

der Einfühlung, die moralischen Handlungen zugrunde liegt, geht nicht so sehr

über das abstrakte Denken und die schwer zu leistende Identifizierung mit der

allgemeinen Idee des Menschen, sondern eher über das konkrete Fühlen, Einfühlen

und Mitfühlen [...].” VOLPI 2005:158). Diese Bedeutung des Mitleids –

“compassion” – als Triebkraft ethischen, tugendhaften Handelns stellt auch

Martha Nussbaum heraus NUSSBAUM 2001). Nussbaum glaubt, dass “compassion”

eine psychische Bindung zwischen dem Eigeninteresse und dem Wohlergehen

einer anderen Person herstellt. Ihr Argument ist: Wir könnten auf Mitleid
als ein wichtiges moralisches Gefühl nicht verzichten, sonst ernteten wir
Gleichgültigkeit. Deshalb sei Mitleid potentiell ein wichtiges moralisches Gefühl –

wenn es in die richtige Richtung geleitet wird. Nussbaum räumt ein, dass Mitleid
irren kann, insbesondere wenn es um die Verbindung zu uns fern stehenden –

Nussbaum versteht dies vor allem erd)räumlich – Personen geht, deren
Lebensmöglichkeiten und Verwundbarkeiten uns nicht geläufig sind.



1170 BENEDIKT KORF

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

Tabelle 1: Diskurse des Mitleids: Auswertung ausgewählter Artikel aus der
deutschen Presselandschaft.

BISER

BISKY

LEHNARTZ

MECK/

HANK

PERRAS

GOLDMANN

ZIMMERMANN

Rheinischer

Merkur

Süddeutsche

Zeitung

20.

Januar)

8.

Januar)

Frankfurter

Allg.

Sonntagszeitung

9.

Januar)

Frankfurter

Allg.

Sonntagszeitung

9.

Januar)

Süddeutsche

Zeitung

4.

Januar)

FAZ17.

Januar)

FrankfurterRundschau

18.

Januar)

Argument

1:

Reinheit

“der

heutige

Mensch

scheint

fatalistisch

auf

das

menschlich,

also

letztlich

von

ihm

selbst

verursachte

Elend

zu

reagieren,

das

immer

schon

das

von

Natur¬

katastrophen

ausge¬

hende

um

ein

Viel¬

faches

überstieg”

“Die

Zerstörungskraft

der

Wellen

schien

universeller
Ausdehnung

fähig”

“
Vielleicht

sind

Mitgefühl

und

Hilfsbereitschaft

des¬

halb

so

überragend,

weil

niemand

Schuld

an

der

Naturkatastrophe

hat,

die

Unschuld

der

Opfer

erschreckend

klar

ist”

“
Wenn

die

Natur

wütet,

wird

das

Mitgefühl

angesprochen”

“Ist
die

Anteilnahme

deshalb

so

groß,

weil

die

Kata¬

strophe

nicht

von

Menschen,

von‘uns

selbst’

verursacht

wurde,

sondern

von

der

Natur?”

Argument

2:

Nähe

durch

Medialisierung

“Das

Fernsehen

versorgt

uns

mit

Bildern

der

Opfer

und

verleiht

ihnen

damit

den

Status

von

Nachbarn”

“
weil

es
zu

kaum

einer

[
Katastrophe]

so

viele

Zeugen

und

Bilder

gab”

“
Ohne

die

Flut

der

Bilder,

die

das

Leid

bis

in
jedes

Wohnzimmer

tragen,

ist
es
für

Hilfsorganisationen

immer

mühsam,

Geld

für

ihre

Arbeit

einzusammeln”

“
Bilder

veranlassen

die

Menschen,

ihrem

Mitgefühl

konkreten

Ausdruck

zu

geben”

Argument

3:

Nähe

durch

westliche

Opfer

“Die

kosmopolitische

Welt

der

Fern¬

reisenden,

um

die

sich

viele

ganz

unmoralisch

zuerst

sorgten,

bewies,

dass

jeder

von

uns

die

Möglichkeit

hatte,

dorthin

zu

kommen”

“
Selten

ist
ein

weit

entferntes

Unglück

gleich¬

zeitig

so

nah

an

Zuhause

einge¬

schlagen.

Daran

mag

es

liegen,

dass

mancher

nun

denErdenbürger

als

Nachbarn

ent¬

deckt”

“Die

Katastrophe

geht

vielen

ans

Herz,

weil
Landsleute

betroffen

sind”

“...[das

Seebeben

hat]

Menschen

der

Ersten

Welt

und

Menschen

der

Dritten

Welt

zugleich

ins

Unglück

gerissen.

Gemeinsam

waren

sie

den

höheren

Gewalten

der

Natur

ausgeliefert,

schon

das

alleine

schafft

eine

emotionale

Nähe”

“
Gewiss

geht

es

auch

um

die

direkte

Nähe

der‘
eigenen’

Leute

zur

Kata¬

strophe

[und]

um

die

Gruppenzugehörigkeit

von

Menschen,

und

das

stellt

die

Gleichheit

aller

Menschen

in

Frage”

Raumsemantiken

“nicht

minder

bedenk¬

lich

stimmt

die

Tatsa¬

che,

dass

seine

Anteil¬

nahme

im

Maß

der

Entfernung

von

den

Betroffenen

zu

wachsen

scheint,

während

er

kaum

ein

Auge

für
die

Not

vor

seiner

Haustür

hat”

“
Schrumpfen

des

Planeten”

“ein

neues

globales
Gemeinschaftsgefühl”

“
Globalisierung

der

Gefühle”



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1171

Dann fällt es uns schwer, uns in die Situation des fernen Anderen zu versetzen.

Genau dieses “sich in die Lage des Anderen versetzen” sieht Nussbaum aber als

ein wichtiges Element des Mitleids an – und folgt hierin Schopenhauer. “
Compassion begins with the local” schreibt Nussbaum, deshalb sei Mitleid vor allem
im unmittelbaren Umfeld vorzufinden – empfunden, erfahren, gelebt. Mitleid sei

nur möglich, wenn wir ähnlich verwundbar seien, wie die betreffende Person.

Oder, so könnte man hinzufügen, wenn wir Verwundbarkeit mit dem fernen
Anderen teilen, wie es westliche Touristen und Einheimische in Südostasien mit
dem Tsunami durchlebten.

Doch hat es auch Zweifel an der Tauglichkeit des Mitleids als moralischem
Handlungsimpuls gegeben. Mitleid ist eher ethisch neutral, schrieb Käte
HAMBURGER in ihren Betrachtungen über Das Mitleid 1985). Mitleid sei ein

Handlungsimpuls, der nicht dazu tauge, ein moralisches Prinzip zu begründen.

Hamburger beschreibt Mitleid mit fremden Menschen in fernen Ländern als

einen Ritus der politischen Stimmungslage. Mitleid werde durch medial
geschaffene scheinbare Nähe erzeugt. Mitleid sei ein akutes Gefühl, ein Affekt und

deshalb unstet, nicht kalkulierbar, ein ambivalentes Gefühl. Mitleid sei ein “
Distanzgefühl”, das jedoch durch von den Medien erzeugte Nähe und durch Symbolik

z.B. Weihnachtsfest) erregbar ist. Das Leiden, der Tod eines Fremden, den

wir nie gesehen haben und dessen Leiden uns nicht gezeigt wurden z.B. durch
Medien), löse kein Mitleid aus. Andererseits, schreibt Hamburger, empfänden

wir Mitleid im so beschriebenen Sinne eher mit Menschen, die uns erdräumlich
und emotional fern stehen. Mitleid ist ein selbstverliebter Distanzaffekt. Das

Leiden guter Freunde gehe uns hingegen buchstäblich nahe. Hamburger bezieht
Mitleid also auf Distanzbeziehungen, nicht auf räumliche, emotionale Nähe.

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

Geographien des Mitleids

“Verdünnt sich Moral mit der Entfernung?” fragte Ulrich GREINER in der Zeit
2005) – oder “[wächst] Anteilnahme im Maße der Entfernung von den Betroffenen

[...] während er kaum ein Auge für die Not vor seiner Haustür hat” wie
Eugen Biser schrieb BISER 2005:25)? Arnold Gehlen hat von einer “überdehnten

Hausmoral” gesprochen und sah eine Fernemoral heraufziehen GEHLEN

[1969] 2004): ein Gefühl der Verantwortung, das sich an bloß gewussten Notlagen

ferner und fremder Menschen orientiere. Die Spendenwelle in Folge des

Tsunami könnte man in dieser Fernemoral verorten. Gehlen kritisiert diese hu-



1172 BENEDIKT KORF

manitaristische Solidarethik und den allzuständigen Moralismus als Ausfluss der

Wohlstandsgesellschaft. Der ferne Andere – der uns fern stehende Notleidende –
kann auch direkt vor der Haustür sitzen als Bettler, Sozialhilfeempfänger oder
auch nur als Nachbar, der uns ferner steht als unsere eigenen Familienangehörigen,

die eben auch erdräumlich weit entfernt leben können und uns dennoch

emotional nahe stehen.

Warum ist räumliche Distanz ethisch relevant? Einige feministische
Geographinnen sehen das Konzept der Fürsorge, das eng mit dem Konzept des

Mitleids und der Empathie) verbunden ist, als grundlegend für moralisches
Handeln an. Selma Sevenhuijsen hat praktizierte Fürsorge als “an ability and

willingness to ‘see’ and to ‘hear’ needs and to take responsibility for these needs

being met” definiert SEVENHUIJSEN 1998:83). Die feministische Fürsorgeethik,
die sich daraus ergibt, impliziert eine besondere Sensibilität für die Bedürfnisse
anderer Menschen; aber dieses Prinzip der praktizierten Fürsorge scheint
schwierig auf erd)räumlich entfernte, anonyme Andere anwendbar zu sein die
wir nicht sehen und hören oder deren Bedürfnisse wir nicht kennen). Die
Herausforderung besteht nun darin, wie Fürsorge auch über räumliche Distanz
praktiziert werden kann – im angelsächsischen Diskurs unter “caring at a distance”
subsummiert. Anders als Mitleid, das ja geradezu Distanz voraussetzt, wie
Hamburger zeigte, kann Fürsorge nur im direkten körperlichen Kontakt praktiziert
werden – räumliche Distanz macht Fürsorge nicht praktizierbar.

Um diesem Dilemma zu entgehen schlägt Nel NODDINGS 1984) vor,
zwischen “caring-for” und “caring-about” zu unterscheiden. “Caring-for” steht für
eine direkt praktizierte Beziehung in unmittelbarer räumlicher Nachbarschaft.

“Caring-about” kann als indirekte und von intermediären Akteuren
Organisationen) in die Praxis übersetzte Form von Fürsorge verstanden werden.
Noddings’ Unterscheidung unterstellt jedoch, dass “caring-for” authentischer ist und

“caring-about” eine ethisch zweitrangige Handlung darstelle BARNETT

2005:590). In ähnlicher Weise hat Michael Slote eine Differenzierung zwischen

“intimate caring” – basierend auf persönlichen Beziehungen – und “humanitarian

caring” – übertragen auf unbekannte Andere SLOTE 2000) vorgeschlagen.
Auch hier wird eine ethische Hierarchisierung vorgenommen und die direkt
praktizierte Fürsorge in räumlicher Nähe normativ bevorzugt BARNETT

2005:597).
Auch Simmel hebt in seiner Soziologie des Raumes die “sinnliche Nähe

oder Distanz zwischen den Personen, die in irgendwelchen Beziehungen zueinander

stehen” SIMMEL 1903:46) hervor, ohne sie jedoch normativ aufzuladen
SCHROER 2005:74–76). Zwar betont Simmel, dass man sich gegenüber dem

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1173

räumlich Nahen nicht indifferent verhalten könne, aber diese Verbundenheit
kann freundlich oder feindlich sein. Erst räumliche Entfernung ermöglicht eine

Abkühlung der Empfindungen SIMMEL 1992a:717ff.). Simmel findet dies
keineswegs problematisch: Nähe kann für Simmel auch eine Intensivierung von
Antipathien und eine Auflösung von Bindungen bedeuten. Dies zeigen interfamiliäre

Konflikte zwischen Geschwistern, Generationen oder Clans sozial), aber

auch die Tatsache, dass wir in erd)räumlich naher Umgebung soziale Konflikte
vorfinden, zum Beispiel Spannungen zwischen “Einheimischen” und “Fremden”
im gleichen Stadtviertel. Hier ist der Entfernte räumlich nah, aber sozial fern.

Dessen ungeachtet rief Ulrich Beck, wir erinnern uns, das Ende der Distanz
aus BECK 2005:41). Über diese These vom Ende des Raumes BAUDRILLIARD

1986:5) in Zeiten der Globalisierung ist viel geschrieben worden: über das Ende
der Distanz BECK 2005), das Schrumpfen des Planeten LEHNARTZ 2005), die

Globalisierung der Gefühle PERRAS 2005, RITTER 2005); es liegt der Suggestion

von Welt- und Nationengemeinschaft SEIBT 2005) und eines neuen globalen
Gemeinschaftsgefühl LEHNARTZ 2005) zugrunde – also der Verdichtung der

Welt, der Überwindung der Ferne, die im “Ende des Anderen” BECK 2005) als

ferner unbekannter) Anderer mündet. Auch Benno Werlen argumentiert, dass in
der Spätmoderne lange Distanzen erdräumlich) gesprochen schnell überwunden
werden können: “Dies beruht auf der neu erlangten Fähigkeit, über Distanzen
handeln zu können, ohne erwähnenswerte Zeitverluste in Kauf nehmen zu müssen”

WERLEN 2004:41). Doch ist diese metaphorische Überwindung der
räumlichen Distanz offensichtlich irrelevant für unser moralisches Handeln. Zwar
wissen wir jetzt mehr über das Leiden entfernter Anderer, weil die Medien uns

dies vor Augen führen, und wir können deshalb Mitleid empfinden. Für die
konkrete Fürsorge, die Praktizierung von Hilfe an Notleidende, bleibt räumliche
Distanz jedoch ein logistisches und mentales) Problem KORF 2006).

Mitleid(en) überwindet erdräumliche und soziale) Distanz nicht und kann

sogar neue Asymmetrien und soziale Distanz schaffen. Mitleid kann nicht über

Distanzen gedehnt werden, Mitleid ist lokalisiert – es ist ein Gefühl, das von den

Nichtbetroffenen empfunden wird, also gerade denen, die fern der Katastrophe
sind. Lediglich die Bilder der Katastrophe können die erdräumliche Distanz
überwinden. Und die konkreten Handlungen, die sich aus der Mitleidsökonomie,
der Spendenwelle, ergeben, müssen dann diese erdräumliche Distanz wieder
überbrücken. Nähe – ob räumliche oder soziale, ob medial inszenierte emotionale

Nähe – impliziert nicht automatisch Harmonie und Wohltätigkeit, wie schon

Georg Simmel zeigte. Gleichzeitig bringen uns die Medien das Leiden erdräumlich

und sozial entfernter Menschen kommunikativ durch Bilder näher, lassen

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182



1174 BENEDIKT KORF

“uns” vordergründig Anteil nehmen an “ihrem” Leiden, obwohl doch klar
zwischen ihnen und uns differenziert wird, zum Beispiel wenn in den Medien
zwischen “einheimischen” und “westlichen” Todesopfern differenziert wird
SPARKS 2007). Das Problem bleibt jedoch, dass wir zwar Mitleid über

Distanzen hinweg empfinden können, dass aber die daraus abgeleiteten Handlungen

Hilfe an Notleidende) diese räumlichen Distanzen überwinden müssen und dass

diese Handlungen im Normalfall nicht von denen durchgeführt werden, die Mitleid

empfinden, sondern von Intermediären Hilfsorganisationen, Experten,
Freiwillige), die die Beziehung zwischen Mitleid empfindenden Menschen und
Notleidenden über die Distanz herstellen.

Mitleidsökonomie

Henning Ritter schrieb: “Geben ist schön, Nehmen nicht immer angenehm. Auch
von uneigennützig gemeinten Gaben geht ein Zwang auf den Empfänger aus, der

sich eingeengt fühlt, weil er die Gabe nicht erwidern kann” RITTER 2005:10).
Mitleid ist eine asymmetrische Beziehung: “Mitgefühl gründet auf der Erkenntnis,

dass es einem selbst besser geht als einem zu bemitleidenden Anderen […].
Es ist diese notwendigerweise zu konstatierende ‘Überlegenheit’, die das Gefühl
des Mitleids so verdächtig macht” WESTERHOFF 2005:k.S.). Durch reine
Mitleidsethik wird dem Objekt des Mitleids die eigene Handlungsfähigkeit
abgesprochen, das Objekt wird zur Passivität gezwungen.

Inwiefern haben die Gaben der europäischen Spender solche Asymmetrien
zwischen Europäern als Spender) und Asiaten als Empfängern) reproduziert
und damit wieder Distanz aufgebaut, die durch das solidarisierende Mitleid

gerade überwunden zu sein schien)? Das Mitleidsgefühl brachte die
Fernsehzuschauer in ihren Augen emotional den Notleidenden näher. Doch brauchte das

Mitleidsgefühl professionelle Vermittler, die die Spendengelder, das

monetarisierte Mitleid sozusagen, in konkrete Handlungen zur Überwindung der Not
übersetzten. Hilfsorganisationen übernehmen diese Mittlerrolle zwischen Geber

und Empfänger MARTENS 2005) und überwinden die räumliche Distanz
zwischen den beiden Akteuren. Im Netzwerk der entstehenden Mitleidsökonomie
nach dem Tsunami standen diese Vermittler unter besonderem Druck, Ergebnisse

vorzuweisen – Ergebnisse, die sich medial darstellen ließen und den Erwartungen

der Spender entsprachen. In dieser medialen Inszenierung des Mitleids
entstanden Hilfspraktiken, die das Superioritätsprinzip des Mitleids und die Ge-

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1175

ber-Empfänger-Asymmetrie reproduzierte. Um die Beziehung zu den Spendern

zu pflegen, mussten die Intermediäre die Hilfeleistungen als ferne Taten der
Mitleidsspender inszenieren. Sie mussten die eigenen Leistungen als gute Taten

im Auftrag der Mitleidsspender besonders hervorheben und damit die Eigenleistung

der Notleidenden herunterspielen.
Dies wird sehr deutlich in den Beobachtungen der Tsunami Evaluation

Coalition TEC), einem Konsortium zur Evaluierung der Tsunami-Hilfe
COSGRAVE 2006, TELFORD et al. 2006). Dort wird festgehalten, dass lokale
Initiativen und Selbsthilfe in der Flut der internationalen Hilfsgelderwelle
ertränkt

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

wurden:

the international aid community as a whole undervalues the very important contribution of
local communities to their own survival and recovery [...] The international media also overlook

local actors and focus on international actors. COSGRAVE 2006:9)

Schlimmer noch – der medial erzeugte Druck, die Erfolge der Mitleidsökonomie
für die Geber in Europa medial inszenieren zu müssen, zwang die
Hilfsorganisationen, die Eigeninitiative der lokalen Bevölkerung zu marginalisieren
und die eigenen Leistungen – insbesondere diejenige der internationalen Helfer
und Expertinnen – besonders hervorzuheben. Entscheidungen über den Einsatz
von Mitteln wurden vielfach nicht anhand von Bedürftigkeitskriterien der
Notleidenden getroffen, sondern orientierten sich an ihrer medialen Vermarktbarkeit
und in Reaktion auf die heimischen Spendermärkte COSGRAVE 2006:11, POST

2006). Die Konkurrenz zwischen den verschiedenen Hilfsorganisationen
entbrannte jedoch nicht um die Einwerbung zusätzlicher Mittel, denn im
Allgemeinen hatten die meisten Hilfsorganisationen reichlich Mittel zur Verfügung.
Konkurrenz entstand vielmehr um den Zugang zu vermarktbaren Projekten,
Hilfsempfängern und zur Abgrenzung von Gebietsansprüchen KORF 2005,
STIRRAT 2006). Durch medial attraktive Projekte wollten viele Hilfsorganisationen

ihre Organisation als Markennamen etablieren:

Agencies competed not for funding which everyone had large amounts of), but for turf and

clients: Competition was in the individual agencies’ interest as a large client-base allows an

agency to promote their ‘brand’ by responding to the public and media pressure for immediate

visible action. COSGRAVE 2006:13)

In Sri Lanka führte dies zum Beispiel dazu, dass sich verschiedene Hilfsorganisationen

um Projekte zum Schulaufbau, zur Verteilung von Fischerbooten oder
Häuserbau stritten, da diese medial leicht inszeniert werden konnten. Besonders



1176 BENEDIKT KORF

beliebt war der Wiederaufbau von Waisenhäusern. Diese Projekte entsprachen

dem Bild, das sich Spender von Wiederaufbau machten STIRRAT 2006), auch
ließ sich bei solchen Bauten der Projektfortschritt den Spendern und Medien
gegenüber visuell anschaulich belegen.

Gleichzeitig wurde die Asymmetrie zwischen Geber und Empfänger in
alltäglichen Ritualen zelebriert und oft medial festgehalten: Weiße, westliche
Repräsentanten westlicher Spender übergaben die guten Gaben aus Europa an
dankbare, unterwürfige Empfänger; passive, hilfslose Objekte, die ohne die Hilfe

aus dem Westen nicht überleben könnten, so wurde mit diesen Bildern – oft
unbewusst – suggeriert KORF 2006a, 2006b, 2007; STIRRAT 2006). Diese

Asymmetrien zeigten sich in der Performanz erwiesener Unterwürfigkeit, indem
die Empfänger selbst in die Rolle der dankbaren Bittsteller schlüpften, die den

Wohltaten der Europäer “nur” Dankbarkeit entgegenbringen konnten. Genau

diese Performanz der Dankbarkeit, aufgeführt in Ritualen der Höflichkeit, des

sich Verbeugens, des Aufführens von Tänzen und Gesängen als Zeichen der

Dankbarkeit, das Lächeln kleiner Kinder, die wieder zur Schule gehen können,

all diese Rituale und Praktiken waren die Währung in der Produktionskette der

globalen Mitleidsökonomie, mit der die europäischen Spenderinnen “vergütet”
wurden. Denn die Spender hatten ihr Mitleid nur konditional zur Verfügung
gestellt – sie erwarteten eine Belohnung oder Vergütung – in Form der
Dankbarkeit der Notleidenden. Genau dafür wurde die mediale Inszenierung der
Mitleidsökonomie mit ihren fragwürdigen und entwürdigenden Praktiken
aufgeführt.

Es waren diese Praktiken, ökonomischen Logiken und medialen
Inszenierungen, die die globalen Asymmetrien zwischen Süd(ost)asien und Europa
reproduziert haben: Europa’s Bürger konnten ihr Gutsein zelebrieren ohne an
strukturellen Aspekten globaler Ungerechtigkeit etwas ändern zu müssen), die
Empfänger hatten in dieser Mitleidsökonomie nur die unterwürfige Dankbarkeit
zu bieten. Wie Christian Esch leicht zynisch in der Berliner Zeitung schrieb:

“Mehr als über die Flutwelle in Asien liest man zur Zeit von der Spendenwelle,

die ihr gefolgt sei. Die bürgerliche Gesellschaft betrachtet sich im Spiegel ihrer
Kontoauszüge und ist zufrieden mit sich selbst. Tatsächlich, wir fühlen mit den

fernen Menschen in Asien!” ESCH 2005:31). Als Indien nach dem Tsunami
erklärte, es könne aus eigener Kraft den Notleidenden helfen, regte sich Unmut
in der westlichen Öffentlichkeit – Indien hatte die Logik der Wertschöpfungskette

globaler Mitleidsökonomie durcheinander gebracht.

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1177

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

Mitleid und globale Solidarität

Mitleid, das durch Bilder spontane Handlungsimpulse auslöst, ein “Setz dem ein

Ende!” wie Susan Sontag schrieb, ist kein verlässlicher Partner in der Begründung

globaler Solidarität. Unser Mitleid ist vor allem subjektiv und unzuverlässig,

insbesondere wenn es von medial inszenierten Bildern ausgelöst wird: Mal
weinen wir, mal helfen wir, mal sehen wir nur angewidert, peinlich berührt weg.
Es sind keine Tränen, auf die gebaut werden kann, zumindest keine globale
Ethik. Mitleid nutzt sich ab, es kann zu einer “Mitleidsermüdung” kommen, wie
Salman Rushdie ob der geringen Spendengelder nach dem Erdbeben in Pakistan

im Oktober 2005 frustriert feststellte RUSHDIE 2005:50). Die Frage ist: wie viel
ist unser Mitleid eigentlich wert, wenn es von außen erzeugt werden kann –

durch Sirenenklänge, Bilder, Spenden-Galas? Mag Mitleid durchaus positive
Handlungsimpulse auslösen, so steht es stets im Verdacht, eine herablassende

Geste zu sein oder eine Art Ablasszahlung – wir helfen so großzügig im Tsunami,

nun lasst uns doch bitte mit dem anderen Leiden in Ruhe. Mitleid ist primär
ein ästhetisches Gefühl – es geht um die Zelebrierung der eigenen guten) Taten.

Hilfsleistungen auf einer globalen Mitleidsökonomie aufzubauen ist, wie
hier gezeigt wurde, aus zwei Gründen problematisch: erstens sind Mitleidsgefühle

erratisch, sie entstehen aufgrund von medialen Inszenierungen und sind

in ihren räumlich-zeitlichen Verteilungsmustern ungerecht – den Tsunamiopfern
wurde geholfen, den Erdbebenopfern in Pakistan) jedoch sehr viel weniger.
Zweitens nötigt die entstehende Mitleidsökonomie den Hilfsorganisationen
Praktiken auf, die die globalen Asymmetrien zwischen Gebern und Empfängern
reproduzieren, insbesondere aufgrund des Druckes der Spender, die persönlich
verfolgen wollen, wie ihre Mitleidsgaben Gutes bewirken. Die Mitleids- und

Gabenökonomie, die sich nach dem Tsunami entwickelte, zwang viele
Hilfsorganisationen geradezu, allgemein anerkannte Prinzipien guter Hilfspraxis, wie
Hilfe zur Selbsthilfe, im Erwartungsdruck der Spender aufzugeben.

Die Launenhaftigkeit des Mitleids, seine Erregbarkeit durch medial
inszenierte) Bilder zeigen: eine rein auf Mitleid bauende Gabenökonomie globaler
Solidarität führt zu unbefriedigenden Ergebnissen. So sehr Mitleid und Anteilnahme

an der Not des Anderen – des Nächsten – als christlich-ethische Konzepte
ihre Bedeutung haben, so ambivalent scheinen sie als Konzepte in der Abwicklung

globaler Hilfsanstrengungen von Nutzen zu sein. Wir sollten uns
entwicklungsethisch daher weniger um die individuellen moralischen Gefühle und

Handlungen im Zusammenhang mit menschlichem Leid Gedanken machen,

sondern darum, wie Hilfe an Notleidende sichergestellt werden kann. Eine Ab-



1178 BENEDIKT KORF

koppelung der Hilfspraxis von der medial inszenierten Mitleidsökonomie könnte
hier weiterhelfen, zum Beispiel in Form eines globalen Katastrophenfonds, in
den alle Hilfsgelder eingezahlt werden, und dessen Mittel nur von professionellen

Organisationen nach klar festgelegten Kriterien umgesetzt werden. Dies
würde die Ungleichgewichte der Hilfe für verschiedene Katastrophen und
Notleidende aufheben und es würde die Hilfsleistung als einen Anspruch Notleidender

auf eine institutionalisierte globale Solidarität begründen, statt von der

Großherzigkeit privater Spender abhängig zu machen. Dies würde uns vielleicht
emotional von den Notleidenden entfernen, denn unser Mitleid wäre nicht mehr
direkt an konkrete Hilfe gekoppelt – wir könnten nicht mehr sehen, wie unsere

Spendengelder direkt in Fischerboote oder neue Häuser fließen. Doch kann diese

Ferne die Notleidenden vielleicht von der demütigenden Nähe der Mitleidenden
bewahren.

Peter Sloterdijk schreibt: “Entwicklung ist evidentermaßen nicht ohne
Kränkung des zu Entwickelnden zu haben, denn wer entwickeln will, lässt sich
zum Nicht-Entwickelten herab” SLOTERDIJK 2000:30). Es ist schwer, diesem

grundlegenden Dilemma globaler Hilfeleistungen zu entgehen. Doch gerade
deshalb sollten wir stärker reflektieren, inwieweit unsere Hilfspraxis diese Kränkung

noch befördert. Tugendhaftes Verhalten bezieht sich eben nicht nur auf
Mitleidsgefühl, das moralische Empfinden globaler Solidarität und ihre Umsetzung

in finanzielle) Gaben. Es geht auch um die Tugenden der Praktiker der

Mitleidsökonomie, die diese Gaben in konkrete Hilfeleistungen umsetzt KORF

2004). Und die Praktiken hängen wiederum von der Spendenästhetik des

Mitleidsgefühls ab. Bescheidenheit ist eine Kür – in den delikaten Geographien des

Mitleids ist sie eine grundlegende Tugend.

Danksagung

Ich danke Tobias Hagmann und Christine Schenk für wertvolle Hinweise und Kritikpunkte zum
Manuskript.

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1179

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

Literatur

BARNETT, C.
2005 “Who cares?” In: Cloke, P., Crang, P., Goodwin, M. Hg.), Introduc¬

ing Human Geography. 2nd edition. London:588–601.
BAUDRILLARD, J.

1986 Subjekt und Objekt: fraktal. Bern.
BECK, U.
2005 “Das Ende der Anderen”. In: Neue Zürcher Zeitung, 14. Januar:41.
BISER, E.
2005 “Der gefährliche Garten”. In: Rheinischer Merkur, 20. Januar:25.
BISKY, J.

2005 “Aus den Fugen. Nie wurde so viel gespendet: Welche Angst des Wes¬

tens hat die Flut in Asien getroffen?” In: Süddeutsche Zeitung, 8. Januar:

11.
COSGRAVE, J.

2006 Tsunami Evaluation Coalition: initial findings. http://www.alnap.org/
tec/), accessed 10 February 2006

ESCH, C.
2005 “Gefühlsdehnungen. Lässt sich das Mitleid globalisieren? Henning

Ritter ist so skeptisch wie Rousseau”. In: Berliner Zeitung, 10.
Januar:31.

GEHLEN, A.
[1969] 2004 Moral und Hypermoral. Eine pluralistische Ethik. 6. erw. Auflage.

Frankfurt am Main.
GOLDMANN, R.B.
2005 “Nur das Unheil der Natur erweicht die Herzen”. In: Frankfurter All¬

gemeine Zeitung, 17. Januar.
GREINER, U.
2005 “Wenn die Moral dünn wird”. In: Die Zeit, 9. Februar.
HAMBURGER, K.
1985 Das Mitleid. Stuttgart.
KORF, B.
2004 “Die Ordnung der Entwicklung: Zur Ethnographie der Entwicklungs¬

praxis und ihrer ethischen Implikationen”. In: Geographische
Zeitschrift 92 4):208–226.

2005 “Sri Lanka: The tsunami after the tsunami”. In: International Develop¬

ment Planning Review 27 3):i–vii.



1180 BENEDIKT KORF

2006a. “Geographien der Moral”. In: Geographische Zeitschrift 94 1):1–14.
2006b “Disasters, generosity and the other”. In: Geographical Journal 172

3):245–247.
2007 “Antinomies of generosity: Moral geographies and post-tsunami aid in

Southeast Asia”. In: Geoforum 38 2):366–378.
LEHNARZ, S.

2005 “Der Planet ist geschrumpft”. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9.
Januar:47.

MARTENS, B.
2005 “Why Do Aid Agencies Exist?” In: Development Policy Review 23

6):643–663.
MECK, G. und R. HANK
2005 “Wohin nur mit dem vielen Geld?” In: Frankfurter Allgemeine

Sonntagszeitung, 9. Januar:27.

MÜLLER, J.

1997 Entwicklungspolitik als globale Herausforderung. Methodische und
ethische Grundlegung. Stuttgart.

NODDINGS, N.
1984 Caring: A Feminine Approach to Ethics and Moral Education. Berke¬

ley: University of California Press.

NUSSBAUM, M.
2001 Upheavals of thought: The intelligence of emotions. Cambridge / New

York.
PERRAS, A.
2005 “Die doppelte Katastrophe”. In: Süddeutsche Zeitung, 4. Januar:4.
POST, U.
2006 “Aus den Augen, aus dem Sinn”. In: Entwicklung & Zusammenarbeit

47 1):28–30.
RITTER, H.
2004 Nahes und fernes Unglück. Versuch über das Mitleid. München.
2005 “Mangel an Zukunft”. In: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, 9.

Januar:10.
RUSHDIE, S.

2005 “Die Zeit läuft ab”. In: Die Zeit, 10. November 2005:50.
SCHOPENHAUER, A.
2005 Über das Mitleid. Das Mitleid hebt die Mauer zwischen Du und Ich

auf. Hg. v. Franco Volpi. München: C.H. Beck.

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1181

SCHROER, M.
2005 Räume, Orte, Grenzen: Auf dem Weg zu einer Soziologie des Raumes.

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182

Frankfurt am Main.
SEIBT, G.
2005 “Die Erschütterten. Im Angesicht der Flut: Unsere Sorgen möchte man

haben”. In: Süddeutsche Zeitung, 4. Januar.
SEVENHUJISEN, S.

1998 Citizenship and the Ethics of Care. London: Routledge.
SIMMEL, G.
1903 “Soziologie des Raumes”. In: Jahrbuch für Gesetzgebung, Verwaltung

und Volkswirtschaft im Deutschen Reich 1 1):27–71.

1992 Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung.
Gesamtausgabe Band 11. Hg. v. Otthein Rammstedt. Frankfurt am

Main.
SLOTE, M.
2000 “Virtue ethics”. In: LaFollette, H. Ed.), The Blackwell’s Companion

to Ethical Theory. Oxford: Blackwell Publishers:325–347.
SLOTERDIJK, P.

2000 Die Verachtung der Massen. Versuch über Kulturkämpfe in der mo¬

dernen Gesellschaft. Frankfurt am Main.
SPARK, L.
2007 Photographic Disaster Coverage: Exploring the Relationship between

Visual Representations and Humanitarian Motivations. BA Dissertation,

Department of Geography, University of Liverpool.
STIRRAT, R.
2006 “Competitive humanitarianism: Relief and the tsunami in Sri Lanka”.

In: Anthropology Today 22 5):11–16.

TELFORD, J., COSGRAVE, J. und R, HOUGHTON

2006 Joint Evaluation of the International Response to the Indian Ocean
Tsunami: Synthesis Report. London, Tsunami Evaluation Coalition.

VOLPI, F.
2005 “Miteinander auskommen: Schopenhauers Ethik der Toleranz und

Solidarität auf der Grundlage des Mitleids”. In: Schopenhauer, A.
2005). Über das Mitleid. Hg. v. Franco Volpi. München: C.H.Beck

Verlag:151–159.
WERLEN, B.
2004 “Cultural Turn in Humanwissenschaften und Geographie”. In: Berich¬

te zur deutschen Landeskunde 77 1):35–52.



1182 BENEDIKT KORF

WESTERHOFF, N.
2005 “Nie war es so schick, mit der ganzen Welt zu sympathisieren”. In:

Freitag No. 3, 21. Januar. http://freitag.de/2005/03/05031801.php).
ZIMMERMANN, M.
2005 “Der Eigensinn des Mitgefühls. Tsunami, Shoa, Wirbelstürme, Hun¬

gerepidemien: Katastrophen im Vergleich”. In: Frankfurter
Rundschau, 18. Januar:14.

AS/EA LXI•4•2007, S. 1165–1182


	Geographien des Mitleids

