Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 61 (2007)

Heft: 4

Artikel: Geographien des Mitleids

Autor: Korf, Benedikt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS

Benedikt Korf, Ziirich

Abstract

After the devastating catastrophe of the 2004 tsunami in the Indian Ocean, a veritable flood of
donations reached the relief organisations in Europe. Arguably, the compassion of western donors
with the tsunami victims went deep. It seems a paradox, then, that relief in tsunami affected locali-
ties has often created resentment. This article argues that the geographies of compassion that result
from donations are potentially problematic for two reasons: first, compassion is unevenly distrib-
uted towards human suffering depending on the discursively constructed perceptions of a disaster
through media coverage. Second, compassion is translated mto charity through intermediaries, 1.e.
relief agencies. These intermediaries close the spatial gap between donors and recipients, but in
the process of doing so, they tend to reproduce the asymmetries of the donor-recipient relation-
ship.

Not to be pained by these pictures, not to recoil from them,

not to strive to abolish what causes this havoc, this carnage |[...]
would be the reactions of a moral monster.

(Susan SONTAG 2003:7)

Mitleidsethik

Der Miinchner Jesuit Johannes Miiller hat vorgeschlagen, Entwicklungszusam-
menarbeit als Uberwindung oder Begrenzung von Leid zu konzeptionalisieren
(MULLER 1997:98-120). Im Leid als einer negativen Erfahrung werde dialek-
tisch sichtbar, was anzustreben ist — die Uberwindung eben dieses Leids. Dieser
Appell eines “So nicht!” griinde in der menschlichen Fahigkeit, sich in die Lage
leidender Mitmenschen zu versetzen und in gewisser Weise an threm Leid teil-
zuhaben. Solches “Mit-leiden” (compassion) als eine spontane Reaktion auf die
Konfrontierung mit den Leidenden (direkt oder medial kommuniziert) baut auf
eigenen Leiderfahrungen auf. Der Appell des “So nicht!” richte sich deshalb
auch an jene, die nur “mit-leiden” und enthalte einen starken Ansto3, den Not-
leidenden zu helfen. “Ich konnte du sein™ — dieses Erlebnis konne als Kern des
Mitgefiihls gesehen werden, denn schon in der Thora stehe: “Du sollst ihn [den
Fremdling] lieben, er ist wie du [... denn] auch ihr wart Fremdlinge im Land

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



1166 BENEDIKT KORF

Agypten.” Auf dieses christlich-ethische Fundament baut Johannes Miiller glo-
bale Solidaritit.

War die globale Mitleidswelle und damit verbunden die Spendentflut, die
sich nach dem Tsunami am 26. Dezember 2004 1m Indischen Ozean einstellte,
nicht geradezu ein paradigmatisches Beispiel dafiir, wie Menschen wohlhaben-
der Gesellschaften aus Mitleid mit dem Leiden entfernter Anderer solidarische
Handlungen ableiteten — in diesem Fall enorme Geldsummen fiir die Notleiden-
den der Naturkatastrophe zu spenden? Die permanente Berichterstattung mit
Live-Darstellungen und Bildern der Betroftenen und die hohe Zahl westlicher
Opfer im Tsunami brachte den Fernsehzuschauern in den westlichen Wohl-
standsgesellschaften, die fernen Anderen niaher und erzeugte eine eigene Betrof-
fenheit. Philosophen des 18. und 19. Jahrhunderts, wie Jean-Jacques Rousseau
und Artur Schopenhauer, stritten noch dariiber, ob die Distanz zum Leidenden
die Art und Intensitat der Mitleidsgefithle — und damit auch die Bereitschaft,
Hilfe zu leisten — beeinflusse (vgl. RITTER 2004). Ulrich Beck erklérte jedoch im
Januar 2005 in der Neuen Ziircher Zeitung die Distanz zum ersten Opfer des
Tsunami: Als erste sterbe die Entfernung (BECK 2005:41). Distanz, so Beck,
habe in den Zeiten globaler Mobilitit, insbesondere in Form des Tourismus, ihre
Starrheit verloren.

Wenige Tage nach dem Tsunami im Indischen Ozean schrieb der Theologe
Eugen Biser im Rheinischen Merkur: “Die erstaunliche Sensibilisierung fiir die
Not 1n den Katastrophengebieten geht [...] mit einer befremdlichen Indifferenz
gegeniiber den Vorgingen im Nahen Osten und in den Hungergebieten Afrikas
einher” (BISER 2005:25). Warum haben die Menschen in den wohlhabenden Ge-
sellschaften soviel fiir die Opfer der “Flutkatastrophe™ in Stidostasien gespendet,
gaben aber viel weniger Geld, um Fliichtlinge 1im Sudan vor dem Hungertod zu
bewahren? Warum spendeten so wenige fur die Erdbebenopfer in Pakistan, die
im Oktober 2005 mehrere hunderttausend Menschen obdachlos machte? Diese
Beobachtungen fordern geradezu die Frage heraus: Wie verteilt die westliche
Gesellschaft — raumlich und zeitlich — thr Mitleid und damit auch ihre Spenden-
gelder? “Geographien des Mitleids” — die raum-zeitliche und soziale Reichweite
unseres Mitgefiihls, oft medial inszeniert — beeinflussen zunehmend die globale
humanitédre Hilfe: Das Mitleid mit dem Leid anderer priagt die Arbeit von Hilfs-
organisationen. Das Spendenverhalten orientiert sich zunehmend spontan an
bestimmten Katastrophen, fiir die mediale Aufmerksamkeit erzeugt wird; es wird
zu einem medialen Ereignis in den Wohlstandsgesellschaften.

Hilfsleistungen auf Mitleid, der Einfiihlung in das Leiden anderer, aufzu-
bauen, ist problematisch. Dies aus zwei Griinden: erstens sind Mitleidsgefiihle

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1167

unzuverlassig, sie entstehen nicht notwendigerweise, wenn das L.eiden am grof3-
ten 1st, sondern aufgrund von (medialen) Inszenierungen. Mitgefiithle konnen in
threr raumlich-zeitlichen Verteilung ungerecht sein — den Tsunamiopfern wurde
geholfen, den Erdbebenopfern (in Pakistan) viel weniger. Zweitens entsteht bei
der Ubersetzung der Mitgefithle in praktische Hilfeleistungen eine Mitleidsoko-
nomie, in der intermedidre Akteure, wie Medien und Hilfsorganisationen, die
globalen Asymmetrien zwischen Nord und Sid, Gebern und Empfangern repro-
duzieren. Die mitfithlenden Spender setzen die intermedidren Organisationen in
der Mitleidsékonomie unter Druck; sie wollen sehen, wie ithre Mitleidsgaben
Gutes bewirken, die Not beseitigen. Wir sollten deshalb zwischen Mitleid als
Geftihl und Handlungsimpuls (erregbar durch mediale Inszenierungen), der Mit-
leidsokonomie (der bewussten Nutzung der Erregbarkeit des Mitgefiihls durch
Intermedidre, wie zum Beispiel Hilfsorganisationen) und deren Folgen fur die
Hilfspraxis vor Ort differenzieren. So verzahnen sich die Geographien des Mit-
leids mit den Dynamiken der Mitleidsékonomie.

Das Leiden Anderer betrachten

In deutschsprachigen Zeitungsfeuilletons wurden vier mogliche Griinde fiir das
Ausmal} der globalen Anteilnahme und Spendenwelle diskutiert (Tabelle 1):
warum wurde so viel fiir die Notleidenden des Tsunami gespendet (aber nur
wenig flir Notleidende 1n anderen Katastrophengebieten der Erde)? Die hier
dargelegten verschiedenen Gedankengiange zu den Motiven und Handlungsgriin-
den fur die grolle Spendenbereitschaft verdeutlichen die impliziten rdumlich-
zeitlichen Verbindungen, die die Wohltitigkeitsbeziehungen zwischen Spendern
in Europa und Notleidenden in Asien prigen. Die folgenden Argumentations-
linien basieren jedoch nicht auf empirischen Untersuchungen, sondern eher auf
philosophisch-intuitiven Gedankengingen — Gedankengingen zu den Geo-
graphien des Mitleids: wie wird Mitleid mit dem fernen Notleidenden ausgelost
und wie werden dabei rdumlich-zeitliche Distanzen zum fernen Anderen tber-
wunden?

Eugen Biser erkliart die erhohte Spendenbereitschaft mit einer Diffe-
renzierung der Wahrnehmung von Katastrophen (Argument 1): der Tsunami
konnte als “reine” Naturgewalt dargestellt werden, dessen Opfer unschuldig
seien (BISER 2005, GOLDMAN 2005). Menschengemachte Katastrophen, zum
Beispiel der Birgerkrieg im Sudan, der zeitgleich stattfand (und noch immer

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



1168 BENEDIKT KORF

andauert), schien die Menschen hingegen weniger zum Spenden anzuregen.
Eugen Biser schreibt hierzu: “Der heutige Mensch scheint fatalistisch auf das
menschlich, also letztlich von ithm selbst verursachte Elend zu reagieren” (BISER
2005:25). Allerdings kann Biser’s Argument nur bedingt das weitaus geringere
Spendenaufkommen nach dem verheerenden Erdbeben in Pakistan erkliren,
obwohl auch dort argumentiert werden konnte, dass Pakistan mit negativen Kon-
notationen wie “Terrorismus™ und “Al Qaida” in Verbindung gebracht wurde;
die Ferienressorts in Siidostasien wurden hingegen als eher unschuldige Idylle
wahrgenommen.

Andere Kommentare weisen auf den Zusammenhang zwischen medial er-
zeugter Ndhe und Spendenaufkommen hin: einige betonen die permanente Be-
richterstattung mit Live-Darstellungen, medial aufbereiteten Bildern und
Berichten der Betroffenen. Diese medialen Bilder hitten den Fernsehzuschauern
im Westen, das Leid der Anderen, der Fernen, nidher gebracht (Argument 2). In
Zeiten globalisierter Medienkommunikation komme die Ferne und Fremde auf
die Fernsehbildschirme und werde deshalb erfahrbar und mutfihlbar (BISKY
2005, EscH 2005, LEHNARTZ 2005, PERRAS 2005, SEIBT 2005). Wieder andere
vermuteten einen Zusammenhang mit der hohen Opterzahl von westlichen Tou-
risten im Tsunamigebiet, die die eigene Betroffenheit erhéht habe (MECK und
HANK 2005, PERRAS 2005, ZIMMERMANN 2005). Diese direkte Néhe der “eige-
nen” Leute zur Katastrophe tiberwinde die Ferne der Katastrophe (Argument 3).
Néihe werde also weniger zum Leiden der fernen Anderen, sondern zu den eige-
nen Leuten in der Ferne hergestellt. Auch seien die fernen Orte als Touristenpa-
radies bekannt, oft sogar personlich erfahrbar, und erschienen deshalb emotional
nicht mehr so fern gelegen.

Aullerdem fand die Flutkatastrophe zu einem Zeitpunkt statt, der unser Mit-
leiden emotional intensiviert und in einen konkreten Handlungsimpuls — Spen-
den und Gaben — miinden lieB: das Weihnachtsfest ist ja gerade das Fest der
Liebe und der Geschenke (Argument 4). Viele Menschen verbrachten die Weih-
nachtsfeiertage gemeinsam mit Threr Familie und erlebten die Katastrophe ge-
meinsam vor dem Fernseher (vgl. SPARKS 2007). Die Gabendimension des
Weihnachtsfestes erzeugte eine groflere Sentimentalitit, die das Herz (und damit
die Spendenbereitschatt) geweitet habe getreu des Mottos: “ich habe Geschenke
empfangen und bin deshalb bereiter, Notleidenden mit einer Gabe zu helfen, ich
gebe einen Teil meiner Geschenke in Form globaler Solidaritat zuriick.” Doch
auch dieses Argument tberzeugt nur teilweise: Das Erdbeben in Bam im Iran
fand an Weihnachten 2003 statt, nur ein Jahr vor dem Tsunami — und erregte die
Gemiiter und die Spendenbereitschaft weit weniger.

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1169
Phinomenologie des Mitleid

In der Moralphilosophie war Arthur Schopenhauer der vehementeste Vertreter
einer Mitleidsethik (SCHOPENHAUER 2005). Mitleid, die Erkenntnis des Eigenen
im Anderen — die Tatsache, dass auch ich Leid erfahre, sei ein notwendiges Ge-
fihl, um den Drang zu eigenniitzigem Handeln zu iiberwinden. So bemerke der
vom blinden Willen getriebene Mensch, dass in allen anderen Lebewesen der-
selbe blinde Wille haust und sie ebenso leiden lasst wie thn. Durch das Mitleid
werde der Egoismus tiberwunden, der Mensch identifiziere sich mit dem anderen
durch die Einsicht in das Leiden der Welt. Aus diesen Uberlegungen Schopen-
hauers folgt ein im Vergleich zu Kant radikal anderer “Imperativ”. Bei Schopen-
hauer lautet das Prinzip aller Moral: “Neminem laede, immo omnes, quantum
potes, iuva (Verletze niemanden, vielmehr hilf allen, soweit du kannst).” Scho-
penhauers Ethik entspricht einer verbreiteten Grundiiberzeugung: “Der Prozess
der Einfithlung, die moralischen Handlungen zugrunde liegt, geht nicht so sehr
tiber das abstrakte Denken und die schwer zu leistende Identifizierung mit der
allgemeinen Idee des Menschen, sondern eher tiber das konkrete Fiihlen, Einfiih-
len und Mitfthlen [...].” (VoLpPI 2005:158). Diese Bedeutung des Mitleids —
“compassion” — als Triebkraft ethischen, tugendhaften Handelns stellt auch
Martha Nussbaum heraus (NUSSBAUM 2001). Nussbaum glaubt, dass “compas-
sion” eine psychische Bindung zwischen dem Eigeninteresse und dem Wohler-
gehen einer anderen Person herstellt. Thr Argument 1st: Wir kénnten auf Mitleid
als ein wichtiges moralisches Gefiihl nicht verzichten, sonst ernteten wir Gleich-
glltigkeit. Deshalb se1 Mitleid potentiell ein wichtiges moralisches Gefiihl —
wenn es in die richtige Richtung geleitet wird. Nussbaum rdaumt ein, dass Mitleid
irren kann, insbesondere wenn es um die Verbindung zu uns fern stehenden —
Nussbaum versteht dies vor allem (erd)rdumlich — Personen geht, deren Le-
bensmoglichkeiten und Verwundbarkeiten uns nicht gelaufig sind.

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



_Jey Insneq lauies
10A JON 3Ip In} abny
ula WNey 18 pualyem

BENEDIKT KORF

Junieb ‘JUlay9s Uasyoem
-SjjBYoSUIBWBD nz usuayol}ag
sa|eqo|b uap uoA Bunuiapug
sanau ule, 18p Yep Wi swyeu
-|I8juy aulas ssep ‘ayo
LBluniEo Jusjaueld -BSjE] 3Ip juiifis Yol uaypuewses
iap Bunialsieqolo, sap uajdwniyos, -juapaq Japulw Jyalu, -wney
«SYEN @euojows Slosp
.abeig auls Yeyos -Jus uleqyoen
U usyosuay e auIs||e Sep UoYas s|e JaBinquapi3
HETTIVRTETSRET B TN ‘uajaliebsne injeN uapunu|  UawWwoy Nz ujylop
SEP pun ‘usyosusay 18p usjlemas) ualayoy Isyouew ssep ‘apey uaxyyoBop
uoA yaBlioyab uap 9ls ualem ‘uaba) se Bew 3lp sun uoA Japaf
-nzuaddnis aip wesupwas) ‘uassuab ueleq ‘uabejyos| ssep ‘samaq ‘usibios
wn [pun] -~ aydolis soniBun suj yojeibnz Jpuis uayoijeq| -a9buje asneynz 1sl8nz yosijelow
-B}E}Y InZ 8jna I3 uspuQ Jep aajspue| ue yeu os Bylez -un zueb s|ain J8ydo
Juauabla, Jap ayeN UBYoIsuay pun Japn Jlem ‘ziaH | -ya18iB MoniBun| yolis alp wn ‘uspuasial ayo|jisam
3pyaJp alp wn yone uajsi3 Jap uayasusy sue usjalA ysb| sasjulspuL Jem -uia4 Jep JIaph yainp ayen
59 Jyab ssimen),, ey uagagaag sep] ', aydosseiey aldg, uj@js|usyes,| ayosiyodowsoy ald, ¢ awnbiy
JUjswwesnzuie
Haqly adyrin}
P29 ‘wesynuw Jawuwy
uauoljesiueBios)iH JqeB Jeplg| uleqyoen uoa sniels
.usqgab nz yonipsny nj sa js| ‘usbey pun uabnaz ajaln usp Jwep usuy! Buruais
uajanuoy [ynyebup | Jswwizuyopp sepal ul os [aydoijseiey]| wisiaa pun isydQ Jep -llelpain
waiy! ‘uayasualy | siq pla sep alp ep|g Jaule wney| wap|lg Nw sun jBios yainp ayenN
3|p USSSE|UBIAA T 1Bp|Ig, 18p |4 aIp auyo, nzsa|@m - ,| -19A usysswad seq, ‘1z uswnbiy
uayooidsabue Baiisiaqgn sayoey
[unseBuN SEp pim “[3IA ule wn apuay
LAANEN JBP|  19Mm UnjeN BIp UUBAA, -afisne uaydossejey
UOA UIapuos ‘apinm JS| Jep| puayoaayos -INjeN UOA SBp Uoyoas
JyoesInIaA Jsqies| -12 18ydQ Jep pinyosun Jawwi sep ‘uasaiBeal
sSun, UoA ‘uayosuaip | alp ‘1ey aydonseieyinienN Nz pus|3 sjyoesinian
uoA Jyoiu sydosis| I8p UB PNYDS puBwWBIU Biye} Bunuyspsny | 1sg|es wy) uoa yaipzis|
-eleM aIp [lam| [1am ‘pusberiagn os gley Ig||@sianun| os|e ‘yolyosuaw sep
‘gouB os qleysap|-sap yeyosyalagsyiiH pun uslyas usf|ap\ 1ap| Ink yoshsiieiey julayas Hayuiay
awyeujiBluy ap is),| [YnyeBUN pUIS WoIBIIBIA, yenjsbunigisiaz a1qg,| yosusp abnnay tep,| ;| wawnbiy

(senuer -g}) (1enuer ‘g) (1enuer ')
neyaspuny (denuer z1) (denuep ) Bunjiezsbejuuos | Bunyezsbejuuos (1enuer ‘g) (Jenuer gg)
Jeunpjueid Zyv4| Bunyez eyosineppns “Biy JeunpiueiH | By seunpjueio| Bunjiez syosineppns|  Jmiie Jeyosiuleyy
NNYINSININIZ NNYWA109 Syyy3d MNVHAOIN ZLHYNHAT ISHE] Y3sig

Tabelle 1: Diskurse des Mitleids: Auswertung ausgewihlter Artikel aus der

deutschen Presselandschaft.

1170

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1171

Dann fillt es uns schwer, uns in die Situation des fernen Anderen zu versetzen.
Genau dieses “sich in die Lage des Anderen versetzen” sieht Nussbaum aber als
ein wichtiges Element des Mitleids an — und folgt hierin Schopenhauer. “Com-
passion begins with the local™ schreibt Nussbaum, deshalb se1 Mitleid vor allem
im unmittelbaren Umfeld vorzufinden — empfunden, erfahren, gelebt. Mitleid sei
nur moglich, wenn wir dhnlich verwundbar seien, wie die betreffende Person.
Oder, so konnte man hinzufiigen, wenn wir Verwundbarkeit mit dem fernen
Anderen teilen, wie es westliche Touristen und Einheimische in Stidostasien mit
dem Tsunami durchlebten.

Doch hat es auch Zweifel an der Tauglichkeit des Mitleids als moralischem
Handlungsimpuls gegeben. Mitleid ist eher ethisch neutral, schrieb Kite
HAMBURGER in ithren Betrachtungen tber Das Mitleid (1985). Mitleid sei ein
Handlungsimpuls, der nicht dazu tauge, ein moralisches Prinzip zu begriinden.
Hamburger beschreibt Mitleid mit fremden Menschen in fernen Landern als
einen Ritus der politischen Stimmungslage. Mitleid werde durch medial ge-
schaffene scheinbare Nahe erzeugt. Mitleid sei ein akutes Getiihl, ein Affekt und
deshalb unstet, nicht kalkulierbar, ein ambivalentes Getiihl. Mitleid sei ein “Dis-
tanzgetiihl”, das jedoch durch von den Medien erzeugte Nihe und durch Symbo-
lik (z.B. Weihnachtsfest) erregbar ist. Das Leiden, der Tod eines Fremden, den
wir nie gesehen haben und dessen Leiden uns nicht gezeigt wurden (z.B. durch
Medien), 1ose kein Mitleid aus. Andererseits, schreibt Hamburger, emptfinden
wir Mitleid 1m so beschriebenen Sinne eher mit Menschen, die uns erdraumlich
und emotional fern stehen. Mitleid ist ein selbstverliebter Distanzaffekt. Das
Leiden guter Freunde gehe uns hingegen buchstiblich nahe. Hamburger bezieht
Mitleid also auf Distanzbeziehungen, nicht auf raumliche, emotionale Néhe.

Geographien des Mitleids

“Verdunnt sich Moral mit der Entfernung?” fragte Ulrich GREINER in der Zeit
(2005) — oder “[wachst] Anteilnahme im Mafe der Entfernung von den Betrof-
fenen [...] wihrend er kaum ein Auge fir die Not vor seiner Haustiir hat” wie
Eugen Biser schrieb (BISER 2005:25)? Arnold Gehlen hat von einer “iiberdehn-
ten Hausmoral” gesprochen und sah eine Fernemoral heraufziehen (GEHLEN
[1969] 2004): ein Getiihl der Verantwortung, das sich an blofl gewussten Notla-
gen ferner und fremder Menschen orientiere. Die Spendenwelle in Folge des
Tsunami koénnte man in dieser Fernemoral verorten. Gehlen kritisiert diese hu-

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



1172 BENEDIKT KORF

manitaristische Solidarethik und den allzustindigen Moralismus als Ausfluss der
Wohlstandsgesellschaft. Der ferne Andere — der uns fern stehende Notleidende —
kann auch direkt vor der Haustiir sitzen als Bettler, Sozialhilfeempfinger oder
auch nur als Nachbar, der uns ferner steht als unsere eigenen Familienangehori-
gen, die eben auch erdraumlich weit entfernt leben konnen und uns dennoch
emotional nahe stehen.

Warum ist raumliche Distanz ethisch relevant? Einige feministische Ge-
ographinnen sehen das Konzept der Fiirsorge, das eng mit dem Konzept des
Mitleids (und der Empathie) verbunden ist, als grundlegend fiir moralisches
Handeln an. Selma Sevenhuijsen hat praktizierte Fursorge als “an ability and
willingness to “see’ and to “hear’ needs and to take responsibility for these needs
being met” definiert (SEVENHUIISEN 1998:83). Die feministische Fiirsorgeethik,
die sich daraus ergibt, impliziert eine besondere Sensibilitit fiir die Bedtirfnisse
anderer Menschen; aber dieses Prinzip der praktizierten Fiirsorge scheint
schwierig auf (erd)riumlich entfernte, anonyme Andere anwendbar zu sein (die
wir nicht sehen und horen oder deren Bediirfnisse wir nicht kennen). Die Her-
ausforderung besteht nun darin, wie Flirsorge auch tiber raumliche Distanz prak-
tiziert werden kann — 1m angelsachsischen Diskurs unter “caring at a distance”
subsummiert. Anders als Mitleid, das ja geradezu Distanz voraussetzt, wie Ham-
burger zeigte, kann Fiirsorge nur im direkten korperlichen Kontakt praktiziert
werden — raumliche Distanz macht Fiirsorge nicht praktizierbar.

Um diesem Dilemma zu entgehen schligt Nel NODDINGS (1984) vor, zwi-
schen “caring-for” und “caring-about” zu unterscheiden. “Caring-for™ steht fiir
eine direkt praktizierte Beziehung in unmittelbarer raumlicher Nachbarschatt.
“Caring-about” kann als indirekte und von intermedidren Akteuren (Orga-
nisationen) in die Praxis iibersetzte Form von Fiirsorge verstanden werden. Nod-
dings” Unterscheidung unterstellt jedoch, dass “caring-for” authentischer ist und
“caring-about” eine ethisch zweitrangige Handlung darstelle (BARNETT
2005:590). In ahnlicher Weise hat Michael Slote eine Differenzierung zwischen
“Intimate caring” — basierend auf personlichen Beziehungen — und “humani-
tarian caring” — tibertragen auf unbekannte Andere (SLOTE 2000) vorgeschlagen.
Auch hier wird eine ethische Hierarchisierung vorgenommen und die direkt
praktizierte Fursorge in rdumlicher Néhe normativ bevorzugt (BARNETT
2005:597).

Auch Simmel hebt 1n seiner Soziologie des Raumes die “sinnliche Nahe
oder Distanz zwischen den Personen, die in irgendwelchen Beziehungen zuein-
ander stehen” (SIMMEL 1903:46) hervor, ohne sie jedoch normativ aufzuladen
(SCHROER 2005:74-76). Zwar betont Simmel, dass man sich gegeniiber dem

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1173

raumlich Nahen nicht indifferent verhalten konne, aber diese Verbundenheit
kann freundlich oder feindlich sein. Erst raumliche Entfernung erméglicht eine
Abkiihlung der Empfindungen (SIMMEL 1992a:7171ft.). Simmel findet dies kei-
neswegs problematisch: Nédhe kann fiir Simmel auch eine Intensivierung von
Antipathien und eine Auflésung von Bindungen bedeuten. Dies zeigen interfa-
milidre Konflikte zwischen Geschwistern, Generationen oder Clans (sozial), aber
auch die Tatsache, dass wir in (erd)rdumlich naher Umgebung soziale Konflikte
vorfinden, zum Beispiel Spannungen zwischen “Einheimischen” und “Fremden™
im gleichen Stadtviertel. Hier ist der Entfernte raumlich nah, aber sozial fern.
Dessen ungeachtet rief Ulrich Beck, wir erinnern uns, das Ende der Distanz
aus (BECK 2005:41). Uber diese These vom Ende des Raumes (BAUDRILLIARD
1986:5) in Zeiten der Globalisierung ist viel geschrieben worden: tiber das Ende
der Distanz (BECK 2005), das Schrumpfen des Planeten (LEHNARTZ 2005), die
Globalisierung der Gefiihle (PERRAS 2005, RITTER 2005); es liegt der Suggesti-
on von Welt- und Nationengemeinschaft (SEIBT 2005) und eines neuen globalen
Gemeinschaftsgefithl (LEHNARTZ 2005) zugrunde — also der Verdichtung der
Welt, der Uberwindung der Ferne, die im “Ende des Anderen” (BECK 2005) als
ferner (unbekannter) Anderer miindet. Auch Benno Werlen argumentiert, dass in
der Spitmoderne lange Distanzen (erdraumlich) gesprochen schnell tiberwunden
werden konnen: “Dies beruht auf der neu erlangten Fahigkeit, iiber Distanzen
handeln zu koénnen, ohne erwihnenswerte Zeitverluste in Kauf nehmen zu miis-
sen” (WERLEN 2004:41). Doch ist diese metaphorische Uberwindung der rium-
lichen Distanz offensichtlich irrelevant fiir unser moralisches Handeln. Zwar
wissen wir jetzt mehr tiber das Leiden entfernter Anderer, weil die Medien uns
dies vor Augen fiithren, und wir kénnen deshalb Mitleid empfinden. Fiir die kon-
krete Fursorge, die Praktizierung von Hilfe an Notleidende, bleibt rdumliche
Distanz jedoch ein (logistisches und mentales) Problem (KORF 2006).
Mitleid(en) tiberwindet erdraumliche (und soziale) Distanz nicht und kann
sogar neue Asymmetrien und soziale Distanz schaffen. Mitleid kann nicht tiber
Distanzen gedehnt werden, Mitleid ist lokalisiert — es 1st ein Gefiihl, das von den
Nichtbetroffenen empfunden wird, also gerade denen, die fern der Katastrophe
sind. Lediglich die Bilder der Katastrophe koénnen die erdraumliche Distanz
tiberwinden. Und die konkreten Handlungen, die sich aus der Mitleids6konomie,
der Spendenwelle, ergeben, miissen dann diese erdraumliche Distanz wieder
tiberbriicken. Nidhe — ob raumliche oder soziale, ob medial inszenierte emotiona-
le Nahe — impliziert nicht automatisch Harmonie und Wohltitigkeit, wie schon
Georg Simmel zeigte. Gleichzeitig bringen uns die Medien das Leiden erdrium-
lich und sozial entfernter Menschen kommunikativ durch Bilder niher, lassen

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



1174 BENEDIKT KORF

“uns” vordergriindig Anteil nehmen an “ihrem™ Leiden, obwohl doch klar zwi-
schen thnen und uns differenziert wird, zum Beispiel wenn in den Medien zwi-
schen “einheimischen” und “westlichen” Todesopfern differenziert wird
(SPARKS 2007). Das Problem bleibt jedoch, dass wir zwar Mitleid wiber Dis-
tanzen hinweg empfinden konnen, dass aber die daraus abgeleiteten Handlungen
(Hilfe an Notleidende) diese raumlichen Distanzen tiberwinden miissen und dass
diese Handlungen im Normalfall nicht von denen durchgefiihrt werden, die Mit-
leidd empfinden, sondern von Intermedidren (Hilfsorganisationen, Experten,
Freiwillige), die die Beziehung zwischen Mitleid empfindenden Menschen und
Notleidenden tiber die Distanz herstellen.

Mitleidsokonomie

Henning Ritter schrieb: “Geben 1st schon, Nehmen nicht immer angenehm. Auch
von uneigenniitzig gemeinten Gaben geht ein Zwang auf den Emptéinger aus, der
sich eingeengt fuhlt, weil er die Gabe nicht erwidern kann™ (RITTER 2005:10).
Mitleid 1st eine asymmetrische Beziehung: “Mitgefiihl griindet auf der Erkennt-
nis, dass es einem selbst besser geht als einem zu bemitleidenden Anderen [...].
Es ist diese notwendigerweise zu konstatierende “Uberlegenheit’, die das Gefiihl
des Mitleids so verdiachtig macht” (WESTERHOFF 2005:k.S.). Durch reine Mit-
leidsethik wird dem Objekt des Mitleids die eigene Handlungstihigkeit abge-
sprochen, das Objekt wird zur Passivitit gezwungen.

Inwiefern haben die Gaben der europdischen Spender solche Asymmetrien
zwischen Europdern (als Spender) und Asiaten (als Emptangern) reproduziert
(und damit wieder Distanz aufgebaut, die durch das solidarisierende Mitleid
gerade tberwunden zu sein schien)? Das Mitleidsgefiihl brachte die Fernseh-
zuschauer 1n thren Augen emotional den Notleidenden naher. Doch brauchte das
Mitleidsgefiihl professionelle Vermittler, die die Spendengelder, das mone-
tarisierte Mitleid sozusagen, in konkrete Handlungen zur Uberwindung der Not
tibersetzten. Hilfsorganisationen tibernehmen diese Mittlerrolle zwischen Geber
und Empfianger (MARTENS 2005) und iiberwinden die rdumliche Distanz zwi-
schen den beiden Akteuren. Im Netzwerk der entstehenden Mitleidsokonomie
nach dem Tsunami standen diese Vermittler unter besonderem Druck, Ergebnis-
se vorzuweisen — Firgebnisse, die sich medial darstellen lieBen und den Erwar-
tungen der Spender entsprachen. In dieser medialen Inszenierung des Mitleids
entstanden Hilfspraktiken, die das Superioritatsprinzip des Mitleids und die Ge-

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1175

ber-Empfianger-Asymmetrie reproduzierte. Um die Beziehung zu den Spendern
zu pflegen, mussten die Intermedidre die Hilfeleistungen als ferne Taten der
Mitleidsspender inszenieren. Sie mussten die eigenen Leistungen als gute Taten
im Auftrag der Mitleidsspender besonders hervorheben und damit die Eigenleis-
tung der Notleidenden herunterspielen.

Dies wird sehr deutlich in den Beobachtungen der Tsunami Evaluation Co-
aliton (TEC), einem Konsortium zur Evaluierung der Tsunami-Hilfe
(COSGRAVE 2006, TELFORD et al. 2006). Dort wird festgehalten, dass lokale
Initiativen und Selbsthilfe in der Flut der internationalen Hilfsgelderwelle er-
trankt wurden:

the international aid community as a whole undervalues the very important contribution of
local communities to their own survival and recovery [...] The international media also over-
look local actors and focus on international actors. (COSGRAVE 2006:9)

Schlimmer noch — der medial erzeugte Druck, die Erfolge der Mitleidsokonomie
fir die Geber in FEuropa medial inszenieren zu miissen, zwang die Hilfs-
organisationen, die Eigeninitiative der lokalen Bevolkerung zu marginalisieren
und die eigenen Leistungen — insbesondere diejenige der internationalen Helfer
und Expertinnen — besonders hervorzuheben. Entscheidungen iiber den Einsatz
von Mitteln wurden vielfach nicht anhand von Bediirftigkeitskriterien der Not-
leidenden getroffen, sondern orientierten sich an ihrer medialen Vermarktbarkeit
und in Reaktion auf die heimischen Spenderméarkte (COSGRAVE 2006:11, POST
2006). Die Konkurrenz zwischen den verschiedenen Hilfsorganisationen ent-
brannte jedoch nicht um die Finwerbung zusitzlicher Mittel, denn im Allge-
meinen hatten die meisten Hilfsorganisationen reichlich Mittel zur Verfiigung.
Konkurrenz entstand vielmehr um den Zugang zu vermarktbaren Projekten,
Hilfsempfingern und zur Abgrenzung von Gebietsanspriichen (KORF 2005,
STIRRAT 2006). Durch medial attraktive Projekte wollten viele Hilfsorgani-
sationen ihre Organisation als Markennamen etablieren:

Agencies competed not for funding (which everyone had large amounts of), but for turf and
clients: Competition was in the individual agencies’ interest as a large client-base allows an
agency to promote their ‘brand” by responding to the public and media pressure for immedi-
ate visible action. (COSGRAVE 2006:13)

In Sri Lanka fthrte dies zum Beispiel dazu, dass sich verschiedene Hilfsorgani-

sationen um Projekte zum Schulaufbau, zur Verteilung von Fischerbooten oder
Hauserbau stritten, da diese medial leicht inszeniert werden konnten. Besonders

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



1176 BENEDIKT KORF

beliebt war der Wiederautbau von Waisenhdusern. Diese Projekte entsprachen
dem Bild, das sich Spender von Wiederautbau machten (STIRRAT 2006), auch
liel sich bei solchen Bauten der Projektfortschritt den Spendern und Medien
gegeniiber visuell anschaulich belegen.

Gleichzeitig wurde die Asymmetrie zwischen Geber und Empfinger in all-
taglichen Ritualen zelebriert und oft medial festgehalten: Weille, westliche Rep-
rasentanten westlicher Spender tbergaben die guten Gaben aus Europa an
dankbare, unterwiirfige Empfanger; passive, hilfslose Objekte, die ohne die Hil-
fe aus dem Westen nicht iiberleben konnten, so wurde mit diesen Bildern — oft
unbewusst — suggeriert (KORF 2006a, 2006b, 2007; STIRRAT 2006). Diese
Asymmetrien zeigten sich in der Performanz erwiesener Unterwiirfigkeit, indem
die Empfinger selbst in die Rolle der dankbaren Bittsteller schliipften, die den
Wohltaten der Europder “nur” Dankbarkeit entgegenbringen konnten. Genau
diese Performanz der Dankbarkeit, aufgefiihrt in Ritualen der Hoflichkeit, des
sich Verbeugens, des Auffithrens von Ténzen und Gesédngen als Zeichen der
Dankbarkeit, das Lacheln kleiner Kinder, die wieder zur Schule gehen konnen,
all diese Rituale und Praktiken waren die Wahrung in der Produktionskette der
globalen Mitleidsokonomie, mit der die europiischen Spenderinnen “‘vergiitet™
wurden. Denn die Spender hatten ithr Mitleid nur konditional zur Verfiigung
gestellt — sie erwarteten eine Belohnung oder Vergiitung — in Form der Dank-
barkeit der Notleidenden. Genau dafiir wurde die mediale Inszenierung der Mit-
leidsokonomie mit thren fragwiirdigen und entwiirdigenden Praktiken
aufgefiihrt.

Es waren diese Praktiken, okonomischen Logiken und medialen Insze-
nierungen, die die globalen Asymmetrien zwischen Siid(ost)asien und Europa
reproduziert haben: Europa’s Birger konnten 1thr Gutsein zelebrieren (ohne an
strukturellen Aspekten globaler Ungerechtigkeit etwas dndern zu miissen), die
Empfanger hatten in dieser Mitleidsékonomie nur die unterwiirfige Dankbarkeit
zu bieten. Wie Christian Esch leicht zynisch in der Berliner Zeitung schrieb:
“Mehr als iiber die Flutwelle in Asien liest man zur Zeit von der Spendenwelle,
die ihr gefolgt sei. Die biirgerliche Gesellschaft betrachtet sich im Spiegel ihrer
Kontoausziige und ist zufrieden mit sich selbst. Tatséchlich, wir fithlen mit den
fernen Menschen in Asien!” (Escr 2005:31). Als Indien nach dem Tsunami
erklirte, es konne aus eigener Kraft den Notleidenden helfen, regte sich Unmut
in der westlichen Offentlichkeit — Indien hatte die Logik der Wertschopfungsket-
te globaler Mitleids6konomie durcheinander gebracht.

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1177

Mitleid und globale Solidaritit

Mitleid, das durch Bilder spontane Handlungsimpulse auslost, ein “Setz dem ein
Ende!” wie Susan Sontag schrieb, ist kein verlédsslicher Partner in der Begriin-
dung globaler Solidaritat. Unser Mitleid ist vor allem subjektiv und unzuverlas-
sig, insbesondere wenn es von medial inszenierten Bildern ausgelost wird: Mal
weinen wir, mal helfen wir, mal sehen wir nur angewidert, peinlich bertihrt weg.
Es sind keine Tranen, auf die gebaut werden kann, zumindest keine globale
Ethik. Mitleid nutzt sich ab, es kann zu einer “Mitleidsermiidung™ kommen, wie
Salman Rushdie ob der geringen Spendengelder nach dem Erdbeben in Pakistan
1m Oktober 2005 frustriert feststellte (RUSHDIE 2005:50). Die Frage 1st: wie viel
ist unser Mitleid eigentlich wert, wenn es von auflen erzeugt werden kann —
durch Sirenenklange, Bilder, Spenden-Galas? Mag Mitleid durchaus positive
Handlungsimpulse auslésen, so steht es stets im Verdacht, eine herablassende
Geste zu sein oder eine Art Ablasszahlung — wir helfen so grofiziigig im Tsuna-
mi, nun lasst uns doch bitte mit dem anderen Leiden in Ruhe. Mitleid ist primér
ein dsthetisches Gefiihl — es geht um die Zelebrierung der eigenen (guten) Taten.

Hilfsleistungen auf einer globalen Mitleidsokonomie aufzubauen ist, wie
hier gezeigt wurde, aus zwei Griinden problematisch: erstens sind Mitleids-
gefiihle erratisch, sie entstehen aufgrund von medialen Inszenierungen und sind
in 1ihren raumlich-zeitlichen Verteilungsmustern ungerecht — den Tsunamiopfern
wurde geholfen, den Erdbebenopfern (in Pakistan) jedoch sehr viel weniger.
Zweitens notigt die entstehende Mitleidsékonomie den Hilfsorganisationen
Praktiken auf, die die globalen Asymmetrien zwischen Gebern und Empfingern
reproduzieren, insbesondere aufgrund des Druckes der Spender, die personlich
verfolgen wollen, wie thre Mitleidsgaben Gutes bewirken. Die Mitleids- und
Gabenokonomie, die sich nach dem Tsunami entwickelte, zwang viele Hilfsor-
ganisationen geradezu, allgemein anerkannte Prinzipien guter Hilfspraxis, wie
Hilfe zur Selbsthilfe, im Erwartungsdruck der Spender aufzugeben.

Die Launenhaftigkeit des Mitleids, seine Erregbarkeit durch (medial insze-
nierte) Bilder zeigen: eine rein auf Mitleid bauende Gabenokonomie globaler
Solidaritat fithrt zu unbefriedigenden Ergebnissen. So sehr Mitleid und Anteil-
nahme an der Not des Anderen — des Néchsten — als christlich-ethische Konzepte
thre Bedeutung haben, so ambivalent scheinen sie als Konzepte in der Abwick-
lung globaler Hilfsanstrengungen von Nutzen zu sein. Wir sollten uns entwick-
lungsethisch daher weniger um die individuellen moralischen Gefithle und
Handlungen im Zusammenhang mit menschlichem Leid Gedanken machen,
sondern darum, wie Hilfe an Notleidende sichergestellt werden kann. Eine Ab-

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



1178 BENEDIKT KORF

koppelung der Hilfspraxis von der medial inszenierten Mitleidsékonomie kénnte
hier weiterhelfen, zum Beispiel in Form eines globalen Katastrophenfonds, in
den alle Hilfsgelder eingezahlt werden, und dessen Mittel nur von professionel-
len Organisationen nach klar festgelegten Kriterien umgesetzt werden. Dies
wiirde die Ungleichgewichte der Hilfe fiir verschiedene Katastrophen und Not-
leidende aufheben und es wiirde die Hilfsleistung als einen Anspruch Notleiden-
der auf eine institutionalisierte globale Solidaritit begriinden, statt von der
GroBherzigkeit privater Spender abhingig zu machen. Dies wiirde uns vielleicht
emotional von den Notleidenden entfernen, denn unser Mitleid wire nicht mehr
direkt an konkrete Hilfe gekoppelt — wir konnten nicht mehr sehen, wie unsere
Spendengelder direkt in Fischerboote oder neue Hauser flieen. Doch kann diese
Ferne die Notleidenden vielleicht von der demtitigenden Niahe der Mitleidenden
bewahren.

Peter Sloterdijk schreibt: “Entwicklung ist evidentermallen nicht ohne
Krankung des zu Entwickelnden zu haben, denn wer entwickeln will, lasst sich
zum Nicht-Entwickelten herab™ (SLOTERDIK 2000:30). Es 1st schwer, diesem
grundlegenden Dilemma globaler Hilfeleistungen zu entgehen. Doch gerade des-
halb sollten wir stirker reflektieren, inwieweit unsere Hilfspraxis diese Krin-
kung noch befordert. Tugendhaftes Verhalten bezieht sich eben nicht nur auf
Mitleidsgefiihl, das moralische Empfinden globaler Solidaritiat und ihre Umset-
zung 1n (finanzielle) Gaben. Es geht auch um die Tugenden der Praktiker der
Mitleidsokonomie, die diese Gaben in konkrete Hilfeleistungen umsetzt (KORF
2004). Und die Praktiken hingen wiederum von der Spendenisthetik des Mit-
leidsgefiihls ab. Bescheidenheit ist eine Kiir — in den delikaten Geographien des
Mitleids 1st sie eine grundlegende Tugend.

Danksagung

Ich danke Tobias Hagmann und Christine Schenk fiir wertvolle Hinweise und Kritikpunkte zum
Manuskript.

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1179
Literatur

BARNETT, C.

2005 “Who cares?” In: Cloke, P., Crang, P., Goodwin, M. (Hg.), Introduc-
ing Human Geography. 2nd edition. London:588-601.

BAUDRILLARD, J.

1986  Subjekt und Objekt: fraktal. Bern.

BECK, U.

2005 “Das Ende der Anderen”. In: Neue Ziircher Zeitung, 14. Januar:41.

BISER, E.

2005 “Der getihrliche Garten™. In: Rheinischer Merkur, 20. Januar:25.

BISKY, J.

2005 “Aus den Fugen. Nie wurde so viel gespendet: Welche Angst des Wes-
tens hat die Flut in Asien getroften?” In: Siiddeutsche Zeitung, 8. Janu-
ar:11.

COSGRAVE, J.

2006 Tsunami Evaluation Coalition: initial findings. (http://www.alnap.org/
tec/), accessed 10 February 2006

EscH, C.

2005 “Gefuhlsdehnungen. Liasst sich das Mitleid globalisieren? Henning
Ritter st so skeptisch wie Rousseau™. In: Berliner Zeitung, 10. Ja-
nuar:31.

GEHLEN, A.

[1969] 2004 Moral und Hypermoral. Eine pluralistische Ethik. 6. erw. Auflage.
Frankfurt am Main.

GOLDMANN, R.B.

2005 “Nur das Unheil der Natur erweicht die Herzen”. In: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, 17. Januar.

GREINER, U.

2005 “Wenn die Moral diinn wird”. In: Die Zeit, 9. Februar.

HAMBURGER, K.

1985 Das Mitleid. Stuttgart.

KORF, B.

2004 “Die Ordnung der Entwicklung: Zur Ethnographie der Entwicklungs-
praxis und threr ethischen Implikationen™. In: Geographische Zeit-
schrift 92 (4):208-226.

2005 “Sri Lanka: The tsunami after the tsunami™. In: International Develop-
ment Planning Review 27 (3):1—Vii.

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



1180 BENEDIKT KORF

2006a. “Geographien der Moral”. In: Geographische Zeitschrift 94 (1):1-14.

2006b  “Drisasters, generosity and the other”. In: Geographical Journal 172
(3):245-247.

2007 “Antinomies of generosity: Moral geographies and post-tsunami aid in
Southeast Asia”. In: Geoforum 38 (2):366-378.

LEINARZ, S.

2005 “Der Planet ist geschrumpft”. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9.
Januar:47.

MARTENS, B.

2005 “Why Do Aid Agencies Exist?” In: Development Policy Review 23
(6):643-663.

MECK, G. und R. HANK

2005 “Wohin nur mit dem wvielen Geld?” In: Frankfurter Allgemeine
Sonntagszeitung, 9. Januar:27.

MULLER, J.

1997  Entwicklungspolitik als globale Herausforderung. Methodische und
ethische Grundlegung. Stuttgart.

NODDINGS, N.

1984 Caring: A Feminine Approach to Ethics and Moral Education. Berke-
ley: University of California Press.

NUSSBAUM, M.

2001 Upheavals of thought: The intelligence of emotions. Cambridge / New
York.

PERRAS, A.

2005 “Die doppelte Katastrophe™. In: Siiddeutsche Zeitung, 4. Januar:4.

PosT, U.

2006 “Aus den Augen, aus dem Sinn”. In: Entwicklung & Zusammenarbeit
47 (1):28-30.

RITTER, H.

2004 Nahes und fernes Ungliick. Versuch iiber das Mitleid. Miinchen.

2005 “Mangel an Zukunft”. In: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, 9.
Januar:10.

RUSHDIE, S.

2005 “Die Zeit lautt ab”. In: Die Zeit, 10. November 2005:50.

SCHOPENHAUER, A.

2005 Uber das Mitleid. Das Mitleid hebt die Mauer zwischen Du und Ich
auf. Hg. v. Franco Volpi. Miinchen: C.H. Beck.

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



GEOGRAPHIEN DES MITLEIDS 1181

SCIHROER, M.

2005 Raume, Orte, Grenzen: Auf dem Weg zu einer Soziologie des Raumes.
Frankfurt am Main.

SEIBT, G.

2005 “Die Erschiitterten. Im Angesicht der Flut: Unsere Sorgen mochte man
haben™. In: Siiddeutsche Zeitung, 4. Januar.

SEVENHUIJISEN, S.

1998 Citizenship and the Ethics of Care. London: Routledge.

SIMMEL, G.

1903 “Soziologie des Raumes”. In: Jahrbuch fiir Gesetzgebung, Verwaltung
und Volkswirtschaft im Deutschen Reich 1 (1):27-71.

1992 Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung.
Gesamtausgabe Band 11. Hg. v. Otthein Rammstedt. Frankfurt am
Main.

SLOTE, M.

2000 “Virtue ethics™. In: LaFollette, H. (Ed.), The Blackwell’s Companion
to Ethical Theory. Oxford: Blackwell Publishers:325-347.

SLOTERDIIK, P.

2000 Die Verachtung der Massen. Versuch iiber Kulturkdimpfe in der mo-
dernen Gesellschaft. Frankfurt am Main.

SPARK, L.

2007 Photographic Disaster Coverage: Exploring the Relationship between
Visual Representations and Humanitarian Motivations. BA Disser-
tation, Department of Geography, University of Liverpool.

STIRRAT, R.

2006 “Competitive humanitarianism: Relief and the tsunami in Sri Lanka™.
In: Anthropology Today 22 (5).11-16.

TELFORD, J., COSGRAVE, J. und R, HOUGHTON

2006 Joint Evaluation of the International Response to the Indian Ocean
T'sunami: Synthesis Report. London, Tsunami Evaluation Coalition.

VorrL F.

2005 “Miteinander auskommen: Schopenhauers Ethik der Toleranz und
Solidaritdat auf der Grundlage des Mitleids™. In: Schopenhauer, A.
(2005). Uber das Mitleid. Hg. v. Franco Volpi. Miinchen: C.H Beck
Verlag:151-159.

WERLEN, B.

2004 “Cultural Turn in Humanwissenschaften und Geographie”. In: Berich-
te zur deutschen Landeskunde 77 (1):35-52.

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



1182 BENEDIKT KORF

WESTERHOFF, N.
2005 “Nie war es so schick, mit der ganzen Welt zu sympathisieren”. In:

Freitag No. 3, 21. Januar. (http://freitag.de/2005/03/05031801.php).

ZIMMERMANN, M.
2005 “Der Figensinn des Mitgefiihls. Tsunami, Shoa, Wirbelstiirme, Hun-

gerepidemien: Katastrophen im Vergleich”. In: Frankfurter Rund-
schau, 18. Januar:14.

AS/EA LXT+4+2007, S. 1165-1182



	Geographien des Mitleids

