
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

ARNASON, Johann P., Armando SALVATORE, Georg STAUTH Hg.): Islam in
Progress – Historical and Civilizational Perspectives. Bielefeld: Transcript
Verlag, 2006 Yearbook of Sociology of Islam, 7). ISBN: 3-89942-491-3. 329 S.

Der vorliegende Sammelband enthält die Vorträge von zwei Workshops, die im
April 2004 und April 2005 am Kulturwissenschaftlichen Institut, Essen, veranstaltet

wurden. Der erste galt der Eingliederung des Islams in die Diskussion
über die Achsenzeit, der zweite behandelte die historischen Voraussetzungen für
die Bildung der islamischen Religion und Kultur.

Der Begriff “Achsenzeit” wurde von Karl Jaspers in seinem erstmals 1949
erschienenen Buch Vom Ursprung und Ziel der Geschichte geprägt. Er bezeichnet

damit die Zeit von 200–800 v. Chr., innerhalb derer in China Konfuzius und
Laotse lebten, in Indien die Upanischaden entstanden und Buddha lehrte, in
Palästina die Propheten auftraten und in Griechenland Homer, die großen Philosophen

und Tragiker wirkten. In dieser Zeit soll an mehreren Stellen unabhängig
voneinander der “Durchbruch” zum modernen Menschen erfolgt sein, der sich

durch Reflexion seines Bewußtseins bewußt wurde und den Schritt vom Mythos
zum Logos vollzog und noch vieles mehr, von dem wir glauben, uns von
Urmenschen und Naturvölkern zu unterscheiden, aber nach Jaspers eben auch von
den Sumerern, Akkadern, und Alten Ägyptern). Dem Christentum billigt Jaspers

noch eine für das Abendland gültige Achse zu, der Islam bleibt außen vor. Im
Laufe der Diskussion um die Jasper’sche These ist der Begriff “Achsenzeit”
immer weiter aufgeweicht worden. Man spricht lieber von “axialen Syndromen”
im Plural) und von weiterwirkender Axialität. Aus dem “Durchbruch” wurden

immer mehr Durchbrüchlein oder man begnügte sich mit “Kristallisationen”. So

konnte der Islam seinen Platz in der Diskussion finden.
Wenn man die einzelnen Artikel des Buches dann liest, kriegt man den

Eindruck, dass viel mehr von Entwicklungen und Einflüssen, also von Kontinuität

und nicht von Durchbrüchen die Rede ist – auch der Titel des Buches Islam
in Progress unterstreicht ja die Entwicklung. Gerade der Aufsatz, der das Thema

“Islam und Achsenzeit” am direktesten anpackt Josef van Ess, “Islam and the

Axial Age”, S. 220–237) betont die tiefe Verwurzelung der islamischen Kultur
im Hellenismus. Er zeigt dies an vielen Beispielen wie dem Bad als zivilisatorischer

Einrichtung, der Übernahme griechischer Liebesgeschichten in die persi-

AS/EA LXI•3•2007, S. 1007–1031



1008 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

sche Literatur Un Ìr¯’s W—miq u A½r— der Buchproduktion, der Adoption des

Atomismus und dem millet-System. Er weist aber auch auf die Weiterentwicklung

der antiken und hellenistischen Vorgaben im Islam hin. Van Ess

schließt seine skeptische Betrachtung: “and breakthroughs are perhaps not for
ever. Axial syndroms are probably easier to verify than the Axial Age”.

Doch nun zu den übrigen Teilen des Buches, in dem es ja nicht nur um die
Achsenzeit geht! Nach einer ausführlichen Einleitung durch die drei Herausgeber

S. 8–19), die zum Schluß eine Vorschau auf die einzelnen Artikel gibt am

Ende des Buches stehen außerdem noch einmal halb- bis einseitige Abstracts der
Aufsätze, S. 319–329), folgen zwölf Beiträge, von denen diejenigen, die
konkretere Phänomene oder Entwicklungen innerhalb des Islams zum Thema haben,

hier kurz angezeigt werden sollen.
Georg Stauth, “ Abdallah b. Salam: Egypt, Late Antiquity and Islamic

Sainthood” S. 158–189) behandelt den Prophetengenossen Abdall—h b. Sal—m,
den ersten jüdischen Konvertiten zum Islam, der seltsamerweise im nordöstlichen

Nildelta – und nur dort – Stätten der Verehrung maq—m) hat, obwohl er
Ägypten nie betrat. Abdall—h b. Sal—m ist interessant für den Ideentransfer über

Religions- und Kulturgrenzen hinweg. Er gehörte einerseits zu den Überlieferern
von Isr— ¯l¯y—t in den Islam, andererseits liegen seine maq—m—t oft an Orten, die
auch zu altägyptischer Zeit heilig waren. Die Frage, warum gerade er und nicht
ein anderer Heilige dort verehrt wird, ist allerdings nicht leicht zu beantworten.
Stauth weist hier vorsichtig auf die von Abdall—h überlieferte BulÌqy—-Legende

hin, die altägyptische Motive enthält. Das setzt allerdings voraus, daß die Motive
im Delta noch bekannt sind und die Gründer der maq—m—t wußten, daß

Abdall—h sie überlieferte.
Raif Georges Khoury, “Story, Wisdom and Spirituality: Yemen as the Hub

between the Persian, Arabic and the Biblical Traditions” S. 190–219) stellt die
Person Ubayd b. Šarya’s als Quelle für außerislamisches Erzählgut im Islam in
den Mittelpunkt seines Beitrages.

Saïd Amir Arjumand, “Islam and the Path of Modernity: Institutions of
Higher Learning and Secular and Political Culture” S. 241–257) vergleicht die
juristische Stellung und die Struktur der madrasa mit denen der europäischen

Universität und nimmt dabei einige Korrekturen an den Arbeiten George

Maqdisi’s vor.
Armando Salvatore, “Reflexivity, Praxis, and ‘Spirituality’: Western Islam

and Beyond” S. 279–305) untersucht im letzten Teil seines Aufsatzes die
Bedeutung von ma laÔa in der Rechtstheorie von aš-Šatibi, wobei er sich weit-

AS/EA LXI•3•2007, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1009

gehend auf M. Khaled Masud, Shatibi’s Philosophy of Islamic Law Kuala
Lumpur, 1995) stützen kann.

Shmuel N. Eisenstadt, “Public Spheres and Political Dynamics in Historical
and Modern Muslim Societies” S. 306–318) unterstreicht die Bedeutung der

ulam— bei der Bildung einer der Obrigkeit gegenüberstehenden “public
sphere”, die dem Islam, vor allem in der Diskussion um die Struktur der islamischen

AS/EA LXI•3•2007, S. 1007–1031

Stadt, gelegentlich abgestritten wurde.

Ewald WAGNER

DEAL David M. & HOSTETLER Laura tr.), The Art of Ethnography. A Chinese

“Miao Album”. Translation by David DEAL and Laura HOSTETLER. Preface by
Charles MCKHANN. Studies on Ethnic Groups in China) Seattle WA) &
London: University of Washington Press, 2006. lxviii+178p., Bibliography pp.

167–172, Index pp. 173–178; ISBN: 0-295-98543-7; $40 hardback.1

David M. Deal 1939–2001), Professor für Geschichte am Whitman College,
konnte die Herausgabe der vorliegenden Übersetzung nicht mehr erleben. Das

Gemeinschaftswerk ist dann von Laura Hostetler, associate professor für
Geschichte an der University of Illinois in Chicago, zu Ende geführt worden.

Hostetlers Einführung “Early Modern Ethnography in Comparative Historical

Perspective” pp. xvii–lxvii, 16 Farbtafeln) diskutiert die Entstehung des

Genres der Miao-Alben als Ausdruck eines politischen Interesses der Qing-
Kaiser an der Kontrolle von peripheren Völkern und vergleicht sie a) mit den

Illustrationen der Ainu Ainu-e) aus dem Japan der Tokugawa-Periode 1603-
1867) und b) ethnographischen Repräsentationen in der ottomanischen Kunst
des 17. und 18. Jahrhunderts. Durch solche gleichzeitig stattfindenden imperialen

Projekte anderswo in Eurasien kann die frühmoderne Ethnographie Europas
ergänzt und als Machtpraxis repositioniert werden.

1751 gibt der Qianlong-Kaiser die Qing Imperial Illustrations of Tributary
Peoples Huang Qing Zhigong Tu ,[#Ù6KBvê in Auftrag.2 Dies ist eine
illustrierte Kompilation, die die Völker der Welt beschreibt, auch in den
Grenzgebieten und Ausläufern des Qing-Reiches und die aus 304 farbigen Malereien
auf Seide mit Begleittext auf Chinesisch und Manju besteht. Sie sollte die Völ-

1 Das Impressum des Buches vermerkt hardback, es handelt sich aber um eine Broschur.

2 Cf. Hostetler Laura, 2001, Qing Colonial Enterprise: Ethnography and Cartography in
Early Modern China. Chicago & London: Chicago University Press.



1010 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

kervielfalt des Qing-Reiches und die Anerkennung von deren Souveränität
bekräftigen. Es ist möglich, dass ihre Abteilung über die Völker Südwestchinas auf
den Genre der Miao-Alben Miaoman Tu 8«>ê oder Bai Miao Tu ,Q8«ê
basiert.

Die frühesten dieser Alben wurden durch Beamte kompiliert, die während
der späten Yongzheng- 1723-1735) oder der frühen Qianlong-Periode 1736-
1796) für die Verwaltung der Grenzregionen zuständig waren. Sie weisen dabei
untereinander grosse Ähnlichkeiten hinsichtlich der Machart auf, dies sogar

bezüglich spezifischer Details wie der Figurenverteilung auf der Malfläche. Die
Album-Herstellung erfolgte arbeitsteilig in Werkstätten und zumeist anonym. Es

fällt schwer zu beurteilen, ob die berichteten Verhältnisse auf Hörensagen oder
Augenschein beruhen, auf jeden Fall kam es aber beim Kopierprozess zu
Änderungen und Verfäschungen. Solche Alben wurden über eine Periode von
mindestens 150 Jahren in beträchtlicher Anzahl gefertigt; heute sind noch über 180
Exemplare in privaten und öffentlichen Sammlungen und Museen erhalten.

Miao 8« meint hier verallgemeinernd die Angehörigen eines Fremdvolkes
im Südwesten, dient aber gleichzeitig auch als Ethnonym für in den Alben
beschriebene Miao- oder Hmong-Gruppen. Im Laufe der Zeit hat sich dabei diese
etische Taxonomie vervielfacht und ist bei etwa zweiundachtzig ethnischen
Gruppen angelangt.

Das Miao Album aus der Provinz Guizhou Südwest-China, siehe die Karte
p. xvi, pp. 1–165) dürfte vor 1797 entstanden sein und ist weder das früheste
noch das spätestmögliche Beispiel des Genres. Weder Autor- noch Malername
wird genannt. Es behandelt zweiundachtzig verschiedene ethnische Gruppen aus

der Provinz Guizhou.3 Jeder Eintrag enthält eine separate handgemalte Illustration,

sowie einen beschreibenden Text mit vorangestelltem Gedicht.

Im vorliegenden Buch sind sie auf je zwei Seiten, durchnummeriert von 1–
82, wie folgt präsentiert worden: Links oben die schwarzweisse Abbildung des

Album-Textes, darunter die schwarzweisse Abbildung der zugehörigen Illustration.

4 Rechts die Übersetzung Gedicht und Lauftext), sowie Fussnoten.

Die Album-Illustrationen gerannen zu Standardbildern und wurden mit
leichten Veränderungen in vielen Miao-Alben über Guizhou geboten. Das
standardisierte Bild einer Gruppe wird zu einer Trope, z.B. “opfern die Mulao ü
3 Die beiden fehlenden Texte zu den Einträgen 73 und 82 konnten aus anderen Miao-Alben

ergänzt werden.
4 Die ursprünglichen Masse werden nicht angegeben. Der Text ist gut lesbar, während die ur¬

sprünglich kolorierten Illustrationen etwas dumpf wirken und in der Verkleinerung Feinheiten

untergehen.

AS/EA LXI•3•2007, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1011

machen sie einen Strohdrachen mit vielfarbigen Flaggen im Rücken” Abb. 30),

“die Roten Miao 2Ù8« kämpfen, ihre Frauen halten sie zurück” Abb. 14).

Die Album-Texte beschreiben die Völker auf vier grundsätzliche, miteinander

verwobene Arten: a) Eine elaborierte Taxonomie der Namen versucht die

Vielzahl der Völkerschaften Guizhous zu ordnen. b) Die Gruppen werden
geographisch verortet. c) Typisierungen nach Haarstil, Kleidung usf. sollen sie

erkenntlich machen. d) Die Entfernung zu “Uns” yu Hanren tong 7Û$öŽà
und den “Anderen” wild, ungewaschen) wird zugemessen.

Dabei interessieren besonders kulturelle Praktiken, die die Geschlechterverhältnisse

und die Totenrituale betreffen. So heisst es beispielsweise im Gedicht
über die Kurzberockten Miao Duanqun Miao -Á>­8« No. 77, pp. 154–155):

AS/EA LXI•3•2007, S. 1007–1031

The epithet “short skirt” is true; there is no mistake.

In the gromwell thickets women raise a hubbub.

One first wonders at their exposed belly buttons,

But how can they bear to show their lower bodies?

Fragen nach der Rocklänge des Mini-Jupes, ob Nabel oder Hintern gezeigt

werden kann, wo haben sie die schon gehört? Um sich auf Fragen der
Blicklenkung auf das vielbeschworene Andere einzustimmen, ist womöglich dieses

Büchlein beizuziehen.

Rudolf PFISTER

LO, Vivienne and CULLEN, Christopher eds.): Medieval Chinese Medicine. The

Dunhuang Medical Manuscripts. Needham Research Institute series) London
and New York: RoutledgeCurzon, 2005. xxv+450 p., Bibliographie jeweils zum
Aufsatz, Index. ISBN 0-415-34295-3.

Die vorliegende Aufsatzsammlung ist das Resultat einer spannenden Konferenz
und geglückter internationaler Zusammenarbeit. Die Konferenz zum Thema

Dunhuang 2000: The Medical Manuscripts fand am Needham Research Institute
Cambridge, England) und an der School for Oriental and African Studies

London) am 9. und 10. September 2000 statt.5

5 Ergänzend dazu erschienen thematisch geordnete Manuskriptbeschreibungen der manti¬

schen Dunhuang-Texte mit mehr oder weniger heilkundlichem Bezug), jeweils mit einem

einführenden Aufsatz zur Uranomantie, Kalendern, Hemerologie, Kleromantie, Oniromantie,

Talismanen, Auguromantie, Iatromantie, Physiognomie und Topomantie in: Kalinowski



1012 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Die Sammlung enthält sechzehn Aufsätze, nebst zwei Anhängen, und ist
vierteilig: Teil I: Die Manuskripte, Teil II: Wahrsagekünste und Verwandtes,

Teil III: Selbstkultivierung und populäre heilkundliche Traditionen, sowie Teil
IV: Pharmakologie. Das Folgende gibt eine konzise Übersicht über das reichhaltige

Material.
Susan Whitfield bespricht im “Vorwort” pp. xii–xxiv) die zeitgeschichtlichen

Umstände der Entdeckung der Manuskripte in Grotte 17 Dunhuang, heutige

Provinz Gansu); illustriert wird dies mit historischen Fotografien. Seit 1994
besteht nun mit dem International Dunhuang Project IDP) eine internationale
Zusammenarbeit, welche die mehr als einhundertausend Manuskripte, Malerien,
Textilien und Artefakte aus Dunhuang und von anderen Orten entlang der
Seidenstrasse frei im Internet mit hochkarätigen Farbphotographien zugänglich
macht.6

Teil I: Die Manuskripte

1 Unschuld Paul Ulrich & Zheng Jinsheng: “Manuscripts as sources in the
history of Chinese medicine.” Translated from German by Mitch Cohen
pp. 19–44)7

Unschuld und Zheng machen knappe Angaben a) zu den frühen Qin-Han-
Manuskripten aus Zhangjiashan, Shuanggudui, Shuihudi, Fangmatan, Mawangdui

und Wuwei; b) zu den bestehenden Studien zu Dunhuang-Manuskripten,
insbesondere zu Pharmakopöen; c) zu den pharmacopoietischen Manuskripten
der Song-Dynastie; e) zu spätkaiserzeitlichen Manuskripten; f) zu Manuskripten

von fahrenden Ärzten und Apothekern, die nur in vertraulichem Umlauf
waren; und g) zu Buchmanuskripten.

2 Wang Shumin )_#¥!å: “A general survey of medical works contained in
the Dunhuang medical manuscripts.” Translated by Vivienne Lo pp. 45–

Marc ed.), 2003, Divination et société dans la Chine mediévale. Étude des manuscrits de

Dunhuang de la Bibliothèque Nationale de France et de la British Library. Paris: Bibliothèque

Nationale de France. Geplant ist ein Folgeband zu medizinischen und medizinischreligiösen

Texten.
6 URL: http://idp.bl.uk/.

7 Die deutsche Version ist Unschuld Paul Ulrich & Zheng Jinsheng 2000, “Handschriften als

Quellen chinesischer Medizingeschichte”, in: Monumenta Serica 48:471–494.

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1013

58); “Appendix 2: Abstracts of the medical manuscripts from Dunhuang”.
Translated by Penelope Barrett pp. 374–434)

Wang Shumin stellt in ihrem Artikel und im Anhang 2 die heilkundlichen
Manuskripte im Überblick und mit Kurzbeschreibungen vor. Es wurden 83
Manuskripte mit Informationen von medizinischem Interesse gefunden, davon sind 75
eigentliche medizinische Texte. Sie können nach folgenden Kriterien klassifiziert

werden die Anzahl Texte folgt in eckigen Klammern):

– Fragmente medizinische Klassiker, medizinische Diagnose [14];
– Rezeptschriften [29];
– Akupunktur- und Moxibustions-Texte [4];
– Materia medica [4];8

– weiteres heilkundliches Material, Quellen zur Medizingeschichte [24].

Das Projekt Dunhuang 2000 führte nicht nur zur Zusammenführung von
Fragmenten zu grösseren Texteinheiten,9 sondern es mussten auch die bestehenden

Transkriptionen,10 die man nach Photograpien gemacht hatte, wesentlich korrigiert

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031

werden.11

8 Vergleiche unten die Angaben zu Teil IV: Pharmakologie.

9 Für ein Beispiel einer solchen Zusammenführung, cf. Wang Shumin )_#¥!å 2001: “Dun¬

huang «bei ji dan yan yao fang juan» shouci zhuiji :'Émù‚P+;¹ KÊOjõ3ˆ
E” in: Zhonghua yishi zazhi 9ÃGÆL°@` 31.1:48–53. Siehe Appendix 2: Abstract no.

19, pp. 399–400, im rezensierten Band.)

10 Dies betrifft insbesondere die folgenden Publikationen: Ma Jixing O€4P7Ü ed.) 1988:

Dunhuang gu yiji kaoshi :'¸G2!5×GŸ Nanchang: Jiangxi kexue jishu chubanshe; Ma
Jixing O€ 4P 7Ü et al. 1998: Dunhuang yiyao wenxian jijiao :'G;¹[ )OEõ –

Collected Collations of the Medical Texts from Dunhuang. Edited by Ma Jixing, with
contributions by Wang Shumin, Tao Guangzheng and Fan Feilun. Dunhuang wenxian

fenlei lujiao congkan :'[ )OÚN2 HØõ¶Þ 1) Jiangsu: Jiangsu guji chubanshe; Wang

Shumin )_#¥!å 1999: Dunhuang shiku micang yifang :'-Ç0s /;£ G – zengjing

sanshi haiwai de zhongyi gufang Ò3g7 #Kê ,X G¸ Beijing: Beijing yike
daxue; Zhongguo xiehe yike daxue lianhe chubanshe.

11 Figure 2.1 p. 50) zeigt denn auch eine Seite mit den drastischen Korrekturen, die an der

früheren Transkription erfolgten.



1014 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

3 Zhao Ping’an CmG] : “Comments on the problem of transcription in the

Dunhuang medical manuscripts”. Interpreted by Vivienne Lo and P.M.
Thompson pp. 59–77).

Zhao diskutiert sechs illustrierte Beipiele von Schwierigkeiten der Transkription
von Einzelzeichen und deren Lösung. Das komplexe Spiel von Sprache und

Schrift und die Vielzahl der immensen Probleme der Transkription und Edition
wird dadurch zumindest angedeutet. Diese sind keineswegs zu unterschätzen!

4 Xie Guihua @ñ 9Ã: “Han bamboo and wooden medical records dis¬

covered in military sites from the northwestern frontier regions.” Translated
by Vivienne Lo pp. 78–106).

Die militärischen Aussenposten in den nordwestlichen Grenzregionen der Han-
Dynastie unterhielten auch eine medizinische Administration.12 Überreste auf
Holztäfelchen und Bambusplättchen liefern nun wertvolle Hinweise auf die
medizinische Versorgung der Soldaten und damit zusammenhängende administrative

Vorgänge.
Bei der Mehrzahl der aufgefundenen Dokumente mit heilkundlicher

Information handelt es sich um administrative Berichte über Krankheit und Tod von
militärischem Personal. Darunter gibt es zum einen human- und tiermedizinische
Rezeptvorschriften 40 Holzstreifen), dann aber auch Buchhaltungsnotizen über

Drogen 4 Streifen) und ein Utensil, nämlich den Deckel eines
Drogenbehältnisses Figure 4.1). Einige Dokumente enthalten detaillierte Berichte über

militärische Verluste, die jeweiligen Krankheiten von Einzelpersonen, Krankenregister,

Reporte von Offizieren über ihren Gesundheitszustand, Anträge auf
Urlaub, um den Arzt zu sehen oder um behandelt zu werden, sowie Register
über rechtliche Belange – wie den Besitzstand von Verstorbenen, über den Sarg

und die Seidenbanner zur Überführung von Toten, Berichte über Krankheit und

Tod, u.v.m. Darüber hinaus geben einige Texte Aufschluss über die Organisation

des medizinischen Personals: Darunter fallen Stabsärzte und medizinische
Arbeiter zur Drogenausgabe. Die Geld-Vergaben bei Todesfällen oder Verwun-

12 Table 4.1 p. 81) listet die Fundorte von Holzstreifen- und Bambusplättchen-Manuskripten
aus militärischen Stützpunkten im heutigen Nordwestchina.

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1015

dungen sind in fünf soziale Rangstufen gestaffelt: Beamte unterer Ränge, Siegelträger,

einberufene Soldaten, Zivilisten, männliche oder weibliche Sklaven.13

Teil II: Wahrsagekünste, Iatromantie und Verwandtes

5 Kalinowski Marc: “Mantic texts in their cultural context” pp. 109–133).

Kalinowski unternimmt es, eine Einführung in den komplexen Begriff des

Schrifttums über shù-shù L>' ‘Numbers–Techniques’ oder ‘Zahlen-Künste’,
zu geben.14 Die in Dunhuang-Texten benutzten shù-shù-Verfahren können in
zehn Gruppen eingeteilt werden: 1. Uranomantie, 2. annotierte Kalender, 3.
Hemerologie und Horoskope, 4. Kleromantie, 5. Oneiromantie, 6. Omenologie,
7. Talismane, 8. Iatromantie, 9. Physiognomie und 10. Topomantie.15

Über die Überlieferung derartiger Texte aus Dunhuang wissen wir wenig.
Die durch Kolophone oder Marginalien datierbaren Texte wurden zwischen dem

9. und 10. Jahrhundert und in aller Regel lokal kopiert. Einzelne Kopisten werden

namentlich genannt. Offensichtlich waren shù-shù-Texte an lokalen Schulen

Bestandteil des Lehrmaterials. Somit wird klar, dass diese Themen wie Astrologie,

Wahrsage- und Kalender-Künste regelmässig behandelten. Doch auch

über das Bildungswesen der Präfektur Dunhuang ist wenig bekannt. Zu Beginn
des 8. Jahrhunderts gab es eine Präfektur- und eine Kreis-Schule, sowie ein
medizinisches Institut im Westen von Dunhuang selbst. Auch die lokale Administration

hat Interesse an den mantischen Künsten, besonders aber an der
Redaktion und Verteilung eines annotierten Kalenders, der an den Schulen
verfasst und kopiert wurde. Das Schulsystem weist auch eine religiöse Dimension
auf: Es gab Kulthandlungen für Konfuzius und seinen Schüler Yan Yuan N##É

an denen die Doctores ebenso wie die Studentenschaft teilnahmen.
Markierungen, die an die Manuskript-Ränder geleimt wurden, zeigen, dass

die Texte sorgfältig katalogisiert wurden und für eine rege Benutzung gedacht

waren. Private Sammlungen von shù-shù-Texten müssen gleichfalls existiert
haben. Zusätzlich übernahmen auch buddhistische Klöster der Region die
Aufgabe,

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031

solche Texte zu kopieren.

13 Xie hat in diesem Aufsatz mehrere fehlerhafte frühere Transkriptionen verbessert und/oder

die Deutung der überaus fragmentarischen und kurzen Texte weitergetrieben.

14 Siehe zum Thema der Mantik auch die “Introduction générale” von Marc Kalinoswki in:
Kalinowski ed. 2003:7–33 wie Fussnote 5).

15 Zu allen zehn Gruppen gibt es einführende Aufsätze und Manuskriptbeschreibungen in
Kalinowski ed. 2003 wie Fussnote 5).



1016 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Die mantischen Texte erfreuten sich grosser Popularität unter Personen mit
ganz unterschiedlichen intellektuellen und sozialen Hintergründen. Ihre
prognostischen Aussagen waren oft begleitet von Exorzismen, talismanischen Kulten,
Beschwörungen und magischen Vorschriften. Obwohl letztere auch separat in
Umlauf waren, wurden sie zumeist in die Orakel-Prozeduren integriert. Sie
waren entweder Teil einer erfolgreichen Umsetzung oder dienten nach erfolgter
Prognose der Abmilderung schlechter Einflüsse der Voraussagen. Die
Komplementarität von Exorzismus und Wahrsagerei wird besonders im Kontext der
Krankenbehandlung deutlich. Die Vielfalt von Naturgottheiten, Geistwesen
privater und öffentlicher Kulte, sowie die zahllosen üblen Geister, die alle in diesen

Texte aufgeführt werden, bezeugen die starke Eingebundenheit der Mantik in
populäre religiöse Unternehmungen.

6 Harper Donald: “Dunhuang iatromantic manuscripts : P.2856 R° and
P.2675 V°” pp. 134–164).

Iatromantie meint den Gebrauch von Wahrsagerei und verwandten Methoden,
um Krankheiten zu diagnostizieren und zu behandeln.16 Ihre Geschichte setzt

sich seit den Schildkrötenpanzer-Orakeln der Shang fort bis zu den mittelalterlichen

Texten aus Dunhuang und darüber hinaus). Stets waren Gesundheit und

Krankheit die Hauptanliegen der Wahrsagekünste.

In der Iatromantie wird Krankheit als von der Geisterwelt verursachte Kalamität

aufgefasst. Beginn und Ende einer Krankheit sind grösstenteils an
hemerologische und kalendarische Systeme gebunden, die auch die Grundlage für die
Identifikation der Geistwesen bilden. Eine Behandlung besteht oft aus
Opferhandlungen, Austreibungen und Talismanen. Die hemerologischen und
kalendarischen Systeme erlauben es auch, den Grund für eine Erkrankung nachträglich

zu finden oder sie aber zum Vornherein zu vermeiden, da man günstige und
ungünstige Zeiten kennt.

P.2856 R°, die Schrift über sich entwickelnde Krankheiten Fa Bing Shu

,P+™Ì kopiert im Jahr 826) ist die längste erhaltene iatromantische Schrift aus

Dunhuang 309 Zeilen in 12 Abschnitten, nur der Anfang ist beschädigt). Es

handelt sich um die sorgfältige Kopie eines ganzen iatromantischen Buches,

während andere Manuskripte, iatromantisches Material nur nebenbei sammeln.

16 Vergleiche den Eintrag “Iatromancie” von Donald Harper mit Manuskriptbeschreibungen

in: Kalinowski ed. 2003: 471–512 wie Fussnote 5).

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1017

Manch anderes iatromantische Manuskript enthält Inhalt, der auch in Fa Bing
Shu vorkommt.

Harper bespricht eine Auswahl der iatromantischen Methoden des Textes
entlang der drei Kategorien a) Talismane und Rituale, b) Hemerologie und c)
Kalender.

P.2675 V° 43 Textzeilen, 12 Abschnitte, Beginn beschädigt): Grösstenteils
iatromantischen Verbote, der 12. Abschnitt ist ein Kolophon, vom Jahr 862.

Sechs Abschnitte handeln vom System der Positionen des ‘menschlichen
Geistwesens, human spirit’ rén shén Ž/2 Es ist auch aus gedruckten
mittelalterlichen Heilkunde-Texten und weiteren Dunhuang-Manuskripten bekannt.

Das ‘menschlichen Geistwesen’ stellt eine Entität für uns Heutige durchaus
unklarer Natur) dar. Sie verändert ihre Position im menschlichen Körper im Jahres-

Monats-, Tages- und Stunden-Zyklus, weswegen Moxibustion oder
Akupunktur je nach Zyklus an denjenigen Körperstellen verboten ist, wo sie sich

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031

jeweils gerade befindet.
Der Text listet die Körperstelle des rén shén nach Altersjahr und

Mondmonaten, nach den Tagen der Zwölfer-Sequenz der Zweige, nach Zweig und

Stunde des Tages, nach der Sequenz der gepaarten Stämme und nach dem jiàn-chú-

System ÎL8 etwa “Auf- und Abbau”, ‘establishment and removal’),
jedoch ohne Verbote für Akupunktur und Moxibustion aufzustellen, wie sonst

üblich.
Die erhaltenen rén shén-Systeme sind uneinheitlich; deren erstes stammt

aus dem ersten Jahrhundert n.u.Z. und wurde in den heilkundlichen Holzstreifen
aus Wuwei Gansu) entdeckt.

7 Liu Lexian ]ÖB¶: “Love charms among the Dunhuang manuscripts”.
Translated by Vivienne Lo pp. 165–175).

Liebeszauber, die ‘Kunst der Bestrickung’ mèi dào nF' ist seit dem Ma-wangdui-

Manuskript Vermischte Bann-Vorschriften Za Jin Fang L°/U ein

Bestandteil der chinesischen Heilkunde. Auch in der japanischen Sammlung des

chinesischen medizinischen Schrifttums, den Zentralen Rezepturen der Heilkunde

IshinpÀ G— ca. 984) finden sich in Rolle 26.5 mit den ‘Rezepten für
die wechselseitige Liebe’ xi—ng ài f—ng ,Ìï einige Elemente dieser Kunst.
Nebst vertreutem Material in P.2661 und P.2666 enthält P.2610 eine längere,

nun von Liu transkribierte und übersetzte Passage zu diesem Thema.
P. 2610 ist ein relativ langer Text, mit 290 Zeilen recto und 204 Zeilen

verso, der ganz verschiedene mantische Bereiche abdeckt, zumeist aber mit



1018 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Hemerologie beschäftigt ist. Von der ‘Kunst der Bestrickung’ handeln bloss die
Zeilen 102–115 verso, betitelt mit The Secret Art of Stealing Women Rang Nüzi
Furen Shu Mi Fa ìG$:ŽEÄ /"© Inhaltlich geht es darum, wie eine Frau
sich der Liebe und Zuwendung ihres Gatten versichern kann. Dies wird möglich,
wenn sie etwa seinen Daumennagel einäschert und diesen mit Medizinalwein
einnimmt, das Rezept ist getestet Zeile 104). Im Gegenzug kann ein Mann mit
zwanzig eingeäscherten Strähnen ihres Haars, die er mit Medizinalwein
gemischt bei Tagesanbruch trinkt, die Liebe einer Frau gewinnen, ebenfalls getestet

Zeile 110).

8 Despeux Catherine: “From prognosis to diagnosis of illness in Tang
China: comparison of the Dunhuang manuscript P.3390 and medical
sources” pp.176–205).

Despeux untersucht die wechselseitigen Beziehungen der physiognomischen
Deutung der Gesichtsfarbenveränderung mit der heilkundlichen Diagnostik
aufgrund derselben.17 Zu diesem Zweck vergleicht sie heilkundliche Texte und das

physiognomische Dunhang-Manuskript P.3390 auf vier Ebenen: a) in Bezug
auf die involvierten Gesichtsteile und b) die erwähnten Farbtypen, sowie die
jeweilige c) Prognose und d) Methode.

P.3390 ist wohl der einzig noch erhaltene mantische Text zur Begutachtung
der Gesichtsfarbe aus der Tang-Dynastie und kann intern um das Jahr 950 datiert
werden.18 Dem Fragment fehlen Beginn und Ende, es besteht aus elf Illustrationen

des Kopfes und einem Texteil Zeilen 50–83).19

Ein zentraler Begriff ist in beiden Textgruppen der ‘Farbton des
Fliessgeschehens’ oder die ‘Aura-Farbe’ qì sè !÷8F den Despeux je nachdem mit
‘complexion’, ‘colours of qi’, ‘colours of emanations’ oder gar ‘colour of the

17 Vergleiche den Eintrag “Physiognomie” von Catherine Despeux mit Manuskriptbeschrei¬

bungen in: Kalinowski ed. 2003: 513–555 wie Fussnote 5).
18 Table 8.1 listet für den Zeitraum von der Han- zur Song-dynastie die bibliographischen

Angaben zu verlorenen Werken über Physiognomie auf.
19 Figures 8.1 und 8.2 geben drei Darstellungen des Kopfes aus P. 3390 wieder.

Für eine Übersetzung und Diskussion von P. 3390, cf. Hou Ching-lang [Hou Jinlang ƒHú

F¢] 1979, “Physiognomie d’après le teint sous la dynastie des Tang. Une étude sur le
manuscript P. 3390”, in: Soymié Michel sous la direction de) 1979: Contributions aux

études sur Touen-houang. Centre de recherches d’histoire et de philologie de la IVe section

de l’École Pratique des Hautes Études, 2; Hautes études orientales; 10) Genève: Droz, pp.

55–69.

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1019

emanation of qi’ übersetzt. Nach Auffassung des Rezensenten sind damit besondere

Färbungen im Gesicht von ihrem zeitlichen Erscheinen her als Strömung
verstanden und als ‘Fliessgeschehen’ qì !÷ bezeichnet worden. Das
Strömungsverhalten kann untersucht werden und sein gerichteter Verlauf bildet die

Grundlage für eine Prognose. In P.3390, Zeilen 74–77, wird deshalb der plötzliche

Wechsel von einer ‘Grund-Färbung’ b n sè 8F zu einer ‘Gast-Färbung’
kè sè v8F am Gesicht diskutiert. Dieser Umschlag soll die Prognose ermöglichen,

die jeweils ein beeinträchtiges inneres Organ mit einem spezifischen
Resultat verbindet, das entweder den Tod, eine Krankheit oder einen Unfall
vorhersagt.

Die Systeme, die 70, ja 120 Areale des Gesichtes mit inneren Organen w‡

zàng liù f‡ h7³A7% den Himmelsrichtungen, den fünf Agenzien oder Phasen

w‡ xíng h> oder den fünf Jahreszeiten mit dem zusätzlichen ‘langen
Sommer’) miteinander korrelieren, sind überaus verschieden. Despeux argumentiert

für eine separate Entwicklung von heilkundlicher und physiognomischer
Deutung der Gesichtsfarbe, obwohl sich in bestimmten Texten Überlappungen
aufzeigen liessen. Im Fall von P.3390 konnte sie einen direkten Einfluss auf die

Abhandlungen 37 und 49 in der klassischen medizinischen Schriftensammlung
Ling Shu Mò zeigen. Der berühmte Arzt Sun Simiao ?ñF\ 581–682)
übernahm Areal-Bezeichnungen in seine Werke, die auch in P.3390 zu finden
sind. Beide Textgruppen befassen sich dabei zur Hauptsache mit der Vorhersage
des Todes, da diese offenbar einen praktischen Nutzen für den Umgang mit der

Klientele aufwies.

Teil III: Selbstkultivierung und populäre heilkundliche Traditionen

Lo Vivienne: “Introduction” 207–225, Figs. III.1–III.3 S.6168a–b, S.6262 “The
earliest extant moxibustion charts”.

9 Lo Vivienne: “Quick and easy Chinese medicine: the Dunhuang moxi¬

bustion charts” pp. 227–251 und pp. 211–222, figures III.1–III.3).

S.6168a–b und S.6262 bilden zusammen die älteste erhaltene illustrierte und

erläuterte Kartierung von Stellen auf der Leibesoberfläche, die jeweils besonders

geeignet schienen, bestimmte, im Beitext beschriebene Symptome mit Moxa

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



1020 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

zumeist aus den getrockneten und gemahlenen Blättern von Beifuss, Artemisia
vulgaris) zu ‘brennen’ ji‡ &L 20

Die Moxibustions-Karte Jiu Fa Tu &L "©ê 21 ist stellenweise stark
beschädigt, doch lassen sich mindestens 16 ursprüngliche Pinsel-Zeichnungen
Tusche auf Papier) einer Männerfigur in anatomischer Stellung nachweisen.

Der leicht breit stehende Mann hält jeweils die Arme neben den Körper in die

Luft, so dass die Hände etwa auf der Höhe der Oberschenkel zu sehen sind. Die
Figur wird entweder von vorn oder von hinten gezeigt. Sie ist bis auf einen
tanga-ähnlichen cache-sexe nackt. Die Haare sind zu zwei Knoten aufgesteckt.
Rippen / Brustrundung / Brustbein oder Rückgrat / Rippen / Schulterblatt werden

stets mit einigen Pinselzügen angedeutet.

Die Moxa-Stellen werden durch Punkte auf der Leibesoberfläche angezeigt.

Eine Linie, die oft einen oder zwei rechte Winkel hat, führt das Auge von diesen

zu der zugehörigen Aufschrift, die von oben nach unten geschrieben wurde. Der
zumeist rechts der Figur beigefügte, ihr also vorangehende Erläuterungstext läuft
zwischen den Figuren vertikal.

Die Fragmente S.6168a–b enthalten noch neun Figuren, davon drei in
Rückenansicht. Allerdings fällt unter die letztgenannten auch eine Figur p. 217,

Figure III.2), der fälschlicherweise ein Gesicht in den Umriss des Kopfes gemalt
wurde, so dass Kopf von vorn) und Restkörper von hinten) nicht zusammenpassen.

22 Dem Text zu Beginn von Fragment S.6168b nach zu schliessen, fehlt
eine weitere Figur linkerhand.

Von S.6262 können das Beinpaar und Beitext rechts davon p. 221, unten
rechts), an die erste Figur von S.6168a p. 214) angeschlossen werden. Drei
weitere Figuren sind mehr oder weniger erhalten und auf zwei weitere kann man
aufgrund des verbliebenen Textes schliessen.

Lo erstellte drei Listen: Table 9.1 zeigt diejenigen der insgesamt mehr als

fünfzig Moxa-Stellen der Moxibustions-Karte an, die auch in überlieferten
Texten zu finden sind 22 Stellen), während Table 9.2 solche auflistet, die nur
im Dunhuang-Manuskript zu finden sind 32 Stellen). Von den aus anderen

Texten bekannten Moxa-Stellen sind nicht alle auf identische Weise lokalisiert

20 S.6168a–b und S.6262 sind in der IDP Database bereits aufgeschaltet. Siehe auch Appendix

2: Abstract no.43, pp. 412–413.

21 Titel durch die Herausgeber; im erhaltenen Text fehlen Titel, Datum und Angaben zur
Autorschaft.

22 Nach Ansicht des Rezensenten könnte das aufgemalte Gesicht auch nachträglich eingesetzt

sein, denn es hat einen ganz andersartigen Charakter als alle anderen erhaltenen
Frontalansichten. Da hat sich jemand einen Spass gemacht!

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1021

worden, was darauf hindeutet, dass die Oberflächen-Topographie noch nicht
vollständig standardisiert war. Von den ansonsten nicht gebrauchten Stellen sind

die Hälfte unspezifische Namen von anatomischen Bezeichnungen wie Handfläche,

Fussohle oder Brustnippel. Auffällig ist auch, dass in den Vorderansichten

mehrheitlich Yang-Stellen besonders am Gesicht, Kopf oder Nacken) kartographiert

wurden, während dagegen nur acht Yin-Stellen vorkommen.
Die Moxa-Stellen der Moxibustions-Karte sind textuell nicht zu Leitbahnen

organisiert worden, obwohl das Leitbahn-System den Textproduzenten
wahrscheinlich bekannt war. Auch die Pulslehren wurden nicht integriert. Weil
Vergleichsmaterial fehlt, ist diese Situation schwierig zu deuten.

Table 9.3 zeigt die Symptomkategorien die in der Moxibustions-Karte
unterschieden werden: Es gibt Wind-Krankheiten, Schmerz, Schwindel und
Unwohlsein, uro-genitale und reproduktive Erkankungen, sowie Verdauungs- und

Unterleibsprobleme, nebst diversen Störungen. Lo gewinnt daraus den Eindruck,
dass sich Moxibustion besonders für die Behandlung von Schmerzen,
Verdauungsstörungen und Attacken des Windes als Hausmittel anbot.

10 Umekawa Sumiyo Y±2è· : “Tiandi yinyang jiaohuang [sic, recte huan]
dalefu and the art of the bedchamber” pp. 252–277).

Das Prosagedicht über die grossen Freuden wechelseitiger Vergnügung von
Himmel und Erde, Yin und Yang Tian Di Yin Yang Jiao Huan Da Le Fu ý
LDLQx !5ûÖ Bº von Bai Xingjian ,Q> 1õ 776?–826, Tang, P.253923)

illustriert das menschliche Sexualverhalten, ohne eigentlich ein sexualtechnischer

oder heilkundlicher Text zu sein, wird es doch zuweilen diesen Kategorien
zugeordnet. Umekawa klassifiziert die ‘zimmerinternen Künste’ fáng zhÀng shù

>' als Techniken, die über sexuelle Handlungen Yin und Yang harmonisieren

und das Qi kontrollieren wollen. Diese bezwecken Lebensnährung,
Lebensverlängerung, Unsterblichkeit, Fortpflanzung, Prävention und Heilung
von Krankheiten und kommen auch in daoistischen religiösen Zeremonien zum
Einsatz.24

Die Autorin untersucht in ihrem Beitrag das Prosagedicht und mittelalterliche

sexualtechnische Texte hinsichtlich der ihnen gemeinsamen Begriffe und

23 Siehe auch Appendix 2: Abstract no. 73, pp. 433–434.

24 Diese Darstellung basiert auf der unveröffentlichten Dissertation der Autorin: Umekawa

Sumiyo, 2004: Sex and immortality – A Study of Chinese Sexual Activities for Better-Being.

University of London, Department of History, School of Oriental and African Studies.

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



1022 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Metaphern für das Küssen, die Erektion, der Penetrationstiefe usf.). Insbesondere

vergleicht sie im Detail die sexuellen Paarstellungen in verschiedenen

Schriften, einige davon werden mit Strichmännchen illustriert.25 Sie findet acht

grundlegende Differenzen zu den sexualtechnischen Texten: Das Prosagedicht
enthält nur wenig Kommentar zu den Vorzügen des Koitus für die
Lebensnährung, Langlebigkeits- und Unsterblichkeitserlangung; es leitet einem nicht
an, wie Krankheiten durch geeignete sexuellen Handlungen vermieden oder
geheilt werden können; die weibliche sexuelle Reaktion wird nicht zum Kriterium

des Mannes für die jeweils nächste Stimulations-Phase erhoben; es gibt
wenig Anleitung, wie der Mann sich Vorteile aus dem Koitus verschaffen kann;
Fortpflanzung ist kein Thema; dafür werden die Heiratszeremonie,
gleichgeschlechtliche Aktivität von buddhistischen Mönchen und Nonnen, sowie von
Kaisern) und das buddhistische Zölibat diskutiert.

11 Sakade Yoshinobu Î /9 : “Daoism and the Dunhuang regimen
texts.” Translated by Sumiyo Umekawa pp. 278–290).

Sakade befasst sich mit medizinischen Texten aus Dunhuang Sui- und Tang-
Dynastie), die einen religiös-daoistischen Charakter haben:

a) P.2637 enthält zum einen eine chinesische Methode zum Vermeiden des

Getreidegenusses und zum anderen eine buddhistische Geschichte, worin Guanyin

dem Mah—brahma Devar—ja wundersame Duft-Pillen beschreibt. Werden
diese über lange Jahre eingenommen und dazu wahre Worte abgesungen, helfen
sie einem, alle Kalamitäten zu überwinden, die Erleuchtung zu erreichen und

zehn Millionen Jahre zu leben.

b) P.3043 ist ein kurzes, fragmentiertes Manuskript, mit drei Textteilen;
deren erster behandelt eine Atemtechnik, der zweite das ‘Sechs-Zeichen-Verfahren

zum Ausstossen des Fliessgeschehens’ t‡ qì liù zì f ä !÷A+"© und der
dritte enthält wiederum zwei Techniken zum Vermeiden des Getreidegenusses;

das ‘Sechs-Zeichen-Verfahren’ heilt einem in drei bis sieben Tagen, wenn man
es mit geheimen Beschwörungen begleitet.

c) S.6030 Figure 11.1), nach den Anfangszeichen als Lingyangs geheime

Techniken Ling Yang Jin Fang LILQ /U betitelt, bringt Sakade in Übersetzung.

Das Manuskript ist dreiteilig: Zuerst werden drei Heilmittelnamen darunter

die Wurzelrinde des Papiermaulbeerbaumes) und Hinweise zu deren
Verarbeitung und Sammlung gegeben, als zweites deren Wirkungen Unsichtbarkeit,

25 Vergleiche Umekawa 2004:168–189 wie Fussnote 24).

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1023

Klar- und Hellsichtigkeit, Sichtung und Herbeirufung von Geistwesen) genannt,

wenn man sie bloss in einem Säckchen auf sich trägt, und drittens die ‘sieben

Schritte’ q¯ bù ×!9 erklärt.26

Teil IV: Pharmakologie

12 Wang Shumin )_#¥!å: “The Dunhuang manuscripts and pharmacology in
medieval China.” Translated by Christopher Cullen pp. 293–305).

Wang Shumin gibt einen kurzen Abriss der Geschichte der Pharmakopöen b n

c o 9 bis ins Mittelalter. In Dunhuang fanden sich die unvollständigen
Rollen von vier pharmazeutischen Werken, die bis anhin die frühesten bekannten

Textzeugen darstellen: a) Die Gesammelten Kommentare zum pharmazeutischen

Kanon Ben Cao Jing Ji Zhu 93gLš"¼ des Tao Hongjing LJìC
456-536, Liang) – RyÌkoko University, MS no. 350; b) die Neuerdings

revidierte Pharmakopöe Xin Xiu Ben Cao „Â 9 Tang, 695) – S.4534V,
S.9434, P.3714, P.3822, ein Fragment aus der früheren Sammlung Li Shenduo

Verbleib unbekannt); c) die Materia Dietica Shi Liao Ben Cao N³, 9
des Meng Shen – S.76; und d) das anonyme Einleitende Material zur Pharmakopöe

Ben Cao Xu Li) – S.5968.27

Diese Fragmente werden von Wang detailliert beschrieben, historisch situiert

und jeweils in ihrer Entwicklung zueinander dargestellt. Dabei zeigt sich

eine kontinuierliche Zunahme der Einträge von Medizinalien: Von 365
Heilmitteln in der Pharmakopöe des Shen Nong Shen Nong Ben Cao /2E† 9
steigt die Zahl auf 730 in Text a) und auf 850 in b). Text b) verwendet
erstmals farbige Illustrationen. Die Kategorisierung der Substanzen wird umgestaltet

und Text a) nennt mehr als fünfzehn Methoden zur Bearbeitung der

Heilmittel. Die gebräuchlichsten Heilmittel für einzelne Krankheiten werden
aufgelistet. Ausserdem wertet Text c) die medizinische Wirksamkeit von über

zweihundert Nahrungsmitteln aus.28

26 Zu den drei Texten, siehe auch Appendix 2: Abstracts nos. 52, 54, 59, pp. 423, 424, 427.

27 Siehe auch Appendix 2: Abstracts nos. 47, 48.1–48.5, 49, 50, pp. 415–417, 417–420, 420–

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031

421, 421–422.

28 Cf. Engelhardt Ute, 2001, “Dietetics in Tang China and the first extant works of materia

dietetica”, in: Hsu Elisabeth ed.) 2001: Innovation in Chinese Medicine. Needham
Research Institute Studies; 3) Cambridge: Cambridge University Press, pp. 173–191.



1024 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

13 Mayanagi Makoto ,óÇ@t: “The three juan edition of Bencao jizhu and
excavated sources.” Translated by Sumiyo Umekawa pp. 306–321).

Mayanagi bespricht die Umstände des Aufbaus und die Anzahl Rollen der
Gesammelten Kommentare zum pharmazeutischen Kanon Ben Cao Jing Ji Zhu

93gLš"¼ des Tao Hongjing LJìC anhand von Manuskripten aus

Dunhuang und Turfan, sowie von Funden in Japan.29

Figure 13.1 zeigt das Ende des Dunhuang-Manuskripts RyÌkoko University,

MS no. 350) mit der Datierung auf das Jahr 718 K_ AH Es besteht aus

51 zu einer Rolle geklebten Papieren und ist 28 cm hoch und 1997 cm lang.
Erhalten sind 720 Zeilen. Vom 46. bis und mit dem 50. Blatt ändert die
Papierqualität Figure 13.3), sowie der Zeilenzwischenraum, so dass man davon
ausgehen kann, dass es sich beim Abschnitt ‘Heilmittel-Paarung’ yào duì ;¹á
nicht bloss um eine spätere Verbesserung, sondern vielleicht gar um zusätzliches

Material aus einer anderen Edition des Werks handelt. Auf der Rückseite des

Manuskripts steht Bikhsus Schrift über Ordensregeln mit Kommentar Biqiu Han
Zhu Jie Ben !¨ìÿ"¼æ Figure 13.3).

Mayanagi hält fest, dass die Datierung auf 718 zu halten ist; dass Referenzen

aus Dunhuang-Texten und den Holzstreifen aus der Ruine der Fujiwara Villa
fl. 694–710) in Japan bestätigen, dass es einmal eine Edition mit drei Rollen
juàn 4 gab, und die Ausgabe mit sieben Rollen daraus hervorging; dass das

Turfan-Fragment von Ben Cao Jing Ji Zhu Figure 13.5), in dem der Text der
Pharmakopöe des Shen Nong Shen Nong Ben Cao /2E† 9 rot erscheint
und derjenige der Zusätzlichen Aufzeichnungen berühmter Ärzte Ming Yi Bie Lu

áGùHØ schwarz,30 wahrscheinlich im 7. Jahrhundert kopiert worden sein
muss prä-Tang) und Teile der dritten Rolle aus der Drei-Rollen-Edition enthält.

14 Wang Shumin )_#¥ !å: “Tangye jingfa Canonical Methods for Brews and

Decoctions) $C#†3g "© : a lost text recorded in the Hanshu bibliography.”
Translated by Chen Hsiu-fen pp. 322–344).

Die Rezeptsammlung Kanonische Verfahren für Dekokte Tang Ye Jing Fa $C

#†3g"© 32 juàn), die in der Bibliographie des der Geschichte der frühen Han-

29 Siehe auch “Mayanagi’s Laboratory for the History of Chinese Science”, wo er seine For¬

schungen zugänglich macht: http://www.hum.ibaraki.ac.jp/chubun/mayanagi.html. Der
vorliegende Artikel ist die Revision einer Studie von 1993.

30 Diese rot-schwarze Texteinteilung weist die Dunhuang-Kopie nicht auf, hingegen ist dieses

Merkmal bewahrt in P.3714 Xin Xiu Ben Cao „Â 9

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1025

Dynastie Han Shu $öÌ unter ‘kanonische Rezepturen’ j¯ng f—ng 3g
verzeichnet wird, galt als verloren, doch in in einem Dunhuang-Manuskript liessen

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031

sich einige Abschnitte daraus wieder finden.
Die Geheimen Unterweisungen zur Unterstützung des Leibes): Wichtiges

über die Verfahren zur Anwendung von Drogen für Speicher und Horte Fu Xing
Jue Zang Fu Yong Yao Fa Yao Dè>?÷7³7%*ü;¹"©?U dürfte von Schülern
des Tao Hongjing LJìC nach seinen Lehren posthum zusammengetragen

worden sein.31

Wang fand, dass die medizinischen Rezepte darin in aller Regel auf Tang
Ye Jing Fa zurückgehen dürften und die Struktur der Kompilation gab ihr
Hinweise über die verlorenen Textteile daraus. Nach dem Fu Xing Jue verzeichnete
das Tang Ye Jing Fa insgesamt 360 Rezepte, die in drei Grade zu je 120 Rezepten

eingeteilt werden. Der obere Grad erfasst die Drogeneinnahme zur Ergänzung

und Stärkung des Leibes, der mittlere enthält Rezepte zur Krankheitsbehandlung

und dem Austreiben von üblen Einflüssen, während der untere vom
Entwurmen, der Behandlung von Geschwüren, Abszessen und weiterem handelt.

In Fu Xing Jue sind 56 Rezepturen aus Tang Ye Jing Fa und damit die
älteste erhaltene Edition der verlorenen ‘kanonischen Rezepturen’ greifbar.
Davon sind 34 Techniken zum Ergänzen oder Ableiten in den fünf Speicherorganen

w‡ zàng b‡ xiè f lì h7³>°%Ý "©_ ; des weiteren werden die Beziehungen

zwischen den Fünf Phasen, den Fünf Geschmacksrichtungen, den Fünf
Speichern und Heilmitteln besprochen; schliesslich gibt es 16 Rezeptvorschriften
gegen eine epidemische Krankheit, die ‘himmlische Bewegung’ ti—n xíng ý
> heisst.

Die Rezeptformeln des Tang Ye Jing Fa, das Wang auf die West-Han-
Dynastie datieren würde, haben sich zum Teil modifiziert und ergänzt, oft unter

Änderung ihres Namens in späteren Texten wie der Abhandlung über schädigende

Kälte Shang Han Lun ‹¦@ª erhalten, so dass man zweifellos sagen kann,
der verlorene Text habe weitreichenden Einfluss auf die Entwicklung der
Pharmazie gehabt, werden doch die Rezepte aus Shang Han Lun noch heute

erforscht und angewendet.

31 Siehe auch Appendix 2: Abstract no. 17, p. 397–399. Es handelt sich um eine handgeschrie¬

bene Kopie am Chinese Medicine Research Institute of China. Titel durch die Herausgeberin.

Das Original aus dem ehemaligen Archiv von Zhang Wonan '+7Þ ;£ ist 1966

während der Kulturrevolution zerstört worden. Der Enkel Zhang Dachang ûà liess

drei Kopien machen, die überdauerten.



1026 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

15 Chen Hsiu-fen LG /” 8€ : “Wind malady as madness in medieval
China: Some threads from the Dunhuang medical manuscript” pp. 345–
362).

Chen durchmisst das mittelalterliche Terrain der Windkrankheiten. ‘Wind’ f ng
N| gilt als ein massgeblicher pathogener Faktor und wird verschiedentlich mit
Formen des Irreseins in Verbindung gebracht.

Das Dunhuang-Manuskript Schrift über die Heilmittel-Bezeichnungen zur
Krankheits-Behandlung Zhi Bing Yao Ming Wen Shu "+™;¹á[Ì S.1467,
frühe Tang)32 enthält achtzehn Rezepte gegen Windkrankheiten, wovon einige
später in heilkundliche Sammelwerke aufgenommen wurden, so dass

Vergleichstexte vorliegen Table 15.1, pp. 353–355). Die Rezeptvorschriften folgen
zumeist der Formel ‹Titel, Ingredienzien, Methoden der Drogenbearbeitung›.

Zehn davon dienen der Behandlung von windverursachten physischen
Leiden, von ‘Wind im Kopf’, ‘Haarverlust und Kahlköpfigkeit’ bis zu ‘weissen

Schuppen’. Acht behandeln physische Leiden im Verein mit Gefühlsstörungen,
wie etwa ‘Schreck und Bestürzung aufgrund von Wind-Übeln’ f ng xié j¯ng
kuáng N|F~P.(– ‘Wind-Irrsinn’ f ng di— n) oder ‘Wind-Konvulsionen’ f ng
jìng N|+­ Nach dem Ort der Windattacke werden die beiden Gruppen von der

Autorin als “externe/obere Störungen” beziehungsweise als “interne/untere
Störungen” kategorisiert.

Spätere Vergleichstexte fügen entweder eine Ingredienz hinzu oder nehmen
ein weg oder sie gebrauchen regional verfügbare Substanzen.

16 Butler Anthony R. & Moffett John: “A treatment for cardiovascular dys¬

function in a Dunhuang medical manuscript” pp. 363–368).

Die kurze Studie der beiden Autoren gibt eine Deutung des Wirkmechanismus
für eine Rezeptur, deren Originalmanuskript um 1900 in Dunhuang aufgekauft
worden war, aber während der Kulturrevolution verloren ging. So sind nur noch

zwei, untereinander kaum abweichende Kopien erhalten, an deren Authentizität
nicht gezweifelt werde. Aufgrund des Inhaltes, der Tao Hongjing LJìC
zugeschrieben wird, glaubt man sie vor die Song-, ja vielleicht gar in die frühe
Tang-Dynastie datieren zu können.

Die Rezeptur benutzt Salpeter xi —o shí .1-Ç Kaliumnitrat) und Realgar

xióng huáng L˜T— Arsensulfid), um das ‘Fliessgeschehen des Herzens in frei-

32 Titel des Kopisten. Siehe auch Appendix 2: Abstracts nos. 23–24, pp. 403– 404.

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1027

en Umlauf zu bringen’ tÀng x¯n qì Eî—!÷ und insbesondere die Symptome

“vom Übel getroffen sein, akute Herz-Schmerzen und Kälte(gefühle) an Hand

und Fuss” zu behandeln, die “eine Person in einem Moment töten können”. Die
betroffenen Personen hätten “grünlich-schwarze Fingernägel”. Der kranken Person

soll ein Pulver der beiden Substanzen mit einem Löffelchen unter die Zunge
gebracht werden, der sich dabei entwickelnde Speichel ist zu schlucken.

Die Zyanose der Nägel und die Kältegefühle deuten auf Ischämie in einem

fortgeschrittenen Fall von kardiovaskulärem Stress. Der akute Schmerz verweise
auf eine schwere Angina, die heutzutage oft mit Nitrovasodilatanzien wie
Glyzeroltrinitrat behandelt würde. Letzteres sei eine moderne Entdeckung, während
Salpeter aus der Schiesspulverherrstellung den chinesischen Alchemisten
bekannt gewesen sei.

Die Interaktion von Speichel und Nitrat könnte ausreichend gewesen sein,

um in bestimmten Fällen von Angina gefässerweiternde Wirkung zu entfalten,
denn dabei kann sich Nitrat sublingual in Nitrit umwandeln, das seinerseits über

den Blutstrom im ischämischen Gewebe Nitratoxid erzeugt. Realgar oder

Rauschrot dagegen wurde vermutlich nur wegen seiner roten und damit blutähnlichen

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031

Farbe als Zusatz gewählt.

Schliesslich hat Penelope Barrett in “Appendix 1: Materia medica” pp. 369–
373) alle identifizierbaren Substanzen, die in der Aufsatzsammlung Erwähnung
fanden, zusammengestellt und einen Identifikationsvorschlag gemacht, der oft
von der englischen Bezeichnung aus der Umgangssprache begleitet ist. Die
Problematik der Identifikation selbst wird allerdings nicht behandelt.

Die Aufsatzsammlung zur Heilkunde aus Dunhuang zeigt die grosse Bandbreite

der verschiedenartiger Behandlungsmethoden, Textarten usf. und stellt
damit eine gute Einführung in die mittelalterliche Medizin- und Manuskriptforschung

dar. Mit den Resumes der heilkundlichen Schriften (“Appendix 2”)
gewinnt sie sogar Nachschlagewerk-Charakter.

Rudolf PFISTER

WEINGÄRTNER, Till: Manzai. Eine japanische Form der Stand-up-Comedy.

Iudicium Verlag München 2006. ISBN 3-89129-826-9.

Im Rahmen der von Irmela Hijiya-Kirschnereit herausgegebenen Studien zur
Kultur und Gesellschaft Japans veröffentlicht Till Weingärtner die revidierte
Fassung seiner Magisterarbeit aus dem Jahre 2005. Der Autor erläutert die



1028 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Entstehung und Funktionsweise von Komik am Beispiel des Manzai-Duos

Yumeji Itoshi – Kimi Koishi.
Das Inhaltsverzeichnis ist gegliedert in sechs Kapitel. I. Einleitung. II.

Grundlagen. III. Textanalyse. IV. Textinterne Faktoren und ihre Wirkung auf
das Publikum. V. Resümee. VI. Material- und Literaturverzeichnis.

Im Kapitel II hält Till Weingärtner fest, dass Manzai in der Regel ein

Dialog zwischen zwei Beteiligten ist. Im Weiteren zitiert er Akita Minoru, einen
japanischen Verfasser von Manzai, es sei eine “im Stehen ablaufende Unterhaltung

zweier Menschen, deren Kern eine durch Rede und Widerrede
hervorgebrachte Komik bilde.” Eine noch präzisere Definition von Maeda Isamu
lautet: “Man kann Manzai wohl als eine Kunstform definieren, bei der zwei
Personen das Verhältnis von weise und einfältig mit gewissen Mitteln oder

Methoden verkörpern. Die Komik des Manzai ist die Komik des Einfältigen.”
Gemäss Maeda ist das Einfältige die Wurzel des Komischen und zwar

speziell im Bezug zum alltäglichen Leben des Volkes. Die Akteure des Manzai
orientieren sich an den üblichen Rollenmustern. Da ist einerseits der Dialogführer

Tsukkomi und anderseits sein Partner Boke. Weingärtner legt dar, dass das

Wort Tsukkomi auf das Verb tsukkomu zurückgehe, was “stechen, tauchen” oder
auch “auf jemand losgehen” bedeutet. Der Tsukkomi provoziert den Partner und
reizt das Publikum zum Lachen, weil der Partner Boke alle Äusserungen falsch
versteht. Der Ausdruck Boke stammt vom japanischen bokeru, d.h. “senil
werden” oder “geistesabwesend sein.”

Ins Kapitel Grundlagen gehört auch der Diskurs über die verschiedenen
Aspekte des Humors. Der Autor erwähnt die “Nihon Warai Gakkei” – engl.
Japan Society for Laughter and Humor Studies); seiner Meinung nach scheint
jedoch eine umfassende Bestandesaufnahme der Untersuchungen zum Thema

bis jetzt noch nicht erfolgt. Unter den wenigen Forschern weist Weingärtner auf
den Kulturwissenschaftler Tsurumi Shunsuke hin, der die Entfaltung des Manzai
vor dem Hintergrund der kulturellen Entwicklung Japans darlegt.

Im englisch- und deutschsprachigen Raum wurde bis jetzt das Thema
vernachlässigt. Zu Recht wird allerdings die Auseinandersetzung von Heinz
Morioka und Miyoko Sasaki erwähnt, wo im Rahmen des Rakugo das Manzai
zur Sprache kommt.

Die vorliegende Studie bietet einen einsichtigen historischen Überblick. In
seiner ältesten Form hatte das Manzai rituellen Charakter, und erst im 19.
Jahrhundert wurde es zur Bühnenkunst, die in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

die heute geübte Form entwickelte. Weingärtner unterscheidet nach:

“Klassisches Manzai”; “Manzai in seiner frühen Bühnenform” und “Modernes

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1029

Manzai”. Als Vorläufer des klassischen Manzai gelten Gesangs- und
Tanzveranstaltungen an zwei Tagen am Jahresanfang im 8.Jahrhundert in China. Auch
im Manyôshû, der Lyrikanthologie aus dem 8. Jahrhundert, werden volksfestartige

Aufführungen erwähnt, ohne jedoch eine chinesische Herkunft zu nennen.

Das klassische Manzai entwickelt sich zu Beginn der Heian-Zeit 794–
1192). Die Rollenverteilung ist mit der heutigen kongruent, auch wenn der Boke
als Saizô bezeichnet wird und der Tsukkomi als Tayû. Saizô und Tayû waren

keine Bühnenkomiker, sondern Angehörige von Schreinen, eine Art “Manzai-
Priester”. Erst in der Edo-Zeit 1603–1871) bildet sich die komische Seite des

Manzai heraus. Im Laufe der Zeit entstanden in den Regionen unterschiedliche
Traditionen.

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts entwickelte sich eine Bühnenkunst

und wurde dank dem initiativen Akteur Entatsu aus Nagoya auch vom
bürgerlichen Publikum in den Yose, den kleinen varietéähnlichen Theatern
geschätzt. Am Ende der Zwanzigerjahre des 20. Jahrunderts traten achtundvierzig
Manzai-Duos auf, und einzelne Yose-Theater spezialisierten sich auf dieses

Genre.

Charakteristika des Manzai sind die westliche Kleidung der Künstler und
ebenfalls die Themen aus dem Bereich des Alltags wie beispielsweise aktuelle
Baseball-Ergebnisse. Die neuen Medien, Radio und Fernsehen erforderten neue

darstellerische Methoden. Das Radio verlangte verbale Komik; denn mit witzigen

Grimassen brachte der talentierteste Manzai-Künstler keine Zuhörer zum

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031

Lachen.
Knapp drei Seiten der vorliegenden Studie tragen den seltsamen Titel

“Manzai und Osaka”. Aufgrund von Zeitungsumfragen speziell der Asashi

Shimbun ist offensichtlich der Humor im Stile Osakas beliebter als jener von
Tôkyô. Weingärtner zitiert wie oft den Zeitgenossen Inoue Hiroshi: “Osaka ist
die Humor-Hauptstadt Japans”. Das Manzai ist generell volkstümlich, dialogisch
effektiv, es evoziert ein Gespräch zwischen zwei Bewohnern Osakas. Die
Beschreibung schliesst ab mit der Feststellung, das heitere Zwiegespräch
kennzeichne die Leute in Osaka, wo hingegen Edo noch immer nachwirke, dass

in den einstigen Samurai-Kreisen Humor und Lachen unanständig und sogar

gefährlich seien.
Der letzte Abschnitt im Kapitel Grundlagen würdigt das Komiker-Duo

Yumeji Itoshi – Kimi Koishi. Mehr als fünfzig Jahre hatte das Brüderpaar Manzai

gepflegt, bis am 25. September 2003 Yumei Itoshi im Alter von achtundsiebzig

Jahren starb. Die Eltern der zwei Brüder waren reisende Bühnenkünstler.
Die Unterhaltungsbranche war ihre Lebenswelt, und ihre eigenen künstlerischen



1030 REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS

Anlagen wurden entsprechend gefördert. Im Jahre 1937 wurden sie Schüler des

renommierten Manzai-Künstlers Arakawa Yoshimaru und nahmen an einer
Tournee in die Mandschurei teil. Nach dem Tode Arakawas traten die Beiden
zum ersten Mal gemeinsam als Manzai-Duo auf.

Als Übergang zur Textanalyse hält Weingärtner noch einmal fest: “Die
Grenzen des Alltagsgesprächs werden durch absurde Übertreibung bisweilen
überschritten.” So behauptet Itoshi in ‘Wagaya no wangan sensô’ Der Golfkrieg
bei uns daheim), dass bei ihm zu Hause der Golfkrieg ausgebrochen sei. Doch
auch dieses Manzai dreht sich im Kern um die Mühen des Alltags – der Golfkrieg

entpuppt sich als Ehekrach. Kapitel III ist strukturiert nach 1) Auswahl und

Vorbereitung des Analysematerials. 2) Der Text ‘Wagaya no Wangan sensô’. 3)
Theoretische Grundlagen der Analyse. 4) Der Verlauf des Manzai ‘Wagaya no
wagan sensô’. 5) Pointenstruktur. 6) die Anteile von Boke und Tsukkomi.

Zum 1. Abschnitt sei festgehalten: Der Autor arbeitet mit Originalmaterial.
Wichtig ist die zusätzliche Bemerkung, es sei die Frage zu stellen, ob das, was er

als komisch definiere, auch in Japan als komisch gelte. Seine Vorgehensweise,
das Lachen des Publikums als Zeichen für empfundene Komik zu interpretieren,
decke sich mit neueren Veröffentlichungen japanischer Linguistinnen wie
Kimura Hiroko oder Seki Ayako. Für die Textsegmentierung hält sich der Autor
an die Darstellung des Manzai-Dialogs, an das übliche System der Gesprächsführung:

“Der Gesprächsbeitrag bezeichnet all das, was eine Person von sich
gibt, bevor sie von einer andern unterbrochen oder abgelöst wird. Die
Gesprächsbeiträge können in Schritte unterteilt werden.” Auffällige Mimik und
Gestik werden zusätzlich als eigener Schritt verzeichnet.

Im 2. Abschnitt sind über zwanzig Seiten ‘Wagaya no wagan sensô’

präsentiert. Die Beiträge von Itoshi und Koishi und die Publikumsreaktionen
sind in dreihundert Schritten festgehalten.

Der 3. Abschnitt basiert auf dem Herausarbeiten der spezifischen Komik.
Weingärtner stützt sich dabei auf die Pointentheorie des Literaturwissenschaftlers

Ralf Müller und weist diesbezüglich darauf hin, dass Müller zu diesem

Thema ebenfalls Kabarett, Sketche und Comedy einbezieht. Daraus ergibt sich,
dass Komik in Gelächter auslösenden Kommunikationsakten gründet. Das

Gelächter kann in anderem Zusammenhang auch durch Pointen hervorgerufen
werden. Die Pointe tritt ein, wenn wesentliche Gedankenglieder ausgelassen

werden.
Weingärtner beruft sich auf die Unterscheidung von Wort- und

Sachpointen bei Sigmund Freud und zitiert: “[…] entweder ist es der in dem Satz aus-

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031



REZENSIONEN / COMPTES RENDUS / REVIEWS 1031

gedrückte Gedanke, der den Charakter es Witzes trägt, oder der Witz haftet an

dem Ausdruck den der Gedanke in dem Satz gefunden hat.”
Unter dem Titel “Die Pointenstruktur” listet Weingärtner in einer Tabelle

die ein Gelächter auslösenden Kommunikationsakte auf. Die Tabelle dient
ebenfalls zur Darstellung des Zusammenwirkens von Boke und Tsukkomi. Boke
Itoshi bringt das Publikum zum Lachen. Er ist hauptverantwortlich für
Themeneinleitung und Verschiebung. Die Bedeutung des Tsukkomi lässt sich mit der

Pointentheorie nicht befriedigend erklären. Japanische Forscher stimmen darin
überein, dass im Manzai von Osaka die Tsukkomi unverzichtbar sind. Aiba Akio
merkt an, dass im Manzai von Osaka oft erst dann gelacht wird, nachdem das

Tsukkomi auf eine komische Äusserung des Boke erfolgt ist.
Kapitel V Resümee ist erstens eine Zusammenfassung: Faktoren und

Mechanismen des Zustandekommens von Komik. Das Manzai ist dem Comedy-
Genre zuzurechnen. Es ist die Kommunikation zweier Künstler im alltagssprachlichen

Dialog mit dem Publikum. Der Boke formuliert Inkongruentes und Pointen.

Der Tsukkomi suggeriert dem Boke Vorlagen, die dieser derart präsentiert,
dass das Publikum mit Gelächter reagiert. Zur Illustration bietet Till Weingärtner
den vollständigen Abdruck des Manzai-Textes ‘Der Golfkrieg bei uns daheim’
sowohl auf Japanisch wie auf Deutsch und zwar in dreihundertneunzig Schritten
inklusive die Publikumsreaktionen.

Abschliessend hält der Autor fest, dass die Schilderung des Manzai auf
persönlichen Eindrücken in Japan beruht und nicht eine wissenschaftliche
Untersuchung ist, ungeachtet des reichhaltigen Literaturverzeichnisses.

Elise GUIGNARD

AS/EA LVIII•4•2004, S. 1007–1031




	Rezensionen = Comptes rendus = Reviews

