
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 3

Artikel: Über Frauenheilkunde im mittelalterlichen China : Idealisierte die
Medizin ein androgynes Körperbild oder nicht? Beherrscht darin der
Blutaspekt die Frau? Wann entstand eine Heilkunde speziell für
Frauen?

Autor: Pfister, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER FRAUENHEILKUNDE
IM MITTELALTERLICHEN CHINA:

Idealisierte die Medizin ein androgynes Körperbild
oder nicht? Beherrscht darin der Blutaspekt die Frau?
Wann entstand eine Heilkunde speziell für Frauen?

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006

Rudolf Pfister, Basel

LEUNG Angela Ki Che ed.): Medicine for Women in Imperial China. Leiden,
Boston: Brill, 2006. vi+214 p., Index. ISBN 90-04-15196-6.1 [Textidentischer
Nachdruck von Nan Nü, Men, Women, and Gender in China, Volume 7, Issue 2,

2005.]

Der zu besprechende Wiederabdruck des thematischen Schwerpunktheftes von
Nan Nü 7.2 2005) zum Thema der Heilkunde für Frauen im kaiserzeitlichen
China enthält vier Aufsätze, zwei Buchbesprechungen pp. 179–200, *287–
308)2 und eine Bibliographie zur “Medizin für Frauen” im kaiserzeitlichen
China vor der Song-Dynastie.

Angela Ki Che Leung umreisst in ihren Beitrag “Recent trends in the study
of medicine for women in imperial China” pp. 2–18, *110–126) die neuere

Forschungsgeschichte zur “Medizin für Frauen” nüke G /¥ und Gynäkologie
fuke :/¥ die bereits mit der ersten Generation chinesischer Medizingeschichtler

wie Xie Guan 1880–1950), Fan Xingzhun 1906–1998), etc. begann

und die sich bis heute fortsetzt. Neu sei die Beschäftigung der dritten, heutigen

Generation, die seit den 90er-Jahren des vorigen Jahrhunderts das Thema “Frau,

1 Man fragt sich, wie wohl der hohe Listenpreis (€ 66.00, $ 86.00) für eine einfache Broschur

mit Klebebindung des textidentischen Nachdrucks von gut 200 Seiten aus einer Zeitschrift
desselben Verlagshauses zu rechtfertigen sei. Verändert wurden lediglich die Seitenzahlen.

Allerdings beträgt der Listenpreis für die Einzelnummer Nan Nü 7.2, ebenfalls broschiert

mit Klebebindung, satte € 142.00! Zum Vergleich: Eine aktuelle Einzelnummer der
Asiatischen Studien kostet in derselben Aufmachung, zumeist aber umfangreicher, bloss €

31.00–38.00.

2 Hier und im folgenden wurden die ursprünglichen Seitenzahlen aus Nan Nü mit einem

Sternchen * gekennzeichnet.



990 RUDOLF PFISTER

Körper und Medizin” angingen, vor allem in den Vereinigten Staaten von Amerika

und in Taiwan.3 Dabei gehe es um die Grundfragen, was den Weg bahnte

für die Ausreifung der Gynäkologie/fuke in der Song-Dynastie und ob nicht
bereits während der Tang ein kohärenter Bestand an Wissen zur “Medizin für
Frauen” bestanden habe, wie bereits von Xie Guan vorformuliert.

Leung referiert dann die Bedeutung von Charlotte Furths Buch A Flourishing

Yin: Gender in China’s Medical History, 960–1665 Berkeley, Los Angeles,

London: University of California Press, 1999). Es gilt Leung als die Achse
der Inspiration, um die sich die gegenwärtige medizingeschichtliche Diskussion
der Frauenheilkunde organisieren lasse und in der Tat diskutieren insbesondere

Yates und Wilms in ihren jeweiligen Aufsätzen die Thesen Furths.4 Das
dreifache Ziel des Buches sei es gewesen, a) eine Medizingeschichte der gewählten
Periode zu schreiben, b) das Thema der Geschlechtsrolle gender) in dieser

Geschichte zu thematisieren und c) eine Diskursanalyse zu geben, die den
medizinischen und den sozialen Körper der Frau in Beziehung setze.

Furths drei Hauptthesen entlang dieser Zielsetzungen sind:
1) Die Gynäkologie/fuke wird während der Song-Dynastie zu einer

ausgeprägten Abteilung des heilkundlichen Wissens und betont bei der Behandlung
von Frauen insbesondere “the leadership of Blood”. Mit dem gross geschriebenen

Blood xue > ist die Gesamtheit der Blutaspekte angesprochen, auf
deutsch früher das ‘Geblüt’, in seinen verschiedenartigen Manifestationen als

Menstruation, Muttermilch oder Blut im Leibe.
2) In Absetzung zur Behauptung eines eingeschlechtlichen Modells für die

“klassische europäische Medizin” nach Laqueur5) versucht Furth den “Körper

3 Cf. die Literaturübersicht in Lee Jen-der "Br‹ 2003, “The Past as a Foreign Country:
Recent Research on Chinese Medical History in Taiwan”. Paper to the First Meeting of the

Asian Society for the History of Medicine: Symposium on the History of Medicine in Asia:
Past Achievements, Current Research and Future Directions 2003.11.4–8. Institute of
History and Philology, Academia Sinica, Taipei, Taiwan. [pdf, 20 p.]
URL: <http://www.ihp.sinica.edu.tw/~medicine/ashm/lectures/Jender%20Lee-ft.pdf>

4 Neben der kurzen Darstellung der drei folgenden Aufsätze, kommen zum Schluss von
Leungs Abriss noch weitere rezente Abhandlungen kurz zur Sprache, worauf hier der Kürze
halber nicht eingegangen wird.

5 Laqueur Thomas W., 1990, Making sex. Gender and the body from Aristotle to Freud.

Cambridge, Mass.: Harvard University Press. Deutsch 1992: Auf den Leib geschrieben. Die
Inszenierung der Geschlechter von der Antike bis Freud. Aus dem Englischen von H.
Jochen Bussmann. Frankfurt, New York: Campus. Für eine Kritik des eingeschlechtlichen

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



REZENSIONSAUFSATZ 991

der klassischen chinesischen Imagination” als “ursprünglich androgyn” erscheinen

zu lassen.6

Dies erreicht sie durch die Paraphrasierung des Gegensatzes von Yin und

Yang als Yin-Yang-Geschlechtsrollen-Opposition yin yang gender opposition).
Doch wenn beispielsweise in Herrn Chus hinterlassenen Schriften Chu shi yi
shu >î !ãFNÌ Nachwort zum Erstdruck 1201, Song-Dynastie) eine symmetrische

Geschlechtsdifferenz für den Puls von Mann und Frau postuliert wird,

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006

bleibt unklar, was daran androgyn sein soll.7

Modells, cf. Soble Alan G., 2003, “The history of sexual anatomy and self-referential
philosophy of science”, in: Metaphilosophy 34.3:229–249.

6 Op. cit. 52: “Unlike the ‘one sex’ model of classical European medicine, the body of classi¬

cal Chinese medical imagination appears as genuinely androgynous. Yin and yang name the

‘feminine’ and ‘masculine’ as aspects of all bodies and of the cosmos at large. Such a logic
would suggest room for variation and fexibility at the boundaries of gender.”

7 Op. cit. p. 53. Dabei ist zu beachten, dass Yin-Yang-Gegensätze keineswegs immer symme¬

trisch konstruiert wurden, ganz im Gegenteil, dienen sie oft dazu, Hierarchien
auszudrücken.

Die Sätze +$LQMÚ 7¾ß *óÞ Iß Ç &Ž« und G
$LD EÚ 7¾Þ*óß IÞ º Ì &Ž« ¶« -· übersetzt

Furth, vermutlich aufgrund eines Irrtums, mit: “The male’s yang pulse movement follows
an ascending path in compliance [with cosmic direction], so that the nadir [of the cycle of
circulation in the body] and the Vital Gate [are felt] at the foot position of the right hand.

[…] The female’s yin pulse movement follows a descending path against the direction [of
cosmic influences], so that the nadir and the Gate of Life [are felt] at the inch position of the

left hand.” ebd.)

In drei konsultierten Textausgaben, darunter die von der Autorin benutzte, konnte ich den

Begriff ming men KT Vital Gate/Gate of Life) an dieser Stelle nicht finden. Gemeint ist,

dass der Aderfluss mai 6Ü des ‘Wurzelgrundes des Lebensmandats’ an den jeweiligen
Fühlstellen ‘abgenommen’ werden kann – shou ming zhi genben « Die Definition

dieser Lebens-Pulse ist also für Mann und Frau verschieden und sie stehen in einem

Umkehrverhältnis: Die unterste Fühlstelle der rechten Hand des Mannes bringt den von

unten nach oben aufsteigenden mitlaufenden Aderfluss, die oberste Fühlstelle der linken
Hand der Frau bringt den von oben nach unten sich senkenden widerläufigen Aderfluss herbei.

Weitere Quellen, die für Mann und Frau verschiedene Pulsbesonderheiten postulieren,
zitiert Li Jianmin "Î!å 2005, “Dumai yu zhongguo zaoqi yangsheng shijian -76Ü7Û

ß½óNÞ*óºCä : qi jing ba mai di xin yanjiu zhi er 3g?6Ü ,X-è0J ` – dumai the

central vessel) and the formation of the male body in early China”, in: Bulletin of the Institute

of History and Philology, Academia Sinica 76.2:249–313 auf p. 252 n. 12 in einer
kritischen Anmerkung zu Furths Werk.



992 RUDOLF PFISTER

In derselben Quelle gibt es einen Erklärungsversuch für die nicht eindeutig
differenzierten Geschlechtsmerkmale von Menschen, die “weder einen männlichen

noch weiblichen Leib haben” fei nan fei nü zhi shen M2+M2G D : Sie
entstehen, wenn Yin und Yang bei der Zeugung ausgewogen jun sind. Je

nachdem, ob sie von einem Mann oder von einer Frau erotisiert werden, antwortet

bei ihnen der männliche beziehungsweise weibliche Puls auf die Anregung.8

Der Sonderfall solcher Weder-Noch-Wesen verweist selbstverständlich
zurück auf den Regelfall der Zweigeschlechtlichkeit und des Eindeutigen, mithin
ist die geschlechtliche Differenz betont und offenkundig.9 Das generell für die

mittelalterliche Medizin behauptete androgyne Ideal der Gesundheit – Furths
Umschreibung für die Yang-Yin-Balance des Leibes – dürfte freilich kaum auf
die fragile Gesundheit von Hermaphroditen anwendbar sein.10

Diese Konstrukte führen unweigerlich zu Scheinfragen: “How are we to
understand such apparently conflicting and contradictory accounts, where bodily
gender was based on a plastic androgyny while social gender was based on a

8 Chen Ming LGâ bespricht im Aufsatz “EG&Ž+ zhuan nü wei nan. Turning female to
male: An Indian influence on Chinese gynecology”, in: Asian Medicine - Tradition and
Modernity 1.2 2005):315–334, die wohl auf indische Einflüsse zurückgehenden Versuche, das

Geschlecht des geschlechtlich noch unfixierten Föten dahingehend zu beeinflussen, dass ein

männliches Kind heranwächst. Dieses Vereindeutigungsbemühen offenbart unmissverständlich,

dass die Zeugung von männlichen Nachkommen pioritär angesehen wurde und die

Ambivalenz von Geschlechtsmerkmalen weder erwünscht war noch idealisiert wurde.
9 Es grenzt an Hohn, wenn Furth schreibt, die Androgynität eines solchen changeling sic),

“was not the basis for any homosexual identity”. Letzteres stellt nicht bloss eine anachronistische

Referenz an den Zeitgeist dar, sondern verkennt auch den ad hoc-Charakter der
Erklärung selbst. Diese beschäftigt sich ausdrücklich nicht mit Geschlechtsrollen und dem
Sozialen, sondern mit den durch die Gleichheit der Erbanteile der Eltern uneindeutig
ausfallenden leiblichen Merkmalen der Nachkommen als singulären Erscheinungen.

Kein Wunder, wenn es unter Bezug auf diese begrifflichen Unschärfen zu Stilblüten kommt:

“Die wertfreien Beschreibungen der Geschlechterunterschiede geben Anlass zu der Vermutung,

hier einem eher androgynen Körperkonzept mit gleichberechtigten weiblichen und

männlichen Anteilen zu begegnen, vielleicht sogar einem ersten umfassenden Konzept von

Gleichrangigkeit von Frauen und Männern.” Cf. Hess Gudrun, 2005 “Körperkonzepte in
der chinesischen Medizin der Han-Dynastie”, in: Berliner China-Hefte 29:122–138, Zitat p.
134.)

10 Chang Che-Chia Ý widerlegte bereits 1999 die These des androgynen Körpermo¬

dells cf. pp. 213–218 der Buchbesprechung von Furths Werk in jindai zhongguo funüshi
yanjiu E¥· ß:VÆ-è0J ³ –³Research on Women in Modern Chinese History 7:211–

222).

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



REZENSIONSAUFSATZ 993

fixed hierarchy?”11 Denn es ist unrichtig, Yin-Yang-Gegensätze über den
Begriff einer solchen verallgemeinerten Androgynie auf die Geschlechtsopposition
Frau-Mann zu reduzieren: Binäre Oppositionen wie links-rechts, dorsal-ventral,
rumpfnah-rumpffern, verborgen-offenbar, unten-oben usf. werden allesamt auch

als Yin- respektive Yang-Aspekte konzipiert und auf jede Art menschlichen
Leib projiziert. Hinzu treten nicht geschlechtsspezifisch aufgefasste innere
Strömungen, deren Durchmischung oder Balance, Stockung oder Fluss gleichermassen

in Yin-Yang-Kontraste eingeteilt wird, ohne dass dabei notwendig ein
Nachdenken über Geschlechtsrolle oder Geschlechtsmerkmale erforderlich wäre.
Tatsächlich wird das Menschenmögliche erweitert und die Wandelbarkeit betont,
um Prozesse der Heilung, der Gesundung und Transformation zu beschreiben,

dies heisst aber nicht, dass das körperliche Geschlecht selbst als grundlegend
androgyn aufgefasst worden wäre. Ganz im Gegenteil, der Mensch ist systematisch

als zweigeschlechtliches Wesen dargestellt und dergestalt in das kosmische
Ganze eingeordnet worden.12 Es ist begrifflich unscharf, bei Frau und Mann
homolog konstruierte Aspekte des Leibes, innerer Prozesse, usf. als “androgyn”
zu bezeichnen, darüber aber den klaren zweigeschlechtlichen Aufbau, der bei

Bedarf zur Darstellung kommt, zu vernachlässigen.13

3) Schliesslich vereinheitlicht Furth die über Jahrhunderte kompilierten
Traktat-Sammlungen der chinesischen Medizinklassiker der Huang Di Nei Jing-
Tradition zu einem Konstrukt, “Yellow Emperors Body” geheissen.14 Dabei ist
sie sich bewusst, dass sie die reichhaltige medizinische Vielfalt dabei verliert.
Dieser Einheitskörper soll als Ansatz- und Ausgangspunkt der Untersuchung
dienen und um ein Gesamtbild für die Vorstellung abzugeben, “because one

must start somewhere”. Ihre Skizze basiert auf Yin-Yang-Kontrasten mit
Anspielung auf die Geschlechterhierarchie und die Mann-als-Norm-Konstante.

“The Yellow Emperor’s body can be called androgynous only because yin and

11 Furth 1999:305.

12 Chang Che-Chia 1999:216 hält fest, dass es in der chinesischen Medizintradition keine der

galenischen Umstülpungsthese entsprechende Theorie der Geschlechtsorgane gebe.

13 Ausdrücklich gegen Furths-Androgynie-These argumentierend, zeigt Li Jianmin 2005:250–

254 geschlechtsspezifische Aspekte der chinesischen Medizintradition auf, wobei insbesondere

die Leitbahntheorie, die Pulslehre und anatomische Unterschiede kurz angesprochen

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006

werden.

14 Leung p. 4, *112) doppelt nach und verstärkt den “Yellow Emperoror’s body” zu einem

“ideal and ahistorical androgynous body” im Gegensatz zum “female gestational body”,
welch letzterer sich während der Song-Dynastie ausgeprägt habe. Der Rezensent bezweifelt

nicht bloss wie oben angetönt die Androgynität, sondern auch die Ahistorizität und die

Einheit dieses Konstrukts.



994 RUDOLF PFISTER

yang in bodies have the potential to allude metaphorically to culturally coded

gendered qualities bound up in a network of associations. As polysemic categories

yin and yang both do and do not evoke any one metaphor to the exclusion of
others, making the attributes of gender an ever-present if elusive aspect of their
aura, resonances that are sometimes distinct, sometimes diffuse, sometimes
hidden, but always potentially in play.”15 Selbstredend sind geschlechtliche Aspekte

besonders in heilkundlichen Texten stets allein deswegen präsent, weil der

menschliche Leib in der Mehrzahl der Fälle nicht geschlechtslos daherkommt,
besondere “bodies” sind hierzu nicht notwendig. Der Anspielungscharakter von
Yin und Yang auf die gesellschaftliche Geschlechtshierarchie ist dabei durchaus
gegeben, funktioniert aber nur, wenn eine scharfe Trennung Frau-Mann unterlegt

wird. Anders gesagt, eine diffuse Geschlechtsidentität als Norm zu betrachten,

untergrübe unweigerlich die hierarchischerseits fixen Plätze der textuell
naturalisierten Geschlechtsrollen. Die Rede von Yin und Yang benötigt kein
Drittes, die Androgynie à la Furth), weil das implizite Durchmischen auch
jeweils veranlasst, potentiell die Geschlechtsrolle ausschaltende Aspekte sofort zu

narkotisieren, sie zumindest aber weiterhin als männlich oder weiblich zu denken

und nicht als mannweiblich respektive weibmännlich. Letzere Fälle wären
vielmehr Störungen des Systems, Abweichungen von der Regel, Fehlplatzierungen

in der Gesundheitstopographie.

Robin D.S Yates “Medicine for women in early China: a preliminary survey”
behandelt Quellen vom dritten v.u.Z. bis zum zehnten Jahrhundert n.u.Z. pp.
19–73, *127–181). Er bespricht Therapien während der Schwangerschaft und

bei der Geburt, so wie sie besonders aus archäologischen Funden zu erschliessen

sind, sowie über die sich entwickelnde Pharmacopöe und rituelle Prozeduren.

Yates behandelt nur Materialien, die für verheiratete Frauen fu : gedacht

waren, nicht jedoch solche für Mädchen diese würden unter die Kinderheilkunde

subsumiert und gälten nicht als gendered) oder unverheiratete Frauen und

auch nicht solche über Frauen als Heilerinnen, Hebammen usw.
1) Im Abschnitt “Medicine for women in recently discovered texts” sammelt

Yates die wenigen dazu vorhandenen fragmentarischen Reste der Qin- und

Han-Dynastien: a) Verschiedene Mengenangaben zur Heilmitteleinahme für
Mann und Frau, was vielleicht magisch motiviert sei, auf zwei Holzplättchen aus

15 Furth 1999:56–57.

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



REZENSIONSAUFSATZ 995

Zhoujiatai, Grab 30 Qin); b) Salben für Frauen in den heilkundlichen
Holztäfelchen

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006

aus Wuwei Ost-Han).16

Yates Aussage, wonach Grab 3 aus Mawangdui West-Han) keine
frauenspezifischen Rezepturen enthalte p. 30, *138), ist zu qualifizieren: In den
Rezepturen zum Nähren des Lebens yang sheng fang NÞ*ó gibt es sehr wohl
geschlechtsspezifische Anwendungsbereiche: So gibt es für den Mann Mittel
gegen Erektionsstörungen, zur Steigerung der Lust, zur Erleichterung des

Eindringens, Lotionen zur Erektionsförderung, usf. und für die Frau solche zur
Haarentfernung, Gecko-Rezepte dienen dem Mann zur Aufdeckung eines sexuellen

Verhältnisses der Frau, etc. Ferner enthalten die Vermischten
Heilvorschriften za liao fang L°, Rezepturen zur Vergrösserung jia t der
Penisanschwellung und zur Verengung yue 2Ø des Lumens der Vagina.17 Die
konzeptuelle Differenzierung von männlichem und weiblichem Körper scheint
dabei offensichtlich und unbestritten.

2) Für die frühe Kaiserzeit und die Zeit der Reichsteilung konstatiert Yates
den Verlust vieler Schriften, die entweder exklusiv oder zumindest kapitelweise
die Frauenheilkunde beziehungsweise Geburtshilfe behandelten pp. 35–37,

*143–145). Inhaltlich hält er fest, dass a) das frühe heilkundliche Schrifttum
vom Nadelstechen oder Akupunktieren während der Schwangerschaft abrät, b)
sich eine Tradition entwickelte, insbesondere auch in den Pharmakopöen ben
cao 9 die bestimmte Drogen und bestimmte Rezeptformeln für
Frauenkrankheiten empfahl und dass c) Hemerologie und Ritual in heilkundliche
Rezepturen integriert wurden. Unklar bleibe, ob bereits eine “klare Tradition der
Gynäkologie” bestand. Dies wird abgerundet durch die kurze Beschreibung
eines wenig erforschten Aspektes der bencao-Tradition, nämlich die Herstellung
von Duftstoffen und Salben pp. 39–43, *147–151).18

3) Den Beginn von geschlechtsspezifischen medizinischen Teilgebieten
setzt Yates bereits früh an, in der Han-Dynastie oder früher; doch habe sich eine

16 Zu den verschiedenen Grabfunden mit heilkundlichen Bambustexten, siehe jetzt auch die

Quellensammlung von Zhang Shouren Ñ• 2000, yijian lunji G1õ @ª Lš lantai wenshi

congshu <7Î[Æ¶Ì Taibei: lantai chubanshe <7ÎÎ(/17 Cf. Harper Donald J., 1998, Early Chinese Medical Literature: The Mawangdui Medical
Manuscripts. The Sir Henry Wellcome Asian Series) London and New York: Kegan Paul

International, pp. 328–330, 334, 336–338, 363–366.
18 Ergänzend seien hier noch die Rezepte aus dem Dunhuang-Schrifttum erwähnt, die Cong

Chunyu ¶ùL¼ in seinem Buch Dunhuang zhongyiyao jingcui fawei :' G;¹2’2
,P‚ Beijing: zhongyi guji chubanshe, 2000) zusammenstellt: Zu Frauenleiden, pp. 269–

283, und zu Kosmetika und Salben, pp. 298–305.



996 RUDOLF PFISTER

Frauenmedizin in der Sui- und frühen Tang-Dynastie akzentuiert und im Schrifttum

sei auch vermehrt über Geschlechtsdifferenzen theoretisiert worden. Die
Situation ist aufgrund der lückenhaften Quellenlage indessen schwer beurteilbar.

4) Religiöse Rituale spielten eine wichtige Rolle in der frühkaiserzeitlichen

Frauenmedizin: Daoistische, buddhistische und volksreligiöse Praktiken
hätten die Schwangerschaft, die Geburtshilfe, das Kindbett usf. begleitet.

Die Gesamtheit der oben genannten pluralistischen, reichhaltigen und
komplexen Traditonslinien bilde die Basis der Verdichtung zu einer Gynäkologie in
der Song-Dynastie und danach.

Sabine Wilms “‘Ten times more difficult to treat’ – female bodies in medical
texts from early imperial China” pp. 74–107, *181–215) zeichnet die Entwicklung

in der Darstellung des weiblichen Körpers in den Schriften männlicher
medizinischer Autoren von der Zeit nach der Han-Dynastie bis hinauf in die Zeit
der Song-Gynäkologie nach.19

Wilms nimmt das nun so genannte “Paradigma der Androgynität” à la
Furth) auf, das im starken Kontrast zu den von ihr untersuchten Rezeptschriften
stünde und dokumentiert mit einigen Beispielen für Geschlechtsdifferenzen
dessen Problematik. Die Unterschiede zwischen homologen Strukturen, Funktionen

und Prozessen, sowie der Androgynie verwischen sich: “Other than in these

isolated instances, however, the human body discussed in the early theoretical
literature is for the most part a sexually neutral one and can therefore truly be

called “androgynous” […] Both sexes are seen as equally valid variations along
a continuum, the ideal of which is not situated at either the male or the female
pole, but at the center.” p. 81, *189) Die klinischen Befunde und Körperwirklichkeiten

der spezifisch weiblichen Prozesse der Fortpflanzung und der
Schwangerschaft hätten die Heilkundigen indessen dazu gezwungen, “to look
beyond the androgynous ideal”. “The realization that women did in fact suffer
from conditions which were categorically different from men’s thus led to the

birth of gynecology.” p. 82, *190) Höflicher ist dieses angebliche “Ideal” nicht
auszuhebeln!

19 Zu den frühen Quellen der Frauenheilkunde, vergleiche Wilms Sabine, 2006, “The forma¬

tion and textual knowledge in the development of medieval gynecology.The sources for the

second through fourth scrolls of Sun Simiao’s Beiji qianjin yaofang”, in: Vogel Hans
Ulrich, Moll-Murata Christine & Gao Xuan eds.), 2006, Studies on Ancient Chinese Scientific
and Technical Texts. Proceedings of the 3rd ISACBRST. March 31–April 3, 2003 Tübingen,

Germany. Zhengzhou: Daxiang chubanshe/ Elephant Press, pp. 107–134.

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



REZENSIONSAUFSATZ 997

Der Aufsatz beschäftigt sich in der Folge mit der konzeptuellen Entwicklung

des Begriffs dai xia ß ‘unterhalb des Gürtels’, womit nebst den

Erkrankungen des Unterleibs der Frau auch mit der Zeit einschränkend vaginaler
Ausfluss gemeint war. Dazu werden drei wichtige und frühe Schriften über die

medizinische Behandlung der Frau untersucht:
1) In Wichtiges in Kürze aus der Goldenen Kassette jin gui yao lüe G¥

?U+9 werden Gesundheitsstörungen oberhalb des Gürtels bei Frauen und Männern

auf gleiche Art behandelt, nur diejenigen unterhalb des Gürtels, besonders

Erkrankungen des Fortpflanzungs- und Verdauungssystems, erfahren eine
geschlechtsspezifische Behandlung. Dieser Text benutzt dai xia ß nur im
wörtlichen Sinne. Eine häufige Krankheitsursache ‘unterhalb des Gürtels’ ist
beispielsweise ‘Hitze, die in die Blut-Kammer eindringt’ re ru xue shi '…9>
x pp. 83–84, *191–192).20

Dabei ist die ‘Blut-Kammer’ xue shi >x das weibliche Pendant zur

‘Seim-Kammer’ jing shi 2’x des Mannes.21 Der Begriff ‘Seim-Kammer’
findet sich zwar nicht in Wichtiges in Kürze aus der Goldenen Kassette, dennoch
ist damit auf ein zweigeschlechtliches Programm der Benennung und gesonderten

Diskussion eines besonderen Unterleibsorgans für Seim beim Mann und Blut
bei der Frau verwiesen. Dabei stellte sich die Verortung dieser beutelförmigen
Struktur als besonders schwierig heraus: Je nach Anschauung “wandert” sie
deshalb im Unterleib umher. Die Unsicherheiten über die tatsächlichen Verhältnisse

werden erst im 19. Jahrhundert in Konfrontation mit westlicher Anatomie
beseitigt. An dieser Stelle ist es aus Raumgründen nicht möglich, die verschiedenen

Benennungen und Lokalisierungsversuche zu besprechen, die im Laufe

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006

der Zeit unternommen wurden.22

20 Wilms schreibt p. 84, *192, dass der Text “never mentions the pathologies of abdominal
masses or vaginal discharge, which become key elements of gynecological discourse in the

following centuries.”
Immerhin finden wir in jin gui yao lüe 22.15 das “Abgehen von weissen Substanzen” – xia
bai wu ß,Q wenn das Menstruationsblut nicht fliesst, so dass trockenes Blut im Innern

verbleibt und sich im Speicher Verhärtungen bilden. Dies versucht man mit einem Pulver zu

kurieren, das aus dem austrocknenden Alaun und Aprikosenkernen besteht; es wird mit
Honig zu Pillen gedreht, die die Frau dann in die Vagina einführt. Kapitel 22 erwähnt mehrfach,

dass sich Flüssigkeit mit Blut verbunden in der Blut-Kammer befindet.
21 Cf. Cao Bolong Í£Ua 2004, “shanghan ‘re ru xueshi’ yu ‘ re ru jingshi’ lilun chutan ‹¦'…9>x7Û'…92’x )Ú@ªñv” in: Guangming Zhongyi â G 19.1:12–13.

22 Zu ‘Seim-’ und ‘Blut-Kammer’, sowie zu mannigfaltigen Vorstellungen über besondere

Seimorte im männlichen Unterleib, cf. Pfister Rudolf, 2007, sexuelle körpertechniken im



998 RUDOLF PFISTER

Es mag genügen hier festzuhalten, dass Zeugnisse dieser Diskussion bereits
lange vor der Song-Dynastie auftauchen, zu welcher Zeit nach Furth die Theorie
aufkam, dass bei einer Behandlung die Frau der Führerschaft des Blutes unterliege

siehe oben). Die These ist überdies von der Frage zu begleiten, inwiefern
die Behandlung von welchen Krankheitsgruppen des Mannes etwa der Führerschaft

des Blutes, des Seims oder des Fliessgeschehens unterliege.23 Weiter ist
die Komplikation einzuführen, dass mit solchen für zwei Geschlechter parallel

alten China: seimbedürftige männer im umgang mit lebens-spenderinnen: drei manuskripte
aus Mawangdui: eine lektüre. Norderstedt: Books on Demand, 3 Bände.

23 Es sei nur darauf hingewiesen, dass es Yang Shiying ¿%ï fl. 1260–1264, Song, hào:

Ren Zhai •U in seiner Abhandlung von Ren Zhais direkten Fingerzeigen zu Rezepturen

Ren Zhai zhi zhi fang lun •U ,ÈÛ @ª; edition Lin Huiguang k; ed.), 2006,

Beijing: zhongguo zhongyiyao chubanshe) von 1264 durchaus für nötig hält, ausdrücklich

die Blut-Symptomatik anzusprechen: “Hat jemand Krankheit, so wissen alle das Fliessgeschehen

abzustimmen, doch an das eine Wort Blut denken sie nicht!” Ž Ý+™ ,Z-¹@“

!÷ 5à> Ô+ Éá &Ý p. 17). Eine ganze Reihe von ihm als Blut-Symptome

klassifizierte Krankheitszeichen hält er keineswegs für geschlechtsspezifisch: “Allgemein
gilt, sind die geistigen Strebnisse trübe und konfus, ist der Schreck heftig oder die

Langeweile vorschnell, ist man verdrossen-sehnsüchtig oder übergibt sich, ist die Rede kurz
angebunden oder man hat innere Schmerzen, blutet die Nase oder ist die Spucke rot, sind

die Augen gerötet oder das Gesicht scharlachrot, die Knochen erwärmt [in der Empfindung]
oder die Hautgewebe rasendheiss hong), die Eingweide verdreckt gou) [bei Ruhr] oder der

Harndrang übermässig, ist einem die Brust übervoll oder bei hartnäckiger Verschleimung,
redet man irre oder schwitzt viel, oder erreicht gar eine widerläufige Verkühlung jue leng)
die vier Gliedmassen, ist man wirr und erkennt die Leute nicht mehr, so sind das, egal ob

bei Mann oder Frau, allesamt Blut-Anzeichen!” µ/2«ãã P.(–fŠ '=$èä @r

-Á;+ U> 2Ù -2ÙM6 C8 P| '…7nPü 7Lv î 6Ì $ÓMå +Ä A?@rî"+ *î7Ç

¯6vy‹ Éá-¹Ž á#+$:Ž ,Z>A6 Op. cit. p. 17.) Darüber hinaus enthält

sein Werk einen längeren Abschnitt über das Blut, mit einer Abhandlung über das Blut
pp. 336–337), einem Kapitel über die Behandlung der Symptome von Blut-Leiden pp. 337–

340), sowie eine Diskussion sämlicher Bluterkankungen pp. 341–345). In Furth 1999:73

wird das Werk nur einmal aus der Sekundärliteratur zitiert. Doch dessen Material spricht
deutlich gegen ihre These: “Die Menschen besitzen die Yin- und die Yang[-Aspekte], wie
sie auch das Blut und das Fliessgeschehen haben. Das Fliessgeschehen ist Yang; das Blut ist

Yin. Beim Mann gilt Yang als das Führende, da gewinnt Yang über Yin die Oberhand; bei
der Frau gilt Yin als das Führende, da gewinnt Yin über Yang die Oberhand. Beim Schaffen

von Gesundheitsstörungen des Fliessgeschehens und des Blutes sind Mann und Frau dann

gleichgestellt! Jeder weiss, dass die hunderterlei Störungen aus dem Fliessgeschehen

entstehen, wer weiss hingegen, dass das Blut die Geburtsstätte tai) von hunderterlei Störungen

ist?” ŽK !8LDLQ GÝ!8>!÷ !÷LQ3 >LD3 +¹ LQ &Ž LQ±"LD G¹
LD&Ž LD±" LQ !÷> &Ž+™ +G à6 Ž ,Z-¹ ,R+™*ó !÷ œD-¹>
&Ž ,R+™ 6¢" Á³ Op. cit. p. 336.)

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



REZENSIONSAUFSATZ 999

geführten Behandlungsleitlinien, wahrscheinlich frühere Lehrinhalte überlagert
worden sein dürften, die eine homologe Situation annahmen, wonach beide

Geschlechter in lebensnotwendiger Weise vom Seim bestimmt waren. Das Lavieren
all dieser Anschauungen durch die Zeiten widerspiegelt sich des weiteren auch

in spätkaiserzeitlichen partiellen Rücknahmen der zweigeschlechtlichen
Topographie und Physiologie des Leibes, wenn von einem mit der Gebärmutter
vergleichbaren Gebilde im männlichen Unterleib oder von Brustmilch absondernden

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006

Männern die Rede ist.24

24 Zum männlichen “Uterus” und zu milchspendenden Männern, cf. Furth 1999:187–223 und

Wu Yi-Li, 2004, “A vessel of blood, a gate of life: metaphors of uterine function and the

construction of female illness in Ming-Qing gynecology.” Paper prepared for the Association

for Asian Studies Annual Meeting, San Diego, CA, March 4–7, 2004. [34p.]
URL: <http://www.albion.edu/history/wu/AAS_paper.htm>.
Wu Yi-Li missdeutet es als “androgynous body”, wenn 1624 von Zhang Jiebin ŸB§

1563–1640) in Klassifizierte Medizinklassiker: Neben-Flügel lei jing fu yi N23gL5Ð 3:
270) eine für Mann und Frau homologe Struktur konzipiert wird, diese aber geschlechtsspezifische

Funktionen übernimmt. Gemeint ist seine revisionistische Ansicht zum ‘Kinds-
Palast Schicksals-Tor’ zi gong ming men $‚ KT Das untere ‘Tor’ davon sei bei der

Frau tastbar und beim Mann im Moment der Ejakulation spürbar.

Zhang Jiebin bleibt auch mit seinem als Korrektur früherer Darstellungen gedachten
Diagramm des Leibesinnern in Klassifizierte Medizinklassiker: Illustrierter Flügel lei jing tu yi
N23gê5Ð 3:83) im Rahmen der herkömmlichen Darstellungsweise, die den männlichen

Rumpf von der Seite zeigt. Damit intendiert er keineswegs eine Lesung als geschlechtsneutralen

Körper, wie Wu Yi-Li meint. Er streicht bloss die diesbezüglich desambiguierende

Aufschrift früherer Körperkarten, die angaben, wo Ejakulat Seim) und Urin austritt und die
einen langen Seim-Weg jing dao 2’F' kannten, der zum Hirn führt. Seine Randglosse zur

korrigierten Körperkarte lautet: “Die alte Karte enthielt einen Seim-Weg, der dem Rückgrat

folgte bis zum After; das ist mehr als unrichtig. Darüber hinaus gab es keine Abbildung des

Kinds-Palast Schicksals-Tores. Das sind insgesamt grobe Fehler, die nunmehr geändert und

berichtigt wurden.” 7ÞêÝ2’F' ¿³ ~6Þ6 F"6o KT5Ù ¿³ *î2M2 )Ú 5àè&õ$‚ KT

B5 ,Zû 3¿³ ž !7 In der Karte steht jedoch lediglich und sprachlich weniger

forciert) ‘Schicksals-Tor’ ming men KT in einem länglichen beutelartigen Gebilde, von

dem aus ein kurzer Seim-Weg nach unten und aussen abführt. Dies ist ein weiteres Indiz,
dass der männliche Rumpf als Schema für die Körperkarten diente. Dabei unterlag die

Zeichnung des Penis einem Darstellungstabu. Weibliche Spezifika wären mitzudenken.

Für einen Darstellungsvergleich von Körperkarten, darunter viele, oft leicht veränderte
Wiederabdrucke von Zhang Jiebins korrigierter Karte, siehe die Bildreihe spätkaiserzeitlicher

‘Abbildungen innerer Szenerien’ nei jing tu ;Cê in Takashima Bunichi PÊ[Ô
1997, “jintai naikeizo no abura man, abura maku ni tsuite Ž';Cê 6Ö 6Ö7p

ùÙû” in: Yamada Keiji E+J& & Kuriyama Shigehisa ëE8í eds.) 1997:

Rekishi no naka no yamai to igaku !KÆ +™ýGL Kyoto: Kokusai Nihon Bunka

Kenkyu Senta ßLo¹ [ê-è0JC{GÌ International Research Center for Japanese



1000 RUDOLF PFISTER

2) Laut Wilms hebt Chao Yuanfang ¶ in den unter seiner Anleitung

kompilierten, 610 bei Hofe eingegangenen und später als Prüfungstext
verwendeten Abhandlungen über Ursachen und Anzeichen der mannigfachen
Erkrankungen zhu bing yuan hou lun @Ì+™ $dí@ª die Konzeption des weiblichen

Körpers und seiner spezifischen Erkrankungen auf eine neue Stufe. Letztere

betrachtet er entweder als Besonderheiten, die durch den Körperbau der
Frau, etwa an Brust und Genitalien, zustande kommen oder aber als besonders

häufig bei Frauen diagnostizierte Erscheinungen wie Verdauungsstörungen und
Ansammlungen im Unterleib.

Chao Yuanfang listet in Kapitel 38.50 die ‘sechsunddreissig Anzeichen [für
Gesundheitsstörungen der Frau] unterhalb des Gürtels’ dai xia san shi liu hou

ßÝ Aí auf, das sind die zwölf Konkretionen einer abgehenden

Substanz), die neun Schmerzarten an Genitalien und im Unterleib), die sieben

Verletzungen durch äussere Einwirkung), die fünf Schädigungen an Genitalien
und im Unterleib) und drei Verdichtungen wovon bloss deren eine berichtet

wird, nämlich der verstopfte oder blockierte Menstruationsfluss).
Vaginaler Ausfluss nimmt fast viermal soviel Platz ein wie die Diskussion

der Menstruation. Ausfluss wird ausserdem als ‘Lecken in fünf Farben’ lou wu
se $ãh8F gefasst, doch dient jetzt auch der Ausdruck dai xia ß selbst,
euphemistisch und technisch einschränkend, zu dessen Benennung. Wilms
konstatiert, dass ab der Tang-Dynastie das Thema des Ausflusses zunehmend von
demjenigen der Menstruation und damit der Betonung des Blutes) verdrängt
werde.

3) Sun Simiao ?ñF\ 581–682, Tang) widmet um 652 drei Kapitel der
Tausendfach goldwerten wichtigen Verschreibungen für dringliche Fälle bei ji
qian jin yao fang mù G¥?U den Verschreibungen für Frauen.25 Er ist der

Studies, pp. 489–502. Nach heutigem Verständnis geraten die Regionen der Gebärmutter

beziehungsweise der männlichen Prostata und Samenblasen ohne Unterscheidung) etwas

vermehrt in den spekulativen Blick spätkaiserzeitlicher Bemühungen zur Erfassung topographischer

Verhältnisse im Leibesinneren. Zu einer anatomischen Überprüfung der tasächlichen

Verhältnisse ist es jedoch lange nicht gekommen.

25 Für die erstmalige Übersetzung dieser Abhandlungen zu Frauenkrankheiten ins Englische,

cf. Wilms Sabine, 2002, The Female Body in Medieval Chinese Medicine: A Translation
and Interpretation of the “Women’s Recipes” in Sun Simiao’s Beiji qianjin yaofang. Ph. D.
Dissertation, University of Arizona. Erscheint voraussichtlich 2007 im Buchhandel. Eine
Zusammenfassung mit Fokus auf die Menstruation findet sich im folgenden Aufsatz: Wilms
Sabine, 2005, “The Art and Science of Menstrual Balancing in Early Medieval China”, in:
Shail Andrew & Howie Gillian eds.) 2005: Menstruation: A CulturalHistory. Basingstoke,

Hampshire & New York: Palgrave Macmillan, pp. 38–50.

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



REZENSIONSAUFSATZ 1001

erste Autor, der die Notwendigkeit betont, dass Frauenleiden ‘separater
Verschreibungen’ bie fang ù bedürften. Dafür führt er physiologische,
psychologische und kulturelle Gründe an:

The reason for the existence of separate prescriptions for women is that they are different
because of pregnancy, childbirth, and vaginal flooding. Therefore women’s disorders are ten

times more difficult to treat than men’s. […] In cases when their various disorders are

identical to men’s [conditions], knowledge of them can be obtained as they occur thoughout

the various volumes. Nevertheless, women’s cravings and desires exceed men’s, and they

contract illness at twice the rate of men. In addition, they are imbued with affection and

passion, love and hatred, envy and jealousy, and worry and rancor, which are lodged firmly
in them. Since they are unable to control their emotions by themselves, the roots of their
disorders are deep and it is difficult to obtain a cure in their treatment.26

Die gefährlichste Substanz im Frauenkörper ist laut Sun Simiao der ‘üble
Niederschlag, noxious dew’ e lu µM ; das sei das nach einer Geburt in der

Gebärmutter verbleibende Blut und sein häufigstes Symptom wäre der blockierte
Menstruationsfluss. Äussert krankmachend ist er durch verschiedenartige
gebärmuttersäubernde und blutzerstreuende Verordnungen komplett auszuräumen.

Die Betreuung der Frau nach der Niederkunft ist ausserdem begleitet von
zahlreichen Tabus, die sie vor zu frühem Kontakt mit der Gesellschaft und der Umwelt

schützen sollen.
Sun Simiao macht es nicht nur sich, sondern auch den ‘Adepten der

Lebensnährung’ yang sheng zhi jia NÞ*ó Š die ihre Töchter und Söhne

damit unterrichten sollen, ja selbst den kinderbetreuenden Bediensteten, zur
Aufgabe und Pflicht seine drei Kapitel eingehend zu studieren, um auf
Überraschungen vorbereitet zu sein und vorzeitigen Tod zu vermeiden.

4) Wilms beschliesst ihren Beitrag mit der Darstellung der Betonung des

Blutes Furths erste These, siehe oben) in der Song-Dynastie. Ihr zufolge stellt
die Erkenntnis, dass Blut die grundlegende Lebensflüssigkeit des weiblichen
Körpers sei, die zentrale medizinische Innovation in der Entwicklung der
chinesischen Gynäkologie dar. Dies markiere eine “faszinierende Abkehr” von der
damals geltenden Orthodoxie, wonach der zentrale Platz qi !÷ eingeräumt
werde, das “material basis and life-sustaining force of all existence” sei. Die

26 Übersetzung Wilms pp. 88–89, *196–197) aus bei ji qian jin yao fang 2.1:16.

@ªÄ: ÿ:Ž ùÝ 5Ù ¹J6¢^*ó*öý‹ +D 3 ¹:Ž +™ !¨ +
$ áL·, […] JL°+™ 7ÛÜÿà 7ü@ÌK Ãk5à-¹3 '5àGŽ°!î Üÿ ó+™á +$ t¹ Ôïb fV. §5ÙÙ(6 ™á 7¾e ¹
&Ž+™ #Å , L·Â

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



1002 RUDOLF PFISTER

Entdeckung von qi stelle für sich genommen die wichtigste Entwicklung der
chinesischen Medizin dar und habe bis heute unangefochten Bestand.

Wilms legt Chen Ziming LG7¾â 1190–1270) in den Mund, was dieser

1237 in seiner Grossen Gesamtausgabe vorzüglicher Rezepte für die Frau fu
ren da quan liang fang :Žû<8C bloss aus dem Vorwort eines anderen

Werkes anführt.27 Stattdessen seien hier die Rezepturen für das Geburts-Schatzhaus

chan bao zhu fang *öÊ@Ì eines unbekannten Autors direkt zitiert,
wobei deren Vorwort von Wang Qingyue )_SÜ jinshi 1165–1174) auf 1167
zu datieren ist:

Im grossen und ganzen ist beim Regulieren von Krankheiten zunächst deren Vorsteherschaft

abzuhandeln. Bei Männern ist deren Fliessgeschehen qi) abzustimmen, bei Frauen ist deren

Blut xue) abzustimmen. Fliessgeschehen und Blut, das sind die Geistesanteile shen) des

Menschen, sie dürfen nicht unsorgfältig abgestimmt und behütet werden! Es ist so, dass

[dafür] bei Frauen das Blut die Grundlage bildet. Werden Fliessgeschehen und Blut abgeleitet

und bewegt, reinigen sich die Geistesanteile von selbst. Wenn die so genannte Blut-
Kammer xue shi) nicht mehr [Blut] ansammelt, so ist das Fliessgeschehen ausgeglichen.

Gerinnt und verklumpt [hingegen] das Blut, so werden [unter Krankheitsfolge die
Wandlungsphasen] Wasser und Feuer einander schädigen.28

Zunächst muss hier auf das prononcierte Wechselspiel von Fliessgeschehen,

Blut und Geist hingewiesen werden: Dies ist eine sehr geläufige Triade sowohl
aus den Texten zur Lebensnährung wie auch zur Heilkunde. Einzig als Ansatzpunkt

zur Frauen-Behandlung stütze man sich also auf die Gesamtheit der
Blutanteile ab.

Furth hat diese Passage zum Eckstein ihrer These der Führerschaft des

Blutes gemacht und Wilms folgt ihr hierin insofern, als sie die Betonung des

Blutaspektes bei der Behandlung von Menstruationsbeschwerden anhand von
sechs heilkundlichen Schriften nachzuzeichnen versucht.29 Sie untersucht dabei

27 Der Titel des Exzerpts lautet: chan bao fang xu lun di san *öÊ c@ª1Ý
Vergleiche die Darstellung in Furth 1999:73. Wilms verschreibt p. 94, *202 die Jahreszahl

zu 1273, hat aber p. 96, *204 die richtige Angabe 1237, das ist das Datum des Vorwortes
des Autors.)

28 û)["+™ @ªJ +$@“J!÷ G$@“J> !÷>5Ù Ž /23 áÃáA
@“AK ':Ž¹>&ŽÎ > !÷w> J/2 7¾ #Ù @Ö>xá:˜ !÷ >±
3$ "&?,Ìå Yinding siku quanshu-Edition !n¯ <Ì – zi bu $ F¼ 5,

yijia lei GŠN2 – von 1781 Qing), yuan xu sc : 1b.)

29 Dabei handelt es sich in zeitlicher Abfolge um a) jin gui yao lüe, b) zhu bing yuan hou lun,
c) bei ji qian jin yao fang, d) wai tai bi yao ê7Î /?U Geheime und wichtige

Rezepturen vom auswärtigen Ausguck, 752), e) ishinpÀ G— Die zentralen Rezepturen

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



REZENSIONSAUFSATZ 1003

die proportionalen Anteile der Kategorien Fortpflanzung, Menstruation, vaginaler

Ausfluss und Varia von Vagina- und Brustproblemen bis zu Windbefall und

Sexualverkehr mit Geistern). Dabei zeigt sich, dass der Anteil des vaginalen
Ausflusses mit der Zeit abnimmt, während sich die Thematisierung des Blutens
als gesundheitsfördernde Massnahme mengenmässig steigert. Dem entsprechend

wird jetzt der fehlende, obstruierte und blockierte Fluss der Monatsregel zum

zentralen Paradigma: Er muss gut ausbalanciert, gefördert und abgeleitet

werden.

Sabine Wilms übersetzte Lee Jen-ders "Br‹ detailreichen Beitrag “Childbirth

in early imperial China” ins Englische pp. 108–178, *216–286).30 Geburten

stellen eine Gefährdung für das Leben der Frau dar und folglich suchte man

auch im alten China nach Wegen und Möglichkeiten, Risiken auszuschalten.

Besondere Sorgfalt liess man der Schwangeren angedeihen, die ‘[vor der
Niederkunft] in den Monat einging’ ru yue 9Ü : Es wurden Rezeptvorschriften

gegeben, die ‘den Fötus glitschig machen’ hua tai $¥6¢ sollten. Ausserdem

bereitete man einen besonderen Ort, entweder innerhalb oder ausserhalb des

Hauses vor, indem man eine ‘Geburts-Hütte’ chan lu *öÀ respektive ein

‘Geburts-Zelt’ chan zhang *ö errichtete. Diese Struktur wurde nach besonderen

‘Geburts-Karten’ chan tu *öê Figures 1–2) im Raum orientiert; ent-der

Heilkunde, 982), f) tai ping sheng hui fang þG6*´ Rezepturen der Weisen

Gunst [des Kaisers aus der Regierungsperiode] Taiping, 992), g) nü ke bai wen G /¥,R#
Hundert Fragen zur Frauenheilkunde, 1220) und h) fu ren da quan liang fang.

30 Vergleiche die chinesische Fassung: Lee Jen-der "Br‹ 1996, “Han-Tang zhijian yishu

zhongde shengchan zhidao $ö KgGÌ ,X*ó*ö F'” in: Bulletin of the Institute of
History and Philology, Academia Sinica 67.3:533–654. Neudruck in: Li Jianmin "Î !å
ed.), 2005, shengming yu yiliao *ó 7ÛG, Taiwan xuezhe zhongguoshi yanjiu

luncong 7Î&7L5Ù ßÆ-è0J@ª¶ 12) Beijing: zhongguo dabaike quanshu chubanshe

ßû ,R /¥<ÌÎ(/ pp. 56–161. Der Rückgriff auf die chinesische Fassung lohnt sich

insbesondere wegen des übersichtlichen Quellenanhangs.

Ergänzende Materialien: Zum ‘Nähren des Fötus’ yang tai NÞ6¢ cf. Wilms Sabine, 2005,

“The transmission of medical knowledge on ‘nurturing the fetus’ in early China”, in: Asian

Medicine. Tradition and Modernity 1.2:277–314.

Wu Yi-Li, 2002, “Ghost fetuses, false pregnancies, and the parameters of medical uncertainty

in classical Chinese gynecology”, in: Nan Nü: Men, Women, and Gender in Early and

Imperial China 4.2:170–206.
Für eine Übersicht durch die Jahrhunderte, cf. Riegel Andrea-Mercedes, 1999, Das Streben

nach dem Sohn. Fruchtbarkeit und Empfängnis in den medizinischen Texten Chinas von der
Hanzeit bis zur Mingzeit. München: Herbert Utz Verlag. Cf. die Buchbesprechung von

Rudolf Pfister, in: Asiatische Studien LX.4 2006):1072–1088.)

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



1004 RUDOLF PFISTER

weder separat oder später zu einer Karte kombiniert, gaben sie Auskunft a) über
die Orientierung des Zeltes bzw. der Hütte, b) über die Himmelsrichtung nach

der sich die Frau auszurichten hatte und c) wo die Plazenta vergraben werden
sollte.31

Die Niederkunft selbst kommt nicht kalkulierbar und ist Anlass zu Sorge
und Furcht. Die Kreissende wird angewiesen entweder eine sitzende oder supine
Haltung einzunehmen. “Frauen gehen zu Boden und hocken sich auf Stroh xia
di zuo cao ß $9 als erwarteten sie den Tod”, heisst es in Chen Yanzhis
LGÊ Rezeptvorschriften mit Heilmitteln der minderen Kategorie xiao pin
fang ã aus dem 5. Jahrhundert u.Z.32 Damit sie sich auf etwas lehnen
oder stützen kann, hängt man Seile, Tücher oder Stangen auf oder hält sie an der
Hüfte. Stroh und weiches Material wird ausgelegt; mancherorts gibt es auch

Geburtskörbe, die das Neugeborene aufnehmen sollen. Da die Betten in der
Tang-Dynastie recht hoch waren, dienten sie eher dazu, nach der Niederkunft zu

ruhen.

Die Heilkundigen raten davon ab, zuviel Aufruhr um die Kreissende zu
veranstalten und wollen so der Natur freien Lauf lassen und unnötige Störungen

vermeiden. Treten Komplikationen auf, so gibt es allerhand pflanzliche Mittel,
die die Geburt beschleunigenden sollen. Das Anbaugebiet der medizinisch
genutzten Pflanzen hat vom 5. zum 10. Jahrhundert u.Z. stetig zugenommen. Nicht
alle Ingredienzien stehen also allerorten zur Verfügung und so behilft man sich
mit anderen Behandlungen, wie dem Erwirken von Erbrechen, Niesen, mit
Massagen oder man versucht, das Kind wieder zurück in den Schoss zu bringen,
um den Geburtsprozess erneut einzuleiten.

Nach der Niederkunft gilt es die ‘Postpartum-Erkrankungen’ chan hou
bing *ö`+™ zu behandeln: Man verbrennt das unterlegte Stroh; um die
emotionale Balance der Mutter zu wahren, darf sie sich nicht selbst betrachten; man

fragt nicht nach dem Geschlecht des Kindes, weil die Antwort womöglich nicht
ihren Erwartungen auf einen männlichen Nachkommen) entspräche. Besonders

31 Zur Nachgeburtsbestattung weltweit, cf. die Kurzberichte in Sartorius Kurt ed.), 2004,

Kolloquiumsbericht “Damit’s Kind g’sund bleibt” – Tabu Nachgeburtsbestattung –
Kolloquium am 12. und 13. September 1997 in Bönningheim. Bönnigheim: Historische Gesellschaft

Bönnigheim.

Im alten China: Li Jianmin "Î!å 1994, “Mawangdui Hanmu boshu «Yu cang mai bao

tu» jianzheng O€ )_Ú$ögïÌÉ/ ;£Ÿ6²êÊ1_@ – Textual research on the silk
writing entitled «Diagram for Burying Afterbirths» from Mawangdui”, in: Bulletin of the

Institute of History and Philology, Academia Sinica 65.4:725–832.
32 Zitiert in ishinpÀ 25:25a.

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



REZENSIONSAUFSATZ 1005

die Blut-Schwindel und Konvulsionen jing +­ der Mutter müssen mit
Herbalmedizin behandelt werden. Bewusstlose werden mit kaltem Wasser, Essig oder

Likör zu wecken versucht. Libosch Rehmannia glutinosa) soll uterine Blutungen

stillen helfen. Drei Tage Bettruhe, gefolgt von Beobachtung bis zum siebten

Tag nach der Geburt, sollten sicherstellen, dass keine lebensbedrohende Krankheit

aufkommt.
Im Kindbett steht ein reichhaltiges Behandlungsprogramm für mannigfache

Gesundheitsprobleme nach der Niederkunft zur Verfügung: Während Brustprobleme

und vaginale Schmerzen mit Wickeln und Bädern behandelt werden, wird
die Mehrheit der Postpartum-Krankheiten mit oralen Verschreibungen angegangen.

Als Stärkungsmittel werden verschiedene Arten von Fleisch empfohlen, die
nur abhängig von Ort, Zeitalter und sozialer Klasse erhältlich gewesen sein dürften.

Gefürchtet waren Wind-Erkrankungen, nicht zuletzt deswegen riet man vom
Sexualverkehr während der ersten hundert Tage nach der Geburt ab. Der erste

Monat war von Tabus belegt, die die Frau von der Gesellschaft absonderten,

galten doch ihr Blut und der Wochenfluss Lochien), ‘Blut-Niederschlag’ xue lu

>M genannt, als unrein.
Es fällt schwer die soziale Bedeutung einer Geburt anhand der spärlichen

Quellen abzuschätzen. Die Bedeutung des Gatten für direkte oder vermittelte
Hilfestellungen bei der Geburt, sein Einfluss auf Entscheidungen über Leben

und Tod der Mutter oder des Kindes, sind nicht systematisch überliefert. Zumindest

unter gewöhnlichen Leuten dürfte jedoch der Hausvorstand und werdende

Vater einen nicht unwesentlichen Beitrag zu leisten gehabt haben. Ökonomische
Unterschiede werden die Möglichkeiten zur Vorbereitung der Geburt, zu ihrer
Unterstützung durch Gbeurtshelferinnen und bei Komplikationen das Zuziehen
von Heilkundigen aller Art bis hin zum männlichen Arzt beeinflusst haben.

Wahrscheinlich gab es keine regelmässigen ärztlichen Untersuchungen vor
einer Geburt, so dass nur bei einer allfälligen Erkrankung der Mutter Heilkundige

herbeigerufen wurden. Geburtshelferinnen werden in den medizinischen
Texten oft kritisiert für den Radau, den sie verursachen, für die Versuche, die

Geburt zu beschleunigen und ihnen wird die Schuld für Komplikationen
zugewiesen. Doch es bleibt unklar, inwiefern dies rhetorische Versuche der
Gelehrtenärzte sind, ihre eigene Domäne und Zuständigkeit zu vergrössern. Ihre
Verschreibungspraxis zeichnet sich jedenfalls durch zunehmende Komplexität aus.

Die Geburt ist begleitet von der Absonderung der Frau und verschiedenen

Tabus. ‘Geburts-Häuser’ chan she *ö7á -Zelte und -Hütten stellen nicht nur
einen Ort für die Einhaltung der Tabus zur Verfügung, sie indizieren auch den

rituellen Übergang, die die sich nun verändernde Rolle der Frau im Familien-

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006



1006 RUDOLF PFISTER

gefüge kennzeichnet. Die Geburt gilt als unheilvoll, das Blut und der Wochenfluss

als unrein; sie dürfen nicht auf die Erde und in die Flüsse geraten.
Überschreitungen provozieren die Geisterwelt. Die Geheimen Aufzeichnungen für
Söhne und Mütter zi mu mi lu $!¡/)HØ enthalten ein Verfahren, um für die

Frau von den verschieden Geistwesen ‘Land zu borgen’ jie di ó und eine

Anrufung, die die Reinigung der aufbewahrten Geburts-Flüssigkeiten erbittet.33

Selbstredend gibt es dazu je nach religöser Bewegung, Region und Zeitpunkt
unterschiedliche Regeln und Vorgehensweisen. Seit der Han-Dynastie bestand

auch das Tabu, wonach es den als unrein geltenden kreissenden und
niedergekommenen Frauen verboten war, andere Menschen zu sehen.

Schliesslich enthält Charlotte Furths selektive “Bibliography of secondary sources

on medicine and gender: early imperial China” 134 Einträge vorab zu
rezenter englisch- und chinesischsprachiger, sowie zu einigen wenigen Werken
der französischen Sekundärliteratur über die frühe Kaiserzeit Han- bis Song-

Dynastie) pp. 201–208, *309–316).

Die vier explorativen Studien der Aufsatzsammlung zeigen mit dem, was sie

aufgreifen, interessante Aspekte der frühkaiserzeitlichen Medizin auf und
verweisen bereits auf das, was noch nicht behandelt wurde: Ein reichhaltiges
Material wartet darauf, weiter erschlossen zu werden. Vergleiche der Regionen
und Völker im chinesischen Raum und mit der alten Frauenheilkunde Asiens
und Europas müssen erst noch durchgeführt werden. Die Breite der Anschauungen

sollte in ihrer Pluralität, Herkunft und Entwicklung noch weiter erfasst

werden.

33 IshinpÀ 23:7b–8a, 8b–9a.

AS/EA LXI•3•2007, S. 989–1006


	Über Frauenheilkunde im mittelalterlichen China : Idealisierte die Medizin ein androgynes Körperbild oder nicht? Beherrscht darin der Blutaspekt die Frau? Wann entstand eine Heilkunde speziell für Frauen?

