Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 3

Artikel: Die Sprache als Waage : richtiges Benennen und die Kunst des
Abwagens im Ynweénz

Autor: Suter, Rafael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147761

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SPRACHE ALS WAAGE:
RICHTIGES BENENNEN UND DIE KUNST DES
ABWAGENS IM YINWENZI

Rafael Suter, Universitit Ziirich

Abstract

The Yinweénzi presents a comprehensive reflection on the ‘rectification of names’. The date of its
composition is controversial. Scholars either accept it as a genuine work of the Warring States
period, or regard it as a later compilation arranged sometime between the 3" and 6™ centuries AD.
With respect to both its content and its linguistic characteristics, the text seems to consist of at
least two layers. Its eclectic and syncretistic nature has led sinologists to regard it as a collection of
rather loosely related paragraphs. The present paper aims at a coherent reading, intending to show
that, by doing so, both the terminology as well as the rhetorical structure of the text can be
consistently interpreted. References to selected texts of the Warring States period are resorted to in
order to acquire a more intimate understanding of the terminology. In the light of other texts on
names and their relation to reality, the strands of argumentation in the Yinwénzi gain in clarity and
persuasiveness. Although the text focuses on the use of names in state administration, the dis-
cussion shows a considerable level of philosophical reflection. The volatility of the nexus between
words and the realities they represent is considered here. As the system of names does not contain
any inherent criterion of adequacy, names have constantly to be adjusted to what they refer to by
using them in the correct way. The relationship between names and forms — which are the criteria
allowing for discerning things, not things themselves — is conceived of in terms of a weighing pro-
cess, the forms representing the weights to be measured while the names are regarded as the
measuring weights. The criterion of accuracy of their mutual relationship is the fact of their being
counterbalanced. The problem of language therefore is not the failure to represent, but rather that
it is void of any inherent constancy. The metaphor of the balance is resumed in order to represent
the way how language works: While names for forms (shapes) xing and textures ran are linked to
criteria determining the possible items selectable by them, names can also function in a different
way: Some of them refer to the way how a speaker relates names to each other. These rely on the
first group of names in order to comprise sections of reality not differentiated by any common
criterion. ‘To like’ (4f) spreads to all items which are selected by the names with object reference
which constitute its arguments, e.g. ‘cows’, ‘horses’ and ‘men’. This way of using names is called
‘weighing’. The ensuing discussion of the relationship between affects and naming hints at the
crucial role of affectivity for cognition: As the possible objects of recognition are countless,
personal preference is decisive with respect to the choice made. The conclusion is that there is a
hedonistic principle governing man’s way of referring to the world.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



880 RAFAEL SUTER

Der Text!

Ein Werk mit dem Titel Yinwénzi wird im Literaturkatalog des Hanshii erwihnt
und der Namensschule mingjia zugerechnet. Allerdings erweisen sich die ver-
schiedenen Referenzen auf das Werk als zu divergent, um eindeutig feststellen
zu konnen, dass es sich beim fextus receptus* um das Buch handelt, welches in
der Han-Zeit bekannt war.? Das Vorwort fiihrt als Verfasser Meister Yin Wén
an, der in Qi zur Zeit des Xuan-Konigs (-301 v.Chr.) an der Jixia-Akademie %
' ein Schiiler Gongsiin Longs gewesen sein soll. Eine Person dieses Namens
tritt auch in anderen vorqinzeitlichen Quellen als Vertreter der Lehre des
“Ausrichtens der Namen” zhéng ming 1I- % auf.# Aufgrund der Inkonsistenz
seiner chronologischen Angaben mit der vermeintlichen Biographie des Yin
W¢én wurde das Vorwort des iiberlieferten Textes bereits frith als Fialschung aus
dem dritten nachchristlichen Jahrhundert bezeichnet. Auch die Authentizitéit des
eigentlichen Textes ist umstritten, und der Zeitpunkt seiner Zusammenstellung
wurde wiederholt ebenfalls in der Wei-Jin-Zeit angesetzt. Textkritische Unter-
suchungen scheinen diese Datierung {iberwiegend zu stiitzen.” Terminologische
Ahnlichkeiten® des iiberlieferten Yinwénzi mit dem von Wang Bi 15 (226249

1 Eine Reihe der hier referierten Einsichten sind in Diskussionen im Rahmen des Sinologisch-
philosophischen Kollquiums am Ostasiatischen Seminar der Universitit Ziirich formuliert
worden. Fiir Anregungen und Kritik danke ich insbesondere K. Saporiti und P. Schulthess
vom Philosophischen Seminar sowie M. Lehnert und R. Gassmann von der Abteilung
Sinologie, letzteren beiden besonders auch fiir die kritische Durchsicht des Entwurfs zum
vorliegenden Aufsatz,

2 Der Text ist im Siki: quanshii, im daoistischen Kanon sowie im Qunshii zhiyao iberliefert.
Vgl. Moller 1994, S. 2.

3 Méller 1994, S. 3.

4 So etwa im Gongsin Léngzi Jifii, mit Parallelstelle in Liishichiingiii Xianshilin; Zhuangzi
Tianxia. Auch im Liézi Zhou Muwang di san.

5 Méller 1994, S. 8-11.

6 Dies betrifft vor allem die “technischen” Termini chéng i ‘abwigen’, insbesondere den
Ausdruck ‘durchdringendes Abwigen’ tong chéng i fi; desweiteren den im Yinwénzi nur
einmal auftretenden Term kuang . “Ubergehen auf® (vgl. Harbsmeier 1998, S. 355-356).
Besonders chéng ist aber bereits in vorginzeitlichen Quellen in der Bedeutung ‘einschétzen’,
‘beurteilen’ belegt, und der Ausdruck ‘durchdringendes Abwigen’ ldsst sich aus dem
Kontext des Yinwénzi durchaus verstehen. Zong Jinghang (2005) fithrt neben fong chéng
auch die weniger “technischen” Ausdriicke xiong nii¢ X| & ‘bose und tyrannisch’, can bao
fi%#% ‘grob und brutal’ sowie gian ci it #F ‘selbstanklagende Rede’ an, die erst fiir die Wei-
Jin-Zeit belegt seien. Zong betrachtet diese Kombinationen als idiomatische, semilexika-
lisierte Wendungen.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 881

n.Chr.) verfassten Ldozi Wéizhi & |- % %58 werden dabei als Beleg dafiir
angefiihrt, dass es sich beim iiberlieferten Text um eine Kompilation des dritten
nachchristlichen Jahrhunderts handle, die mit dem historischen Yin Wén aus der
Zeit der Streitenden Reiche nicht in direkter Verbindung stehe.” Andererseits
wird seit der Entdeckung der Seidenmanuskripte von Mawangdui infolge
inhaltlicher Parallelen des Yinwénzi mit den dort gefundenen Schriften aus dem
Bereich der Huanglao-Lehre® die Entstehung des Werkes erneut auch in die
friihe Han-Zeit zuriickdatiert.” Auch neuere Untersuchungen sehen darin ein
authentisches Dokument der vorqginzeitlichen Namensschule, das ein Bindeglied
darstelle zwischen Konfuzius, Menzius und Mo Di zum einen, Gongsiin Long,
Xin Kuang und den spiten Mohisten zum anderen. ! Eine inhaltliche
Betrachtung, wie ich sie im folgenden vorzunehmen versuche, zeigt ebenfalls
inhaltliche Briiche zwischen verschiedenen Passagen auf, die als Hinweise
gedeutet werden konnen, dass die einfiithrenden Erlduterungen des tiberlieferten
Textes zur Problematik des Ausrichtens der Benennungen zhéng ming ilteren
Ursprungs sind als einige Riickbeziige auf dieses Topos weiter hinten im
anekdotischen Teil des Werkes.

Zugang

Der Yinwenzi wurde als nicht nur inhaltlich eklektisch, sondern auch formal
heterogen bezeichnet. Da deutlich als solche abtrennbare Unterkapitel jeweils
geschlossene Einheiten darstellten, mache es wenig Sinn, eine Terminologie
anzunehmen, die tiber den jeweiligen Kontext hinaus begrifflich giiltig bestimmt
sei.!! Die vorliegende Untersuchung geht dagegen davon aus, dass der Verfasser
beziehungsweise der Kompilator des iiberlieferten Textes die einzelnen Teile
sehr wohl in einer Weise ineinandergefiigt hat, dass sich ein argumentativer
Faden ergibt, der sich besonders deutlich durch die einleitenden Ausfithrungen

7 Graham 1989, S. 95 und Harbsmeier 1998, S. 355-356 beziehen sich beide auf Dan Daors
Dissertation von 1974, The Yin Wenzi and the Renaissance of Philosophy in Wei-Jin China,
die mir nicht zugénglich ist.

8 Der zweiten Fassung des Mawangdut-Ldaozi ist ein Text vorangestellt, der aus vier inhaltlich,
stilistisch und durch Kapitelbezeichnungen geschiedenen Teilen besteht, und daher fiir das
im Schriftenkatalog des Hanshi aufgefithrte Hudngdi Si Jing 5577 VY £ gehalten und als
Hudanglédo boshii 71 17 (Huang-Lio-Seidenmanuskript) bezeichnet wird. S. Méller, S.
14.

9 Méller 1994, S. 11.

10 So etwa Sun 1994, S. 146, in einer Untersuchung zur Logik in China.

11 Moller 1994, S. 26.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



882 RAFAEL SUTER

iiber das “Abwigen der Namen” zieht. Es wird angenommen, dass die zum
Ausdruck kommenden Argumente aufeinander zu beziehen sind, und dass sich
aus dem Gewebe textinterner Beziige sehr wohl eine inhaltliche Kldrung der ver-
wendeten Termini gewinnen ldsst, ja dass gerade eine Interpretation der verwen-
deten Begriffe anzustreben sei, die sich iiber die verschiedenen Textabschnitte
hinweg kohédrent weiterzichen und entwickeln ldsst. Denn selbst wenn der Text
ausschliesslich eine Kompilation verschiedener Fragmente darstellte, so war er
doch einem gestalterischen Willen unterworfen, der darauf abgezielt haben
muss, potenticlle Leser von seiner Relevanz zu iiberzeugen. Aus diesem An-
liegen ergibt sich die Forderung nach einer Kohirenz des Textes, die auch die
konsistente Verwendung der Terminologie iiber einzelne Unterkapitel hinweg
einschliesst. Der Text ist darauf angelegt, die Wichtigkeit seiner Erkenntnisse
tiber die Ausrichtung der Namen fiir die Regierungsfithrung zu vermitteln. Er
geht also gerade nicht davon aus, dass ein Rezipient die Eminenz seiner
Thematik unmittelbar anerkennt.

Angesichts der potentiellen Vieldeutigkeit vieler der vergleichsweise kur-
zen Sitze des Textes scheint es zudem angebracht, bei der Ubertragung ins
Deutsche zunichst moglichst alle Ubersetzungsvarianten zu beriicksichtigen.
Diese Offenheit des Blicks erlaubt, die eigene Lektiire nicht bereits zu Beginn
auf eine bestimmte Spur einzuengen. Beim Versuch, den Text einer genauen
Lektiire zu unterziehen, ist ein systematisches Verstindnis der Strukturen der
antikchinesischen Sprache hilfreich, erlaubt dieses doch eine Betrachtung der
vorliegenden sprachlichen Gebilde, die nicht bloss intuitiv vermittelt ist.!> Der

12 Moller 1994, S. 27 schliesst aus dem Fehlen explizit gesetzter Subjektphrasen, dass es sich
bei den Sitzen des Yinwénzi um “Spruchgut”, “Sinnspruch™ und “Wortspiel” handle. Das
Verb yué, das der Markierung der direkten Rede dient, wird dabei als Ausdruck eines
unpersdnlichen “man sagt”, “daher heisst es” interpretiert. Wenn im Chinesischen auf die
Setzung eines Personalpronomens zur Angabe der Subjektreferenz verzichtet wird, so ist
dies der Normalfall. Gerade dann, wenn die Subjektreferenz klar scheint, kann darauf
verzichtet werden. Es berechtigt diese formale Eigenschaft des Textes jedenfalls mitnichten
dazu, dieses Fehlen eines explizit angefithrten Subjektterms dahingehend zu interpretieren,
dass hier ein unpersonliches Firwort “man” anzusetzen sei, worin sich dann die Formel-
haftigkeit einer Sprache zeigen soll. Ein solches Verstindnis projiziert Interpretationen von
Markiertheitsverhdltnissen aus der Zielsprache der Ubersetzung in die Quellensprache
zuriick, was zu einer unzuldssigen Verallgemeinerung fithrt. Wenn schon lige es aufgrund
der strukturellen Eigenschaft des Antikchinesischen nahe, hier das Personalpronomen der
ersten Person Singular als Subjekt anzusetzen, den Autor oder Kompilator der Passagen.
Denn auch wenn es zur Zeit der Abfassung des Textes nicht gebrduchlich gewesen sein
sollte, die personliche Autorschaft eines Textes in den Vordergrund zu stellen, heisst dies

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 883

Rekurs auf die Grammatik bleibt im Hinblick auf das Ziel eines kohirenten
Verstindnisses des Textes zu allererst ein heuristisches Mittel. Doch als
verdichtete Strukturabbildung vorgefundener Textbelege kann sie auch als
Korrektiv der Interpretationsfreiheit wirken. Eine grammatikalisch begleitete
Betrachtung eines Textes liefert einen Bezugsrahmen, der die formalen Diffe-
renzierungsmoglichkeiten der Sprache mit der Vielfalt ihrer Verwendungen
verbindet. Dadurch werden die formalen Unterschiede zwischen verschiedenen
Sprachsystemen, etwa des zhouzeitlichen Chinesisch und des Deutschen in
einem Sinne deutbar, der {iber die unmittelbare Textevidenz hinausgeht.!® Ein
differenziertes Verstindnis der Grammatik einer Sprache bildet einen Hinter-
grund, vor dem Markiertheitsverhiltnisse in Sprachsystemen verstanden werden
konnen und ihre Kenntnis erlaubt bei der Deutung bestimmter formaler Signale
ein grossere Unabhidngigkeit von aus der Muttersprache vertrauten Deutungs-
mustern. Die Grammatik vermag indessen die Deutung der Texte nicht zu er-
setzen. Sie erlaubt dabei jedoch eine systematische Auseinandersetzung, die um
ihre Grenzen weiss.

Schliesslich wird der Versuch unternommen, die Metaphorik des Textes fiir
seine Auslegung nutzbar zu machen. Wenn Sprache eine Praxis der Kommuni-
kation ist, so ist plausibel, dass sie immer schon in Bezug zur Lebens-
wirklichkeit steht. Diese widerfidhrt dem Handelnden in Form von Dingen und
Umweltbedingungen, die Mdoglichkeiten und Grenzen seines Tuns setzen: Aus
den strukturellen Ahnlichkeiten verschiedener Kontexte des Sprachgebrauchs
speist sich die Ausweitung der Verwendung sprachlicher Ausdriicke fiir klar
umrissene, beschrinkte Kontexte auf andere, in einer bestimmten strukturellen
Hinsicht #hnliche, doch oft umfassendere und weniger konkrete Situationen.
Metaphorisches Sprechen ist daher eine Voraussetzung flir die universelle
Anwendbarkeit der Sprache auf verschiedene Handlungskontexte, indem es
erlaubt, die zunichst in Auseinandersetzung mit den praktischen Interaktions-
kontexten des Alltags erworbene Sprache auf zunechmend weniger anschauliche
Bereiche zu {iibertragen. Da die metaphorische Redeweise zunichst in einer
Sprachgemeinschaft funktioniert, ist sie nicht in jedem Fall unmittelbar
zuginglich. Weil aber metaphorische Redeweisen, die sich auf empirisch erfah-

noch lange nicht, dass dadurch die Texte de facto nicht von jemand ganz Bestimmtem in
genau dieser Weise verfasst oder zusammengestellt worden wéren.

13 “[W]ir miissen die Form oder Norm der richtigen Regelanwendung schon beherrschen,
wenn wir Regeln in der Analyse von impliziten Gebrauchsformen oder zu Normierungs-
zwecken etwa in einer terminologisch reglementierten (Wissenschafts-)Sprache artikulie-
ren.” (Kambartel/Stekeler-Weithofer 2005, S. 40)

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



884 RAFAEL SUTER

rene Naturereignisse unserer Umwelt beziechen, auf Anschauungen beruhen, die
uns auch heute zugénglich sind, sind sie in der Regel besser zugénglich als etwa
Metaphern, die sich auf die soziale Ordnung bezichen, die ihrerseits einer
Rekonstruktion aufgrund der iberlieferten Quellen sowie deren Vergleich mit
archidologischen Funden bediirfen. Trotz dieser Einschriankung liegt es nahe, die
Bildhaftigkeit der Quellensprache mdglichst in die Zielsprache einfliessen zu
lassen. Die geteilte Erfahrung der natiirlichen Umwelt erlaubt nur, Aussagen
iiber konkrete Vorgidnge zu verstehen, etwa wenn vom Drang des Wassers nach
unten (shui zhi jitr xia /K2 5 )4 oder vom Schattenwurf (jing 5t bzw. ying
52)15 die Rede ist. Die Tragweite der Metaphorik lédsst sich indes nur aus dem
unvermeidlich liickenhaften Gesamtbild der Texte rekonstruieren, so dass die
Aufgabe der Interpretation der Bildsprache dem Leser nicht erspart bleibt. !¢

Die folgende Diskussion des Yinwénzi mochte am tiberlieferten Text auf-
zeigen, dass sich dieser als zusammenhéngender und konsistenter Text verstehen
1dsst.

Der Text des Yinwénzi!”

Das erste Kapitel des Yinwénzi setzt ein mit den Worten (Dadao shang 1):

Das grosse Dao ist ohne Gestalt.

Die prominente Position des Zeichens 1 gleich zu Beginn des Textes ist im
Hinblick auf die anschliessenden Darlegungen zum Status von Benennungen
und ihrem Verhiltnis zur Wirklichkeit zunichst zweitrangig, so wichtig sie fiir

14 Vgl Meéngzi 7.9 (ICS Méngzi 7/37/14); 1.6 (ebd. 3/16-18); 11.2 (ebd. 56/21-26).

15 Vgl Xunzi 10 (ICS Xuinzi 10/46/16); 11 (ebd. 11/53/16-17; 11/55/14-15); 12 (ebd. 12/61/1-
2); 15 (ebd. 15/73/6-7); XZ 16 (ebd. 16/79/5). Zhuangzi 11 (ICS Zhuangzi 11/28/30). Zur
Verbindung der Metaphern von “Wasser” und “Schatten” vgl. Xunzi 12 (ICS Xunzi
12/58/10-11).

16  Fir ein solches Verstandnis des Wirkens von Metaphern sind keine psycholinguistischen
Ansitze im Sinne George Lakoffs notwendig, betreffen diese doch die mit der Verwendung
von Metaphern verbundenen kognitiven Prozesse. Der Gebrauch metaphorischer Rede und
somit deren Gelingen sind der Ausgangspunkt eines jeden Versuchs einer Rekonstruktion
ithrer Moglichkeit ausgehend von in den Subjekten eingeschlossenen Représentationen, und
somit immer schon vor diesen gegeben.

17 Textgrundlage ist die Ausgabe des Zhu Zi Jicheng, Bd. 6.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 885

die Zuordnung des Textes zu einer bestimmten Schule sein mag.'® Die Unter-
determiniertheit chinesischer Zeichen im Bezug auf zahlreiche lexikalische Para-
meter, die nicht bloss die Frage nach den allenfalls syntaktisch zu rekonstruie-
renden Wortklassen betrifft, sondern weit in die Gefilde der Wortsemantik
hineinreicht, ist im Falle von J& besonders ausgeprigt. Daher ist es miissig, ohne
weiteren Kontext hier bereits eine bestimmte Interpretation favorisieren zu
wollen. Als vorlidufige Ubersetzung wiihle ich fiir dao im Deutschen ein nomen
actionis und spreche vom “Leiten”. Dabei kann zunéchst offenbleiben, ob damit
eine herrschaftliche Praxis gemeint ist, oder ob es sich, wie in der Regel ver-
mutet wird, um eine Referenz auf das prozesshafte Weltgeschehen handle.!?

Der zweite zentrale Begriff im einleitenden Satz ist xing &, wiedergegeben
als ‘Gestalt’. Hierzu lédsst sich aus einer Stelle aus dem Baimalun des Gangsiin
Longzi mehr Klarheit gewinnen, wo es ganz zu Beginn heisst:

FI: B B Dl JE A
(Gongstin Long) sagt: Etwas “Pferd” heissen ist das, womit ich eine Figur sprachlich
bestimme.

Und weiter:

Fl: HEAEA. LEaEESTERad. giraddkad.

(Gongsiin Long) sagt: Das “weiss Nennen” legt das, was es einnimmt (wortl. ‘hat’), nicht
fest. [...] Bei “Pferd, das weiss ist”, bestimmt die Rede das, was fiir weiss gehalten wird.
Und das, was bestimmt, was fiir weiss gehalten wird, ist nicht [das] “Weiss”.

Diese Aufgabe erfiillt vielmehr “Pferd”. Im antiken Chinesisch konnen (fast) alle
Zeichen fiir Worter mit Gegenstandsbezug — die in indoeuropdischen Sprachen
Substantiven entsprechen — in unveridnderter Form auch fiir eine pradikative
Verwendung stehen und verschriften dann transitive Verben mit kausativer
Bedeutung, also etwa: ‘zu einem Pferd machen’. Diese kausative Verwendung
schliesst zugleich eine putative Lesart mitein, ‘fiir ein Pferd halten’, sowie die
performative Durchfiihrung dieser Identifizierung 2° mit einem Namen im

18  Der Text grenzt sich explizit von Sophisten, Legisten, Konfuzianern und Mobhisten ab, in-
dem er festhilt, dass diese alle verschwinden, wenn das “grosse Leiten™ herrscht. (Zhii Zi
Jichéng S. 1/2).

19 Moller 1994, S. 33 spricht vom “Zentrum aller Vorgéngigkeit” und “Vorgang selbst”.
Zenker 1926, S. 278 von “Natur”.

20  Dabei kann im je gegebenen Rohstoff cdi £4 des Wahrnehmungsfeldes iiber eine Figur der
Abgegrenztheit, die als solche aus der Erinnerung stammt, ein Ausschnitt identifiziert wer-

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



886 RAFAEL SUTER

Sprechakt, folglich: ‘ein Pferd nennen’.?! Die Figur grenzt somit eine Einheit ab,
die charakterisiert ist durch eine bestimmte Beschaffenheit, welche ihren
gesamten Umfang erfiillt: Jede Erfassung einer Figur setzt eine Beschaffenheit
voraus, als deren Abgrenzung diese Figur tiberhaupt erst erfassbar wird. Somit
ist ein jedes konkrete Pferd von Grund auf, wie es heisst, notwendig stets eine
Pferdfigur mit einer diese von ihrer Umwelt abgrenzenden Beschaffenheit.
Daher kann “weisses Pferd” einer Wirklichkeit entsprechen, wihrend “Pferd”
alleine dies nicht kann. Der Diskurs iiber den “harten, weissen Stein”, ebenso
aus dem Gongsiin Longzi, zeigt zusitzlich auf, dass die Figuren tiber verschie-

den, dessen Kern shi ¥ dieser Rohstoff auffiillt. Diese Ubertragung der leeren Pferdefigur
auf eine aktuelle bestchende Abgrenzung ist es, die ich hier als Identifizierung bezeichne.
Sie ermdéglicht die Zuordnung eines nichtsprachlichen Gegenstands zu einem bestimmten
Identifizierungskriterium, das durch einen Namen reprasentiert wird. Da es stets mehrere
Moglichkeiten gibt, einen vorliegenden Rohstoff zu unterscheiden, die mit verschiedenen
Namen versehen sind, so erweist sich das Identifizierte als das Ununterschiedene. Zu
Einzelheiten s. weiter unten. Zu Identifizierung vgl. Stekeler-Weithofer 1999, S. 601.

21  Chad Hansen 1985, S. 501 geht von der kausativ-putativen Verwendung chinesischer
Adjektivverben aus, um zu zeigen, dass es im Denken des antiken China keinen Satz- und
somit auch keinen Wahrheitsbegriff gegeben habe. Ausdriicke des Dafiirhaltens seien als
zweistellige Pradikate konstruiert und somit als Tatigkeitsausdriicke verstanden worden.
Daher driickten sie nicht die Haltung zu Aussagen aus, sondern vielmehr eine Disposition,
bestimmte Gegenstinde in einer charakteristischen Weise zu unterscheiden. Dieses Vor-
gehen Hansens, ausgehend von Sprachstrukturen unmittelbar Riickschliisse auf das sich
darin artikulierende Denken zu ziehen, ist zwar problematisch, verweist aber dennoch auf
einen fiir das Antikchinesische wesentlichen Punkt. Vor dem Hintergrund dieses Befundes
lasst sich ndmlich in der Tat weiter feststellen, dass die kausativ-putative Verwendung fiir
beinahe alle Worter, ja sogar Verbindungen von Wortern, zulédssig ist, was darauf hindeutet,
dass es im Chinesischen der Zhou-Zeit keine /lexikalisch vorbestimmte Unterscheidung von
Wortern gibt, die inhérent einen Gegenstandsbezug ausdriicken, und solchen, die als Pri-
dikate fungieren koénnen. Das hiesse aber, dass der Gegenstandsbezug eines jeden “Namens”
ming stets Uber eine Pridikation geschaffen werden muss. Somit zeigt sich, dass die
Unterscheidung in shi #& und f&i F auf sdmtliche sprachlichen Einheiten, also auch ganze
Satze (Aussagen, die Relationen zwischen Gegenstdnden ausdriicken), anwendbar ist, und
dass, was sie zum Ausdruck bringen, genau dem entspricht, was im Deutschen “wahr” und
“falsch” auch tun — nimlich bestimmte in der Sprache zum Ausdruck gebrachte Aussagen
tiber Dinge (oder deren Bestandteile), und sei es nur die Tatsache, dass ein Gegenstand eben
ein “X” sei, als zutreffend oder unzutreffend zu bestimmen. Die chinesischen Wérter, die
einen Gegenstandsbezug herstellen koénnen, sind also grundsitzlich relational. Erst im
mohistischen Kanon wird ein eigener Term fiir “Eigenname” siming §.44 eingefiihrt, der
sich nun wirklich auf ein und denselben Gegenstand, und eben nicht auf eine Klasse von
Gegenstinden, bezieht. (so in Mojing Shudo Shang, A 78, zu “private names” vgl. Graham
19789, 5.325).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 887

dene Sinne vermittelt sind. xing /£ sind charakteristische Abgrenzungen, die
Abgrenzungen einer Beschaffenheit sein miissen, wenn sie tiberhaupt sinnlich
erfahrbar werden sollen. Somit ist der optische Umriss, der als Stein bezeichnet
wird, und somit die Vorstellbarkeit selbst einer Steinfigur, davon abhingig, dass
er efwas umreisst, etwa vom Weissen. Genauso die haptische Zugénglichkeit des
Steins: Er ist die Struktur der Grenze des Harten.

Figuren kommen also in der Welt vor, doch sie sind dann stets Abgren-
zungen von etwas, durch das sie erst als abgeschlossene Einheiten erfasst wer-
den koénnen.?? Die vorangehende Darstellung erlaubt uns eine genauere Fassung
des Eingangssatzes des Yinwénzi, der lautet:

Das grosse Leiten ist ohne (sinnlich wahrnehmbare) Figur.

Hier ldsst sich da ddo, ‘grosses Leiten’, kaum sinnvoll im Sinne herrschaftlichen
Handelns durch einen Herrscher deuten, sondern der Ausdruck scheint auf eine
tibermenschliche Instanz zu verweisen, deren Leitung den gesamten Kosmos
durchwirkt.

Bereits im zweiten Satz fiihrt der Yinwénzi den Begriff des Namens und mit
ihm die Metapher der Waage ein (Da dao, shang 1):

4 H 4.

Die Waaggewichte tragen Namen.

Die Thematik des Wégens wird hier unvermittelt eingefiihrt. Allerdings findet
sich eine metaphorische Verwendung des Wortes ‘Abwigen’ in den Texten
wiederholt in Zusammenhéngen, in denen jemand oder etwas eine Einschidtzung
oder Beurteilung erfihrt. Dies driickt sich aus in der Verleihung eines Prédikats,
das der entsprechenden Person zugeschrieben wird. Folgende Rede von Gong-di
Zi aus Meéngzi 6.9 illustriert diese Verwendung:

AT EL: < SN B R T UFRE, B 6T o2
Gong-di Zi sagte: 'Die Auswirtigen kommen alle zum Urteil, dass Sie, Meister, das Debat-
tieren mogen. Ich wage zu fragen, was es damit auf sich hat."*

22 Zenker, S. 278 spricht von “figura exterior”, “Gestalt”, “sinnliche Erscheinung”, allerdings
ohne die Wahl dieser Termini zu begriinden.

23 ICS Meéngzi (6/34/13).

24  *Kong-tu Tzu said, ‘Outsiders all say that you, Master, are fond of disputation. May I ask
why?’” (Lau 1979, S. 127).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



888 RAFAEL SUTER

Wenn jemandem oder etwas eine Bezeichnung zugeschrieben wird, so bedeutet
deren Verleihung gemiss dem Verfasser des Yinwénzi immer, dass ein Urteil
iber jemanden oder etwas getroffen wurde. Allerdings ist hier noch nicht von
der Tétigkeit des Benennens als ‘Abwigen’ die Rede, sondern die Namen wer-
den als Waaggewichte chénggi fi#% bezeichnet. Von den Namen wird weiter
gesagt, sie wogen eine bestimmte Figur auf (Da dao, shang 1):

YA, IEREAE.

Das, was ein Name ist, ist etwas, das Figuren ausrichtet.

Aufgrund der gewidhlten Metapher der Waage bietet sich an, zhéng 1I hier auf
das Ausgleichen des Querbalkens einer Balkenwaage zu bezichen, flihrt dieses
doch dazu, dass wenn ein Gleichgewicht erreicht wird, der Balken in der Waag-
rechten zur Ruhe kommt. In der bildhaften Sprache des Yinwénzi muss also zu
jeder Figur ein entsprechendes Waaggewicht bestimmbar sein, das diese festhilt,
indem es sie aufwiegt. Die Namen werden also den Figuren verliehen. Doch dies
ist kein willkiirlicher Prozess, sondern die Namen hingen vom Zug ihrer jeweili-
gen Figuren ab (Dadao shang 1):

EIEm 4, Al AW,
Kommt nun das Ausrichten der Figuren von den Namen her, so ist es unzulissig, dass die
Namen Absténde entstehen lassen.

Das Wort cha 7 bedeutet ‘von einander abstehen’ und erscheint regelmissig im
Zusammenhang mit Ldngenmessungen, so etwa in Gudnzi 15.5:

AasL 2z WeE , AL RES
Gibt es (von einer Strecke) Abzdhlungen in Xun und in Zhang, so ist es unzuldssig, dass es
zwischen diesen einen Langenabstand gibt.

Beide Lingenmasse sind Vielfache eines Fusses chi J{. Im obigen Fall meint
also das Verb cha ganz klar ‘Langenabstand’. Dazu sei weiter folgendes Beispiel
aus Hanfeizi 27 angefiihrt:

BRI ZE R R, R AR .26
Schaffte er Fuss und Handbreit ab, aber (versuchte) einen Lingenabstand zu ermitteln, so
vermochte selbst ein Wang Er diesen nicht im Mittelpunkt zu halbieren.?”

25 ICS Gudnzi (15/112/16).
26  ICS Hdnfeizi (27/58/23-24).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 889

In dieses Bild fiigt sich auch die folgende Stelle aus dem Zhéngming-Kapitel des
Xunzi (XZ 22.4):

BT H RN, (RARINEL, Z2ZRINPT. B EH 4, & g 28

Die Worte des Fuirstjunkers sind umfassend und verfeinert, sie sind bescheiden (> den Kopf
beugend) und teilen in Gruppen, halten Unterschiede fiir Unterschiede und behandeln da-
durch gleich. Diese alle legen seine Namen fest, und bewirken, dass seine Sitze zutreffen.??

Hier tritt das Wort cha wie auch im Yinwénzi in Kollokation mit zheng IE auf.
Angesichts der im Yinwénzi gewiihlten Metapher der Waage scheint es ange-
bracht, in diesem Kontext nach einer Verbindung dieser beiden Worter zu
suchen. Was bedeutet es, wenn zwischen den Namen keine Abstinde zuzulassen
sind? Wenn jeder Name als Waaggewicht fungiert, so diirfte ausgeschlossen
sein, dass der Text sagt, zwischen verschiedenen Namen — also: verschiedenen
Waaggewichten — sollten keine Abstinde entstehen, denn diese sind gerade
durch ihre Abstinde voneinander unterschieden. Ein jeder Name wiegt genau
eine Figur auf. Die Rede von der Waage illustriert das Verhiltnis von Name und
benannter Figur. Der ausgeglichene Waagbalken steht fiir das Erreichen einer
Entsprechung zwischen Name und Figur. Abstinde entstehen in der Vertikalen
als Entfernung der beiden Gewichte dann, wenn diese sich nicht entsprechen.
Wie der Yinwénzi festhilt, werden im Akt des Benennens Namen auf bestimmte
Figuren ausgerichtet und erhalten so einen inneren Bezug zu diesen Figuren. Sie
sind auf sie geeicht. Deshalb sollten zwei Namen, fiir die an derselben Figur
Mass genommen wurde, ebenfalls in einem gegenseitigen Gleichgewicht stehen.
Die Festlegung eines Namens auf eine bestimmte Form wird vom Yinwénzi —
und nicht nur von ihm — wie weiter zu zeigen sein wird, mit dem Wort ming iy
bezeichnet, was ich als ‘sprachlich bestimmen’ iibersetze. Die Forderung, glei-
che Namen sollten sich gegenseitig aufwiegen und somit keinen Ausschlag ent-
stehen lassen, wenn man sie an den beiden Enden einer Balkenwaage befestigt,
zielt auf die Normierung der Namen ab. Die cinzelnen Verwendungen der
Namen durch eine Person miissen genauso aufeinander abgestimmt sein, wie

27  *“Wirde er ohne Mass Lang und Kurz zu unterscheiden versuchen, konnte selbst Wang Er
die Mitte nicht bestimmen.” (Mdogling 1994, S. 247).

28  ICS Xunzi (22/110/20-22).

29  “The discourses of the gentleman are wide-ranging in subject yet contain the essence of the
matter, are simply presented yet are precisely applicable to the subject, and are diverse in
content yet have unity. Those men use their names correctly and make their propositions fit
with the facts [in order to ensure that their meaning and intention are made plainly evident.]”
(Knoblock 1994, Bd. 3, S. 135).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



890 RAFAEL SUTER

deren Verwendung durch die anderen Sprecher. Das Anliegen des Ausrichtens
der Namen ist somit die Aufrechterhaltung der Kontinuitit der Benennungen.
Werden die Namen nicht in jeder Situation und von allen gleich verwendet, so
verhalten sie sich wie ungeeichte Waaggewichte. Dies fiihrt dazu, dass die ver-
schiedenen Verwendungen nicht mehr miteinander gleichgesetzt werden koén-
nen, so dass ihr Bezug zu den Figuren nicht mehr kommunizierbar ist.

Diesen einleitenden Sétzen des Yinwénzi folgt ein Zitat von Lunyi 13.3%,
das die Relevanz der richtigen Verwendung der Namen fiir die Aufrechterhal-
tung der Ordnung noch einmal unterstreicht, und somit die vorangegangene
Stelle tiber die Eichung der Namen abschliesst (Da dao, shang 1/2).

KIE AN,

Das grosse Leiten wiigt nicht ab.?!

Schon der erste Satz des Yinwénzi hatte festgehalten, dass das grosse Leiten ohne
‘Figuren’ und somit sinnlich nicht erschliessbar ist. Da es selbst keine Namen
hervorbringt, bleibt das ‘grosse Leiten’ ohne Abwidgungen im Bezug auf die
Figuren.

RA B,

Die vielen Daseienden erzwingen Namen.

Ich lese im obigen Satz you 4§ nominalisiert, im Sinne von ‘das, was da ist’,
‘das, was es gibt’; bi 4, das auch attributiv zu ming als ‘notwendige Namen’
gelesen werden konnte, dagegen als das Pridikat des Satzes. Diese Interpretation
ergibt sich aus folgender Uberlegung: Gibe es notwendige Namen, so miissten
siec durch das selbst ‘Figur’-lose ‘grosse Leiten’ gesetzt sein. Von diesem aber
wird unmittelbar im Satz davor gesagt, es wige nicht ab. Was aber nicht abwiégt,

30  'Dse-lu sagte zum Meister: Der Fiirst von We erwartet, dass Thr ihm helft, sein Land zu
regieren. Was wiirdet Ihr zuerst tun?
Der Meister sprach: Unbedingt die Bezeichnungen richtigstellen.
So, mein Thr? entgegnete Dse-lu. Wire das nicht zu umsténdlich fir Euch? Wozu auch sollte
man sie richtigstellen?
Der Meister sprach: Was fiir ein T6lpel du doch bist! Wenn ein edler Mensch etwas nicht
versteht, so ldsst er es als zweifelhaft offen. Sind die Bezeichnungen nicht richtiggestellt, so
entspricht, was man sagt, nicht den Tatsachen. Entspricht, was man sagt, nicht den
Tatsachen, so werden die Handlungen der Regierung ohne Erfolg bleiben. [...]." (Schwarz
1985, 8. 91=2).

31  Diese vier Zeichen finden sich auch im Qiwulin, Zhuangzi 2.10 (1CS Zhudangzi, 2/5/30).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 891

bendtigt keine Namen, denn diese werden ja gerade als Instrumente des
‘Abwigens’, als Waaggewichte verstanden. Bereits ihre Eichung und somit die
Bestimmung ihrer Funktionalitit als Namen bediirfen der Tétigkeit des ‘Abwi-
gens’. Das heisst noch nicht, dass das grosse Leiten {iber keine Namen verfiigt.
Dennoch stiinde zu erwarten, dass der Text, teilte er die Vorstellung, das grosse
Leiten verfiige tiber Namen, die notwendig fiir bestimmte Figuren vorgesehen
sind, sich nicht dem Problem der Kontinuitit der Benennungen annidhme,
sondern stattdessen der Suche nach diesen notwendigen Namen nachginge. Es
liegt also nahe, dass die Namen durch die Ausrichtung auf bestimmte Figuren
ihren Wert erhalten, dass aber der jeweilige Name, der fir ein Ding gewihlt
wird, in seiner spezifischen Form nicht feststeht (Da dao, shang 1):

ET A, NEHEAR/H FHE.
Sie entstehen aus dem Nichtabwégen, so dass alle Gruppen von Figuren von sich aus ihre
Rechteckigkeit oder Rundheit erreichen.

Die Subjektreferenz von shéng ’E ist nicht ersichtlich. Da das Nichtabwigen,
das grosse Leiten, keine Namen bereitstellt, kommen dafiir nur die genannten
‘vielen Daseienden’ in Frage. Allen Figuren eignet von selbst die Art ihrer spezi-
fischen Abgegrenztheit, im Text paradigmatisch durch die beiden Figuren des
‘Runden’ und ‘Rechteckigen’ vertreten. Es gibt daher ausser dem selbst form-
losen ‘grossen Leiten’, das ‘nicht abwigt’, keine Ursache flir diese Figuren.
Denn:

HET )5 E, RS 4 15 S0 A .
Die Namen entstehen aus dem fiir rechteckig oder fiir rund Halten, so dass die zahlreichen
Namen das erreichen, was sie abwégen.

Es ist die Identifizierung der Art ihrer Abgegrenztheit als runde oder recht-
eckige, durch welche im Akt der Benennung den Figuren ein Name verliehen
wird. Auf diese Weise erhalten die Namen erst etwas, das sie abwigen: das Auf-
treten der Figuren geht der Einrichtung der Namen voraus. Nur durch die Figu-
ren beziehen sich die Namen auf etwas, das sie abwigen.

Nach zwei Passagen, in deren erster sich der Text gegeniiber den Schulen
der Sophisten, Legisten, Konfuzianern und Mohisten abgrenzt, und deren zweite
sich der Darlegung der Unzuldnglichkeit der verschiedenen Herrschaftsmittel
widmet, setzt die Erlduterung der Namen wieder ein (Da dao, shang 1/9):

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



892 RAFAEL SUTER

ARE LA,

Etwas, das eine Figur hat, erzwingt (macht notwendig), dass es einen Namen hat.

Jede neue Figur?? verlangt einen neuen Namen, da sonst ein bereits bestehender
angewandt werden miisste. Jeder bestechende Name ist jedoch schon auf eine
andere Figur geeicht. Daher kommt die Forderung zum Tragen, dass ein und
derselbe Name nicht auf zwei verschiedene Figuren verwendet werden darf.
Denn geschihe dies, und der Wert eines Namens wire nicht bestimmt, so wiirde
dieser Name fiir zwei unterschiedliche Waaggewichte stehen.

AR EARDLHE.

Was einen Namen hat, muss noch keine Figur haben.

Das erste Wort der Abhandlung, das ‘grosse Fiithren’, iber das explizit festgehal-
ten wird, es sei ohne Figur, ist ein Beispiel fiir einen solchen Namen.

FEmAL, R RELTTH AR ZE.

Wenn ich etwas als eine (bestimmte) Figur ausgemacht, es jedoch noch nicht benannt habe,
so muss es noch nicht der Fall sein, dass ich dessen rechteckige oder runde, seine weisse
oder schwarze Kernwirklichkeit verpasst habe.

Die Festlegung des Bezugs von Figuren und Namen ist ein Massnehmen der
letzteren an ersteren, denn es ist sehr wohl moglich, die eigentiimliche Abge-
grenztheit einer Figur auszumachen, selbst wenn man sie noch nicht benannt hat.
Ein vorsprachliches Bild einer wirklichen Figur ist also moglich, ja sie ist not-
wendig, soll die Bestimmung der Namen durch die Figuren erfolgen. Das Wort
‘Kernwirklichkeit’ wird hier von den Attributen ‘rund’ und ‘rechteckig’ einer-
seits, ‘schwarz und weiss’ andererseits bestimmt. Wihrend hier ‘Rundheit’ und
‘Rechteckigkeit’ paradigmatisch fiir die Figur stehen, vertreten ‘weiss’ und

32 Hier stellt sich die Frage, was der Text denn mit Figur meint: Die Erlduterungen zum
Gangsiin Longzi haben gezeigt, dass damit nicht eine konkrete Figur gemeint sein kann,
sondern die charakteristische Form einer Abgegrenztheit, ein Bild von deren Umriss, das die
Wiedererkennung der Dinge erlaubt, die sie auffiillen. Wihrend Gongslin Léng in seinem
Jianbdilin festhilt, dass diese Figuren je schon gegeben sind, scheint hier im Yinwénzi die
Figur erst in konkreter Gestalt angetroffen werden zu miissen, ehe ein Abbild von ihr erhal-
ten wird, das dann aber die Wiedererkennung von Dingen gleicher Gestalt erméglicht.
Figuren sind somit Abstraktionen. Thre Aktualisierung aber hingt davon ab, dass sie in
Verbindung mit einer Beschaffenheit Gestalt annehmen kénnen, sei es in der Vorstellung
oder in der Realitidt. Weitere Ausfithrungen folgen im Text.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 893

‘schwarz’ die ‘Beschaffenheit’, hdufig wie hier auf die Farbe reduziert. Dass
diese beiden #dquipollenten Gegensatzpaare hier zusammen auftreten, ist nicht
bloss eine Frage der Stilistik: Vielmehr zeigt sich das Wirkliche immer als
Umriss oder Gestalt einer Beschaffenheit, oder in anderen Worten: Weder die
Figuren noch die Beschaffenheiten alleine kénnen fiir sich je vorgestellt werden,
geschweige denn wirklich sein.

LA AR

Doch benennt man sie (die Kernwirklichkeit), so ist es nicht zuldssig, sie nicht auszumessen.

Das Wort xun =, das hier als Pridikat auftritt und mit ‘ausmessen’ iibersetzt ist,
steht fiir ein Ldngenmass?®3. Die sich daraus ableitende verbale Verwendung des
Zeichens mit der Bedeutung ‘mit einem xun (als Mass) durchmessen’ ldsst sich
offensichtlich auch in einem allgemeineren Sinne als ‘ausmessen’ interpretieren.
Zwei Interpretationen dieses Ausdrucks sind plausibel: In Bezug auf das Bild der
Waage liesse sich xun in der Bedeutung eines Lingenmasses auf den Abstand
der beiden Enden der Balkenwaage in der Vertikalen beziehen, der bei einem
Ungleichgewicht von Figur und Name sich einstellt. Einen derart zustande
gekommenen Abstand gilt es auszugleichen, indem ein treffenderer Name als
Waaggewicht angesetzt wird, bis ein Ausgleich von Name und Figur erreicht ist,
und der Balken in der Horizontalen einhélt. Es ist hierbei nicht ausgeschlossen,
dass sich im Repertoire zur Verfiigung stehender Namen keiner findet, welcher
der Figur der aktuell ausgewihlten Wirklichkeit entspricht. In diesem Falle gilte
es, ein neues Waaggewicht anzufertigen, einen neuen Namen aufzustellen.

In der freieren Verwendung von xzn im Sinne von ‘ausmessen’ kann sich
dieses Wort andererseits auf die Bestimmung der Art und Weise der Abge-
grenztheit der Figur beziehen. Eine vergleichbare Vorstellung, wie Namen sich
auf Wirklichkeiten bezichen, findet sich im Dialog des Jianbailun aus dem
Gongsiin Longzi:

Fi: o, FCER A, T A b 15 LAAH e 4.

(Der Kontrahent erwiderte): Wenn etwas weiss ist, und dies etwas hart ist, und man es

dariiber hinaus fiir einen Stein hilt, dann ist notwendig, dass man dies etwas dadurch erfasst,
dass diese drei sich gegenseitig vollstdndig ausfiillen.

Hier argumentiert Gongsiin Longs Gesprichspartner, dass ein ‘weisser, harter
Stein’ deshalb als solcher erfassbar sei, weil sich die drei Beschaffenheiten des

33 Ein xun entspricht acht Fuss.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



894 RAFAEL SUTER

‘Harten’, “Weissen’ und ‘Steinigen’ gegenseitig ausfiillten, also deckungsgleich
seien. Alle drei Beschaffenheiten nehmen denselben Raumausschnitt ein. Die
Definition des mohistischen Kanons fiihrt genau dieses ‘sich gegenseitige Aus-
fiillen’ als Erlduterung zur Verbindung jign bdi an.>* Gongsiin Long zieht in sei-
nem Dialog diese Vorstellung der Deckungsgleichheit in Zweifel und verweist
darauf, dass die ‘Weissheit des Steins’ und die ‘Hérte des Steins’ in je geschie-
dener Weise eine Figur ‘Stein’ umreissen, ndmlich im ersten Falle tiber die
optische, im zweiten iiber die taktile Wahrnehmung. Somit stellt er sich gegen
die Auffassung, die Namen seien unvermittelt auf die Welt anwendbar, wie sie
vom mohistischen Kanon und offenbar auch vom Yinweénzi geteilt wird.

Der folgende Abschnitt aus dem Mingshilin des Géongsiin Longzi zeigt auf,
wie die Beziehungen von Namen und Wirklichkeiten zu denken sind. Auch hier
werden die Namen mit bestimmten Figuren verkniipft, die sich aus der Abge-
grenztheit konkreter Kernwirklichkeiten gewinnen lassen. Einmal in einer be-
stimmten Weise festgelegt, lassen sich diese Figuren durch Namen weitertragen
und auf weitere Kernwirklichkeiten anwenden. Durch die Figuren erhalten die
Namen denn auch das Kriterium ihrer richtigen Verwendung:

WL LTI AN 5, B .
Wenn man bei einem Ding das fiir ein Ding hélt, was es zu einem Ding macht, und nicht
iiber dies hinausgeht, so ist dies (sein) Kern (= Kernwirklichkeit).

LA ILPT B A RS, A .
Wenn man bei einem Kern das fiir einen Kem hélt, was ihn zu einem Kern macht, und
diesen dabei nicht (liber seine Grenzen) ausdehnt, so ist dies (sein) Ort.

LAY, JAE A7, A AL 8, EW.
Verldsst man das, wo er sich verortet, so trifft man den Ort nicht. Hilt man das fiir seinen
Ort, worin er sich verortet, so ist er ausgerichtet.

AILRTIE, IEFFTANIE, SEILATIE.
Richtet man mit dem, was er ausrichtet, das aus, was er nicht ausrichtet, so tiberpriift man
das, was er ausrichtet.

HOE&, IEHpr . EILp s, EH A,
Dieses sein Ausrichten richtet aus, was er zum Kern macht (als [...] betrachtet). Das
Ausrichten dessen, was er fiir einen Kern hilt, ist dasjenige, was seinen Namen ausrichtet.

34  Graham 1978, S. 313, 355-6.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 895

HoA1E, RUMEF HAZ S .
Ist sein Name festgelegt, so liegt dies alleine daran, dass er unter ihnen (den Kernen) diese
(auf den Namen zutreffenden), und jene (auf den Namen nicht zutreffenden) festlegt.

Was uns erlaubt, etwas als ein Ding zu identifizieren, ist sein Kern, oder eben:
seine Kernwirklichkeit. Sie macht ein Ding erst zu einem Ding, denn wenn wir
etwas fiir ein Ding halten, so kénnen wir allenfalls eine Kernwirklichkeit mit
einem Dingschema, einer Kombination von fiir das Ding charakteristischen
Figuren und Beschaffenheiten abgleichen. Das Dingschema kann so vor dem
konkreten wirklichen Ding Bestand haben. Was das Ding von einem Ding-
schema unterscheidet, ist der Umstand, dass es einen Kern hat, dass es gefiillt ist.

Doch auch ein Kern muss noch iiber Eigenschaften verfiigen, denn er er-
scheint ja als in einer ganz bestimmten Weise abgegrenzt, ist also von anderen
Kernen unterscheidbar. Der Kern selber ist durch seinen Ort bestimmbar, und
damit ist seine lokalisierbare, rdumliche Ausdehnung gemeint. Ein Kern fiillt
einen bestimmten Raum, und diese Eigenschaft, einen Raum einzunehmen,
kommt allen Kernen zu.® Damit ist eine grundlegende Gemeinsamkeit alles
Wirklichen gefunden, auf das die Operation der Unterscheidung von Kernen
operieren kann. Alle Unterscheidungen lassen sich auf riumliche Ausdehnungen
zuriickfithren, die Kerne festlegen, welche ihrerseits die Dinge bestimmen. Der
Ort, die konkrete rdumliche Abgegrenztheit, ermdglicht ein Kriterium fiir An-
wendbarkeit von Namen. Diese werden dadurch, dass sie auf diese Orte der
Kerne angewandt werden, einerseits verkniipft mit bestimmten Schemata, die
sich auf die charakteristische Form der Abgrenzung beziehen, andererseits mit
bestimmten Beschaffenheiten, die das Eingegrenzte erfiillen. Die Ausrichtung
von Namen zielt demnach auf ihre Fihigkeit, auf charakteristische Abgren-
zungen in eindeutiger Weise Bezug nehmen zu kénnen. Dadurch kann jeder Ort
eines Kerns, jede konkrete raumliche Abgegrenztheit auf ihre Ahnlichkeit mit
einem der bereits angetroffenen Abgegrenztheitsschemata hin iiberpriift werden.
Ist ein Name ausgerichtet, so unterscheidet er, indem er auf alle Kernwirk-
lichkeiten passt, die mit dem spezifischen Abgegrenztheitsschema iibereinstim-
men, das mit thm verkniipft ist, wéhrend er mit allen anderen Schemata in-
kompatibel ist: Er unterscheidet diese, die Kernwirklichkeiten, auf die er zutrifft,
von jenen, allen anderen.

35  Die Diskussion im Yinwénzi zu den Beschaffenheiten stellt fest, dass auch diese sich dem
Menschen als voneinander getrennt zeigen. IThre Begrenzungsweisen (Individuationsprin-
zipien) sind die Figuren.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



896 RAFAEL SUTER

Diese Vorstellung ist insofern mit dem Yinwénzi kompatibel, als auch die-
ser davon ausgeht, dass sich die charakteristischen Abgrenzungen der Figuren
aus dem Prozess des ‘grossen Leitens’ ergeben, und vorgefunden werden, ohne
bereits mit Namen versehen zu sein. Dennoch sind Namen notwendig, um zu
garantieren, dass menschliches Handeln in geregelter Weise auf die Dinge
Bezug nehmen kann. Es gibt indessen keine vorbestimmte Bezichung zwischen
bestimmten Figuren und Namen. Nimmt man die Metapher der Waage ernst, so
muss man sehr wohl einen inneren Bezug der Namen zu den Figuren annehmen:
Ein Waaggewicht steht nicht in einem willkiirlichen Bezug zu dem, was es auf-
wiegt. Dennoch bedarf es Regeln des Gebrauchs der Namen, die ihre einmal
festgelegten und normierten Beziige zu den Figuren durch fortwéhrende
Wiederholung bewahren. Die Moglichkeit dieses Unterfangens hingt konkret
davon ab, dass mit den Namen klare Umrisse oder Beschaffenheiten kor-
respondieren, welche die Fille, oder in der Sprache des Mingshilun, die Orte, die
ihre Verwendung rechtfertigen, eindeutig ausweisbar machen. Die Frage nach
der Standardisierung und Verlisslichkeit der Namen ist umso signifikanter, als
der Yinwénzi sich nicht zuletzt auch Fragen richtiger Staatsfiihrung widmet.
Wenn schon auf Namen zuriickgegriffen werden muss — was nur in
Ausnahmefillen empfohlen wird*¢ — so miissen diese klar normiert sein. (Da
dao, shang 1/10):

LA L.

Benennt man (Figuren), so untersucht man dabei thre Absténde.

Abstinde kann hier wiederum zweierlei bedeuten: Im Zusammenhang mit der
Metapher der Waage konnen zum einen wiederum die Abstinde in der Vertika-
len zwischen Gewicht und Waaggewicht gemeint sein, die durch Anhingen
eines Waaggewichts eintreten, das das zu bestimmende Gewicht nicht aus-
gleicht. Diese Abstidnde sind Indikator eines Messfehlers, indem sie zeigen, dass
das gewihlte Waaggewicht das zu wigende Gewicht nicht aufwiegt. Sie erlau-
ben es aber zugleich bei Kenntnis der Gewichtsverhiltnisse unter den Waagge-
wichten, diese solange auszutauschen, bis ein Gleichgewicht zum Gegengewicht
erreicht ist. Die Ausschléige sind somit zwar Ausdruck eines Messfehlers, weisen
aber zugleich den Weg, wie dieser zu beheben ist. Eine Folge dieser Vorstellung
ist, dass auch die Unterschiede zwischen den Namen in Abstinden ausdriickbar
sind, und dass unter den Namen somit nicht willkiirlich gesetzte Relationen

36  Zhii Zi Jichéng 3/8-9.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 897

bestchen: Diese Interpretation macht nachvollzichbar, weshalb im Text ein
Lingenmass statt eines Flichen oder Hohlmasses angefiihrt wurde, um die
‘Messbarkeit’ der Figuren auszudriicken.

HUINT 44 LU
Deshalb ist es auch so, dass man dadurch ihre Figuren untersucht, auch wenn sie Namen
haben.

Es ist nicht selbstverstdndlich, dass fiir die Figuren bereits Namen da sind. Die
vorangehende Diskussion zeigt, dass der Verfasser des Yinweénzi die Bestim-
mung der Namen dem Aufkommen der Figuren folgen ladsst. Hier weist er darauf
hin, dass nicht nur bei der Neuprigung von Namen die thnen zuzuordnenden
Figuren klar eingegrenzt werden miissen, sondern auch dann, wenn Namen
bereits bestehen: Sind Namen Waaggewichte, so ist ihre Verwendung nie der
Willkiir des Sprechers anheim gegeben. Doch obwohl sie ein Kriterium fiir ihren
korrekten Gebrauch enthalten, sind sie nicht von sich aus richtig, sondern jeder
Name muss bei einer neuen Verwendung an die jeweils zu messende Wirklich-
keit angepasst werden, so wie auch eine Waage von demjenigen ins Gleichge-
wicht gebracht werden muss, der sie bedient. Die Uberpriifung der Abstinde
zwischen den Namen und deren Riickbindung an bestimmte Figuren sind somit
nicht nur die Aufgabe des Schopfers der Namen, sondern eines jeden, der sich
threr bedient. Die ganze Prizision des sprachlich vermittelten Wirklichkeits-
bezugs hingt von der normierten Verwendung der Namen ab. Gerade weil der
Yinwénzi anerkennt, dass dieser Bezug de facto in jeder neuen Verwendung
durch jeden einzelnen ‘Wigenden’ hergestellt wird, muss er explizite Regeln
dafiir fordern.

Identifiziert man Figuren, so bestimmt man dadurch Namen.

xing & lese ich im obigen Satz als Pridikat, das ich kausativ-putativ verstehe:
also, ‘etwas als eine (bestimmte) Figur identifizieren’. Wenn eine Figur als eine
bestimmte Figur ausgewiesen ist, so ldsst sich ein bereits bestehender Name als
darauf zutreffend ausmachen. Fehlt ein Name dafiir, so ist ein neuer zu bestim-
men.

#LhE .

Benennt man, so bestimmt man dadurch Angelegenheiten.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



898 RAFAEL SUTER

Die Struktur dieses Satzes betrachte ich als parallel zum obengenannten. Hier
wird nun das Schema der Festlegung und Uberpriifung der Namen auf den
konkreten Kontext der Regierungsfithrung angewandt. Das Wort Benennen kann
auch im Sinne von ‘Ernennen’ verwendet werden, und jede Ernennung auf einen
Posten fordert die Erflillung gewisser Dienste durch den so Ernannten. Der
Sprung, der hier unvermittelt von der Benennung des Figiirlichen in den Kontext
der Staatsverwaltung iiberfiihrt, und der Ubergang zu mit Ernennungen verbun-
denen Diensten scheinen vor dem Hintergrund der folgenden Stelle aus dem
Yinwénzi etwas weniger abrupt (Da dao, shang 4/9):

(& 2 1, AR AR I, AR A

Was das Rollen von etwas Rundem betrifft, so ist (der Grund dafiir) nicht der, dass es rollt,
nachdem man es zum Rollen befihigt hat, sondern weil es gar nicht anders kann als zu
rollen.

Jid ok, ARG IR Ak, A A,

Was das Anhalten von etwas Rechteckigem betrifft, so ist (der Grund dafiir) nicht er, dass es
anhilt, nachdem man es zum Anhalten befihigt hat, sondern weil es gar nicht anders kann
als anzuhalten.

Bz i, A5 1E, BJrz |k, AR

Man folge (dem Umstand), dass Rundes von selbst rollt, und man veranlasse, dass es nicht
zum Halten kommt. Man folge (dem Umstand), dass Rechteckiges von selbst steht, und
veranlasse, dass es nicht ins Rollen kommt,

Die Figuren beziehen sich zwar auf Umrisse von Abgrenzungen, doch die in der
durch sie charakterisierten Weise abgegrenzten Dinge verhalten sich von sich
aus in einer ganz bestimmten Weise. Das Runde rollt nicht, weil es jemand dazu
befihigt, sondern es tut dies notwendig aufgrund der Art seiner rdumlichen Ab-
gegrenztheit, der eine bestimmte Figur entspricht. Analog liest sich das Beispiel
im Falle des Rechteckigen. Das Verhalten dieser Formen steht im zitierten Kon-
text fiir die Dienste der Beamten im Reich. Das Lexem néng, das hier Verwen-
dung findet, bezeichnet die explizite Befdhigung eines Untertanen zu etwas
durch den Herrscher. Der zitierten Stelle schliesst sich daher folgende Fest-
stellung an:

) AN BE F RE.

Samtliche Dinge werden nicht fihig gemacht, sondern sind von sich aus fihig.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 899

Die Aufgabe des Herrschers kann also nicht darin bestehen, Untertanen, denen
er gewisse Aufgaben iliberantwortet, zuerst fiir diese zu befihigen. Da die Féhig-
keit etwas ist, das in ithnen angelegt und von aussen nicht beeinflussbar ist, wire
dieses Unterfangen von Beginn an zum Scheitern verurteilt. Es ist wichtig zu
sehen, dass diese spezifischen Fihigkeiten nicht an den Namen héngen. Es ist
demnach nicht der Name des ‘Runden’, dem die Eigenschaft innewohnt, ‘davon-
rollen’ zu konnen. Vielmehr liegt diese in den Dingen selbst begriindet, welche
diese Figuren in spezifischer Weise eingrenzen. Die Verleihung spezifischer
Namen fiir diese Figuren ist sekunddr. Die korrekte Verwendung der Namen
dréngt sich dem Herrscher dann als Problem auf, wenn er jemanden fiir seine
Dienste bestimmen soll. Er hat sich dabei genau Rechenschaft dariiber abzu-
legen, welche “Figur jemand macht”, bevor er ihm einen bestimmten Namen
und damit auch eine definierte Aufgabe anvertraut. Vor diesem Hintergrund
leuchtet auch der Anschluss im Yinwénzi ein (Da dao, shang 1/11):

FHLlmA.

Fithrt man Angelegenheiten aus, so iiberpriift man dadurch die Namen.

Es ist durch den Erfolg, den die zu einem bestimmten Dienst Ernannten bei des-
sen Umsetzung erreichen, dass die Verleihung des Namens sich als passend oder
eben unpassend erweist. Bleibt dieses Gelingen aus, so der Yinwénzi, war die
Verleihung des Namens, die Ernennung, unangemessen.

SILATLASR, RITE A4 2 B, ARl &2

Hailt man klar auseinander, weshalb es sich damit so verhilt, so gibt im Hinblick auf das
Verhiltnis des fiir eine (bestimmte) Figur Haltens und Benennens einerseits und der
Bedienstung von Untertanen (Dingen) andererseits nichts mehr, das die Art von deren
Verflochtenheit (Struktur) verbérge.

Die Verbindung xing ming /&4 lese ich als asyndetische Koordination zweier
nomina actionis, die Verbindung shi wir %) dagegen als Kombination von
transitivem Verb mit direktem Objekt, die als ganze Komplement von yz 5l ist.
Diese Interpretation ergibt sich schliissig aus dem Kontext, denn Thema des
Abschnittes sind nicht die ‘Figuren’ oder ‘Namen’ als solche, sondern der Zu-
sammenhang der Erfassung der Figuren, deren Benennung und des korrekten
Ausfithrens von Diensten. Dabei erscheint in den unmittelbar vorangehenden
Darlegungen das Lexem wir ¥ nicht auf der gleichen Ebene wie die vorge-
nannten drei. Es ist indes offensichtlich, dass sich die Indienststellung auf die
Untertanen bezichen muss. /i Hf steht hier fiir das Gefiige der Zusammenhiinge

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



900 RAFAEL SUTER

zwischen Figuren, Namen und Diensten: 3 Es wird beschrieben, wie die
Erfassung von Figuren mit deren Benennung zusammenhingt, und inwiefern der
Erfolg der benannten Untertanen bei der Ausfithrung der mit dem Namen ver-
bundenen Dienste das Gelingenskriterium der Benennung liefert. Das Abwei-
chen der effektiven Dienstleistung von der aufgrund der Benennung erwarteten
ist dann das funktionale Aquivalent zum Abstand von Gewicht und Waagge-
wicht beim Wégen. Das Verhiltnis der Sprache, genauer: der Namen zur Welt
wird hier aus der Praxis der Sprachverwendung heraus entwickelt. Die Sprache
wird nicht losgelost von threm Gebrauch als selbstindiges Gefiige betrachtet.
Ihre interne Struktur ist immer an das Verhalten der Dinge gebunden, auf die sie
geeicht ist, diese Struktur ist somit nicht in einem System Sprache angelegt. Die
Erklarungen des Yinwénzi sind daher nicht im strengen Sinne logisch, denn sie
erkennen keinen Logos an, der fiir sich selbst stehen konnte. Die Sprache enthilt
die Kriterien ihrer eigenen Beurteilung nicht in sich selbst, sondern diese
Kriterien ergeben sich aus ihrem Gebrauch, der immer eine Folge des
kommunikativen Erfolges ist. Der erfolgreiche Gebrauch jedoch erfordert stetige
Wiederholung der angemessenen Verwendung der Namen. Bemerkbar macht
sich das Versagen der Sprache dann, wenn Dienste nicht mehr korrekt aus-
gefiihrt werden. Als Folge davon stellt sich Unordnung ein. Sie riihrt, wie bereits
in Lunyii 13.3 bemerkt, daher, dass den Worten nicht Folge geleistet werden
kann, da die Namen nicht ausgerichtet sind — also: auf die Dinge geeicht sind.
Das heisst nicht, dass der jeweilige Sprecher seine Namen nicht konsistent
verwendet, sondern vielmehr, dass es fiir die richtige Verwendung keine iiber-
individuelle Norm gibt. Fehlt diese, und ist die Verwendung der Namen aller
verschieden, so verliert die Sprache ihr Potential als Mittel erfolgreicher Kom-
munikation und geféhrdet die Effizienz des auf Befehlsstrukturen angewiesenen
Verwaltungsapparats. Die Einheitlichkeit der Verwendung ist somit eine For-
derung, die sich aus der Unvermeidbarkeit des Riickgriffs auf das Ordnungs-
mittel Sprache als Herrschaftsinstrument herleitet. Verbiirgt wird sie durch den
Herrscher, der die Verwendung der Namen genauso zu normieren hat wie die
Masse und Gewichte im Reich.

Diesen Ausfiihrungen, die den Adressaten des Textes von der Virulenz der
Frage nach der richtigen Verwendung der Namen {iberzeugen soll, folgt nun eine
Klassifizierung des verschiedenen Umgangs mit Namen.

37  Es betrifft somit nicht die Maserung von Dingen, sondern bezeichnet die unsichtbare
Struktur des Zusammenhangs zwischen den unterschiedenen Ebenen der Namen, Figuren
und deren Interaktion.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 901

ZH =

Beim Benennen gibt es drei Wege.

Der obige Satz, welcher der Einteilung der Namen vorangestellt ist, fiihrt das in
vorginzeitlichen Texten seltene Zeichen k& %} auf. Ublicherweise wird ohne
Zogern eine Ubersetzung mit ‘Arten’ angesetzt.’ Eine eingehendere Betrach-
tung weiterer Belegstellen soll, die Wahl dieses Kriteriums nachvollziehbar
machen. Die folgenden drei Stellen finden sich allesamt im Buch Meéngzi 4B 18:

VSRR, AE T, BRNARIE, BOT 8.0
Ein Quell sprudelt munter Tag und Nacht ohne Unterlass, er fiillt seinen Topf aus und fliesst
erst dann voran, ergiesst sich schliesslich in die Vier Meere.*

Ahnlich in Méngzi TA:

K2 2, RERAT M
Weil fliessendes Wasser zu einem Ding wird, bewegt es sich nicht voran, ohne sein Bett
auszufiillen.*?

Diese Stelle schliesst sich an eine Auseinandersetzung mit der Frage an, wie
man auf hoher See Wasser betrachten konne. Dies, so Menzius, sei moglich
wegen der Wellenrippen und dadurch, dass sich das Licht von Sonne und Mond
darin widerspiegelt. Weshalb im Anschluss zum fliessenden Wasser explizit
erwihnt wird, dass es wéi wit 2% ‘ein Ding sei’ bzw. man es ‘fiir ein Ding
halte’, scheint zunédchst unklar. D.C. Lau gibt die beiden Zeichen im Englischen
wieder mit ‘water is such that’, d.h. Wasser sei so [ein ‘Ding], dass dafiir gelte
[...]". Dies setzt voraus, dass er anerkennt, dass Wasser je schon als Ding gelten
kann. Dinge, wie sie der Mingshilun des Gongsiin Longzi versteht, erweisen sich
als eingegrenzte Wirklichkeitskerne, wie sie sich im aktuellen Gesichtsfeld zei-
gen. Daraus gehen Dingschemata hervor, die sich aus Figuren und Beschaffen-

38  Mboller 1994, S. 48 hat ‘Arten’; Harbsmeier 1998, S. 355 und Zenker 1922, S. 279
iibersetzen ‘categories’ bzw. ‘Kategorien’.

39  ICS Meéngzi (8.18/42/12).

40  *“*Water from an ample source’, [said Mencius], ‘comes tumbling down, day and night with-
out ceasing, going forward only after all the hollows are filled, and then draining into the
sea.”” (Lau 1979, S. 163).

41  ICS Mengzi (13.24/69/31-32).

42 “Flowing water is such that it does not go further forward until it has filled all the hollows.”
(Lau 1979, S. 275).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



902 RAFAEL SUTER

heiten zusammensetzen. Diese Strukturen sind es, die benannt werden kénnen,
Dinge bestehen dabei immer aus Beschaffenheit und Abgrenzung. Das Wasser,
wie es im ersten Teil des Menzius-Zitates in Erscheinung tritt, ist aber gerade
kein Abgegrenztes. Es ist uferlos und erstreckt sich bis zum Horizont. Dagegen
fiilllen Fliessgewisser Bette aus, die sie eingrenzen. Dadurch werden sie erst zu
Dingen mit einer Figur. Vor diesem Hintergrund erschliesst sich denn auch,
warum Menzius hier von Wasser ‘als Ding’ spricht.
Ein weiteres, letztes Menzius-Zitat zu k¢ (Me 7B.30):

KT ZERHE , A, skFH A4S
Nun, meine Einrichtung ist wie ein Flussbett, jenen die weiterschreiten, folge ich nicht nach,
jene, die kommen, weise ich nicht ab. ¥

Menzius dussert diesen Satz, als er unterwegs fiir eine Nacht ein Zimmer mietet.
Dessen Vermieter sucht nach einem Paar halbfertiger Schuhe, das auf dem
Fensterbrett vor Menzius’ Zimmer gelegen haben soll. Da er nicht fiindig wird,
verddchtigt der Wirt die Begleiter des Menzius, die Sandalen entwendet zu
haben. Darauf folgt die zitierte Antwort des Menzius. Sie wird gefolgt von der
Bemerkung, die einzige Bedingung, die jemand erfiillen miisse, um in den Kreis
seiner Schiiler Aufnahme zu finden, sei ein aufrichtiges Herz. Mit anderen
Worten: Einen Dieb findet man unter seinen Schiilern nicht.

In den ersten beiden Belegen bezeichnet ké einen abgegrenzten Bereich in
Form einer Rinne oder Verticfung. Darin sammelt sich Wasser an und bewegt
sich schliesslich vorwirts. Im {ibertragenen Sinne ergibt sich hieraus die Vor-
stellung eines Durchgangsweges fiir Menschenstrome, fiir welche die Metapher
des Wassers bei Menzius, und nicht nur dort, hdufig steht.

Nun ist bereits gezeigt worden, dass die Funktionalitit der Namen davon
abhingt, dass diese beim Auftreten der ihnen zugeordneten Figuren stets von
neuem richtig angewandt werden. Sie wird durch die Praxis des Benennens
getragen, und die Wiederholung der richtigen Verwendung der Namen verleiht
deren Bezug zu den Dingen Konstanz. Diese Kontinuitit der Verwendung des-
selben Namens in der Zeit verhilt sich wie ein Strom, dessen Bett durch das
Auftreten der entsprechenden Figur geleitet wird, und so von Auftreten zu Auf-
treten vorangefiihrt wird. Die Stetigkeit dieser Strome ist wohl gemeint, wenn
von der Kontinuitiit der Namen und des Benennens (chdng ming i %) die Rede

43 ICS Mengzi (14.30/76/25).
44 “In setting myself up as a teacher, I do not go after anyone who leaves, nor do I refuse any-
one who comes.” (Lau 1979, S. 299).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 903

ist.45 ké #} iibersetze ich im folgenden als ‘Weg’. Ich lasse hier zunichst die im
Text folgende Einfithrung der Klassifizierung von Gesetzen ausser Acht und
gehe stattdessen zu den drei Wegen des Benennens tiber:

‘Flayz 4, TR ERZEE.
Den ersten bezeichne ich als Benennen der sprachlichen Festlegung und des zu Dingen
Machens. Dies ist etwa “fiir rechteckig’ und ‘fiir rund’ halten, ‘fiir weiss’ und “fiir schwarz’
halten.

“HBEZ A, ERRELE.
Den zweiten bezeichne ich als Benennen von Tadel und Lob. Dies ist etwa “fiir tauglich’
und ‘fiir schlecht” halten, ‘fiir teuer’ und ‘fiir gemein halten’.

—Ha L4, BEREMREN.
Den dritten bezeichne ich als Benennen des Ubergangs zu Aussagen. Dies ist von ‘fiir
tiichtig’ und ‘fiir unbeholfen’ halten zu ‘lieben” und “hassen’.

Im ersten Satz lese ich ming wir 77 als eine Verbindung des transitiven Verbs
ming 7 ‘sprachlich festlegen’ und eines direkten Objekts wir 4 ‘Ding’, ‘zu
einem Ding machen’. Dieser Weg des Benennens betrifft die Verwendung von
Namen fiir Figuren wie ‘rechteckig’ und ‘rund’, sowie Beschaffenheiten, hier
durch die Farben ‘schwarz’ und ‘weiss’. Zum ersten Mal im Text des Yinwénzi
tritt hier das Zeichen ming i auf. Es steht in der Regel fiir ein Wort mit der
Bedeutung ‘befehlen’ und wird oft zusitzlich als deriviertes Verb zu ming %
‘Name’ interpretiert, und als ‘benennen’ libertragen. Dies fiihrt aber unweiger-
lich zur Frage, weswegen im vorliegenden Text zwei Verschriftungen eines
Verbs ‘benennen’ gewihlt worden sind. Der hier besprochene Abschnitt des
Yinwénzi, das zeigt die darauffolgende Diskussion der Gesetze, beschiftigt sich
eindeutig mit dem Problem der Normierung von Benennungen. Wihrend der
Text bis zu diesem Punkt vor allem beschreibt, wiec Namen entstehen und funk-
tionieren, weshalb ihre Verwendung instabil ist, was bei ihrer Ausrichtung — der
Eichung — zu beachten ist, und wie sich diese Ausrichtung tiberpriifen l&sst,
wendet sich der Text nun jenen zu, welche die Notwendigkeit des Ausrichtens
der Namen erkannt haben. Er handelt konkret davon, wie ein Herrscher zu
verfahren hat, wenn er will, dass im Reich die Namen richtig verwendet werden.
Der Text vollzieht somit einen Ubergang von einer suggestiv deskriptiven in
eine eher normativ préskriptiven Sprache.

45 Vgl Ldozi 1.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



904

RAFAEL SUTER
Im Zhéngming-Kapitel bei Xunzi heisst es (XZ 22.):

ZEEE, 2, KEEREECHE, BRRGURZAE. AREH, 2 UaH,
RIEIR I, 7 2 B4 .96

Da die Benennungen ohne inhirente*” Angemessenheit sind, schaffe der klarsichtige Konig
(in dieser Hinsicht) durch eine normative Benennung Verbindlichkeit. Ist nun die Verbind-
lichkeit festgelegt, und setzt sie das Volk um, so bezeichne er dies als angemessen, weicht
das Volk ab von der Verbindlichkeit, so bezeichne er dies als unangemessen. Da die Benen-
nungen ohne inhdrente Kernwirklichkeit sind, schaffe er (in dieser Hinsicht) durch nor-
mative Benennung von Kernwirklichkeiten Verbindlichkeit. Wenn die Verbindlichkeit fest-

gelegt ist, und das Volk sie umsetzt, so bezeichne er (die Benennungen) als Benennungen
des Wirklichen.

ming 7 bezeichnet hier nicht eine einfache Benennung, sondern die Festlegung
der Benennung auf eine bestimmte Kernwirklichkeit in einem Akt autoritativer
Setzung. Neben einer Kontinuitidt der Verwendung der Namen im Lauf der Zeit,
die jedem Sprecher selber {iberlassen werden konnte, bedarf es auch einer iiber-
individuellen Konsistenz im Sprachgebrauch, eine Einheitlichkeit der Benen-
nungspraxis. Doch um dies zu erreichen, muss der Herrscher explizite Vorgaben

46
47

48

ICS Xuinzi (22/109/10-11).

Die Verbindung von gi: ‘unweigerlich’ zu gt ‘Grund/begriinden’ zieht auch Graham 1978,
S. 264, der ersteres als Zeichen fiir die adverbiale Verwendung versteht. Der mohistische
Kanon riickt die beiden Zeichen tatsdchlich in unmittelbare Nahe. Dort wird der Grund im
Bezug zur zutreffenden (suo dé) Beschaffenheit (ran) als Glied (#) bezeichnet, analog zum
Anfangspunkt (duan) einer Strecke (chi), von dem gesagt wird, er sei ohne Ausdehnung (wzi
hou), womit er kein Teil der Strecke ist. Genauso wie die Strecke den Anfangspunkt nicht
als Teil enthilt, jedoch nur ausgehend von einem Anfangspunkt konstruiert werden kann, so
ist der Grund einer aktuell zutreffenden Beschaffenheit kein Teil derselben, jedoch fiir ihre
Entstehung (chéng) die Voraussetzung. Eine dhnliche Verwendung von gi findet sich im
Baimalun des Gongsiin Longzi, wo gesagt wird, dass jedes Pferd unvermeidlich (gi/) eine
Farbe (sé) habe. Dies kann verstanden werden als Feststellung, dass jedes konkrete Pferd,
das uns in der Welt begegnet stets eine bestimmte Farbe aufweist. Allerdings scheint die
Diskussion sowohl im besagten Dialog als auch im Jianbdailin eher darauf hinzuweisen, dass
cin Pferd, oder allgemeiner, eine Figur (xing) ohne Oberflichenbeschaffenheit gar nicht
vorstellbar ist. Denn die Figur ist bloss die Abgrenzung dieser Beschaffenheit. Diese ist
somit notwendige Bedingung fiir die Vorstellbarkeit der Pferde-Figur.

“Names have no intrinsic appropriateness. They are bound to something by agreement in
order to name it. The agreement becomes fixed, the custom is established, and it is called
‘appropriate.” If a name differs from the agreed name, it is then called ‘inappropriate.’
Names have no intrinsic object. They are bound to some reality by agreement in order to
name that object. The object becomes fixed, the custom is established, and it is called the
name of that object.” (Knoblock 1994, Bd. 3, S. 22).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 905

zur Verwendung der Namen liefern, was er durch den Akt einer exemplarischen
Benennung tut. Die dadurch gesetzte Verwendung der Namen ist dann, wie jene
von Massen und Gewichten, fiir alle Untertanen im Reich verbindlich und durch
sie nachzuahmen. Nur dann wird, was rund ist, auch ‘rund’ genannt, und nur so
ist gesichert, dass gleiche Dinge auch gleich benannt werden. Es geht also beim
Herrschen nicht bloss um das richtige Benennen der Dinge selbst, sondern um
die Gewibhrleistung einheitlicher Gepflogenheiten des Sprachgebrauchs im
Reich. Die Sprache wird hier vorrangig als Ordnungsinstrument der staatlichen
Herrschaft konzipiert. Dennoch weist das Ausrichten der Namen weit tiber die
Forderung nach der Besetzung der verschiedenen Staatsstellen nach verldss-
lichen, vereinheitlichten Kriterien hinaus. Das gesamte Gefiige der Namen muss
geregelt werden, Namen fiir Figuren und Beschaffenheiten miteingeschlossen.
Ist dies nicht der Fall, konnen Befehle, die sich auf die Verwendung dieser
Namen stiitzen miissen, nicht eindeutig tibermittelt werden, da die Namen nicht
eindeutig auf die Dinge bezogen werden. Der Zugriff auf die Dinge durch die
herrschaftliche Gestaltung steht auf dem Spiel. Aus diesem Grund sind alle
Namen von {iberall im Reich und zu jeder Zeit einheitlich zu verwenden, und ihr
Bezug zu den Figuren und Beschaffenheiten muss festgelegt sein. Ein kurzer
Abschnitt aus dem Jianbailun des Gongsiin Longzi mag hier aufzeigen, wie sich
Gongsiin Long, in Ubereinstimmung mit dem Yinwénzi, den Bezug eines Dings
zu seiner Benennung vorstellt:

Fl: BORELG, AE Ma. AR5y, &k, T EDE

(Gongstin Long) erwiderte: Nun ist ‘hart’ noch nicht mit ‘Stein’ verbunden: Doch ich
betrachte, wenn ich etwas fiir hart halte, die Zusammensetzung (von ‘hart” und ‘Stein’) als
Ding. Auch dann, wenn ich sie noch nicht verbunden habe und fiir ein Ding halte, sie so zu
einer Zusammentfassung gemacht habe, muss ‘hart’ schon ‘hart’ sein.

‘Dinge’ sind gemiss Gongstin Long nicht einfach gegeben, sondern sie werden
aus kleineren Bestandteilen zusammengesetzt, ndmlich aus einer Figur, der Form
threr charakteristischen Abgegrenztheit, und einer Beschaffenheit, die sich auf
das so Abgegrenzte bezieht. Dinge werden zusammengesetzt jian 3, sind also
Verbidnde (mindestens) zweier anderer Glieder.* Vgl. dazu auch die oben er-
wihnte Stelle aus Menzius 4B tiber das Wasser.

49  Der mohistische Kanon definiert ein ‘Glied’ (#) als “Teil” (férn) einer ‘Zusammensetzung’.
Dabei ist ein Glied mehr als bloss ein Teil, welcher stets ein Ausschnitt eines Gesamten ist.
Doch der Anfangspunkt (duan), der kein Teil der Strecke (chi) ist, da er als ausdehnungslos
beschrieben wird, ist genauso ein Glied dieser Strecke, wie der Grund (gir) einer

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



906 RAFAEL SUTER

Betrachten wir nun, wie Gongsiin Long das Wort ming i im Baimilun
verwendet:

AT U ar e, (8 o blar . e E: 55 ARR.

Etwas “Pferd heissen” ist das, womit ich eine Figur sprachlich bestimme. “Weiss heissen”
ist das, womit ich eine Farbe sprachlich bestimme. Deswegen sage [ich]: Wenn ich “Pferd”
“fiir weiss halte™, so schliesse ich Pferde aus.

Und weiter:

KB, B REEHE. kG, 3, BEAEL

Will [ich] ein Pferd, dann ist es zuléssig, dass dies sowohl braune als auch schwarze Pferde
betrifft. Will ich ein weisses Pferd, so ist es nicht zuldssig, dass dies braune und schwarze
Pferde betrifft.

Das Wort giti 3K ‘verlangen nach’, ‘wollen’ wird im Zhéngming-Kapitel des
Xunzi mit der Titigkeit des Herzverstandes xin /> in Verbindung gebracht als
dasjenige Vermdogen, das zwischen den verschiedenen den Menschen betreffen-
den ‘Affekten’ yir #Xeine Auswahl trifft. In der Definition des mohistischen
Kanons wird das Wort /i i ‘sinnen’3? mithilfe des hier erorterten gizi ‘Wollens’
definiert. Das Sinnen trifft also aus dem, was ihm an bewusstem Rohmaterial zur
Verfiigung steht, mithilfe des Zugriffs auf Namen eine bestimmte Auswahl. Es
‘spaht’ nach etwas, wie es im Text heisst. Fiir den Moment ist zunéchst nur
entscheidend, dass das Wort ming i ‘sprachlich festlegen’ hier in Kollokation
mit gz 2K ‘wollen’, ‘verlangen nach’ erscheint. Eine ausfiihrlichere Darstellung
der erwihnten Stellen aus dem Xunzi und Mozi wird sich weiter unten anbieten.
Natiirlich ist es moglich, die Worter ming v und giu >K als ‘herbefehlen’
bezichungsweise ‘verlangen’ zu iibersetzen. Allerdings referieren beide Begriffe
hier nicht auf Dinge. Wie Gongsiin Long sagt, bestimmt bai [ ‘weiss’ die
Farbe, also eine Beschaffenheit, und ma F ‘Pferd’ die Figur: Beide aber sind
bei Gongsiin Long Voraussetzung dafiir, dass Dinge iiberhaupt erst erfasst wer-
den konnen, oder anders formuliert: die wirklichen Dinge sind immer schon aus
Figur und Beschaffenheit zusammengesetzt. Die Namen bezeichnen also immer

Beschaffenheit ebenfalls kein Teil davon ist, schr wohl aber ein Glied. Vgl. Mgjing, shang
(A1, A2, vgl. Graham 1979, S. 263-6).

50  Gassmann (personliches Gesprich) schldgt aufgrund seiner eigenen Untersuchungen am
Xiinzi ‘wahrnehmen’ vor. Da ich die Titigkeit /i v.a. als intentionale verstehe, wiirde ich
demgegeniiber ‘intendieren’, ‘beabsichtigen’ vorziehen. In den Ubersetzungen bleibe ich im
folgenden vorerst bei “sinnen’.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 907

nur Konstituenten von Dingen, und ihre Kombinierbarkeit erlaubt, dass ihr
beschriankter Vorrat auf unterschiedliche Dinge zutreffen kann. Die sprachliche
Bestimmung betrifft dadurch aber nicht unmittelbar die Dinge selbst, sondern
die ‘Figuren’ und °‘Beschaffenheiten’, aus denen sie sich zusammensetzen.
‘Pferd’ bezeichnet nur die Figur eines ‘Pferdekdrpers’ und nur indirekt den
konkreten Korper eines Pferdes, genauso wie ‘weiss’ nur die Beschaffenheit von
‘Weissem’ meint, und erst dadurch vermittelt auf alle konkreten abgegrenzten
weissen Einheiten geht. Daher sind durch die Namen nur ‘Figuren’ und
‘Beschaffenheiten’ sprachlich bestimmt, nicht Dinge. Dies legt nahe, dass hier
ein Wort mit der urspriinglichen Bedeutung ‘befehlen’ im iibertragenen Sinne
gebraucht wird: Von den Namen wird dann Gebrauch gemacht, wenn nach
bestimmten Dingen gesucht wird, die ‘Figuren’, ‘Beschaffenheiten’ oder
Kombinationen davon entsprechen: Somit gibt der Gebrauch der Namen dem
Sinnen ein Mittel an die Hand, nach bestimmten konkreten Dingen Ausschau zu
halten, ohne dass diese prisent sein miissten. Das Sinnen verhilt sich dann in
einer bestimmten Hinsicht wie ein Herrscher, der diese Dinge herbeibefiehlt.
Das Benennen von Eigenschaften, im Gegensatz zu konkreten Dingen, weist
eine strukturelle Nidhe zum Befehl auf, indem es stets im Vorgriff auf das
Eintreffen eines konkreten Dinges oder einer bestimmten Situation vorbestimmit,
welche moglichen Dinge unter die Benennung fallen werden und welche nicht.
Dies unterscheidet es vom eigentlichen Benennungsakt, der stets konkrete
Wirklichkeiten betrifft, und damit aufgrund der Tatsache, dass verschiedenen
‘Figuren’ und ‘Beschaffenheiten” Namen verlichen sind, die Reidentifizierung
dieser Bestandteile im Bezug auf die je aktuellen Dinge leistet. In diesem Sinne
besteht tatséichlich ein wesentlicher Unterschied zwischen ming it ‘sprachlich
festlegen’ und ming % ‘benennen’.

Sowohl im Yinwénzi und auch im Xunzi wird angenommen, dass die
Namen in Bezug auf die Figuren (und Beschaffenheiten) nur sekundir sind, da
sie erst durch die aktive Verkniipfung ersterer mit den letzteren ihre Funktionali-
tit erhalten.>! Diese Verkniipfung muss von einer konkreten Benennung in
Anschauung eines Dinges als Taufakt ausgehen, ein Akt, der sich indes nicht nur
auf das Ding als ganzes bezichen muss, sondern auch auf verschiedene seiner
Komponenten gerichtet sein kann. Die Namen besitzen dadurch zwar ein
Verwendungskriterium, doch dessen Einhaltung bedarf stets der Uberpriifung.

51  Gongsiin Long dagegen scheint davon auszugehen, dass die Gesamtheit der Namen je schon
gegeben sein muss, da auf die Kernwirklichkeiten erst mit ihrer Hilfe Bezug genommen
werden kann. (S. Géngsiin Longzi Jianbailun 9.2, Qian 1931, S. 81).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



908 RAFAEL SUTER

Das Gefiige der Namen enthélt nichts, das seine innere Stabilitéit garantierte.
Weil seine Kontinuitit nicht gegeben ist, muss diese aktiv durch Wiederholung
der angemessenen Verwendung der Namen aufrechterhalten werden. Jeder Be-
nennungsakt greift zwangsldufig auf einen Namen zuriick, der durch eine
vorangehende Verwendung fiir den Bezug auf eine bestimmte Figur, Be-
schaffenheit oder Kombination beider festgelegt worden ist. Durch eine falsche
Verwendung der Namen wird jedoch der Taufakt unterlaufen. Dem Anschau-
lichen von Figur und Beschaffenheit scheint somit eine gewisse zeitliche Stabi-
litdt anhaften zu missen, denn die Forderung, die Namen richtig zu verwenden,
und der Glaube daran, dass dies moglich sei, setzen voraus, dass die Benutzer
der Namen die Fihigkeit besitzen, die Figuren und Beschaffenheiten der je
angetroffenen Dinge mit denjenigen von Dingen ihrer Erinnerung zu identifi-
zieren. Die Instabilitdt der Namen liegt somit in ihrer prekédren Verbindung der
Figuren und Beschaffenheiten. Daher gibt es zwischen Taufakt und Benennung
nur den Unterschied, dass sich letztere an bereits vorgegebene Beziige von
Namen zu Figuren und Beschaffenheiten hilt, wihrend erstere neue herstellt.

Die erste Methode der Benennung, wie sie im Yinweénzi auftritt, betrifft
somit die Festlegung verschiedener Namen fiir unterschiedliche Figuren und
Beschaffenheiten, mit deren Hilfe Dinge zum voraus bestimmt und zu Zielen in-
tendierten Handelns werden konnen. Dieser Weg des Benennens hat eine zwei-
fache Funktion: Er bezieht sich zunichst auf die Herstellung des Bezugs zwi-
schen Figuren und Beschaffenheiten zum einen und Namen zum anderen, dann
aber auch auf die Aufrechterhaltung dieses Bezugs durch die Uberpriifung des
einheitlichen Sprachgebrauchs. Erst die Einheit in der Verwendung von Namen
schafft die Voraussetzung fiir einen funktionierenden Staats- und Verwaltungs-
apparat.

Der Unterschied zwischen dem zweiten und dritten Weg des Benennens,
welche der Yinwénzi auffiihrt, jenem fiir Tadel und Lob Aui yir %52, und jenem,
den er als kuang wei zhi ming WiH 2 % “vergleichendes Benennen” bezeichnet,
ist schwer zu fassen, zumal diese Einteilung spédter nicht wiederaufgenommen
wird. Einige Autoren, die in der vorliegenden Einteilung durchwegs eine
Klassifizierung von Namen, nicht von Wegen des Benennens sehen, nehmen die
zweite Klasse der Benennungen, jene fiir Lob und Tadel, mit der dritten zusam-
men. Beide umfassten sie moralische, ethische und politische Begriffe, welchen
in der Folge das Hauptinteresse des Yinwénzi gelte.’> Zhang und Zeng bemerken
einen Unterschied in den Beispielen, die unter der Rubrik “vergleichendes

52 Soetwa Sun 1994, S. 150 und Cao, S. 2007.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 909

Benennen”, kuang wéi zhi ming, angefiihrt werden. Wihrend xidn & des ersten
Antonympaares spiter zur Gruppe jener Namen geschlagen werden, deren
Angemessenheitskriterium, y/ 77, in den “Anderen” hi {1} liegt, erweisen sich
beide Namen des zweiten Gegensatzpaares, ai % und zéng 1%, als jenen
zugehorig, deren Angemessenheit als vom “Ich” abhéngig bestimmt wird. Sie
sehen darin eine Inkonsistenz des Klassifizierungssystems des Yinweénzi.’* Wang
versucht die ‘Namen fir Lob und Tadel’ von den kuang wei zhi ming zu
unterscheiden, indem er beide als im Vergleich zu den ‘Namen fiir die Be-
nennung von Dingen’, wie er ming wu zhi ming liest, als “subjektiv”’ bezeichnet.
Erstere allerdings seien von der gesamten Gemeinschaft geteilte Namen, sie
seien “intersubjektiv’ und “konventionell”, letztere dagegen stiinden fiir die
“subjektive” Einschitzung der Dinge durch “Individuen”.’* Harbsmeier tiber-
setzt kuang wei zhi ming als ‘non-descriptive names’. Er fiihrt einige Verwen-
dungen des “technischen Begriffes” kuang aus Kommentaren Wang Bis (226—
249 n.Chr.) und Gud Xiangs 5F% (gest. 312 n.Chr.) auf, rdumt aber ein, dass
kuang schwer verstdndlich bleibe.>>

Parallelstellen zu kuang geben zundchst in der Tat nur sehr wenig Greif-
bares zur Hand, das einer Klidrung des Ausdrucks dienlich wire. In den weitaus
meisten Fillen fungiert es als eine kontrastive Konjunktion. Hiufig folgt kuang
dabei den Konjunktionen ér [fii 'und (adverbial)' oder you 3 'wiederum'. Z.B. in
Daodéjing 23:

R AN BEA, T DCH N -2

Schon Himmel und Erde vermégen nicht ewig zu bestehen, wie dann erst der Mensch?3¢

Die scheinbar elliptische Form des durch ér kuang eingeleiteten Nachsatzes
weist darauf hin, dass kuang wohl im Deutschen mit Partikeln wiedergegeben
wird, dass es sich dabei jedoch um das Hauptverb des Satzes handelt, das in
etwa als ‘weitergehen zu’ iibersetzt werden konnte, also:

Schon Himmel und Erde vermdgen nicht ewig zu bestehen, und gehen wir nun weiter zu den
Menschen [ wie verhilt es sich erst dort]?

53  Zhang/Zeng 2001, S. 61.

54  Wang 1994, S. 23.

55  Harbsmeier 1998, S. 355.

56  “If Heaven and earth cannot go on for ever, much less can man.” (Lau 1963, S. 35).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



910 RAFAEL SUTER

Diese Bedeutung scheint noch transparenter in folgendem Ausschnitt aus dem
F&i Shi’er Zi des Xiinzi (XZ 6.8):

fE—KRZAL, Hl— BB E, —BIAGERA, B8 TFebee, SRR ST
Gelangte er auf den Posten eines Daifu, so vermochte ein Fiirst nicht, ihn bei sich zu halten,
und ein Firstentum nicht, ihn alleine zu enthalten. Sein vollendeter Ruf ginge auf die
Zhuhou diber, und es wiinschte sich jeder davon, ihn zum Minister zu machen.”®

Schliesslich findet sich im Liishi Chiingiii 24.31 folgende Geschichte:

IR T, kA AEE, A, RS RAW R, DR, SIRAH, BA
M imgcd, BHRALE. EARTE, EoaMaERS

Als die Sippe der Fan vernichtet wurde, gab es einen von den hundert Geschlechtern, der
eine Bronzeglocke erlangte. Er wollte diese buckeln und davoneilen. Doch die Bronze-
glocke erwies sich als zu gross, und er konnte sie nicht aufladen. So schlug er mit einem
Hammer darauf ein. Die Bronzeglocke erzeugte dabei einen weithin sich ausbreitenden
Klang, und er fiirchtete, dass jemand es hdren und die Bronze an sich reissen wiirde, und so
hielt er sich hastig die Ohren zu. Darin, es fiir schlecht zu halten, wenn jemand es horen
wiirde, lag er richtig; dass er es fiir schlecht hielt, es selber zu horen, ist aber unsinnig."®?

Aus den obigen Beispielen lésst sich ein Verb kuang mit einer Grundbedeutung
‘weitergehen zu’, ‘libergehen auf’ oder ‘sich (in die Umwelt) ausbreiten’ isolie-
ren. Dies passt in der Tat auf die in Worterbiichern ebenfalls aufgefiihrte Bedeu-
tung ‘vergleichen’: Dabei wird ebenfalls in Bezug auf ein bestimmtes Merkmal
von der Betrachtung einer Entitét zur Betrachtung einer anderen {ibergegangen.
Alle mir bekannten Interpretationen der Yinwénzi-Stelle zur Klasse des
“vergleichenden Benennens”, kuang wei zhi ming, gehen davon aus, dass die
dort angefiihrten Beispiele parallel zu jenen der beiden davor eingefiihrten

57  ICS Xunzi (6/22/16-17).

58  “[Though he lacked so much as a pinpoint of land, kings and dukes could not rival his fame.
Should he once occupy the position of grand officer, a single ruler could not keep him to
himself, and a single state could not contain him. The greatness of his reputation would
exceed that of the feudal lords, each of whom would long to employ him as their minister.”
(Knoblock 1988, Bd. 1, S. 225).

59 ICS Liishi Chiingiii (24.3/56/27-29).

60  “Lorsque la famille Fan fut anéantie, des gens du peuple trouvérent une cloche qu’ils
voulurent prendre et emporter. Elle était aussi lourde qu’ils n’arrivaient pas a la soulever. Ils
la frappérent alors & coups de maillet pour la briser, mais elle résona tant que, craignant que
d’autres ne I’entendissent et ne vinssent la leur ravir, ils se bouchérent vivement les oreilles.
On peut ne pas vouloir étre entendu par autrui, mais ne pas vouloir entendre soi-méme le
bruit qu’on fait, cela c¢’est absurde.” (Kameranovi¢ 1998, S. 466)

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 911

Klassen angeordnet sind: je zwei Gegensatzpaare. Doch stellt sich dabei stets
das von Zhang und Zeng angesprochene Problem der unterschiedlichen Be-
handlung der hier angefiihrten Beispielpaare ‘fihig’ und ‘téricht’ zum einen,
‘licben’ und ‘hassen’ zum anderen. ‘Fihig’ und ‘toricht’ — im spiter folgenden
Beispiel tritt stattdessen das eher moralisch konnotierte ‘unverbesserlich’ auf —
finden die Kriterien der Angemessenheit im Anderen, im Gegenstand der Be-
nennung, wihrend ‘lieben’ und ‘hassen’ ihre Angemessenheit in jenem Subjekt
finden, das die Benennung durchfiihrt. Nun besteht allerdings ein Zusammen-
hang zwischen den beiden Beispielpaaren, obgleich — oder gerade weil — sie in
der Taxonomie des Yinwénzi auf unterschiedlichen Ebenen anzusetzen sind: es
ist ndmlich gerade das ‘Fihige’ an jemandem, das zuldsst, ‘ihn zu lieben’ — oder,
weniger pathetisch, ihn vorzuziehen — wihrend es das ‘Torichte’ an einer Person
ist, das veranlasst, diese ‘zu hassen’ bezichungsweise abzuweisen. Dabei
vollzieht sich tatsichlich ein “Ubergang” von der Person, oder in der Termi-
nologie des Yinweénzi, einem Ding, das eine bestimmte Eigenschaft aufweist, zu
der Art, wie dieses zu behandeln ist. Die kuang wéi ist somit im wortlichen
Sinne eine “libergehende’ oder ‘iiberspringende Aussage’ und als solche ein
bestimmter Typ von Benennung — und eben nicht: von Namen. Es ist der Uber-
gang von der Feststellung gewisser Eigenschaften von Dingen zur wertenden
Bezugnahme — oder Verwendung — derselben: das ‘Féhige’ erlaubt den
Ubergang zum ‘Lieben’, das ‘Térichte’ jenen zum ‘Hassen’, ein Ubergang, der
das Augenmerk von der Frage, was das Benannte ‘ist’, verlegt auf jene, wie
dieses zu behandeln sei. Harbsmeiers Interpretation von kuang wéi zhi ming als
‘nicht-deskriptive Namen’ dhnelt der hier vorgestellten, indem sie die dritte
Klasse zu Namen in Bezug setzt, die nicht beschreiben, sondern beurteilen.
Allerdings geht er wie alle anderen Interpreten auch davon aus, dass hier vier
dquivalente Namen angefiihrt werden, wihrend mir hier der Sprung vom — in
Harbsmeiers Terminologie — Deskriptiven zum Nichtdeskriptiven thematisiert zu
sein scheint.

Nach der Klarung der Arten des Benennens stellt der Yinwénzi eine
Klassifizierung der Gesetze auf, welche er in vier chéng 2 unterteilt. Eines der
wenigen Vorkommen dieses Zeichens findet sich in Liezi 1.3:

k2 TS B, TRk A 26
Das Geschmeckte des Geschmackes ist schon gekostet, doch das, was den Geschmack zum
Geschmack macht, hat sich noch nie gezeigt.%?

61  ICS Liézi (1/2/4).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



912 RAFAEL SUTER

In diesem Sinne kénnte chéng i im Yinwénzi auch als 'Typ', 'Erscheinungsart'
gelesen werden. Einen weiterer Hinweis findet sich in Xunzi 14.6, wo sich das
Zeichen chéng 1+ an prominenter Stelle dort findet, wo es um die Festlegung
von Kriterien fiir den Umgang mit Dingen geht. Angesichts der relativ spéten
Systematisierung der Verwendung von Kopfzeichen ist durchaus plausibel, dass
hier dasselbe Wort vorliegt wie im Yinwénzi:

Fe#, P Med; 182, 02 e, R LI EY, 48 LLE fiy .63

Abmessen ist der Priifstein fiir das Behandeln als Ding; Férmlichkeit ist der Priifstein fiir das
Ineinanderfiigen. Durch das Abmessen wird das Zihlen begriindet, durch die Férmlichkeit
werden die Bindungen bestimmt.%*

Gesetze sind nun geradezu der Prifstein fur den richtigen Umgang mit den
Dingen, also auch: den Untertanen. Es ist mehrfach gezeigt worden, wie eng die
Vorstellung der Ausrichtung der Namen mit der Vorstellung des Abmessens
verbunden ist: Die Namen als Waaggewichte machen die Dinge, an denen sie
geeicht wurden, mess- und somit berechenbar.

FIAS S AR ENRE. CHEBE REFE . TR k. feElFE
R, WEPRE 2V, AR R A,
Den ersten [Gesetzestyp] bezeichne ich als unveriinderliche Gesetze. Das ist etwa die
Uberordnung des Dienstherrn (Fiirsten) und die Unterordnung des Bediensteten (Ministers).
Den zweiten bezeichne ich als Gesetze zum Ausgleich unter den Nichtbeamteten. Das ist
etwa die Gleich- oder Verschiedenbehandlung Begabter und Ungelenker.® Den dritten be-

62  Die Ubersetzung des Ausdrucks wéichdng als ‘noch nicht’ rechtfertigt sich durch die Pa-
rallelitdt des Satzes mit den unmittelbar vorangehenden, in denen er in dieser Bedeutung
auftritt, ohne dass ein Bezug zum Verb chdng ‘kosten’ bestiinde. (“What flavouring flavours
1s tasted, but the Flavourer of flavours is never disclosed.” Graham 1960, S. 20).

63 ICS Xunzi (14/67/13).

64  “Measures are the standards of things. Ritual principles are the standard for obligations.
Measures are used to establish modes of calculation, ritual principles to determine the con-
stant relationships [inner power to assign each this proper place, and ability to assign official
positions.” (Knoblock 1990, Bd. 2, S. 208).

65 Im Yinwénzi findet sich denn auch eine explizite Bezugnahme auf diese Aufgabe des Aus-
gleichs, die sich genau dieses Vokabulars bedient:

LR A R F B R AH S RE AL A AHIE . Aemh A AHE, R BeslE o, B AR, HY
HBEE.

(Der Berufene) stellt Gesetze auf, um dadurch ihre Unterschiede zu ordnen. Er veranlasst,
dass sich Vortreffliche und Beschrénkte nicht gegenseitig aufgeben, dass sich Begabte und
Ungelenke nicht gegenseitig vernachldssigen. Wenn Begabte und Ungelenke sich nicht
vernachléssigen, dann gleichen sich ihre Leistungen aneinander an. Wenn sich Vortreffliche

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 913

zeichne ich als Gesetze, um die Vielen (Beamteten) zu ordnen. Dies sind Beschenkungen
und Belohnungen, Strafen an Leib und Besitz. Den vierten bezeichne ich als Gesetze zur
Ausgleichung der Massstibe. Dies sind Skalen und Léngenmasse, Gewichte und Hohl-
masse.

Der Gesetzesbegriff ist hier vergleichsweise breit gefasst: Alle systematischen
Anstrengungen des Herrschers, auf der Grundlage richtig vollzogener Benen-
nungen die derart mit Namen versehenen Untertanen, Dinge sowie Masse und
Gewichte im Reich einheitlich zu behandeln, sind darunter gefasst. Es ist dabei
davon auszugehen, dass die Dinge auch ohne Benennung sich in einer ganz be-
stimmten Weise verhalten. Da aber ihr Name aufgrund bestimmter den Dingen
eignender Beschaffenheiten bestimmt ist, ist er indirekt auch an die in ihnen
angelegten Verhaltensdispositionen gekniipft. Somit ldsst die gelungene Benen-
nung auch zu, auf der Grundlage eines zutreffend gewihlten Namens fiir die
Dinge diesen die richtige Behandlung angedeihen zu lassen: Dies ist gerade der
Schritt, der in den ‘libergehenden Aussagen’ — den kuang wéi — sprachlich ge-
fasst wird. Diese Verkniipfung von den Dingen mit dem herrschaftlichen Han-
deln ist es, fiir die Normen bestehen miissen. Diese Normen aber werden nicht
zwingend expliziert — das heisst die Gesetze miissen nicht verstanden werden im
Sinne sprachlich gefasster Setzungen — sondern regeln implizit den Umgang mit
Namen: Der Herrscher ist demnach keineswegs génzlich frei in der Aufstellung
seiner Gesetze, denn diese regulieren die Beziehungen zwischen Namen. Da
aber die Namen selber nicht stabil sind, sondern von der Kontinuitit ihrer
Verwendung abhidngen, ist der Herrscher letztlich auf die direkte Beobachtung
der Figuren und Beschaffenheiten der Dinge angewiesen. Erst dies erlaubt ihm
die korrekte Verwendung der Namen. Das Weltgeschehen, das grosse Leiten,
das sich in den Dingen Ausdruck verleiht, gibt also die Struktur vor, die Gesetze
anzunehmen haben, wenn sie expliziert werden sollen. Dies ist der Grund,
weswegen Namen und Dinge nicht voneinander zu trennen sind: Die Benennung
stiitzt sich auf die Dinge, und nur deswegen kann der richtige Umgang mit den
Namen tiberhaupt wieder auf die Dinge zuriickwirken. Gesetze sind demnach im
Sinne des Yinwénzi stets Regulierungen der Verwendung von Namen. Dies
reicht von der Beriicksichtigung einfacher hierarchischer Relationen bis zur
Beachtung von Massen und Gewichten, so im Da dao, shang 2/2:

und Beschrénkte nicht gegenseitig aufgeben, dann denken Vortreffliche und Beschréinkte
auf derselben Ebene voraus.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



914 RAFAEL SUTER

Y, piEm. BHE, Badl R, BAREAWE, 2ARERE, Q. B4 fE R
=,

Das Benennen ist das, was die Figuren mit einem Namen versieht. Das fiir eine bestimmte
Figur Halten ist das, was den Benennungen entspricht. Wenn also die Figuren die Namen
nicht ausrichten, und die Namen die Figuren nicht ausrichten, dann ist das Verhiltnis von
Figuren und Namen bleibend so, dass beide schon getrennt sind.

Hier wird erneut auf die anfingliche Erorterung der Entstehung des Entspre-
chungsverhiltnisses zwischen Namen und Figuren rekurriert: Es ist der Akt des
Benennens, der die Figuren, die sich unvermittelt prisentieren, mit einem
Namen versieht. Der so bestimmte Name ist nicht im voraus bestimmt, sondern
wird in seiner Funktionalitdt durch die Benennung erst konstituiert. Es ist aber
die Identifizierung der Figur als eine ganz bestimmte, die auf der anderen Seite
den Akt der Benennung stets begleitet, ihm entspricht. Diese Aussonderung aus
dem ungeschiedenen Wahrnehmungsfeld, dem Ort, an dem sich das grosse Lei-
ten vergegensténdlicht, macht die Auswahl eines bestimmten Namens moglich.
Das Bild der Waage vor Augen, erkennen wir den Akt des Benennens als ein
Abwigen, das Figur und Name aufeinander abgleicht. Dabei ist das richtige
Verhiltnis beider nicht einseitig in der Figur, dem zu ermittelnden Gewicht, oder
im Namen, dem normierenden Waaggewicht zu suchen, sondern im ausgegli-
chenen Verhiltnis beider. Die Namen entstehen erst aufgrund der Figuren, denn
was aufgewogen werden kann, hat ein Gewicht, auch unabhingig von der Kali-
brierung der Waage, die es wiigen soll. Dennoch bleibt dieses Gewicht verbor-
gen, wenn es nicht in ein System normierter Masseinheiten iibersetzt werden
kann. Die Namen sind also notwendig, denn sie {iberfithren die nicht weiter
strukturierte Abfolge loser Figuren in eine darstellbare Ordnung, die somit arti-
kuliert und kommuniziert werden kann. Die Figuren werden dadurch aufein-
ander beziehbar. Die Wiedererkennung von Figuren als ganz “bestimmte”, ihr
Bezug zu anderen Figuren, ihre Verfiigbarmachung und konsistente Behandlung
konnen nur durch ihre Verbindung mit verschiedenen Namen gesichert werden.
Das Gefiige der geeichten Namen erlaubt, eine Ordnung der sich in der Welt
priasentierenden Figuren abzubilden. Und dieses Bild erlaubt es, explizite Regeln
des richtigen Umgangs mit den Dingen zu erfassen, zu diesen iiberhaupt erst in
eine geordnete Beziehung zu treten. Es zeigt sich, dass wenn die Figuren die
Namen nicht ausrichten, bezichungsweise die Namen die Formen nicht aus-
richten, wenn also zwischen beiden kein Gleichgewicht besteht, ihr Verhéltnis
aus den Fugen gerit. Der Name ist dann nicht mehr richtig geeicht und misst das
Falsche. Figur und Name bleiben voneinander getrennt, passen nicht aufein-

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 915

ander, und das Gefiige der Namen verliert als ganzes seine Angemessenheit. So
in Da dao, shang, 2/3:

ANHTFREL, ZRAS W] A
[Benennen und fiir Figuren halten] diirfen gegenseitig nicht in Unordnung gebracht werden,
und sie diirfen sich auch nicht gegenseitig vernichten (zu nichts machen).

Das Ausgleichen von Benennung und Identifizierung bestimmter Figuren héngt
also davon ab, dass die Anwendung von Namen auf bestimmte Figuren stets
gleich erfolgen muss; ist ein Name einmal festgelegt, enthélt er dadurch, dass er
auf eine Figur ausgerichtet ist, ein Kriterium seiner richtigen Anwendung. Diese
Verbindung von Name und zugehoriger Figur ist es, die einmal etabliert, trotz
ihrer Instabilitdt nicht ins Wanken geraten darf: Name und Figur diirfen nicht in
ein Missverhéltnis zueinander, in Unordnung geraten. Allerdings ist es ebenfalls
nicht zulédssig, die eine Seite, seien es die Namen oder die Figuren, einseitig aus
dem Blick zu verlieren, sie auszublenden. Beides, Namen und Figuren, sind not-
wendig in ihrer gegenseitigen Beziiglichkeit, und sie sind somit aufeinander
auszurichten:

A, OB RS, B 4. A LLIETE.
Es ldsst Namen verschwinden, und deshalb ist grosses Leiten ohne Abwigen; es lasst
Namen entstehen, und deshalb benennt es, und gleicht dabei die Figuren aus.

Das grosse Leiten ldsst die Namen dann verschwinden, wenn es nicht abwigt,
wenn es den Dingen ihren Lauf lasst. Diese haben ohnehin die Tendenz, sich in
einer typischen Weise zu verhalten, und somit muss ein Herrscher auch gar
keine expliziten Abwigungen treffen, also Urteile treffen. Muss er jedoch auf
Namen zugreifen, um auf den Gang der Dinge Einfluss zu nehmen, so muss er
Namen stiften. Dabei muss er aber das Benennen und das fiir Figuren Halten
aufeinander abstimmen, wodurch er Namen und Figuren in ein Gleichgewicht
bringt. So in Da dao, shang 2/3:

SEP AL AU ELIRL. B4 B5. ASLEREL G, L4 %, A AR,
Nun: Alle Dinge besitzen ein Verharren. Wenn man sie nicht durch die Namen ausrichtet, so
geraten sie in Unordnung. Und unter der Gesamtheit der Namen gibt es eine Anordnung.
Wenn man ihnen nicht mit den Figuren entspricht, so geraten sie in Schieflage. Was deshalb
Figuren und Namen betritft, so miissen sie ausgeglichen sein.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



916 RAFAEL SUTER

Zu guai e findet sich im zweiten Teil des Yinwénzi eine aufschlussreiche Stelle
(Da dao xia 8/2):

EH, BB R B, JRFTLLAE 4 4.
Die Gesetze sind das, wodurch die zahlreichen Unterschiede ausgeglichen werden, sie sind
aber auch das, was die Zuteilung der Namen in Schieflage geraten lasst.

Die Gesetze sind demnach unvermeidlich ambivalent, denn sie dienen dazu,
einen Ausgleich zwischen den Unterschieden zu erreichen. Doch indem sie dies
leisten, fiihren sie zugleich dazu, dass die klaren Zuordnungen zwischen be-
stimmten Namen mit dazugehorigen Anteilen in Frage gestellt werden. Im Liishi
Chiingiii 5.4 tritt das Wort an einer Stelle ganz explizit als Antonym zu ping “I*
‘ausgeglichen’ auf.

Die Dinge gibt es nun unweigerlich, und die Figuren und Beschaffenheiten,
in denen sie auftreten, haben von sich aus Bestand. Wenn sie indes nicht mithilfe
der Namen geordnet werden, so geraten sie in Unordnung, denn wie sollte auf
sic ordnend zugegriffen werden kénnen, wenn die Verwendung cines bestimm-
ten Namens nicht eine ganz bestimmte Kombination von Figur und Beschaffen-
heit, und somit eine spezifische Klasse von Dingen ausgerichtet wire. Ander-
seits besteht zwischen den Namen eine Ordnung. Dies ist zunédchst ein Befund
iiber die Verwendung der Sprache. Wer eine Sprache gebrauchen lernt, stellt
fest, dass es zwischen verschiedenen Woértern Unterschiede gibt, die sie zugleich
miteinander in Bezichung setzen: etwa ‘fihig’ und ‘ungelenk’, ‘teuer’ und ‘ge-
mein’. Doch wenn diese Ordnung unter den Namen, die sich aus ihrer richtigen
Verwendung, und somit ihrem Wirklichkeitsbezug, speist, nicht durch stindige
Wiederholung reiteriert wird, so gerdt das Gefiige der Namen aus dem Lot: Die
Sprache biisst durch den Verlust der Eindeutigkeit des Bezuges ihrer
Bestandteile, der Namen, auf Strukturen und Elemente der Welt ihr Ordnungs-
potential ein. Wenn die Masseinheiten uneinheitlich verwandt werden, so
verlieren auch alle Regeln ihrer gegenseitigen Beziiglichkeit ihre Richtigkeit,

66  Liishi Chiingiii 5.4 (25/13—14):

WA e DA HLECP e gLtz S 48 DL, LA . Deshalb: Der Ton eines
geordneten Zeitalters ist ruhig, daher erfreut er, und seine Ordnung ist ausgeglichen; der Ton
eines verwirrten Zeitalters ist auffahrend, daher macht er wiitend, und seine Ordnung ist
unausgeglichen (schief).

“Les sonorités des époques d’ordre traduisent la paix et rendent heureux, et leur gouverne-
ment est équitable. Mais les sonorités des époques de désordre traduisent le ressentiment et
mettent en colere, et leur gouvernement est perverti.” (Kameranovi¢ 1998, S. 90).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 917

denn diese hingt davon ab, was sie tatsichlich messen. Wenn also die Namen
notwendige Werkzeuge zur Ordnung der Welt sind, so héngt ihr Nutzen davon
ab, dass beides, Namen und Figuren im Gleichgewicht sind: Ein Name wird
dann genau fiir einen Begriff verwandt, genauso wie ein Jin immer dasselbe
Gewicht wigt, und ein Chi stets dieselbe Linge durchmisst. Die Ordnung der
Dinge ist nur darstellbar mittels der Ordnung der Namen, und die Ordnung der
Namen ist nur Ordnung, wenn sie zuverlidssig an den Dingen Mass nimmt. Die
Namen und ihre Anordnung untereinander enthalten kein Kriterium ihrer Rich-
tigkeit.

Im nun folgenden Abschnitt wendet sich der Text des Yinweénzi einer wie-
teren Kategorisierung der Namen zu (Da dao, shang 2/5):

Hvad, BAWE MG NA, BEEL. EBOHE, Al HEXR, oiEA
.

Ein Name fiir das Gute legt das Gute sprachlich fest, ein Name fiir das Schlechte legt das
Schlechte sprachlich fest. Deshalb trégt das Gute einen guten Namen, das Schlechte einen
schlechten Namen. ‘Heilig’, ‘fdhig’, ‘liebenswert’ und ‘weise’ sind solche, die Gutes
sprachlich festlegen. “Vorlaut’, ‘schwatzhaft’, ‘boshaft’ und ‘dumm’ sind solche, die
Schlechtes sprachlich festlegen.

Der Yinwénzi verwendet hier die Namen fiir wertende Einteilung der Dinge in
‘gute’ und ‘schlechte’.%” Aus dem bereits Gesagten geht hervor, dass nicht eine
willkiirliche Einschitzung dieser moralischen Eigenschaften gemeint sein kann.
Vielmehr scheint die Vorstellung zu herrschen, dass es fiir jede dieser
Benennungen ‘in der Welt’ die entsprechenden Wirklichkeiten gibt, auf die sich
diese beziehen. Erneut tritt hier das Verb ming 77 auf. Genauso wie im zitierten
Ausschnitt des Baimalun-Dialogs des Gongsiin Longzi, geht es nicht um das
Benennen wirklicher Gegensténde, sondern vielmehr um die Frage, welche Be-
dingungen erfiillt sein miissen, damit einer der aufgefithrten Namen auf ein Ding
zutrifft. Die Unterteilung der Namen in ‘gute’ und ‘schlechte’ Namen ist eine
interne Gliederung im Gefiige der Namen, doch im Licht des oben Gesagten
dennoch eine Funktion der Eigenschaften von Dingen (Da dao, shang 2/6):

67  Die Kategorie des shanming tritt auch im Zhengming-Kapitel des Xuinzi auf (Kap. 22.5):
ZEE R mAR , S 4. (ICS Xanzi 22/109/11). “Die Namen besitzen eine
ihirente Giite: wenn der Pfad (ihrer Anwendung) leicht ist und sie sich nicht widersetzen,
so nenne ich sie gute Namen.” Unter ‘Giite’ ist hier die Gefligsamkeit gemeint: Das, was
sich in die Gemeinschaft einfiigt, ist ‘gut’.

“(Names do have intrinsic good qualities. When a name is direct, easy, and not at odds with
the thing, it is called a ‘good name’.” Knoblock 1994, Bd. 3, S. 131).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



918

RAFAEL SUTER

AUEBOCH oA, DOREBCH L8, Remidid. HHEX B4, DORMER
BRHE, AR, g B &R S

Nun: Kommen wir zu den Namen ‘heilig’, ‘fihig’, ‘liebenswert” und ‘weise’: wenn wir da-
mit nach einer Kernwirklichkeit verlangen, die heilig, fihig, licbenswert und weise ist, so
sind wir noch nicht dahingekommen, dass einer (dieser Namen) erfiillt ist. Kommen wir zu
den Namen ‘vorlaut’, ‘schwatzhaft’, ‘boshaft’ oder ‘dumm’, und verlangen damit nach einer
Kernwirklichkeit, die vorlaut, schwatzhaft, boshaft oder dumm ist, so ist es ebenfalls noch
nicht so, dass einer davon erfiillt ist. Angenommen ‘gut’ oder ‘schlecht’ wiirden erfillt, so
bréchte dies eine Einteilung hervor.

Die Namen haben als Gefisse, oder ‘“Waaggewichte’ der Figuren auch unab-
hdngig von ihrer konkreten Verwendung Bestand: Sie ermdglichen es, das
Denken auf etwas Bestimmtes auszurichten, und erlauben, etwas zu intendieren:
Im Moment, da man noch nach Figuren sucht, sind die Namen noch nicht erfiillt,
es entspricht ihnen noch nichts Wirkliches: Keine Kernwirklichkeit trifft auf sie
zu. Doch angenommen, das Verlangen trifft auf eine solche Kernwirklichkeit, so
fithren die Namen zu einer Einteilung: Das heisst, eine beliebige Kernwirklich-
keit, die den entsprechenden Namen erfiillte, konnte dank diesem ausgeschieden
werden. Das Lexem giu 3K tritt auch in Xunzi 22.5 im Zusammenhang mit der
Frage nach einem geordneten Weltbezug auf, dort heisst es:

BAFF ol 13, MREDERT Al SRR AR, BT PR, SKEMEFTA], Prg 7Ot
2P RZ K, IR Z T02 2, [H T % T R 68

Die Affekte hiangen nicht davon ab, dass man zulésst, sie zu erhalten, sondern das, was man
will, folgt aus dem, was man zuldsst. Die Affekte hdngen nicht davon ab, dass man zulésst,
sie zu erhalten, sondern sie sind das, was vom Himmel erhalten wird. Das, was man will,
folgt aus dem, was man zulidsst, und es wird bestimmt durch das, was man vom Herzen
erhidlt. Ein einzelner vom Himmel erhaltener Affekt ist von der Vielheit des vom Herzen
Erhaltenen zu bestimmen, und unweigerlich bekundet man Miihe, das vom Himmel Er-

haltene einzuordnen.®”

68 ICS Xiinzi (22/111/4-12),

69

“Desire does not depend on the object of desire first being obtainable, but what is sought
after follows after what is possible. That the occurrence of desire does not depend on its
object’s first being obtainable is a quality we receive from nature. That what we seck to
satisfy our desires by following after what is possible is what we receive from the mind. It is
natural to our inborn nature to have desires, and the mind acts to control and moderate them.
The simple desires we receive from nature are controlled by the complex devises exercised
by the mind until it becomes inherently difficult to properly categorize what one has re-
ceived from nature.” (Knoblock 1994, Bd. 3, S. 135).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 919

Die Stelle referiert die Frage, inwiefern die Affekte fiir den Menschen not-
wendig seien. Sie hilt fest, dass Affekte etwas sind, das einfach so gegeben ist,
ganz unabhdngig davon, wie man sich dazu stellt. Sie sind die unmittelbare Art,
in der die Welt an uns herantritt. Das Wollen dagegen, hélt Xunzi fest, wird vom
Herzen erhalten, jener Instanz, die den Welt-, oder in der Terminologie des
Xunzi, den Himmelsbezug, des Menschen ordnet: Die Schwierigkeit besteht nun
in der Zusammenfiihrung ecines cinzelnen Affekts mit der Vielheit des vom
Herzen Erhaltenen, seiner Bestimmung oder Einordnung: Vor dem Hintergrund
des Umstandes, dass sich die zitierte Stelle im Zhengming-Kapitel befindet,
scheint es zunichst plausibel, dass damit die Vielheit der Namen gemeint ist:
Wie ist die Identifizierung eines einzelnen Affekts mit einem der vielen zur
Verfiigung stehenden Namen zu leisten? Oder vor dem Hintergrund des
Yinwénzi: wie ldsst er sich korrekt in die Ordnung der Namen tibertragen? Die
Frage, in welchem genauen Bezug die ‘Kernwirklichkeiten’, von denen im
Yinweénzi die Rede ist, im Bezug zu Xumzis ‘Begehren’ stehen, muss hier
zunichst unbeantwortet bleiben.

Im mohistischen Kanon tritt das Wort giti K ‘wollen’ an prominenter
Stelle auf. Es dient im oberen Kanon der Definition von i J§ ‘sinnen’. In den
Erklarungen dazu heisst es:

REAR A LU AT KA, ARG 2, .
Sinnen ist das, was durch sein Erkennen ein Wollen entstehen lésst, doch nicht erzwingt,
dass dies erreicht wird. Es ist wie Ausspihen.”?

Zunichst eine Bemerkung zu zhf %/1: Graham?! versteht es als ‘Erkenntnisver-
mogen’ (faculty of knowing), was direkt aus seiner Interpretation des voran-
gehenden cdi #4 als ‘Fihigkeit’ hervorgeht. Liest man dieses cdi 4 aber aus-
gehend von seiner gegenstindlichen Bedeutung als ‘Brennholz’ oder ‘Rohstoff’,
so ist auch eine kausativ-putative Interpretation des Wortes im Sinne von ‘etwas
fiir ein Rohmaterial halten’ moglich. Die Einbindung dieses Zeichens in den
Kontext des Benennens findet sich im Tongbianlun-Dialog des Gongsiin Longzi.
Das Verstindnis von cdi #4 im Sinne von ‘Rohmaterial’ fiihrt ein Kriterium ein,
weshalb ein Gewusstes auch als Wissen gelten kann, und leistet somit etwas,
was alle mir bekannten Interpretationen nicht tun:

70 “‘Thinking’: by means of one’s intelligence one seeks something, but does not necessarily
find it. (Like peering).” Graham 1978, S. 267.
71  Graham 1978, S. 267/8).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



920 RAFAEL SUTER

MEIE, BTl s, 5.

Dass das ‘fiir einen Rohstoff Halten’ Erkennen ist, ist [der Grund], weshalb es Erkennen
(also: Erkenntnis von etwas) ist, und das, was das Erkennen (von diesem) erzwingt. Es ist
wie Klarsehen.”?

Versteht man Erkennen als Ausmachen eines Rohstoffes, also einer abgeschlos-
senen, strukturierten, nichtsprachlichen Einheit, so ist dies der Grund dafiir, dass
das so Erkannte als Wissen gelten kann — denn es ist dann Wissen ‘von etwas’ —,
und dass es zugleich notwendig genau in dieser Weise und nicht anders erkannt
wird: Denn das Rohmaterial erzwingt, als was es erkannt werden kann.” Erken-
nen ist das Gewahrwerden von etwas als dieses etwas. Daher spielt auch die
Analogie: Wissen ist dann wie klar sehen, etwas als das sehen, als was es in den
Blick tritt.

Ein solches Verstdndnis von Wissen ist Voraussetzung auch des Sprach-
verstindnisses des Yinwénzi: Die Figuren miissen sich unabhéngig von ihren
Namen als bestimmte Figuren erkennen zu geben konnen, damit die Benennung
auf sie Bezug nehmen kann. Der Begriff der Kernwirklichkeit wird im Yinwénzi
konsistent im Zusammenhang mit Benennung gebraucht, und bezieht sich stets
auf die Ebene der sprachlich vermittelten oder vermittelbaren, doch selbst nicht
sprachlich verfassten Strukturen der Welt. Somit ist die Kernwirklichkeit, im
Gegensatz zu cdi, dem Rohstoff, der noch nicht sprachlich vermittelt ist, immer
im Bezug auf einen bestimmten Namen vorgestellt. Eine Aktualitit kann Kern-
wirklichkeit zu Name x oder y sein. Die Namen ermoglichen gerade dadurch die
Einteilung des Rohmaterials: Sie erlauben es, im sprachlich noch nicht Durch-
drungenen nach bestimmen Figuren und Beschaffenheiten Ausschau zu halten,
denen ein Name entspricht. In diesem Moment der Ausschau allerdings muss
den Namen noch nichts entsprechen. Doch wird das ‘gute’ oder ‘schlechte’ der
Namenspaare ‘heilig — vorlaut’, ‘fihig — geschwitzig’, ‘liebenswert — bose’ oder
‘weise — dumm’ erfiillt, so fiihren die Namen zwangslaufig eine Einteilung des
Aktuellen in bestimmte Kernwirklichkeiten ein. Weil alle Kernwirklichkeiten
einheitlich mit einem bestimmten Namen verkniipft sind, oder genauer ver-

72 “The ‘intelligence’: it being the means by which one knows, one necessarily does know.
(Like the eyesight).” (Graham 1978, S. 267).

73 Die weitere Diskussion wird zeigen, dass das Rohmaterial zwar nicht festlegt, welche
bestimmte Kernwirklichkeit daraus mittels der Anwendung von Namen selegiert wird, dass
es aber dennooch seine Strukturiertheit ist, welche die Auswahl derjenigen Kernwirklich-
keiten bestimmt, die darin Giberhaupt erkannt werden kdnnen.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 921

kntipfbar sind, erlaubt die Verwendung der Namen einen gestaltenden Zugriff
auf die Welt (Da dao, shang 2/8):

e A e A < B, AN R

Und selbst wenn (ein Herrscher) noch nicht vermdchte, [mit den Namen] die Kernwirk-
lichkeiten der Dinge (Untertanen) zu erfiillen, so kommt es doch dazu, dass der sich um ihre
Abstinde nicht zu bekiimmern braucht.

Solange die Namen in der richtigen Weise verwandt werden, einheitliche Kri-
terien ihrer Anwendung — oder in der Terminologie des Yinwénzi — ihrer Erfiill-
barkeit bestehen, braucht sich der Herrscher nicht zu sorgen, dass sich ein
Auseinanderklaffen von Namen und Kernwirklichkeiten einstellt.

L ET 4 AN AN

Deswegen sage ich: Bei den Namen ist es unzuldssig, dass sie nicht trennscharf sind.

Die Effizienz der Namen liegt darin, die Differenzierungen, durch die sich die
Wirklichkeit in die Sprache einschreibt, aufrechtzuerhalten. Sie sind darauf an-
gelegt, die angemessenen Einteilungen in der wirklichen Welt der Dinge auf-
rechtzuerhalten. Die Differenzierungen unter den Namen entsprechen daher ihrer
Trennschérfe: Diese ist aber nicht durch die Sprache selbst verbiirgt, sondern
muss durch deren richtige Anwendung aufrechterhalten werden. Deswegen
formuliert der Yinwénzi mit dem Terminus bidn Ji¥ keine Eigenschaft der
sprachlichen Entititen der ‘Namen’, sondern er formuliert eine Anweisung des
richtigen Umgangs mit ihnen: Sie so angemessen und konsistent zu verwenden,
dass sie im Bezug auf die Dinge ihre Trennschirfe nicht verlieren.

AR, BT RR R B A . Fh RS, SRR, AR, R, B A iR
&, BB E.

Namen und Abwigungen, grenzen das Leere und Kernwirklichkeiten voneinander ab, indem
sie die Jenseitigen und die Diesseitigen auseinanderhalten. Seit alters gilt unverdndert, dass
ein jeder, der die Diesseitigen anwendet, (sein Ziel) erreicht, dass derjenige, der die Jenseiti-
gen anwendet, (sein Ziel) verfehlt. Das Verfehlen folgt von daher, dass Namen und Zutei-
lungen durcheinander geraten, das Erreichen darauf, dass Namen und Zuteilungen klar
geschieden sind.

An dieser Stelle scheint mir zundchst eine Bemerkung zu meinen noch sehr
vorldufigen Untersuchungen iiber die Demonstrativpronomina ci It ‘diese’ und
bi 1l ‘jene’ angebracht: ersteres driickt die nahe, letzteres die ferne Raumdeixis
aus. In diesem Kontext sei an die bereits zitierte Passage aus dem Mingshilun

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



922 RAFAEL SUTER

des Gongsiin Longzi erinnert, die die richtige Verwendung der Namen davon
abhingig macht, dass sich im vorgefundenen Rohmaterial Umrisse oder Be-
schaffenheiten ausmachen lassen, mit denen Abgrenzungsschemata {iberein-
stimmen, welche mit bestimmten bereits bestehenden Namen verbunden sind.
Die Namen sind dabei die Vehikel der Ubertragung der Abgrenzungsschemata
vom einen zum néchsten Fall ithrer Verwendung. Die Kernwirklichkeit wieder-
um ist das, was diese Abgrenzungsschemata ausfiillt, ihnen Prisenz verleiht.
Dieses Abgrenzungsschema entspricht, falls die vorgefundene aktuelle Ab-
grenzung in ihrer Struktur damit tbereinstimmt, dem durch die Benennung
Intendierten; es ist das positive Kriterium der Benennung. Es ist das ‘Hier’ des
durch die Benennung verliechenen Namens, das was durch ihn eingeschlossen
wird, und somit in seinem deiktischen Zentrum verortet wird, wihrend alles
jenseits dieser Abgrenzung das ‘Dort’ ist, worauf es nicht zutrifft. Der ganze
Raum, den die Abgrenzung unausgefiillt beldsst, erweist sich deshalb im
Hinblick auf sie und somit den mit ihr verkniipften Namen als ‘leer’. In eciner
ersten Sichtung der Distribution der Demonstrativa ¢i und shi 7& hat sich
abgezeichnet, dass ersteres hdufig Verwendung findet, wenn auf mehrere
Referenten Bezug genommen wird (so auffallend etwa in Verbindung mit
Numeralia). Ebenso erscheint es hdufig am Ende eines Paragraphen nicht als
Anapher eines einzelnen Wortes oder Satzes, sondern als Aufnahme der darin
aufgefiihrten Beispiele. In beiden Féllen scheint sich das Pronomen c¢i auf
Pluralititen zu beziehen. Die Sprachvorstellung des Yinwénzi, soweit sie bislang
skizziert wurde, stellt die Wahrung der Kontinuitit der Namen ins Zentrum ihrer
Aufmerksamkeit, indem sie danach strebt, die briichige Verbindung zwischen
Namen zum einen und den Figuren und Beschaffenheiten zum anderen auf-
rechtzuerhalten. Zur Bewahrung der Trennschérfe dieser Namen zielt er auf eine
Standardisierung der Normen ihrer Verwendung. Die einzelne Verleihung eines
Namens ist dann das letzte Glied einer ganzen Reihe von Benennungen, die
jeweils Fille von ‘diesem’ beziehungsweise von ‘nicht-diesem’ unterscheiden.
Ist von dieser Tatigkeit des richtigen Benennens die Rede, so wird dabei in der
Regel auf die Worter shi ‘als dieses bestimmen’ und fei JF ‘als das andere (lat.
‘alter’), also: ‘nicht dieses ausscheiden’ zuriickgegriffen. Dabei beziehen sich
beide je auf eine Singularitit, ndmlich einen bestimmten Namen: im Bezug auf
die durch einen Namen vertretene Figur ‘Pferd’ etwas fiir ‘dieses halten’
beziehungsweise als ‘nicht-dieses’, ‘das Andere’ ausscheiden.

Der vorliegende Abschnitt aus dem Yinweénzi betrachtet nun, wie er selbst
anschliessend durch den Ausdruck ‘von alters her bis heute’ unterstreicht, die
Praxis des Benennens iiber eine lingere Zeitspanne. Hier aber wirkt sich die An-

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 923

wendung dieser in der Sprache bindren Relation des ‘Dies’ zum ‘Anderen’ auf
die Wirklichkeit so aus, dass das Rohmaterial in zwei Pluralititen zerfillt, nim-
lich der Gruppe der Kernwirklichkeiten, die dem jeweiligen Namen entsprechen,
und jener der jeweiligen Komplemente, quasi der Negative der mit dem Namen
verkniipften Umrissbilder.

Es ist nach diesen Uberlegungen vollig einsichtig, dass das Erreichen von
etwas, nach dem getrachtet wird, nur jenen vergénnt ist, die sich an ‘diesem’
orientieren — also an jene Kernwirklichkeiten, auf welche die verwendete Benen-
nung tatsdchlich zutrifft. Dagegen scheitern alle anderen, weil sie durch die
falsche Verwendung der Benennung im Hinblick auf das, wonach sie eigentlich
trachten, sich nach den ‘Anderen’, dem ‘Falschen’, ausrichten. Dies ist eine
Folge davon, dass sie Benennung und Zuteilungen durcheinanderbringen, indem
sic mithilfe derselben Namen unterschiedliche Zuteilungen vornehmen. Das
Erreichen liegt dagegen darin begriindet, dass Namen und Zuteilungen klar von
einander geschieden werden. Dadurch sind die Namen im Bezug auf die Dinge
trennscharf (Da dao, shang 2/10):

SR BMHA N, BB & BAN B EAAN. B E & MEEIx.

Nun: Man zieht die Fahigen vor, aber schneidet die Unverbesserlichen, man belohnt die
Guten, aber bestraft die Schlechten. Die Angemessenheit der Benennungen fihig® und
‘unverbesserlich’, ‘gut” und ‘schlecht’ liegt in jenen (d.h. den Anderen). Die Angemessen-
heit der Abwiégungen ‘vorziehen’, ‘schneiden’, ‘belohnen’ und ‘bestrafen’ ist dem Ich unter-
geordnet.

Der obige Abschnitt nimmt die Termini des ‘Abwigens’ und der ‘Namen’
wieder auf. Hier erfolgt ein Perspektivenwechsel, der mir nahezulegen scheint,
das Demonstrativpronomen bi 1 ‘jene’ anders zu deuten als im obigen Kontext.
Es steht hier nun nicht mehr in Opposition zu ¢i it ‘diesen’, sondern zu wo &
‘ich’. Es bezieht sich nun auf das, was sich dem Subjekt des Sprechens, dem
‘Ich’, das sich je schon im deiktischen Zentrum befindet, gegeniiberstellt. Da-
gegen steht b7 ‘jene’, oder eben ‘die Anderen’ fiir die Figuren, Beschaffenheiten
und Dinge, die dem ‘Ich’ erscheinen: dessen Gegenstinde. Der Passus beginnt
mit vier Beispielen fiir die Verwendung von Namen: ‘die Fiahigen vorziehen’
und die ‘Unverbesserlichen schneiden’ einerseits, die ‘Guten belohnen’ und die
‘Schlechten bestrafen’ andererseits. Diese Verbindungen von Namen lassen sich
zerlegen: der jeweils zweite Teil bezieht sich unmittelbar auf den Gegenstand
der Benennung, in welchem das Kriterium der Angemessenheit des jeweiligen
Namens verortet ist. Es sind dies die Eigenschaften ‘fihig’, ‘unverbesserlich’,

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



924 RAFAEL SUTER

‘gut’ und ‘schlecht’, die auf Andere zutreffen. Dabei handelt es sich um Namen,
die bestimmten Dingen verliechen werden.

Der erste Teil der vorliegenden Ausdriicke dagegen beschreibt die Art und
Weise, wie ‘ich’ mich auf die Anderen beziche. Es sind wertende Abwagungen
der Gegenstinde. Das Kriterium von deren Angemessenheit liegt laut dem Yin-
weénzi im ‘Ich’. Dies heisst allerdings nicht, dass das ‘Ich’ in seinem Urteil ganz
frei wire. Es gibt gemiss dem Yinwénzi durchaus eine Verbindung von den ‘Ab-
wigungen’ des ‘Ich’ zu den ‘Namen’ des Anderen: Die Dinge weisen nidmlich
eine bestimmte Beschaffenheit auf, von der ihre Benennung abhingt, und mit
der ihr Name verbunden ist. Doch dennoch gibt es einen Unterschied zwischen
den ‘Namen’ und den ‘Abwigungen’, der Art und Weise, wie ‘ich’ mich zum
Anderen stelle: Die Kriterien fiir die Namen — die Benennung — liegen ganz im
Anderen. Die Kiriterien des handelnden Bezugs darauf aber in mir. Denn
wihrend die richtige Verwendung der Namen ausschliesst, dass etwas mit einem
falschen Namen versehen wird, kann die Abwégung des ‘Ich’ sich davon ent-
fernen: Statt des Guten konnte prinzipiell auch das Schlechte vorgezogen wer-
den. Die Erfahrung lehrt, dass genau dies immer wieder geschieht (Da dao,
shang 2/11):

T B, NE—4. A gEw.
Was das Verhiltnis des Ich zum Anderen angeht, so fiigt man zu dessen (Ausdruck) wieder-
um einen einzelnen Namen hinzu. Dieser ist dasjenige, was die Namen klar scheidet.

Der Yinwénzi beschreibt nun, was fiir die vorangehenden Beispiele vorexerziert
worden war: Was ndamlich das Verhiltnis des ‘Ich’ zum Anderen im Abwigen
betrifft, so wird dieses dadurch ausgedriickt, dass zum Namen des Anderen, das
erwogen werden soll, noch einmal ein Name tritt. Doch dieser Name hat eine
andere Funktion: Er benennt nun nicht ein Ding, indem er sich auf dessen
Struktur bezieht, sondern er dient der Strukturierung jener Namen, die auf das
Andere bezogen werden. Dies erfolgt, indem an die Namen des Anderen
bestimmte Behandlungsweisen gekniipft werden. Dadurch werden diese vonein-
ander geschieden (Da dao, shang 2/11-12):

FEAH B AN EAEE MR MIMAR L, BZiREh. SE AR,
A A gith,

Nenne ich jemanden ‘fihig’ beziechungsweise ‘unverbesserlich’, so behandle ich ihn im
ersten Falle, indem ich ihn vorziche, im zweiten, indem ich ihn schneide. Nenne ich
jemanden ‘gut’ oder aber ‘schlecht’, so behandle ich ihn, indem ich ihn belohne beziechungs-
weise bestrafe. Behandelt man die eine Abwéigung von Anderem und Ich als etwas Ver-

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 925

eintes und trennt sie nicht auf, so ist dies dasjenige, was die Namen vermischt. Daher sage
ich, dass es unzulissig ist, dass man bei der Benennung der Abwiigungen nicht klar scheidet.

Die Vermischung der Namen beginnt dann, wenn nicht unterschieden wird
zwischen den Namen, die auf das Andere gehen, und jenen, die dazu dienen,
unsere Beziehung zum Anderen auszudriicken. Dabei ist wiederum auf Namen
zuriickzugreifen, so dass diese zwei Funktionen erfiillen:

Sie benennen einerseits Dinge und sie bezeichnen andererseits die Art und
Weise, wie wir Dinge abwégen, uns handelnd in Bezug zu ihnen setzen. Um
Verbindungen von Namen zu verstehen, miissen die einzelnen Namen eindeutig
einer dieser Funktionen zugeordnet werden. Eine Verbindung zweier Namen, die
dem Ausdruck einer Abwigung dient, darf nicht als Einheit betrachtet werden,
sondern sie ist nach ihren Bestandteilen hin zu untersuchen (Da dao, shang
2/13):

FEEL W4 X R R A,
Eine Rede lautet: ‘Rinder mogen.” Ich sage nun wiederum, dass es nicht zulidssig sei, diese
nicht klar zu scheiden.

Der gewihlte Ausdruck hdo niu #f % ist noch weniger explizit als die hier
vorgeschlagene Ubertragung als ‘Rind mogen’. Er ist ein grammatisch
vollstandiger Satz. niu kann sowohl fiir ein einzelnes Rind als auch fiir eine
ganze Gruppe von Rindern stehen. Der Text analysiert hier die Semantik eines
vollstdndigen Satzes.

LRI 2 GBS, A2 e . OB RERE E T, A n 5T e W

Was ‘mogen’ angeht, so ist es eine durchdringende Abwigung von Dingen. Was ‘Rind’
angeht, so ist es eine fixe Figur eines Dings. Mit einer durchdringenden Abwigung folgt
man fixen Figuren. Dies ist etwas, das nicht zulisst, dass man dabei ein Ausserstes erreicht.

Die beiden ‘Namen’ des Ausdrucks werden geschieden: ‘mdgen’ ist eine durch-
dringende Abwigung von Dingen, ‘Rind’ eine feste Figur eines Dings. Durch
die durchdringende Abwigung folgt man nun den fixen Figuren: In einer
Abwigung setzt man sich also in Bezug zu all jenen Dingen, welche die jewei-
lige fixe Figur aufweisen: das ‘Mdégen’ durchdringt all jene Dinge, welche die
Figur eines ‘Rindes’ aufweisen. Diese Bewegung ist endlos, denn es gibt keinen
Zeitpunkt, zu dem gesagt werden kann, dass nun nicht noch ein weiteres Ding
mit der Beschaffenheit, die Figur eines Rindes aufzuweisen, auftreten kann. So-
mit schaffen die Verbindungen von Abwiagungen Kontinuitdten zwischen den

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



926 RAFAEL SUTER

Dingen. Die Abwidgung verkniipft die Dinge, die eine bestimmte benennbare
Struktur aufweisen, miteinander, ist also, technisch gesprochen, eine Funktion
iiber sie (Da dao, shang 2/14):

R RS, NIRRT IS 2=, Rk i 7 .

Angenommen wir fiigen die Worte ‘Pferde mégen’ hinzu, dann haben wir (die durch-
dringende Abwégung ‘mogen’) zusitzlich auch schon mit Pferd verbunden, so dass das, was
‘mdégen’ durchdringt, bereits seine Abgrenzung verloren hat.

Es ist nun moglich, eine Abwédgung mit einem weiteren Namen fiir Gegenstéinde
(bi) zu verbinden. Doch dies fithrt dazu, dass nicht mehr klar ist, was diese
Abwigung nun alles durchdringt. Das Zeichen fang J7 steht zunichst fiir einen
festgelegten Bereich, was in eine Inkonsistenz zu miinden scheint: denn wenn
die Durchdringung der Figuren unendlich sich fortsetzt, so gibt es keinen abge-
schlossenen Bereich, dem etwa alle zu der Figur der ‘Rinder’ gehérenden Dinge
zugeordnet wiren. Oben wurde gezeigt, dass die Vorstellung bestand, die Dinge
fiilllten charakteristische Abgrenzungen aus, nihmen gewissermassen das Innere,
den Kern dieser Formen ein — daher die Metapher des Kerns fiir das Wirkliche.

Die Identifizierung einer Kernwirklichkeit wurde dabei als Wiedererken-
nung einer bestimmten Kombination von Figur und Beschaffenheit, also eines
bestimmten Abgegrenztheitsschemas mit einer unterschiedenen Struktur im
aktuell bewussten Wahrnehmungsfeld, dem Rohstoff, verstanden. Mit diesen
Schemata der Abgegrenztheit sind Namen verbunden, die somit als Trager von
Schablonen fungieren, die an angetroffene Figuren angesetzt werden konnen,
und so deren Reidentifizierung ermdéglichen. Hierher riithrt die Metapher des
‘Ausfiillens’ von Namen, wenn damit gemeint ist, dass ein bestimmter Name auf
eine Kernwirklichkeit zutrifft. Die benannte Wirklichkeit erfiillt dann den Kern,
der in der blossen Schablone hohl — oder eben ‘leer’ — bleibt.

Eine Abwigung — also die Verwendung eines Namens zur Herstellung von
Beziigen zwischen Gegenstinden — dringt nun voran, indem sie die Wirklichkeit
nach deckungsgleichen fang 77 durchmisst, und so abgegrenzte Kernwirklich-
keiten erfasst. Verkniipft man sie mit mehr als einem Namen, also mit mehreren
derartiger Abgrenzungsschemata, so durchmisst sie mehrere Schablonen: sie
durchdringt nun zusétzlich zu den Wirklichkeiten in Rinderfigur auch noch sol-
che in Pferdefigur, so dass sie sich sowohl iiber die Bereiche der Rinder als auch
der Pferde erstreckt (Da dao, shang 2/15):

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 927

AR E N, RIS T A AR N, AR .

Angenommen wir fiigen nun noch die Worte ‘Menschen mégen’ hinzu, dann ist nun das
Andere den Menschen zugeordnet. Dann ist aber ‘mdégen’ nicht gleich ‘Mensch’, und
‘Mensch’ nicht gleich ‘mégen’.

In der dritten Abwigung tritt nun ‘Mensch’ als Komplement zu ‘modgen’. Das
Andere, der Gegenstand der Abwiégung des ‘Ich ’, ist nun dem Begriff ‘Mensch’
zugeordnet. Dadurch aber ist die Menge von Dingen, die durch ‘mdgen’
durchdrungen wird, nicht dieselbe wie jene, die ‘Mensch’ umfasst, denn es sind
in ersterer neben den Menschen auch schon Rinder und Pferde enthalten.

IR B2 S BBER.
Dann sind aber dic Benennungen in ‘Rinder mégen’, ‘Pferde mdgen’ und ‘Menschen mo-
gen’ bereits von sich aus geschieden.

Das Beispiel zeigt, dass die Namen in den drei Ausdriicken ‘Rinder mogen’,
‘Pferde mogen’ und ‘Menschen mogen’ im Gegensatz zur Abwégung ‘mogen’
bereits von selbst geschieden sind: Das heisst, sie enthalten ein Kriterium ihrer
Anwendung, sind mittels der Verkniipfung mit Figuren oder Beschaffenheiten
auf bestimmte Dinge geeicht. Dadurch ergibt sich ein bestimmter Ausschnitt der
Wirklichkeit, der denjenigen Dingen entspricht, auf die sie passen. Dagegen
erhilt die Abwégung ihren Giiltigkeitsbereich nur mittels ihrer Verbindung mit
verschiedenen Namen, deren Bereiche sie ibernimmt (Da dao, shang 2/16):

W 4oy AN ul F AL .
Deswegen sage ich: es ist unzuldssig, dass Namen und Zuteilungen miteinander verwirrt
werden.

Die Abwigungen ermoglichen es, verschiedene Namen miteinander in Verbin-
dung zu bringen, ohne unmittelbar auf ihre Eigenschaften Bezug nehmen zu
miissen. Sie operieren auf Namen, und deren Verkniipfung mit den Dingen der
Welt sie ausnutzen, um neue Einteilungen vorzunehmen, die so in den Namen
alleine noch nicht angelegt sind. Sie ermdglichen, Gruppen von Namen gleich zu
behandeln, und so Unterscheidungen in die Welt einzufiihren, die so nicht ange-
troffen werden. Namen fiir Anderes und Abwigungen, die diese Einteilungen
des Ich, die Gestaltung der Welt mit sprachlichen Mitteln, ermdglichen, sind
nicht miteinander zu verwechseln (Da dao, shang 2/16-17):

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



928 RAFAEL SUTER

T, T, TR, oW, L AREER. R HmAMA AN, AbHZ, &5
FA MBI ARERE LA 7).

Die Fiinf Farben, die Fiinf Tonarten, die Fiinf Geriiche, die Fiinf Geschmiicke, alle vier Sor-
ten (von Namen) verharren ausgehend von ihrer Beschaffenheiten in diesen (Gruppen).
Himmel und Erde gehen in abgegrenzte Ridume tber, doch diese sind nicht fiir den Ge-
brauch der Menschen eingegrenzt. Fir die Menschen ist es notwendig, sie zu gebrauchen,
und so hat ein jeder (Mensch) bis zu seinem Tode Vorlieben und Abneigungen, doch er
vermag nicht, seine Benennung der Zuteilungen trennscharf zu vollziehen.

Der obige Abschnitt erscheint zunichst recht dunkel, ist doch plétzlich nicht
mehr von der Sprache oder den Namen die Rede. Doch das Wort /éi £ enthilt
einen direkten Bezug zu den Namen. Es tritt beispielsweise im Tongbianlun des
Gongsiin Longzi in der Bedeutung Klassifizierungskriterium auf:

UG DL, 5215, ¢, Af, HELIKIH R,

Hebt man Pferde durch das ‘als ein Huhn Ausmachen’ hervor, wie sollte dies denn ein ‘als
ein Pferd Ausmachen’ sein? Hilt man das ‘nicht als einen Rohstoff Ausmachen’ fiir ein
‘einen Rohstoff Ausmachen’, so ist doch schon eindeutig, dass dies nichts enthélt, um damit
eine Gruppierung (von Dingen) vorzunchmen.

Die obige Feststellung bezieht sich auf das Problem, dass durch bestimmte Be-
nennungen immer nur dasjenige positiv hervorgehoben werden kann, wofiir es
ein positives Kriterium gibt, welches auf den Rohstoff des Wahrnehmungsfeldes
Bezug nimmt. Aus diesem Rohstoff gilt es etwas mittels eines Namens und der
damit verbundenen Figur oder Beschaffenheit auszuwihlen — und dadurch in
eine bestimmte Klasse einzuteilen. Nun mag es zwar sein, dass sich in der
Gruppe jener Dinge, die durch das Klassifizierungskriterium des ‘fiir ein Huhn
Haltens’ nicht erfasst wird — also die Nicht-Hiihner — auch Pferde befinden.
Dennoch, sagt Gongstin Long hier, ist es noch lange nicht zuldssig zu sagen,
dass das Kriterium des fiir ein Huhn Haltens, die damit verbundene Abgren-
zungsstruktur, uns ein positives Kriterium an die Hand gibe, damit ein Pferd
auszuwéhlen. Die Tatsache, dass sich im Komplement der Gruppe der Hiihner
auch Pferde befinden, so zu deuten, dass das Kriterium, das die Gruppe der
Hiithner auswéhlt, in irgendeinem positiven Bezug zur Gruppe der Pferde steht,
ist also ein Irrtum.

In der obigen Verwendung ist /éi % nun verkniipft mit einer sinnlich ver-
mittelten, charakteristischen Struktur von Abgrenzung und Beschaffenheit, auf
die mit einem Namen Bezug genommen wird. Durch die fortgesetzte, kon-
sistente Anwendung dieses Namens auf die Wirklichkeit 16st sich daraus eine
Gruppe oder Klasse von Dingen. Dies erlaubt nun an den obigen Abschnitt aus

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 929

dem Yinwénzi anzukniipfen: Das Kriterium dafiir, dass die Farben, Tonarten, Ge-
riiche und Geschmicke in genau dieser Weise zu Gruppen und wieder zu Unter-
gruppen zusammengefasst werden, liegt in ihrer sie in diese jeweiligen Gruppen
einteilenden Beschaffenheit begriindet. Durch sie gehen Himmel und Erde stetig
in abgegrenzte Rédume iiber, was zu bedeuten scheint, dass die abwechselnde
Prasenz der Beschaffenheiten ihre gegenseitige Verschiedenheit aufzeigt und
somit erlaubt, auf sic Bezug zu nehmen. Auch ein Zeitintervall wire somit ein
abgegrenzter Raum in diesem Sinne, ein Zeitraum. Erst dadurch, dass Be-
schaffenheiten abgegrenzte Rdume einnehmen, sind diese Beschaffenheiten der
Identifizierung zugénglich. Sie sind die Fiillungen der Figuren, die eine ganz be-
stimmte Untergruppe abgegrenzter Rdume bezeichnen, ndmlich Abgrenzungen
im optischen und taktilen Bereich. Es ist bereits darauf hingewiesen worden,
dass im Jianbailun des Gongsin Longzi Figur und Farbe so zusammengedacht
werden, dass keines ohne das andere iiberhaupt als konzipierbar betrachtet wird,
sondern dass davon ausgegangen wird, dass beide immer schon in Verbindung
auftreten miissen. Der Autor des Yinwénzi weist in eine andere Richtung: Er halt
fest, dass diese Einteilung verschiedener Beschaffenheiten in abgegrenzte Riu-
me nicht fiir den Menschengebrauch gemacht sei. Da dies indes die Weise ist, in
der sich dem Menschen Himmel und Erde mitteilen, kann er nicht umhin, sie zu
gebrauchen.

Und so trifft ein jeder Mensch bis an sein Lebensende unentwegt auf abge-
grenzte Beschaffenheiten, die er mag oder nicht mag. Doch er ist ausserstande,
sic so zu behandeln, dass der Bezug der Namen zu diesen Wirklichkeiten im
Gleichgewicht bleibt. Da die Gruppe der Namen fiir Beschaffenheiten nichs mit
einer Schablone der Abgegrenztheit verbunden sind, ist es schwieriger, sie kon-
sistent zu verwenden, um die Kernwirklichkeiten, auf die sie zutreffen, trenn-
scharf auszuwéhlen. Der Mensch ist daher angehalten, verschiedene Beschaffen-
heiten gleich zu kategorisieren, das heisst seine Kriterien des fiir gut oder
schlecht Haltens festzulegen (Da dao, shang 2/18):

FEB, o EEK. KRB AT R, B, s, . BE, W
fo, MEER, T, ez 4t Bepg, di ek, Lk, mE, Rz o th

Die Angemessenheit der Namen ist dem Anderen zugeordnet, die Angemessenheit der Ein-
teilungen ist dem Ich zugeordnet. Das Ich liebt Weiss aber hasst Schwarz, hebt an zur
Tonart Shang aber ldsst von der Tonart Zhi, mag den Geruch von Lammfleisch aber ver-
schmiht Angebranntes, begehrt Stisses aber meidet Bitteres. Schwarz und Weiss, Shang und
Zhi, Geruch von Lammfleisch und Angebranntem, Siiss und Bitter sind Namen des Ande-
ren. Lieben und Hassen, Anheben zu und Ablassen, Mdgen und Verabscheuen, Begehren
und Meiden sind Einteilungen des Ich.'

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



930 RAFAEL SUTER

Die Angemessenheit der Namen der Beschaffenheiten liegt im Anderen, denn
fir ihre richtige Zuteilung gibt es klare Kriterien, die uns sinnlich vermittelt
sind. Was nicht im Anderen liegt, ist dagegen die Einteilung. Und damit ist
unsere Bezugnahme auf das Andere gemeint: Die Schwierigkeit fiir den Men-
schen liegt nicht darin, die Beschaffenheiten auszumachen, sondern sich in einer
gleichbleibenden Weise auf sie zu beziehen: Sie moégen etwas und verschméhen
etwas Anderes, ohne sich iiber die Griinde klar zu sein. Doch dadurch verlieren
die Namen ihre Trennschérfe, das heisst sie werden nicht immer gleich behan-
delt: Einmal hat man Lust auf dies, ein andermal auf das Andere. Die einheit-
liche Beurteilung der empfundenen Beschaffenheiten liefert jenes Kriterium der
Gleichbehandlung der wirklichen Dinge, das bei den Figuren durch die Schema-
ta gegeben ist. Die fehlende Trennschirfe bian #3# der Namen fiir Beschaffen-
heiten stellt sich dann ein, wenn gleiche Beschaffenheiten aufgrund von Stim-
mungsschwankungen unterschiedlich beurteilt werden. Nur wer seine Vorlieben
und Abneigungen festgelegt hat, schafft es, die Einteilung der Wirklichkeit
konsistent zu vollziehen.

Die Betonung der ‘subjektiven’ Einschitzung der Beschaffenheiten scheint
auch auf die Frage Bezug zu nehmen, nach welchen Kriterien Dinge iiberhaupt
auszuwihlen sind. Das Handeln der Menschen ist stets ein zweckorientiertes.
Die Beschaffenheiten unterscheiden sich nun in einem entscheidenden Punkt
von den Figuren: Letztere treten stets als Abgrenzungsstrukturen von Kernwirk-
lichkeiten auf, die Identifizierung von Figuren folgt somit einem optischen
(taktilen) Ahnlichkeitsprinzip und ist somit relativ direkt vermittelt — ndmlich
durch Abgrenzungsschemata. Die Beschaffenheiten betreffen uns stets in einer
unmittelbaren Art und Weise, die Reidentifizierung einer Beschaffenheit erfolgt
immer aufgrund einer spontanen ‘Stimmung’, die sich im ‘Ich’ einstellt. Die Art
und Weise, wie uns Beschaffenheiten vermittelt werden, ldsst sich nicht auf
schablonenhafte Weise von einem Fall auf den nichsten iibertragen. Die Welt
stellt sich uns zunéchst einmal als ‘Rohstoff” gegeniiber. Da aber der Rohstoff,
die Mannigfaltigkeit des jeweils aktuellen Wahrnehmungsfeldes, eine uniiber-
sichtlich grosse Vielfalt moglicher Abgrenzungen erlaubt, erfordert bereits die
Bezugnahme auf diesen Rohstoft, eine Auswahl zu treffen, die Operation darauf
ist daher bereits ein intentionaler Akt, ein ‘Wollen’, wie die Texte sagen. Bei
diesem Wollen werden aber Beschaffenheiten bevorzugt werden, die in be-
sonders intensiver Weise in die Sinne treten. Dass eine Person etwas ‘mag’ oder
nicht ‘mag’, heisst nichts anderes, als dass sie bestimmte Beschaffenheiten stér-
ker affizieren als andere. Die einen ziehen sie an, die anderen stossen sie ab.
Diese Affekte sind es, die unsere Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Nicht bloss

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 931

die handelnde Bezugnahme auf die Welt, sondern bereits unsere Wahrnehmung
dieser Welt sind gesteuert von den Affekten. Sie bestimmen, welche der unzéhli-
gen moglichen Unterteilungen des Rohmaterials wir tatsdachlich vornehmen,
welche Abgegrenztheiten uns auffallen, und auf welche Kernwirklichkeiten sich
unsere Wahrnehmung letztlich ausrichtet.” Dies macht die oben angefiihrte Be-
tonung der ‘Affekte’ durch Xunzi im Kontext einer epistemologischen Frage-
stellung verstdandlicher: Der Mensch steht niemals in einem neutralen Verhéltnis
zur Welt, sondern das Grundverhiltnis zu ihr ist ein Betroffensein, das aber
einem stiandigen Wechsel unterworfen ist. yi sind dann keine von einem Subjekt
‘gehegten” Wiinsche, sondern spontan sich einstellende Affekte. Die Standardi-
sierung des Bezugs zu den Beschaffenheiten fithrt somit dazu, dass das ‘Ich’ im
Verlauf der Zeit Sicherheit im Umgang mit seiner Umwelt gewinnt, indem es die
Kontexte, in die es eingebunden ist, in ihren Ahnlichkeiten erkennen lernt. Es
strebt nach angenehmen Affekten und vermeidet unangenehme, wobei ihm seine
Erfahrung Strategien lehrt, wie es dabei vorgehen kann. Sein ‘Wollen’ giii ist
somit eine bewusste Orientierung auf die Vermeidung oder Herbeifiihrung
bestimmter Affekte hin (Da dao, shang 3/1):

E M oy, HIE AN AL .
Legt man diese Namen und Einteilungen fest, so sind die zehntausend Dienste nicht mehr
solche, die verwirrt sind.

Der Yinwénzi lenkt seinen Blick wieder auf die herrschaftliche Praxis zuriick: Es
ist nicht damit getan, die Wertung der Namen, die sich auf wahrgenommene Be-
schaffenheiten beziehen, im Privatgebrauch zu vereinheitlichen. Vielmehr muss
der Herrscher diese Vorlieben und Abneigungen auch seinen Untertanen einpri-
gen: denn wenn alle die Beschaffenheiten und Figuren nicht nur gleich benen-
nen, sondern sich auch gleich zu ihnen verhalten, so besteht bei den Regierungs-
diensten keine Verwirrung mehr: Jeder Befehl wird genauso verstanden, wie er
vom Herrscher intendiert ist, denn die Namen der Dinge, Formen und Be-

74  Es besteht cine augenfillige Parallele zum “Lustprinzip”, wie es W.V.0O. Quine im Verbund
mit der Wahrnehmungsahnlichkeit als brauchbares Schema der einfachsten Bestandteile des
Lernvorgangs betrachtet, und somit der Konditionierung zukiinftiger Wahrnehmung: “Fas-
sen wir zusammen, wie sich das Handeln unter den Gesichtspunkten der Wahrnehmungs-
Ahnlichkeit und des Lustprinzips darstellt. Das Individuum geniesst die augenblicklichen
Reize und tut sein Bestes. Spuren fritherer Episoden sagen ihm, was es anstreben und was es
vermeiden soll.” Quine 1976, S. 52.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



932 RAFAEL SUTER

schaffenheiten werden von allen in gleicher Weise verwendet (Da dao, shang
2/1-2):

W AR R, R 2 /0, UE-FIEE, DRSS, AR, LOkE R,
DARS VG H 2%, LG kst SR ST, A EE T

Deswegen beurteilen die Menschen mit den Lingenmassen Linge und Kiirze, messen mit
den Mengenmassen Viel und Wenig ab, bringen mit der Waage Leicht und Schwer ins
Gleichgewicht, ordnen mit den Tonskalen Klar (Hell) und Triib (Dunkel), untersuchen mit
den Namen Leeres und Wirkliches, legen mit den Gesetzen Ordnung und Unordnung fest,
ordnen durch Einteilung Verwirrung und Einseitigkeit, fiihren mit Einfachheit durch Gefah-
ren und Schwierigkeiten. Auf diese Weise werden alle Dienste auf Eines zuriickgefiihrt, und
die verschiedenen Abmessungen richten sich alle nach dem Gesetz.

Die ideale Gemeinschaft des Yinwénzi ist eine vollig vereinheitlichte, in der alle
Menschen die Dinge gleichbehandeln, was deswegen moglich ist, weil sie sich
in threm ganzen Tun an die Regeln halten, die durch die Gesetze bestimmt sind.

Die Folgen, die sich einstellen, wenn die Namen im Reich nicht richtig ver-
wendet werden, malen die hier anschliessenden Passagen des Yinwénzi anhand
von anekdotischem Material aus, auf das hier nicht nidher eingegangen werden
kann: Diese Geschichten sind zum Teil unterbrochen von exegetischen Bezug-
nahmen. Es finden sich etwa folgende Uberlegungen zur Vereinheitlichung des
Sprachgebrauchs (Da dao, shang 6/19-7/3):

R TFEEEGREAE. SRR, AR, BT, MEIE. RREE, 1
i AN AR AR, AR AT, AR MAAR. ATEMAAR. 2 ZHARM
SR, B AT, R AR ISR,

Auf jeder Quadratmeile des ganzen Reiches gibt es tiberall richtig und falsch. Was ich nicht
filschlich in Abrede zu stellen wage ist, dass das fiir richtig Halten das (Kriterium des)
Richtige(n) bestandig macht, das fiur falsch Halten das(jenige des) Falsche(n) bestindig
macht. Das ist auch, was ich fiir wahr halte. Doch obzwar das fiir richtig Halten das Richtige
bestédndig macht, gibt es Zeitpunkte, in denen es nicht zur Anwendung kommt. Obgleich das
fiir falsch Halten das Falsche bestdndig macht, gibt es Zeitpunkte, zu denen es notwendig
ist, es auszufihren. Der Grund dafiir ist, dass es schon Fille gegeben hat, in denen jemand
das fiir vichtig Halten angewandt hatte und dabei doch (sein Ziel) verfehite, und dass es
auch schon solche gab, in denen einer das fiir falsch Halten angewandt hatte und dabei
doch sein Ziel erreichte. Die Verkniipfungen des fiir richtig beziehungsweise falsch Haltens
sind nicht gleich, sondern sie durchlaufen Zyklen von Blite und Niedergang. Wenden wir
uns der Anwendbarkeit fiir uns zu, dann kommen fiir richtig und fir falsch Halten schon
darin (im Ich) zu liegen!

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 933

shi und fei treten hier nun paradigmatisch fiir den richtigen Bezug zwischen
Namen und Wirklichkeit auf. Hier ist damit aber ausschliesslich die abwigende,
wertende Bezugnahme auf die Dinge gemeint. Der Text schliesst an die zuvor
im Yinweénzi dargelegte Einsicht an, dass es die Praxis der Benennung des
Richtigen ist, die das Richtige als ebendieses aufrechterhilt, was mutatis
mutandis auch fiir das Falsche gilt. Doch komme es auch vor, dass die
Orientierung am Richtigen zu einem Verfehlen fithren konne, wihrend die
Orientierung am Falschen wiederum Erfolg zeitige. Dies liege daran, dass die
Muster der Anwendung von fiir richtig und falsch Halten nicht dieselben — also:
konstant — sind, sondern Bliite und Zerfall durchlaufen. Wenn sich nun das 'Ich'
seiner eigenen Praxis zuwendet, so zeigt sich, dass die Kriterien fiir das richtig
und falsch Halten in ihm selbst zu liegen kommen. Dies ist klar eine
Wiederaufnahme der Vorstellungen des Abwégens und des Einteilens, die beide
den eigenen Umgang mit Namen betreffen und bestimmen, wie jemand sich auf
jene Dinge, die mit einem gewissen Namen bezeichnet sind, bezieht. Einige
Zeilen weiter unten heisst es (Da dao, shang 2/10-13):

ciEmEAEL, A2, SAEmE I E2, IR iR AR ARRE R HJ
MAIE. A T, RIER A 2R WURE Mt M RS, BRI 2 i A
AR AEB.

Wenn man etwas selbst fiir richtig hilt, aber die Zeitgenossen dies fuir falsch halten, so
erkennen sie nicht, dass man selber richtig liegt. Wenn man etwas selbst fiir falsch halt, aber
die Zeitgenossen dies fiir richtig halten, so erkennen sie auch nicht, was man selber fiir
falsch halt (als falsch). Daher also, fiir richtige und fiir falsch Halten werden ausgerichtet,
indem sie der Einschitzung der Mehrheit folgen. Ist das fiir falsch Halten etwas, zu dem
man selber alleine gelangt, dann ist das, was gegen die Mehrheit verstosst, das Falsche, was
der Mehrheit folgt, das Richtige. Daher stelle der Menschenfiirst sich an den ldngeren Hebel
des Waagebalkens und nutze dessen vorteilhafte Position. Nimmt er die Position ein, die das
Richtige bestimmt, dann ist dieses (Richtige) etwas, was die Menschen nicht fiir falsch zu
halten erreichen.

Der Text spinnt den Faden weiter und zeigt auf, dass die Abwégung der Welt,
thre Zweiteilung nach Vorlieben und Abneigungen, dadurch, dass sie im Ich ver-
ortet ist, auch dann, wenn dieses Ich sie einheitlich vornimmt, nicht zwingend
Anerkennung findet. Es ist die Einschitzung der Mehrheit, die dafiir ausschlag-
gebend ist, ob etwas als gut oder schlecht gilt, die also bestimmt, wie mein
handelnder Bezug zu den Dingen der Welt von den Gliedern der Gemeinschaft
beurteilt wird. Der Konventionalitdt der Namen, die davon abhéngt, dass eine
Mehrheit die Namen in einer bestimmten Weise verwendet, ist nur beizukom-
men, indem der Fiirst das fiir richtig Halten fiir sich monopolisiert, wozu er seine

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



934 RAFAEL SUTER

Position am ldngeren Hebel ausnutzen muss. Mehr noch: Weil die Mehrheit
ausschlaggebend ist, hat der Fiirst sein Dafiirhalten auf sie so abzustimmen, dass
er sie instrumentalisieren kann. So gelingt es den Menschen nicht mehr, die
Definitionshohheit des Fiirsten anzutasten und das, was dieser fiir richtig
befindet, fiir falsch zu halten.

Die letzten beiden Absitze behandeln ausschliesslich das Problem des rich-
tigen Abwigens und sind fragen nicht mehr, wie mit den Mitteln der Sprache ein
erfolgreicher Gegenstandsbezug herzustellen ist. Vielmehr geht es um die
Durchsetzung von Beurteilungsstandards, die das — aus eigener Sicht — richtige
Behandeln der Dinge ermdoglicht. Der Text handelt nicht mehr von einer
Epistemologie, sondern diskutiert Fragen der Macht, lehrt die Kunst des
Herrschens mittels der Verwendung von Namen.

Das Wort qudn # identifiziert Wu’5 in seiner Erérterung der mohistischen
Mechanik als Gegengewicht, also das, was am Anfang des Yinwénzi als Waag-
gewicht bezeichnet wurde. Dagegen ist Graham’ der Auffassung, dass mit
diesem Wort der langere Abstand vom Drehpunkt einer Balkenwaage zum Bal-
kenende gemeint sei. Graham muss dafiir davon ausgehen, dass im China der
Zhouzeit Balkenwaagen mit fixen Gewichten aber variablem Drehpunkt in Ge-
brauch waren, und nicht, wie spiter, Waagen mit fixem Drehpunkt und variablen
Waaggewichten. Von der Metaphorik der obigen Passage her betrachtet scheint
Grahams Interpretation zutreffend, denn sie erklért, weshalb es fiir den Herr-
scher wichtig ist, den Vorteil des lingeren Hebels auszunutzen. Fiir das Bild der
Waage, wie es zu Beginn des Yinwénzi erscheint, muss im Gegensatz dazu der
Typus mit fixem Drehpunkt und variablen Gewichten angesetzt werden, ist dort
doch die Rede davon, dass Figuren mit je diese aufwiegenden Waaggewichten
zu versehen sind. Im Vergleich zu den einleitenden Abschnitten des Yinwénzi
liegt in den obigen beiden Textabschnitten der Fokus stark auf dem wertenden
Aspekt des Abwigens, weniger auf der Beobachtung, dass es Namen gibt, die
nicht direkt auf Figuren und Beschaffenheiten Bezug nehmen, und deren An-
wendungskriterium deshalb im ‘Ich’ liegt, sondern vielmehr auf einer vermeint-
lichen Beliebigkeit dieser Einteilungen. Vergegenwirtigt man sich aber die Dis-
kussion etwa des Einteilens fen /) mittels ‘Vorlieben” und ‘Abneigungen’ weiter
vorne im Yinwénzi, so wird dort klar gesagt, dass den Beschaffenheiten in der
Wirklichkeit ‘Kerne’ entsprechen. Die Forderung nach der Festlegung von Vor-
lieben und Abneigungen in Bezug auf diese Beschaffenheiten verlangt nach

75  Wu Yujiang 1944, S. 417-8.
76  Graham, 1978: 389-90.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 935

Konsistenz. Letztere erlaubt, die Ausserungen von Himmel und Erde einheitlich
zu deuten.

Die Forderung nach einer konsistenten Beurteilung folgt demnach aus dem
Streben, die Ausserungen des Himmels verstehen zu wollen. Dagegen liegt das
Gewicht der Thematisierung in den zum Schluss angefiihrten Passagen anders-
wo: Zunichst fillt auf, dass die Betonung ausschliesslich auf dem wertenden
Aspekt von shi und fei liegt: Sie handeln von richtig und falsch. Zudem wird
angefiihrt, dass es bisweilen vorkomme, dass jemand das Richtige tue, und den-
noch versage, wihrend jemand Anderes das Falsche tun konne, und dennoch
Erfolg habe. Diese Ansicht steht quer zu der weiter oben im Yinweénzi gedusser-
ten Zuversicht, dass wenn man nach etwas Bestimmtem trachte, dies auch er-
halte, wenn man den zutreffenden Namen verwende, es aber verfehle, wenn man
den falschen gebrauche — sofern der Bezug von Name einerseits und Figuren
und Beschaffenheiten andererseits aufrechterhalten wird. Auch im han-zeitlichen
Hudinanzi finden sich im Zusammenhang mit der Frage nach dem Zusam-
menhang von ‘angeborenem Wesen® xing 1k und ‘Schicksal’ ming i dhnliche
Uberlegungen dazu, warum richtiges Handeln nicht mit Sicherheit zu Erfolg
fithrt.””

Die Ausfithrung der oben erwihnten beiden Passagen, die mit dem fiir
richtig und falsch Halten verbundenen Muster seien nicht stabil, ist zunéchst
durchaus vereinbar mit der eingangs im Yinwénzi vorgebrachten Vorstellung,

77  Vgl. Hudinanzi 10.45: “Sein angeborenes Wesen ist das, was ein Mensch vom Himmel

erhilt, das Schicksal, was ihn aufgrund der Zeitumstinde trifft. Wenn er zwar Talente fiir
etwas besitzt, aber nicht auf die entsprechende Generation trifft, so wegen des Himmels.
Warum wurde der Tai-Patriarch méchtig, wihrend Bigan fiir schuldig erklart wurde? Beide
richteten sich in ihren Aktivitdten nach ihrem angeborenen Wesen, doch der eine erlitt
Schaden, dem anderen erwuchs Nutzen daraus. Wenn jemand nach etwas trachtet, so gibt es
dafiir den korrekten Weg, aber ob er es erlangt, hingt vom Schicksal ab. Also ist der Junzi
fihig sich gut zu verhalten, aber kann nicht erzwingen, dass er sein Gliick erhilt; er ertrigt
es nicht, das Falsche zu tun, aber er kann nie sicherstellen, dass das entsprechende Ungliick
vermieden wird.” (“Notre nature nous vient du ciel et notre destin dépend de I'époque a
laquelle nous vivons. C’est donc le ciel quie est cause lorsque, possédant quelque talent,
nous ne vivons pas 4 la bonne époque. Ansi, en quoi le Grand Duc ¢tait fort et Bigan
criminel? Tous deux ne firent que suivre leur nature et agir selon leur volonté propre, ce qui
profita a I'un et nuisit a I’autre.” Le Blanc/Mathieu 2003, S. 447)
Der Erklirungsansatz des Hudinanzi ist freilich ein anderer als der des Yinwénzi, denn das
Richtige fiihrt zwar auch hier nicht zwingend zum Erfolg, doch gibt es dennoch den richti-
gen Weg, den es trotz aller Unsicherheit einzuschlagen gilt. Das Richtige ist somit gerade
nicht Gegenstand einer konventionellen Festlegung, die dem Wandel unterworfen ist.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



936 RAFAEL SUTER

dass es der konsistente Gebrauch der Namen ist, der ihren Bezug zu den Dingen
aufrechterhilt. Fehlt eine Norm des Gebrauchs, so verindern sich tatsdchlich die
Muster des Bezugs der Namen zur Wirklichkeit. Es wird zwar durchaus aner-
kannt, dass bei einer Klasse von Namen das Kriterium der Angemessenheit ihrer
Verwendung von Einteilungen durch das ‘Ich’ abhingt und nicht in den Gegen-
stinden selbst verortet ist: Neben den Abwigungen, die ermoglichen, Namen fiir
Dinge miteinander in Bezug zu setzen, indem man sie gleich oder verschieden
behandelt, trifft dies auf die etwas ausfiihrlicher erlduterte Beurteilung der Be-
schaffenheiten zu: Doch dort ist die Aufgabe des ‘Ich’ wiederum, Kontinuitét in
der Verwendung der Namen herzustellen, was nicht méglich ist, wenn diese von
Launen des ‘Ich’ geprigt ist. Letztlich dient die Festlegung der Beurteilungs-
kriterien durch das ‘Ich’ nur dazu, die Erfassung der sich in Beschaffenheiten
dussernden Bekundungen von Himmel und Erde in eine bestimmte Bahn zu len-
ken und somit konsistent zu interpretieren. Diesem Zweck ist auch das Ansinnen
nach Vereinheitlichung dieser Beurteilungskriterien im Reich untergeordnet.

Demgegeniiber stellt der Autor der beiden oben angefiihrten Auslegungen
historischer Ereignisse lapidar fest, dass das Kriterium fiir falsch und richtig im
‘Ich’ liege, wihrend diese Aussage in keinen grosseren Kontext gestellt wird.
Anschliessend folgen Beobachtungen der sozialen Sprachpraxis: Némlich dass
richtig und falsch durch die Art und Weise bestimmt sind, in der sie die Mehr-
heit der Sprecher verwendet. Dagegen ist die eigene Erkenntnis, dass etwas
richtig sei, was die anderen fiir falsch halten und vice versa, nicht gegen eine
Mehrheit durchsetzbar. Aus diesem ‘soziolinguistischen’ Befund heraus wird
dann gefolgert, dass der Herrscher, dessen Perspektive das ‘Ich’ dieser Passagen
einnimmt, sich an den ldngeren Hebel setzen solle, wodurch er auch gegen das
Gewicht einer ganzen Menge anderer Meinungen seine eigene Festlegung von
Richtig und Falsch vornehmen kénne.

Alle diese Ausfiihrungen sind nicht unvereinbar mit den einleitenden Ab-
schnitten des Yinwénzi, und dennoch scheint sich hier ein Einengung des Fokus
zu zeigen: Im Zentrum steht einzig der ‘subjektive’ Aspekt von shi und féi, fiir
‘dies’ oder das ‘andere halten’. Dabei wird zumindest nicht angefiihrt, dass es
dafiir stets Kriterien gibt, die tiber das Ich hinausweisen, sei es die Struktur der
Dinge oder aber das Postulat nach der Kontinuitit des Gebrauchs von Namen:
Die Namen scheinen aber hier ganz von der Willkiir des Ich, oder der Mehrheit
abzuhidngen. Es ist zumindest denkbar, diese Verschiebung in der Beurteilung
des Stellenwerts des ‘Ich’ als Hinweis zu verstehen, dass diese Ausfithrungen
aus anderer Hand stammen als die einleitenden Uberlegungen des Yinwénzi.
Dafiir gibt es auch im Sprachgebrauch Indizien: So wird der Herrscher nicht mit

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 937

den Untertanen — wir %) — kontrastiert, sondern mit den rén A ‘Menschen’.
Einige Worter kommen zudem im vorqinzeitlichen Korpus sonst nicht vor: /ido
1" in der Bedeutung ‘hingelangen” und ‘verstehen’ oder fan ¥ ‘sich etwas zu-
wenden’. Der Ausdruck fianxia wanli K T 8 % erscheint in keinem anderen
Werk der Vor-Qinzeit und jzishi 22t im Sinne von ‘Gegenwart’ ist sonst nur in
Zhuangzi 1.7 belegt.” Starker wiegt allerdings eine offensichtliche strukturelle
Ungereimtheit: Wenn es heisst ‘dies ist auch, was ich glaube’, so wire im
Chinesisch der Zhouzeit zu erwarten, dass der Nominalsatz mit der als Kopula
fungierenden Partikel yé 1 abschlosse, und zudem, dass das Subjekt des
Verbalnomens durch das attributive zh7 2 von diesem getrennt wiire.

Eine ganze Reihe von Indizien weisen also darauf hin, dass zumindest
einige der Anekdoten, die im Yinwénzi den einleitenden Uberlegungen zum Ge-
brauch der Namen als Illustrationen folgen, jlingeren Datums sind als diese
selbst, und dass auch die Erlduterungen der Geschichten zwar vor dem Hinter-
grund der einleitenden Bemerkungen verfasst sind, jedoch eine andere Ge-
wichtung vornehmen und fast ausschliesslich den Aspekt der Konventionalitét
der Sprache betonen. Obwohl man diese Ausfithrungen im Kontext der Identi-
fizierungsproblematik von shi und fei lesen kann, beziehen sich diese beiden
Worter hier stets auf moralische Kategorien des Dafiirhaltens, nicht mehr auf die
Frage, wie der richtige Bezug zur Aussenwelt und ihren Dingen {iberhaupt mog-
lich ist. Die sprachliche Struktur der einleitenden Erorterungen zur Zhéngming-
Problematik im Yinwénzi, sowie die Nihe der erorterten Probleme und der ver-
wendeten Terminologie zu anderen Schriften aus der Zeit der Streitenden Reiche
legen m.E. nahe, sie als Fragmente des Werkes des zhouzeitlichen Denkers Yin
Wén zu betrachten. Das anekdotische und exegetische Material, das diesen folgt,
scheint dagegen eindeutig spéteren Datums zu sein.

Literatur

Texte

Concordance to the Guanzi
2001 D.C. Lau (ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
37. Hong Kong. Commercial Press.

78 ICS Zhuangzi (1/1/30).

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



038 RAFAEL SUTER

Concordance to the Liezi

1996 D.C. Lau (ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
25. Hong Kong. Commercial Press.

Concordance to the Liishichungiu

1994 D.C. Lau (ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
12. Hong Kong. Commercial Press.

Concordance to the Hanfeizi

2000 D.C. Lau (ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
42. Hong Kong. Commercial Press.

Concordance to the Mengzi

1995 D.C. Lau (ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
15. Hong Kong. Commercial Press.

A Concordance to the Xunzi

1996 D.C. Lau (ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
26. Hong Kong. Commercial Press.

Concordance to the Zhuangzi

2000 D.C. Lau (ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
43. Hong Kong. Commercial Press.

Zhu Zi Jicheng

1965 Bd. 6. Beijing: Wenhua chubanshe.

Sekunddrliteratur

CAO Feng

2007 “Xianqin mingxue yanjiu de xin silu” (5¢4% % 22050 10T 18 #4).
Guoxue wang — xuedeng (7 W — 72 %), 2007.1
(www.guoxue.com/magazine/xuedeng)

GRAHAM, Angus C.

1960 The Book of Lieh-tzii. London: John Murray.

1978 Later Mohist Logic, Ethics and Science. Hong Kong: Chinese
University Press.

1989 Disputers of the Tao — Philosophical Argument in Ancient China.
Chicago, La Salle: Open Court.

HANSEN, Chad

1985 “Chinese Language, Philosophy, and ‘Truth’”. In: Journal of Asian
Studies 44,3:491-518.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM YINWENZI 939

HARBSMEIER, Christoph

1998 “Language and Logic”. In: Joseph Needham (ed.) Science and Civil-
isation in China, vol. 7. Cambridge: CUP.

KAMBARTEL, Friedrich; Pirmin Stekeler-Weithofer

2005 Sprachphilosophie. Stuttgart: Reclam.

KAMERANOVIC, Ivan P,

1998 Printemps et automnes de Lii Buwei. Paris: Les éditions du Cerf.

KNOBLOCK, John

1988-94 Xunzi: A Translation and Study of the Complete Works. Stanford:
StanfordUniversity Press. (3 vols.)

LAu, D.C.

1963 Tao Te Ching. Hong Kong: Chinese University Press.

1979 Mencius. Hong Kong: Chinese University Press.

LE BLANC, Charles; Rémi Mathieu

2003 Huainan zi. Paris: Editions Gallimard.

MOGLING, Wilmar

1994 Die Kunst der Staatsfiihrung — Die Schriften des Meisters Han Fei.
Miinchen: Gustav Kiepenheuer.

MOLLER, Hans-Georg

1994 Die Bedeutung der Sprache in der frithen chinesischen Philosophie.
Aachen: Shaker.

QIAN Mu

1931 Hui Shi Gongsun Long (3 Jifi /x ¥4 #E). Shanghai: Commercial Press.

QUINE, Willard O.V.

1976 Die Wurzeln der Referenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. (Original: 1974,
Roots of Reference)

SUN Zhongyuan
1993 Zhongguo luoji xue (]'[8]# i 5:). Taibei: Shuiniu chubanshe: 146—
158.

STEKELER-WEITHOFER, Pirmin

1999 “Identifizierung/Unterscheidung”. In: Sandkiihler, Hans Jorg (Hrsg.)
Enzyklopddie Philosophie, Bd. 1:601-603.

WANG Xiaobo

1994 “Zi dao yizhi ming, zi ming yizhi fa — Yinwenzi de zhexue yu sixiang
yanjiu,” (HiELL2 4, HRA LR - F X028 AT R)
(Dao leads to Ming, Ming leads to Fa — Studies of Yin Win Zi’s Philo-
sophy and Thought). Taida zhexue lunping (5 N S imaT) 30:1-54.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



940 RAFAEL SUTER

ZENKER, E.V.

1926 Geschichte der chinesischen Philosophie, Band I: Das klassische Zeit-
alter bis zur Han-Dynastie. Reichenberg: Gebriider Stiepel.

ZHANG Changming; Zeng Xiangyun

2001 “Cong fuhaoxue de guandian kan ‘Yinwenzi’ de mingxue”. (M7 5 %
WIS E T30 1144 %%) In: Guangdong shehui kexue (] 2R 412 %}
2):57-62.

ZONG Jinghang

2005 “Cong yuyan jiaodu tantao ‘Yinwenzi’ de zhenwei wenti” (£ 5 5

JEERES F 31 1 FLA% R E) In: Zhongguo wenhua yanjiu xuebao (7
B AR 9T S ) 45:321-331.

AS/EA LX13+2007, 8. 879-940



	Die Sprache als Waage : richtiges Benennen und die Kunst des Abwägens im Yĭnwénzĭ

