
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 3

Artikel: Die Sprache als Waage : richtiges Benennen und die Kunst des
Abwägens im Ynwénz

Autor: Suter, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SPRACHE ALS WAAGE:
RICHTIGES BENENNEN UND DIE KUNST DES

ABWÄGENS IM Y‚NWÉNZ‚

Rafael Suter, Universität Zürich

Abstract

The Yƒnwénzƒ presents a comprehensive reflection on the ‘rectification of names’. The date of its
composition is controversial. Scholars either accept it as a genuine work of the Warring States

period, or regard it as a later compilation arranged sometime between the 3rd and 6th centuries AD.
With respect to both its content and its linguistic characteristics, the text seems to consist of at

least two layers. Its eclectic and syncretistic nature has led sinologists to regard it as a collection of
rather loosely related paragraphs. The present paper aims at a coherent reading, intending to show

that, by doing so, both the terminology as well as the rhetorical structure of the text can be

consistently interpreted. References to selected texts of the Warring States period are resorted to in
order to acquire a more intimate understanding of the terminology. In the light of other texts on

names and their relation to reality, the strands of argumentation in the Yƒnwénzƒ gain in clarity and

persuasiveness. Although the text focuses on the use of names in state administration, the
discussion shows a considerable level of philosophical reflection. The volatility of the nexus between

words and the realities they represent is considered here. As the system of names does not contain

any inherent criterion of adequacy, names have constantly to be adjusted to what they refer to by
using them in the correct way. The relationship between names and forms – which are the criteria

allowing for discerning things, not things themselves – is conceived of in terms of a weighing
process, the forms representing the weights to be measured while the names are regarded as the

measuring weights. The criterion of accuracy of their mutual relationship is the fact of their being

counterbalanced. The problem of language therefore is not the failure to represent, but rather that

it is void of any inherent constancy. The metaphor of the balance is resumed in order to represent

the way how language works: While names for forms shapes) xíng and textures rán are linked to
criteria determining the possible items selectable by them, names can also function in a different
way: Some of them refer to the way how a speaker relates names to each other. These rely on the

first group of names in order to comprise sections of reality not differentiated by any common

criterion. ‘To like’ Q spreads to all items which are selected by the names with object reference

which constitute its arguments, e.g. ‘cows’, ‘horses’ and ‘men’. This way of using names is called

‘weighing’. The ensuing discussion of the relationship between affects and naming hints at the

crucial role of affectivity for cognition: As the possible objects of recognition are countless,

personal preference is decisive with respect to the choice made. The conclusion is that there is a

hedonistic principle governing man’s way of referring to the world.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



880 RAFAEL SUTER

Der Text1

Ein Werk mit dem Titel Yƒnwénzƒ wird im Literaturkatalog des HànshÌ erwähnt
und der Namensschule míngji— zugerechnet. Allerdings erweisen sich die
verschiedenen Referenzen auf das Werk als zu divergent, um eindeutig feststellen
zu können, dass es sich beim textus receptus2 um das Buch handelt, welches in
der Hàn-Zeit bekannt war.3 Das Vorwort führt als Verfasser Meister Yÿn Wén
an, der in Qí zur Zeit des Xu—n-Königs (–301 v.Chr.) an der Jìxià-Akademie 0
ß ein Schüler GÀngsÌn Lóngs gewesen sein soll. Eine Person dieses Namens

tritt auch in anderen vorqinzeitlichen Quellen als Vertreter der Lehre des

“Ausrichtens der Namen” zhèng míng !7á auf.4 Aufgrund der Inkonsistenz
seiner chronologischen Angaben mit der vermeintlichen Biographie des Yÿn
Wén wurde das Vorwort des überlieferten Textes bereits früh als Fälschung aus

dem dritten nachchristlichen Jahrhundert bezeichnet. Auch die Authentizität des

eigentlichen Textes ist umstritten, und der Zeitpunkt seiner Zusammenstellung
wurde wiederholt ebenfalls in der Wèi-Jìn-Zeit angesetzt. Textkritische
Untersuchungen scheinen diese Datierung überwiegend zu stützen.5 Terminologische

Ähnlichkeiten6 des überlieferten Yƒnwénzƒ mit dem von Wáng Bì )_ 226–249

1 Eine Reihe der hier referierten Einsichten sind in Diskussionen im Rahmen des Sinologisch¬

philosophischen Kollquiums am Ostasiatischen Seminar der Universität Zürich formuliert
worden. Für Anregungen und Kritik danke ich insbesondere K. Saporiti und P. Schulthess

vom Philosophischen Seminar sowie M. Lehnert und R. Gassmann von der Abteilung
Sinologie, letzteren beiden besonders auch für die kritische Durchsicht des Entwurfs zum

vorliegenden Aufsatz.
2 Der Text ist im Sìkù quánshÌ im daoistischen Kanon sowie im QúnshÌ zhìyào überliefert.

Vgl. Möller 1994, S. 2.
3 Möller 1994, S. 3.
4 So etwa im GÀngsÌn Lóngzƒ Jìf mit Parallelstelle in L shìchÌnqiÌ Xi—nshìlýn; Zhu—ngzƒ

Ti— nxià. Auch im Lièzƒ ZhÀu Mùwáng dì s—n.
5 Möller 1994, S. 8–11.

6 Dies betrifft vor allem die “technischen” Termini chèng 0 ‘abwägen’, insbesondere den

Ausdruck ‘durchdringendes Abwägen’ tÀng chèng Eî0; desweiteren den im Y¯nwénzƒ nur
einmal auftretenden Term kuàng "• ‘übergehen auf’ vgl. Harbsmeier 1998, S. 355–356).
Besonders chèng ist aber bereits in vorqinzeitlichen Quellen in der Bedeutung ‘einschätzen’,

‘beurteilen’ belegt, und der Ausdruck ‘durchdringendes Abwägen’ lässt sich aus dem

Kontext des Yƒnwénzƒ durchaus verstehen. Zong Jinghang 2005) führt neben tÀng chèng

auch die weniger “technischen” Ausdrücke xiÀng nüè Ê<$ ‘böse und tyrannisch’, cán bào

!lˆ ‘grob und brutal’ sowie qi—n cí @íE ‘selbstanklagende Rede’ an, die erst für die Wèi-
Jìn-Zeit belegt seien. Zong betrachtet diese Kombinationen als idiomatische, semilexikalisierte

Wendungen.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 881

n.Chr.) verfassten L ozƒ Wéizhƒ 5Õ $ &Ž Û werden dabei als Beleg dafür
angeführt, dass es sich beim überlieferten Text um eine Kompilation des dritten
nachchristlichen Jahrhunderts handle, die mit dem historischen Yÿn Wén aus der
Zeit der Streitenden Reiche nicht in direkter Verbindung stehe.7 Andererseits

wird seit der Entdeckung der Seidenmanuskripte von Mýwángdu¯ infolge
inhaltlicher Parallelen des Yƒnwénzƒ mit den dort gefundenen Schriften aus dem

Bereich der Huánglýo-Lehre8 die Entstehung des Werkes erneut auch in die

frühe Hàn-Zeit zurückdatiert.9 Auch neuere Untersuchungen sehen darin ein
authentisches Dokument der vorqinzeitlichen Namensschule, das ein Bindeglied
darstelle zwischen Konfuzius, Menzius und Mò Dí zum einen, GÀngsÌn Lóng,
Xún Kuàng und den späten Mohisten zum anderen. 10 Eine inhaltliche
Betrachtung, wie ich sie im folgenden vorzunehmen versuche, zeigt ebenfalls
inhaltliche Brüche zwischen verschiedenen Passagen auf, die als Hinweise
gedeutet werden können, dass die einführenden Erläuterungen des überlieferten
Textes zur Problematik des Ausrichtens der Benennungen zhèng míng älteren
Ursprungs sind als einige Rückbezüge auf dieses Topos weiter hinten im
anekdotischen Teil des Werkes.

Zugang

Der Yƒnwénzƒ wurde als nicht nur inhaltlich eklektisch, sondern auch formal
heterogen bezeichnet. Da deutlich als solche abtrennbare Unterkapitel jeweils
geschlossene Einheiten darstellten, mache es wenig Sinn, eine Terminologie
anzunehmen, die über den jeweiligen Kontext hinaus begrifflich gültig bestimmt
sei.11 Die vorliegende Untersuchung geht dagegen davon aus, dass der Verfasser
beziehungsweise der Kompilator des überlieferten Textes die einzelnen Teile
sehr wohl in einer Weise ineinandergefügt hat, dass sich ein argumentativer

Faden ergibt, der sich besonders deutlich durch die einleitenden Ausführungen

7 Graham 1989, S. 95 und Harbsmeier 1998, S. 355–356 beziehen sich beide auf Dan Daors

Dissertation von 1974, The Yin Wenzi and the Renaissance of Philosophy in Wei-Jin China,
die mir nicht zugänglich ist.

8 Der zweiten Fassung des Mýwángdu¯-L ozƒ ist ein Text vorangestellt, der aus vier inhaltlich,
stilistisch und durch Kapitelbezeichnungen geschiedenen Teilen besteht, und daher für das

im Schriftenkatalog des HànshÌ aufgeführte Huángdì Sì J ¯ng T—ñ¯3g gehalten und als

Huángl o bóshÌ T—5ÕïÌ Huáng-Lýo-Seidenmanuskript) bezeichnet wird. S. Möller, S.

14.

9 Möller 1994, S. 11.

10 So etwa Sun 1994, S. 146, in einer Untersuchung zur Logik in China.
11 Möller 1994, S. 26.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



882 RAFAEL SUTER

über das “Abwägen der Namen” zieht. Es wird angenommen, dass die zum

Ausdruck kommenden Argumente aufeinander zu beziehen sind, und dass sich
aus dem Gewebe textinterner Bezüge sehr wohl eine inhaltliche Klärung der
verwendeten Termini gewinnen lässt, ja dass gerade eine Interpretation der verwendeten

Begriffe anzustreben sei, die sich über die verschiedenen Textabschnitte
hinweg kohärent weiterziehen und entwickeln lässt. Denn selbst wenn der Text
ausschliesslich eine Kompilation verschiedener Fragmente darstellte, so war er
doch einem gestalterischen Willen unterworfen, der darauf abgezielt haben

muss, potentielle Leser von seiner Relevanz zu überzeugen. Aus diesem
Anliegen ergibt sich die Forderung nach einer Kohärenz des Textes, die auch die

konsistente Verwendung der Terminologie über einzelne Unterkapitel hinweg
einschliesst. Der Text ist darauf angelegt, die Wichtigkeit seiner Erkenntnisse
über die Ausrichtung der Namen für die Regierungsführung zu vermitteln. Er
geht also gerade nicht davon aus, dass ein Rezipient die Eminenz seiner
Thematik unmittelbar anerkennt.

Angesichts der potentiellen Vieldeutigkeit vieler der vergleichsweise kurzen

Sätze des Textes scheint es zudem angebracht, bei der Übertragung ins
Deutsche zunächst möglichst alle Übersetzungsvarianten zu berücksichtigen.
Diese Offenheit des Blicks erlaubt, die eigene Lektüre nicht bereits zu Beginn
auf eine bestimmte Spur einzuengen. Beim Versuch, den Text einer genauen

Lektüre zu unterziehen, ist ein systematisches Verständnis der Strukturen der
antikchinesischen Sprache hilfreich, erlaubt dieses doch eine Betrachtung der

vorliegenden sprachlichen Gebilde, die nicht bloss intuitiv vermittelt ist.12 Der

12 Möller 1994, S. 27 schliesst aus dem Fehlen explizit gesetzter Subjektphrasen, dass es sich
bei den Sätzen des Yƒnwénzƒ um “Spruchgut”, “Sinnspruch” und “Wortspiel” handle. Das

Verb yu das der Markierung der direkten Rede dient, wird dabei als Ausdruck eines

unpersönlichen “man sagt”, “daher heisst es” interpretiert. Wenn im Chinesischen auf die
Setzung eines Personalpronomens zur Angabe der Subjektreferenz verzichtet wird, so ist

dies der Normalfall. Gerade dann, wenn die Subjektreferenz klar scheint, kann darauf

verzichtet werden. Es berechtigt diese formale Eigenschaft des Textes jedenfalls mitnichten
dazu, dieses Fehlen eines explizit angeführten Subjektterms dahingehend zu interpretieren,
dass hier ein unpersönliches Fürwort “man” anzusetzen sei, worin sich dann die
Formelhaftigkeit einer Sprache zeigen soll. Ein solches Verständnis projiziert Interpretationen von

Markiertheitsverhältnissen aus der Zielsprache der Übersetzung in die Quellensprache

zurück, was zu einer unzulässigen Verallgemeinerung führt. Wenn schon läge es aufgrund

der strukturellen Eigenschaft des Antikchinesischen nahe, hier das Personalpronomen der

ersten Person Singular als Subjekt anzusetzen, den Autor oder Kompilator der Passagen.

Denn auch wenn es zur Zeit der Abfassung des Textes nicht gebräuchlich gewesen sein

sollte, die persönliche Autorschaft eines Textes in den Vordergrund zu stellen, heisst dies

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 883

Rekurs auf die Grammatik bleibt im Hinblick auf das Ziel eines kohärenten

Verständnisses des Textes zu allererst ein heuristisches Mittel. Doch als

verdichtete Strukturabbildung vorgefundener Textbelege kann sie auch als

Korrektiv der Interpretationsfreiheit wirken. Eine grammatikalisch begleitete

Betrachtung eines Textes liefert einen Bezugsrahmen, der die formalen
Differenzierungsmöglichkeiten der Sprache mit der Vielfalt ihrer Verwendungen
verbindet. Dadurch werden die formalen Unterschiede zwischen verschiedenen

Sprachsystemen, etwa des zhouzeitlichen Chinesisch und des Deutschen in
einem Sinne deutbar, der über die unmittelbare Textevidenz hinausgeht.13 Ein
differenziertes Verständnis der Grammatik einer Sprache bildet einen Hintergrund,

vor dem Markiertheitsverhältnisse in Sprachsystemen verstanden werden
können und ihre Kenntnis erlaubt bei der Deutung bestimmter formaler Signale
ein grössere Unabhängigkeit von aus der Muttersprache vertrauten Deutungsmustern.

Die Grammatik vermag indessen die Deutung der Texte nicht zu
ersetzen. Sie erlaubt dabei jedoch eine systematische Auseinandersetzung, die um

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

ihre Grenzen weiss.

Schliesslich wird der Versuch unternommen, die Metaphorik des Textes für
seine Auslegung nutzbar zu machen. Wenn Sprache eine Praxis der Kommunikation

ist, so ist plausibel, dass sie immer schon in Bezug zur
Lebenswirklichkeit steht. Diese widerfährt dem Handelnden in Form von Dingen und
Umweltbedingungen, die Möglichkeiten und Grenzen seines Tuns setzen: Aus
den strukturellen Ähnlichkeiten verschiedener Kontexte des Sprachgebrauchs

speist sich die Ausweitung der Verwendung sprachlicher Ausdrücke für klar
umrissene, beschränkte Kontexte auf andere, in einer bestimmten strukturellen
Hinsicht ähnliche, doch oft umfassendere und weniger konkrete Situationen.

Metaphorisches Sprechen ist daher eine Voraussetzung für die universelle
Anwendbarkeit der Sprache auf verschiedene Handlungskontexte, indem es

erlaubt, die zunächst in Auseinandersetzung mit den praktischen Interaktionskontexten

des Alltags erworbene Sprache auf zunehmend weniger anschauliche
Bereiche zu übertragen. Da die metaphorische Redeweise zunächst in einer
Sprachgemeinschaft funktioniert, ist sie nicht in jedem Fall unmittelbar
zugänglich. Weil aber metaphorische Redeweisen, die sich auf empirisch erfah-noch

lange nicht, dass dadurch die Texte de facto nicht von jemand ganz Bestimmtem in
genau dieser Weise verfasst oder zusammengestellt worden wären.

13 “[W]ir müssen die Form oder Norm der richtigen Regelanwendung schon beherrschen,

wenn wir Regeln in der Analyse von impliziten Gebrauchsformen oder zu Normierungszwecken

etwa in einer terminologisch reglementierten Wissenschafts-)Sprache artikulieren.”

Kambartel/Stekeler-Weithofer 2005, S. 40)



884 RAFAEL SUTER

rene Naturereignisse unserer Umwelt beziehen, auf Anschauungen beruhen, die

uns auch heute zugänglich sind, sind sie in der Regel besser zugänglich als etwa
Metaphern, die sich auf die soziale Ordnung beziehen, die ihrerseits einer
Rekonstruktion aufgrund der überlieferten Quellen sowie deren Vergleich mit
archäologischen Funden bedürfen. Trotz dieser Einschränkung liegt es nahe, die

Bildhaftigkeit der Quellensprache möglichst in die Zielsprache einfliessen zu
lassen. Die geteilte Erfahrung der natürlichen Umwelt erlaubt nur, Aussagen

über konkrete Vorgänge zu verstehen, etwa wenn vom Drang des Wassers nach

unten shuƒ zh¯ jiù xià " ß 14 oder vom Schattenwurf jƒng C bzw. yƒng

E 15 die Rede ist. Die Tragweite der Metaphorik lässt sich indes nur aus dem

unvermeidlich lückenhaften Gesamtbild der Texte rekonstruieren, so dass die

Aufgabe der Interpretation der Bildsprache dem Leser nicht erspart bleibt.16

Die folgende Diskussion des Yƒnwénzƒ möchte am überlieferten Text
aufzeigen, dass sich dieser als zusammenhängender und konsistenter Text verstehen

lässt.

Der Text des Yÿnwénzÿ17

Das erste Kapitel des Yƒnwénzƒ setzt ein mit den Worten Dàdào shàng 1):

ûF'&õ6
Das grosse Dao ist ohne Gestalt.

Die prominente Position des Zeichens F' gleich zu Beginn des Textes ist im
Hinblick auf die anschliessenden Darlegungen zum Status von Benennungen
und ihrem Verhältnis zur Wirklichkeit zunächst zweitrangig, so wichtig sie für

14 Vgl. Mèngzƒ 7.9 ICS Mèngzƒ 7/37/14); 1.6 ebd. 3/16–18); 11.2 ebd. 56/21–26).

15 Vgl. Xúnzƒ 10 ICS Xúnzƒ 10/46/16); 11 ebd. 11/53/16–17; 11/55/14–15); 12 ebd. 12/61/1–

2); 15 ebd. 15/73/6–7); XZ 16 ebd. 16/79/5). Zhu—ngzƒ 11 ICS Zhu—ngzƒ 11/28/30). Zur
Verbindung der Metaphern von “Wasser” und “Schatten” vgl. Xúnzƒ 12 ICS Xúnzƒ

12/58/10–11).
16 Für ein solches Verständnis des Wirkens von Metaphern sind keine psycholinguistischen

Ansätze im Sinne George Lakoffs notwendig, betreffen diese doch die mit der Verwendung

von Metaphern verbundenen kognitiven Prozesse. Der Gebrauch metaphorischer Rede und

somit deren Gelingen sind der Ausgangspunkt eines jeden Versuchs einer Rekonstruktion

ihrer Möglichkeit ausgehend von in den Subjekten eingeschlossenen Repräsentationen, und

somit immer schon vor diesen gegeben.

17 Textgrundlage ist die Ausgabe des Zhu Zi Jicheng, Bd. 6.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 885

die Zuordnung des Textes zu einer bestimmten Schule sein mag.18 Die
Unterdeterminiertheit chinesischer Zeichen im Bezug auf zahlreiche lexikalische
Parameter, die nicht bloss die Frage nach den allenfalls syntaktisch zu rekonstruierenden

Wortklassen betrifft, sondern weit in die Gefilde der Wortsemantik
hineinreicht, ist im Falle von F' besonders ausgeprägt. Daher ist es müssig, ohne

weiteren Kontext hier bereits eine bestimmte Interpretation favorisieren zu
wollen. Als vorläufige Übersetzung wähle ich für dào im Deutschen ein nomen

actionis und spreche vom “Leiten”. Dabei kann zunächst offenbleiben, ob damit
eine herrschaftliche Praxis gemeint ist, oder ob es sich, wie in der Regel
vermutet wird, um eine Referenz auf das prozesshafte Weltgeschehen handle.19

Der zweite zentrale Begriff im einleitenden Satz ist xíng 6 wiedergegeben
als ‘Gestalt’. Hierzu lässt sich aus einer Stelle aus dem Báimýlùn des GÀngsÌn

Lóngzƒ mehr Klarheit gewinnen, wo es ganz zu Beginn heisst:

Ä: O€ 5Ù ¹ 63
GÀngsÌn Lóng) sagt: Etwas “Pferd” heissen ist das, womit ich eine Figur sprachlich

bestimme.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

Und weiter:

Ä: ,Q 5Ùán Ý [...] ,QO€5Ù?Ôn ,Q3 n ,Q5ÙM2 ,Q3
GÀngsÌn Lóng) sagt: Das “weiss Nennen” legt das, was es einnimmt wörtl. ‘hat’), nicht

fest. […] Bei “Pferd, das weiss ist”, bestimmt die Rede das, was für weiss gehalten wird.
Und das, was bestimmt, was für weiss gehalten wird, ist nicht [das] “Weiss”.

Diese Aufgabe erfüllt vielmehr “Pferd”. Im antiken Chinesisch können fast) alle

Zeichen für Wörter mit Gegenstandsbezug – die in indoeuropäischen Sprachen

Substantiven entsprechen – in unveränderter Form auch für eine prädikative
Verwendung stehen und verschriften dann transitive Verben mit kausativer

Bedeutung, also etwa: ‘zu einem Pferd machen’. Diese kausative Verwendung
schliesst zugleich eine putative Lesart mitein, ‘für ein Pferd halten’, sowie die
performative Durchführung dieser Identifizierung 20 mit einem Namen im

18 Der Text grenzt sich explizit von Sophisten, Legisten, Konfuzianern und Mohisten ab, in¬

dem er festhält, dass diese alle verschwinden, wenn das “grosse Leiten” herrscht. ZhÌ Zƒ

Jíchéng S. 1/2).

19 Möller 1994, S. 33 spricht vom “Zentrum aller Vorgängigkeit” und “Vorgang selbst”.

Zenker 1926, S. 278 von “Natur”.
20 Dabei kann im je gegebenen Rohstoff cái $ des Wahrnehmungsfeldes über eine Figur der

Abgegrenztheit, die als solche aus der Erinnerung stammt, ein Ausschnitt identifiziert wer-



886 RAFAEL SUTER

Sprechakt, folglich: ‘ein Pferd nennen’.21 Die Figur grenzt somit eine Einheit ab,

die charakterisiert ist durch eine bestimmte Beschaffenheit, welche ihren
gesamten Umfang erfüllt: Jede Erfassung einer Figur setzt eine Beschaffenheit
voraus, als deren Abgrenzung diese Figur überhaupt erst erfassbar wird. Somit
ist ein jedes konkrete Pferd von Grund auf, wie es heisst, notwendig stets eine

Pferdfigur mit einer diese von ihrer Umwelt abgrenzenden Beschaffenheit.
Daher kann “weisses Pferd” einer Wirklichkeit entsprechen, während “Pferd”
alleine dies nicht kann. Der Diskurs über den “harten, weissen Stein”, ebenso

aus dem GÀngsÌn Lóngzƒ zeigt zusätzlich auf, dass die Figuren über verschie-den,

dessen Kern shí º dieser Rohstoff auffüllt. Diese Übertragung der leeren Pferdefigur
auf eine aktuelle bestehende Abgrenzung ist es, die ich hier als Identifizierung bezeichne.

Sie ermöglicht die Zuordnung eines nichtsprachlichen Gegenstands zu einem bestimmten

Identifizierungskriterium, das durch einen Namen repräsentiert wird. Da es stets mehrere

Möglichkeiten gibt, einen vorliegenden Rohstoff zu unterscheiden, die mit verschiedenen

Namen versehen sind, so erweist sich das Identifizierte als das Ununterschiedene. Zu
Einzelheiten s. weiter unten. Zu Identifizierung vgl. Stekeler-Weithofer 1999, S. 601.

21 Chad Hansen 1985, S. 501 geht von der kausativ-putativen Verwendung chinesischer

Adjektivverben aus, um zu zeigen, dass es im Denken des antiken China keinen Satz- und

somit auch keinen Wahrheitsbegriff gegeben habe. Ausdrücke des Dafürhaltens seien als

zweistellige Prädikate konstruiert und somit als Tätigkeitsausdrücke verstanden worden.

Daher drückten sie nicht die Haltung zu Aussagen aus, sondern vielmehr eine Disposition,
bestimmte Gegenstände in einer charakteristischen Weise zu unterscheiden. Dieses
Vorgehen Hansens, ausgehend von Sprachstrukturen unmittelbar Rückschlüsse auf das sich

darin artikulierende Denken zu ziehen, ist zwar problematisch, verweist aber dennoch auf
einen für das Antikchinesische wesentlichen Punkt. Vor dem Hintergrund dieses Befundes

lässt sich nämlich in der Tat weiter feststellen, dass die kausativ-putative Verwendung für
beinahe alle Wörter, ja sogar Verbindungen von Wörtern, zulässig ist, was darauf hindeutet,
dass es im Chinesischen der Zhou-Zeit keine lexikalisch vorbestimmte Unterscheidung von

Wörtern gibt, die inhärent einen Gegenstandsbezug ausdrücken, und solchen, die als
Prädikate fungieren können. Das hiesse aber, dass der Gegenstandsbezug eines jeden “Namens”
míng stets über eine Prädikation geschaffen werden muss. Somit zeigt sich, dass die

Unterscheidung in shì und f i M2 auf sämtliche sprachlichen Einheiten, also auch ganze

Sätze Aussagen, die Relationen zwischen Gegenständen ausdrücken), anwendbar ist, und
dass, was sie zum Ausdruck bringen, genau dem entspricht, was im Deutschen “wahr” und

“falsch” auch tun – nämlich bestimmte in der Sprache zum Ausdruck gebrachte Aussagen

über Dinge oder deren Bestandteile), und sei es nur die Tatsache, dass ein Gegenstand eben

ein “X” sei, als zutreffend oder unzutreffend zu bestimmen. Die chinesischen Wörter, die

einen Gegenstandsbezug herstellen können, sind also grundsätzlich relational. Erst im
mohistischen Kanon wird ein eigener Term für “Eigenname” s¯míng Ï| eingeführt, der

sich nun wirklich auf ein und denselben Gegenstand, und eben nicht auf eine Klasse von
Gegenständen, bezieht. so in Mòj¯ng ShuÀ Shàng, A 78, zu “private names” vgl. Graham

1979, S. 325).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 887

dene Sinne vermittelt sind. xíng 6 sind charakteristische Abgrenzungen, die

Abgrenzungen einer Beschaffenheit sein müssen, wenn sie überhaupt sinnlich
erfahrbar werden sollen. Somit ist der optische Umriss, der als Stein bezeichnet
wird, und somit die Vorstellbarkeit selbst einer Steinfigur, davon abhängig, dass

er etwas umreisst, etwa vom Weissen. Genauso die haptische Zugänglichkeit des

Steins: Er ist die Struktur der Grenze des Harten.
Figuren kommen also in der Welt vor, doch sie sind dann stets Abgrenzungen

von etwas, durch das sie erst als abgeschlossene Einheiten erfasst werden

können.22 Die vorangehende Darstellung erlaubt uns eine genauere Fassung

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

des Eingangssatzes des Yƒnwénzƒ der lautet:

Das grosse Leiten ist ohne sinnlich wahrnehmbare) Figur.

Hier lässt sich dà d o, ‘grosses Leiten’, kaum sinnvoll im Sinne herrschaftlichen
Handelns durch einen Herrscher deuten, sondern der Ausdruck scheint auf eine

übermenschliche Instanz zu verweisen, deren Leitung den gesamten Kosmos
durchwirkt.

Bereits im zweiten Satz führt der Yƒnwénzƒ den Begriff des Namens und mit
ihm die Metapher der Waage ein Dà dào, shàng 1):

0<Ýá
Die Waaggewichte tragen Namen.

Die Thematik des Wägens wird hier unvermittelt eingeführt. Allerdings findet
sich eine metaphorische Verwendung des Wortes ‘Abwägen’ in den Texten

wiederholt in Zusammenhängen, in denen jemand oder etwas eine Einschätzung
oder Beurteilung erfährt. Dies drückt sich aus in der Verleihung eines Prädikats,
das der entsprechenden Person zugeschrieben wird. Folgende Rede von GÀng-dÌ
Zÿ aus Mèngzƒ 6.9 illustriert diese Verwendung:

@FÑ$Ä: “ êŽ ,Z0ÿ$QEƒ 6#)3 ”23

GÀng-dÌ Zÿ sagte: 'Die Auswärtigen kommen alle zum Urteil, dass Sie, Meister, das Debattieren

mögen. Ich wage zu fragen, was es damit auf sich hat.''24

22 Zenker, S. 278 spricht von “figura exterior”, “Gestalt”, “sinnliche Erscheinung”, allerdings
ohne die Wahl dieser Termini zu begründen.

23 ICS Mèngzƒ 6/34/13).
24 “Kong-tu Tzu said, ‘Outsiders all say that you, Master, are fond of disputation. May I ask

why?’” Lau 1979, S. 127).



888 RAFAEL SUTER

Wenn jemandem oder etwas eine Bezeichnung zugeschrieben wird, so bedeutet

deren Verleihung gemäss dem Verfasser des Yƒnwénzƒ immer, dass ein Urteil
über jemanden oder etwas getroffen wurde. Allerdings ist hier noch nicht von
der Tätigkeit des Benennens als ‘Abwägen’ die Rede, sondern die Namen werden

als Waaggewichte chèngqì 0< bezeichnet. Von den Namen wird weiter
gesagt, sie wögen eine bestimmte Figur auf Dà dào, shàng 1):

á35Ù !765Ù3
Das, was ein Name ist, ist etwas, das Figuren ausrichtet.

Aufgrund der gewählten Metapher der Waage bietet sich an, zhèng !7 hier auf
das Ausgleichen des Querbalkens einer Balkenwaage zu beziehen, führt dieses

doch dazu, dass wenn ein Gleichgewicht erreicht wird, der Balken in der
Waagrechten zur Ruhe kommt. In der bildhaften Sprache des Yƒnwénzƒ muss also zu
jeder Figur ein entsprechendes Waaggewicht bestimmbar sein, das diese festhält,

indem es sie aufwiegt. Die Namen werden also den Figuren verliehen. Doch dies
ist kein willkürlicher Prozess, sondern die Namen hängen vom Zug ihrer jeweiligen

Figuren ab Dàdào shàng 1):

6!7+á ááÃÂ
Kommt nun das Ausrichten der Figuren von den Namen her, so ist es unzulässig, dass die

Namen Abstände entstehen lassen.

Das Wort ch— Â bedeutet ‘von einander abstehen’ und erscheint regelmässig im
Zusammenhang mit Längenmessungen, so etwa in Gu nzƒ 15.5:

ÝßÜ L5Ù áÃÂ¹KK-Á .25

Gibt es von einer Strecke) Abzählungen in Xún und in Zhàng, so ist es unzulässig, dass es

zwischen diesen einen Längenabstand gibt.

Beide Längenmasse sind Vielfache eines Fusses chƒ Im obigen Fall meint
also das Verb ch— ganz klar ‘Längenabstand’. Dazu sei weiter folgendes Beispiel
aus Hánf izƒ 27 angeführt:

¶ Ì5àÂ-ÁKK )_(á6Ñ .26

Schaffte er Fuss und Handbreit ab, aber versuchte) einen Längenabstand zu ermitteln, so

vermöchte selbst ein Wáng r diesen nicht im Mittelpunkt zu halbieren.27

25 ICS Gu nzƒ 15/112/16).

26 ICS Hánf izƒ 27/58/23–24).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 889

In dieses Bild fügt sich auch die folgende Stelle aus dem Zhèngmíng-Kapitel des

Xúnzƒ XZ 22.4):

ï$ ?Ô#]'5à2’ ¯'5àN2 ÂÂ'5àU P!7Já +JJE.28

Die Worte des Fürstjunkers sind umfassend und verfeinert, sie sind bescheiden (> den Kopf
beugend) und teilen in Gruppen, halten Unterschiede für Unterschiede und behandeln

dadurch gleich. Diese alle legen seine Namen fest, und bewirken, dass seine Sätze zutreffen.29

Hier tritt das Wort ch— wie auch im Yƒnwénzƒ in Kollokation mit zhèng !7 auf.

Angesichts der im Yƒnwénzƒ gewählten Metapher der Waage scheint es

angebracht, in diesem Kontext nach einer Verbindung dieser beiden Wörter zu

suchen. Was bedeutet es, wenn zwischen den Namen keine Abstände zuzulassen

sind? Wenn jeder Name als Waaggewicht fungiert, so dürfte ausgeschlossen

sein, dass der Text sagt, zwischen verschiedenen Namen – also: verschiedenen

Waaggewichten – sollten keine Abstände entstehen, denn diese sind gerade

durch ihre Abstände voneinander unterschieden. Ein jeder Name wiegt genau
eine Figur auf. Die Rede von der Waage illustriert das Verhältnis von Name und

benannter Figur. Der ausgeglichene Waagbalken steht für das Erreichen einer
Entsprechung zwischen Name und Figur. Abstände entstehen in der Vertikalen
als Entfernung der beiden Gewichte dann, wenn diese sich nicht entsprechen.

Wie der Yƒnwénzƒ festhält, werden im Akt des Benennens Namen auf bestimmte

Figuren ausgerichtet und erhalten so einen inneren Bezug zu diesen Figuren. Sie
sind auf sie geeicht. Deshalb sollten zwei Namen, für die an derselben Figur
Mass genommen wurde, ebenfalls in einem gegenseitigen Gleichgewicht stehen.

Die Festlegung eines Namens auf eine bestimmte Form wird vom Yƒnwénzƒ –

und nicht nur von ihm – wie weiter zu zeigen sein wird, mit dem Wort mìng

bezeichnet, was ich als ‘sprachlich bestimmen’ übersetze. Die Forderung, gleiche

Namen sollten sich gegenseitig aufwiegen und somit keinen Ausschlag
entstehen lassen, wenn man sie an den beiden Enden einer Balkenwaage befestigt,

zielt auf die Normierung der Namen ab. Die einzelnen Verwendungen der
Namen durch eine Person müssen genauso aufeinander abgestimmt sein, wie

27 “Würde er ohne Mass Lang und Kurz zu unterscheiden versuchen, könnte selbst Wang Er

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

die Mitte nicht bestimmen.” Mögling 1994, S. 247).
28 ICS Xúnzƒ 22/110/20–22).

29 “The discourses of the gentleman are wide-ranging in subject yet contain the essence of the

matter, are simply presented yet are precisely applicable to the subject, and are diverse in
content yet have unity. Those men use their names correctly and make their propositions fit
with the facts [in order to ensure that their meaning and intention are made plainly evident.]”
Knoblock 1994, Bd. 3, S. 135).



890 RAFAEL SUTER

deren Verwendung durch die anderen Sprecher. Das Anliegen des Ausrichtens
der Namen ist somit die Aufrechterhaltung der Kontinuität der Benennungen.

Werden die Namen nicht in jeder Situation und von allen gleich verwendet, so
verhalten sie sich wie ungeeichte Waaggewichte. Dies führt dazu, dass die
verschiedenen Verwendungen nicht mehr miteinander gleichgesetzt werden können,

so dass ihr Bezug zu den Figuren nicht mehr kommunizierbar ist.
Diesen einleitenden Sätzen des Yƒnwénzƒ folgt ein Zitat von Lúny‡ 13.330,

das die Relevanz der richtigen Verwendung der Namen für die Aufrechterhaltung

der Ordnung noch einmal unterstreicht, und somit die vorangegangene
Stelle über die Eichung der Namen abschliesst Dà dào, shàng 1/2).

ûF'á0
Das grosse Leiten wägt nicht ab.31

Schon der erste Satz des Y ƒnwénzƒ hatte festgehalten, dass das grosse Leiten ohne

‘Figuren’ und somit sinnlich nicht erschliessbar ist. Da es selbst keine Namen
hervorbringt, bleibt das ‘grosse Leiten’ ohne Abwägungen im Bezug auf die
Figuren.

-Ý™á
Die vielen Daseienden erzwingen Namen.

Ich lese im obigen Satz y…u Ý nominalisiert, im Sinne von ‘das, was da ist’,
‘das, was es gibt’; bì ™ das auch attributiv zu míng als ‘notwendige Namen’
gelesen werden könnte, dagegen als das Prädikat des Satzes. Diese Interpretation
ergibt sich aus folgender Überlegung: Gäbe es notwendige Namen, so müssten

sie durch das selbst ‘Figur’-lose ‘grosse Leiten’ gesetzt sein. Von diesem aber

wird unmittelbar im Satz davor gesagt, es wäge nicht ab. Was aber nicht abwägt,

30 'Dse-lu sagte zum Meister: Der Fürst von We erwartet, dass Ihr ihm helft, sein Land zu

regieren. Was würdet Ihr zuerst tun?

Der Meister sprach: Unbedingt die Bezeichnungen richtigstellen.
So, mein Ihr? entgegnete Dse-lu. Wäre das nicht zu umständlich für Euch? Wozu auch sollte

man sie richtigstellen?

Der Meister sprach: Was für ein Tölpel du doch bist! Wenn ein edler Mensch etwas nicht
versteht, so lässt er es als zweifelhaft offen. Sind die Bezeichnungen nicht richtiggestellt, so

entspricht, was man sagt, nicht den Tatsachen. Entspricht, was man sagt, nicht den

Tatsachen, so werden die Handlungen der Regierung ohne Erfolg bleiben. [...].' Schwarz

1985, S. 91–2).
31 Diese vier Zeichen finden sich auch im Qíwùlùn, Zhu—ngzƒ 2.10 ICS Zhu—ngzƒ 2/5/30).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 891

benötigt keine Namen, denn diese werden ja gerade als Instrumente des

‘Abwägens’, als Waaggewichte verstanden. Bereits ihre Eichung und somit die

Bestimmung ihrer Funktionalität als Namen bedürfen der Tätigkeit des ‘Abwägens’.

Das heisst noch nicht, dass das grosse Leiten über keine Namen verfügt.
Dennoch stünde zu erwarten, dass der Text, teilte er die Vorstellung, das grosse

Leiten verfüge über Namen, die notwendig für bestimmte Figuren vorgesehen
sind, sich nicht dem Problem der Kontinuität der Benennungen annähme,

sondern stattdessen der Suche nach diesen notwendigen Namen nachginge. Es

liegt also nahe, dass die Namen durch die Ausrichtung auf bestimmte Figuren
ihren Wert erhalten, dass aber der jeweilige Name, der für ein Ding gewählt

wird, in seiner spezifischen Form nicht feststeht Dà dào, shàng 1):

*óbá0 5x67¾kJ ç
Sie entstehen aus dem Nichtabwägen, so dass alle Gruppen von Figuren von sich aus ihre
Rechteckigkeit oder Rundheit erreichen.

Die Subjektreferenz von sh ng *ó ist nicht ersichtlich. Da das Nichtabwägen,
das grosse Leiten, keine Namen bereitstellt, kommen dafür nur die genannten

‘vielen Daseienden’ in Frage. Allen Figuren eignet von selbst die Art ihrer
spezifischen Abgegrenztheit, im Text paradigmatisch durch die beiden Figuren des

‘Runden’ und ‘Rechteckigen’ vertreten. Es gibt daher ausser dem selbst formlosen

‘grossen Leiten’, das ‘nicht abwägt’, keine Ursache für diese Figuren.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

Denn:

á*ób ç -ákJ 03
Die Namen entstehen aus dem für rechteckig oder für rund Halten, so dass die zahlreichen

Namen das erreichen, was sie abwägen.

Es ist die Identifizierung der Art ihrer Abgegrenztheit als runde oder
rechteckige, durch welche im Akt der Benennung den Figuren ein Name verliehen
wird. Auf diese Weise erhalten die Namen erst etwas, das sie abwägen: das

Auftreten der Figuren geht der Einrichtung der Namen voraus. Nur durch die Figuren

beziehen sich die Namen auf etwas, das sie abwägen.
Nach zwei Passagen, in deren erster sich der Text gegenüber den Schulen

der Sophisten, Legisten, Konfuzianern und Mohisten abgrenzt, und deren zweite
sich der Darlegung der Unzulänglichkeit der verschiedenen Herrschaftsmittel
widmet, setzt die Erläuterung der Namen wieder ein Dà dào, shàng 1/9):



892 RAFAEL SUTER

Ý65Ù™Ýá
Etwas, das eine Figur hat, erzwingt macht notwendig), dass es einen Namen hat.

Jede neue Figur32 verlangt einen neuen Namen, da sonst ein bereits bestehender

angewandt werden müsste. Jeder bestehende Name ist jedoch schon auf eine
andere Figur geeicht. Daher kommt die Forderung zum Tragen, dass ein und

derselbe Name nicht auf zwei verschiedene Figuren verwendet werden darf.
Denn geschähe dies, und der Wert eines Namens wäre nicht bestimmt, so würde
dieser Name für zwei unterschiedliche Waaggewichte stehen.

Ýá5Ùþ™Ý6
Was einen Namen hat, muss noch keine Figur haben.

Das erste Wort der Abhandlung, das ‘grosse Führen’, über das explizit festgehalten

wird, es sei ohne Figur, ist ein Beispiel für einen solchen Namen.

65àáá þ™ J ç ,QT¥ º
Wenn ich etwas als eine bestimmte) Figur ausgemacht, es jedoch noch nicht benannt habe,

so muss es noch nicht der Fall sein, dass ich dessen rechteckige oder runde, seine weisse

oder schwarze Kernwirklichkeit verpasst habe.

Die Festlegung des Bezugs von Figuren und Namen ist ein Massnehmen der

letzteren an ersteren, denn es ist sehr wohl möglich, die eigentümliche
Abgegrenztheit einer Figur auszumachen, selbst wenn man sie noch nicht benannt hat.

Ein vorsprachliches Bild einer wirklichen Figur ist also möglich, ja sie ist
notwendig, soll die Bestimmung der Namen durch die Figuren erfolgen. Das Wort
‘Kernwirklichkeit’ wird hier von den Attributen ‘rund’ und ‘rechteckig’ einerseits,

‘schwarz und weiss’ andererseits bestimmt. Während hier ‘Rundheit’ und

‘Rechteckigkeit’ paradigmatisch für die Figur stehen, vertreten ‘weiss’ und

32 Hier stellt sich die Frage, was der Text denn mit Figur meint: Die Erläuterungen zum

GÀngsÌn Lóngzƒ haben gezeigt, dass damit nicht eine konkrete Figur gemeint sein kann,

sondern die charakteristische Form einer Abgegrenztheit, ein Bild von deren Umriss, das die
Wiedererkennung der Dinge erlaubt, die sie auffüllen. Während G ÀngsÌn Lóng in seinem

Ji—nbáilùn festhält, dass diese Figuren je schon gegeben sind, scheint hier im Y ƒnwénzƒ die

Figur erst in konkreter Gestalt angetroffen werden zu müssen, ehe ein Abbild von ihr erhalten

wird, das dann aber die Wiedererkennung von Dingen gleicher Gestalt ermöglicht.
Figuren sind somit Abstraktionen. Ihre Aktualisierung aber hängt davon ab, dass sie in
Verbindung mit einer Beschaffenheit Gestalt annehmen können, sei es in der Vorstellung
oder in der Realität. Weitere Ausführungen folgen im Text.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 893

‘schwarz’ die ‘Beschaffenheit’, häufig wie hier auf die Farbe reduziert. Dass

diese beiden äquipollenten Gegensatzpaare hier zusammen auftreten, ist nicht
bloss eine Frage der Stilistik: Vielmehr zeigt sich das Wirkliche immer als
Umriss oder Gestalt einer Beschaffenheit, oder in anderen Worten: Weder die

Figuren noch die Beschaffenheiten alleine können für sich je vorgestellt werden,
geschweige denn wirklich sein.

á5àáÃáß
Doch benennt man sie die Kernwirklichkeit), so ist es nicht zulässig, sie nicht auszumessen.

Das Wort xún ß das hier als Prädikat auftritt und mit ‘ausmessen’ übersetzt ist,
steht für ein Längenmass33. Die sich daraus ableitende verbale Verwendung des

Zeichens mit der Bedeutung ‘mit einem xún als Mass) durchmessen’ lässt sich
offensichtlich auch in einem allgemeineren Sinne als ‘ausmessen’ interpretieren.
Zwei Interpretationen dieses Ausdrucks sind plausibel: In Bezug auf das Bild der

Waage liesse sich xún in der Bedeutung eines Längenmasses auf den Abstand
der beiden Enden der Balkenwaage in der Vertikalen beziehen, der bei einem
Ungleichgewicht von Figur und Name sich einstellt. Einen derart zustande

gekommenen Abstand gilt es auszugleichen, indem ein treffenderer Name als

Waaggewicht angesetzt wird, bis ein Ausgleich von Name und Figur erreicht ist,
und der Balken in der Horizontalen einhält. Es ist hierbei nicht ausgeschlossen,

dass sich im Repertoire zur Verfügung stehender Namen keiner findet, welcher
der Figur der aktuell ausgewählten Wirklichkeit entspricht. In diesem Falle gälte
es, ein neues Waaggewicht anzufertigen, einen neuen Namen aufzustellen.

In der freieren Verwendung von xún im Sinne von ‘ausmessen’ kann sich
dieses Wort andererseits auf die Bestimmung der Art und Weise der
Abgegrenztheit der Figur beziehen. Eine vergleichbare Vorstellung, wie Namen sich

auf Wirklichkeiten beziehen, findet sich im Dialog des Ji—nbáilùn aus dem
GÀngsÌn Lóngzƒ:

Ä:J ,Q3 JÙ3 5à -Ç™k¹,Ì,¯ ,œ

Der Kontrahent erwiderte): Wenn etwas weiss ist, und dies etwas hart ist, und man es

darüber hinaus für einen Stein hält, dann ist notwendig, dass man dies etwas dadurch erfasst,

dass diese drei sich gegenseitig vollständig ausfüllen.

Hier argumentiert GÀngsÌn Lóngs Gesprächspartner, dass ein ‘weisser, harter
Stein’ deshalb als solcher erfassbar sei, weil sich die drei Beschaffenheiten des

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

33 Ein xún entspricht acht Fuss.



894 RAFAEL SUTER

‘Harten’, ‘Weissen’ und ‘Steinigen’ gegenseitig ausfüllten, also deckungsgleich

seien. Alle drei Beschaffenheiten nehmen denselben Raumausschnitt ein. Die
Definition des mohistischen Kanons führt genau dieses ‘sich gegenseitige
Ausfüllen’ als Erläuterung zur Verbindung ji—n bái an.34 GÀngsÌn Lóng zieht in
seinem Dialog diese Vorstellung der Deckungsgleichheit in Zweifel und verweist
darauf, dass die ‘Weissheit des Steins’ und die ‘Härte des Steins’ in je geschiedener

Weise eine Figur ‘Stein’ umreissen, nämlich im ersten Falle über die

optische, im zweiten über die taktile Wahrnehmung. Somit stellt er sich gegen

die Auffassung, die Namen seien unvermittelt auf die Welt anwendbar, wie sie
vom mohistischen Kanon und offenbar auch vom Yƒnwénzƒ geteilt wird.

Der folgende Abschnitt aus dem Míngshílùn des GÀngsÌn Lóngzƒ zeigt auf,
wie die Beziehungen von Namen und Wirklichkeiten zu denken sind. Auch hier
werden die Namen mit bestimmten Figuren verknüpft, die sich aus der
Abgegrenztheit konkreter Kernwirklichkeiten gewinnen lassen. Einmal in einer
bestimmten Weise festgelegt, lassen sich diese Figuren durch Namen weitertragen
und auf weitere Kernwirklichkeiten anwenden. Durch die Figuren erhalten die

Namen denn auch das Kriterium ihrer richtigen Verwendung:

¹ J 5àáF"&Ý º3
Wenn man bei einem Ding das für ein Ding hält, was es zu einem Ding macht, und nicht
über dies hinausgeht, so ist dies sein) Kern Kernwirklichkeit).

º¹ºJ º5àá´&Ý !3
Wenn man bei einem Kern das für einen Kern hält, was ihn zu einem Kern macht, und
diesen dabei nicht über seine Grenzen) ausdehnt, so ist dies sein) Ort.

ÎJ ! M2 ! !J !&Ý !73
Verlässt man das, wo er sich verortet, so trifft man den Ort nicht. Hält man das für seinen

Ort, worin er sich verortet, so ist er ausgerichtet.

¹J !7 !7J á!7 +eJ !7
Richtet man mit dem, was er ausrichtet, das aus, was er nicht ausrichtet, so überprüft man

das, was er ausrichtet.

J!75Ù !7J º3 !7J º5Ù !7Já3
Dieses sein Ausrichten richtet aus, was er zum Kern macht als […] betrachtet). Das

Ausrichten dessen, was er für einen Kern hält, ist dasjenige, was seinen Namen ausrichtet.

34 Graham 1978, S. 313, 355–6.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 895

Já!7 "JP!8&Ý

Ist sein Name festgelegt, so liegt dies alleine daran, dass er unter ihnen den Kernen) diese

auf den Namen zutreffenden), und jene auf den Namen nicht zutreffenden) festlegt.

Was uns erlaubt, etwas als ein Ding zu identifizieren, ist sein Kern, oder eben:

seine Kernwirklichkeit. Sie macht ein Ding erst zu einem Ding, denn wenn wir
etwas für ein Ding halten, so können wir allenfalls eine Kernwirklichkeit mit
einem Dingschema, einer Kombination von für das Ding charakteristischen
Figuren und Beschaffenheiten abgleichen. Das Dingschema kann so vor dem
konkreten wirklichen Ding Bestand haben. Was das Ding von einem
Dingschema unterscheidet, ist der Umstand, dass es einen Kern hat, dass es gefüllt ist.

Doch auch ein Kern muss noch über Eigenschaften verfügen, denn er

erscheint ja als in einer ganz bestimmten Weise abgegrenzt, ist also von anderen

Kernen unterscheidbar. Der Kern selber ist durch seinen Ort bestimmbar, und

damit ist seine lokalisierbare, räumliche Ausdehnung gemeint. Ein Kern füllt
einen bestimmten Raum, und diese Eigenschaft, einen Raum einzunehmen,

kommt allen Kernen zu. 35 Damit ist eine grundlegende Gemeinsamkeit alles

Wirklichen gefunden, auf das die Operation der Unterscheidung von Kernen
operieren kann. Alle Unterscheidungen lassen sich auf räumliche Ausdehnungen

zurückführen, die Kerne festlegen, welche ihrerseits die Dinge bestimmen. Der
Ort, die konkrete räumliche Abgegrenztheit, ermöglicht ein Kriterium für
Anwendbarkeit von Namen. Diese werden dadurch, dass sie auf diese Orte der

Kerne angewandt werden, einerseits verknüpft mit bestimmten Schemata, die
sich auf die charakteristische Form der Abgrenzung beziehen, andererseits mit
bestimmten Beschaffenheiten, die das Eingegrenzte erfüllen. Die Ausrichtung
von Namen zielt demnach auf ihre Fähigkeit, auf charakteristische Abgrenzungen

in eindeutiger Weise Bezug nehmen zu können. Dadurch kann jeder Ort
eines Kerns, jede konkrete räumliche Abgegrenztheit auf ihre Ähnlichkeit mit
einem der bereits angetroffenen Abgegrenztheitsschemata hin überprüft werden.
Ist ein Name ausgerichtet, so unterscheidet er, indem er auf alle Kernwirklichkeiten

passt, die mit dem spezifischen Abgegrenztheitsschema übereinstimmen,

das mit ihm verknüpft ist, während er mit allen anderen Schemata
inkompatibel ist: Er unterscheidet diese, die Kernwirklichkeiten, auf die er zutrifft,

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

von jenen, allen anderen.

35 Die Diskussion im Yƒnwénzƒ zu den Beschaffenheiten stellt fest, dass auch diese sich dem

Menschen als voneinander getrennt zeigen. Ihre Begrenzungsweisen Individuationsprinzipien)

sind die Figuren.



896 RAFAEL SUTER

Diese Vorstellung ist insofern mit dem Yƒnwénzƒ kompatibel, als auch dieser

davon ausgeht, dass sich die charakteristischen Abgrenzungen der Figuren
aus dem Prozess des ‘grossen Leitens’ ergeben, und vorgefunden werden, ohne
bereits mit Namen versehen zu sein. Dennoch sind Namen notwendig, um zu

garantieren, dass menschliches Handeln in geregelter Weise auf die Dinge
Bezug nehmen kann. Es gibt indessen keine vorbestimmte Beziehung zwischen
bestimmten Figuren und Namen. Nimmt man die Metapher der Waage ernst, so

muss man sehr wohl einen inneren Bezug der Namen zu den Figuren annehmen:

Ein Waaggewicht steht nicht in einem willkürlichen Bezug zu dem, was es

aufwiegt. Dennoch bedarf es Regeln des Gebrauchs der Namen, die ihre einmal
festgelegten und normierten Bezüge zu den Figuren durch fortwährende
Wiederholung bewahren. Die Möglichkeit dieses Unterfangens hängt konkret
davon ab, dass mit den Namen klare Umrisse oder Beschaffenheiten
korrespondieren, welche die Fälle, oder in der Sprache des Míngshílùn, die Orte, die
ihre Verwendung rechtfertigen, eindeutig ausweisbar machen. Die Frage nach

der Standardisierung und Verlässlichkeit der Namen ist umso signifikanter, als

der Yƒnwénzƒ sich nicht zuletzt auch Fragen richtiger Staatsführung widmet.
Wenn schon auf Namen zurückgegriffen werden muss – was nur in
Ausnahmefällen empfohlen wird36 – so müssen diese klar normiert sein. Dà
dào, shàng 1/10):

á¹vJÂ
Benennt man Figuren), so untersucht man dabei ihre Abstände.

Abstände kann hier wiederum zweierlei bedeuten: Im Zusammenhang mit der

Metapher der Waage können zum einen wiederum die Abstände in der Vertikalen

zwischen Gewicht und Waaggewicht gemeint sein, die durch Anhängen
eines Waaggewichts eintreten, das das zu bestimmende Gewicht nicht
ausgleicht. Diese Abstände sind Indikator eines Messfehlers, indem sie zeigen, dass

das gewählte Waaggewicht das zu wägende Gewicht nicht aufwiegt. Sie erlauben

es aber zugleich bei Kenntnis der Gewichtsverhältnisse unter den Waaggewichten,

diese solange auszutauschen, bis ein Gleichgewicht zum Gegengewicht
erreicht ist. Die Ausschläge sind somit zwar Ausdruck eines Messfehlers, weisen

aber zugleich den Weg, wie dieser zu beheben ist. Eine Folge dieser Vorstellung
ist, dass auch die Unterschiede zwischen den Namen in Abständen ausdrückbar
sind, und dass unter den Namen somit nicht willkürlich gesetzte Relationen

36 ZhÌ Zƒ Jíchéng 3/8–9.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 897

bestehen: Diese Interpretation macht nachvollziehbar, weshalb im Text ein

Längenmass statt eines Flächen oder Hohlmasses angeführt wurde, um die

‘Messbarkeit’ der Figuren auszudrücken.

zÝá¹v6
Deshalb ist es auch so, dass man dadurch ihre Figuren untersucht, auch wenn sie Namen

haben.

Es ist nicht selbstverständlich, dass für die Figuren bereits Namen da sind. Die
vorangehende Diskussion zeigt, dass der Verfasser des Yƒnwénzƒ die Bestimmung

der Namen dem Aufkommen der Figuren folgen lässt. Hier weist er darauf
hin, dass nicht nur bei der Neuprägung von Namen die ihnen zuzuordnenden
Figuren klar eingegrenzt werden müssen, sondern auch dann, wenn Namen

bereits bestehen: Sind Namen Waaggewichte, so ist ihre Verwendung nie der

Willkür des Sprechers anheim gegeben. Doch obwohl sie ein Kriterium für ihren
korrekten Gebrauch enthalten, sind sie nicht von sich aus richtig, sondern jeder

Name muss bei einer neuen Verwendung an die jeweils zu messende Wirklichkeit

angepasst werden, so wie auch eine Waage von demjenigen ins Gleichgewicht

gebracht werden muss, der sie bedient. Die Überprüfung der Abstände

zwischen den Namen und deren Rückbindung an bestimmte Figuren sind somit
nicht nur die Aufgabe des Schöpfers der Namen, sondern eines jeden, der sich

ihrer bedient. Die ganze Präzision des sprachlich vermittelten Wirklichkeitsbezugs

hängt von der normierten Verwendung der Namen ab. Gerade weil der
Yƒnwénzƒ anerkennt, dass dieser Bezug de facto in jeder neuen Verwendung
durch jeden einzelnen ‘Wägenden’ hergestellt wird, muss er explizite Regeln

dafür fordern.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

6¹ná
Identifiziert man Figuren, so bestimmt man dadurch Namen.

xíng 6 lese ich im obigen Satz als Prädikat, das ich kausativ-putativ verstehe:

also, ‘etwas als eine bestimmte) Figur identifizieren’. Wenn eine Figur als eine
bestimmte Figur ausgewiesen ist, so lässt sich ein bereits bestehender Name als

darauf zutreffend ausmachen. Fehlt ein Name dafür, so ist ein neuer zu bestimmen.

á¹n_
Benennt man, so bestimmt man dadurch Angelegenheiten.



898 RAFAEL SUTER

Die Struktur dieses Satzes betrachte ich als parallel zum obengenannten. Hier
wird nun das Schema der Festlegung und Überprüfung der Namen auf den

konkreten Kontext der Regierungsführung angewandt. Das Wort Benennen kann
auch im Sinne von ‘Ernennen’ verwendet werden, und jede Ernennung auf einen

Posten fordert die Erfüllung gewisser Dienste durch den so Ernannten. Der
Sprung, der hier unvermittelt von der Benennung des Figürlichen in den Kontext
der Staatsverwaltung überführt, und der Übergang zu mit Ernennungen verbundenen

Diensten scheinen vor dem Hintergrund der folgenden Stelle aus dem
Yƒnwénzƒ etwas weniger abrupt Dà dào, shàng 4/9):

ç5Ù E M26ÑE5àE ákáE3
Was das Rollen von etwas Rundem betrifft, so ist der Grund dafür) nicht der, dass es rollt,
nachdem man es zum Rollen befähigt hat, sondern weil es gar nicht anders kann als zu

rollen.

5Ù !6 M26Ñ!65à!6 áká!63
Was das Anhalten von etwas Rechteckigem betrifft, so ist der Grund dafür) nicht er, dass es

anhält, nachdem man es zum Anhalten befähigt hat, sondern weil es gar nicht anders kann
als anzuhalten.

´ç 7¾E Sák!6 ´ 7¾ !6 SákE
Man folge dem Umstand), dass Rundes von selbst rollt, und man veranlasse, dass es nicht
zum Halten kommt. Man folge dem Umstand), dass Rechteckiges von selbst steht, und

veranlasse, dass es nicht ins Rollen kommt.

Die Figuren beziehen sich zwar auf Umrisse von Abgrenzungen, doch die in der

durch sie charakterisierten Weise abgegrenzten Dinge verhalten sich von sich
aus in einer ganz bestimmten Weise. Das Runde rollt nicht, weil es jemand dazu

befähigt, sondern es tut dies notwendig aufgrund der Art seiner räumlichen
Abgegrenztheit, der eine bestimmte Figur entspricht. Analog liest sich das Beispiel
im Falle des Rechteckigen. Das Verhalten dieser Formen steht im zitierten Kontext

für die Dienste der Beamten im Reich. Das Lexem néng, das hier Verwendung

findet, bezeichnet die explizite Befähigung eines Untertanen zu etwas
durch den Herrscher. Der zitierten Stelle schliesst sich daher folgende
Feststellung an:

,Zá6Ñ 7¾6Ñ

Sämtliche Dinge werden nicht fähig gemacht, sondern sind von sich aus fähig.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 899

Die Aufgabe des Herrschers kann also nicht darin bestehen, Untertanen, denen

er gewisse Aufgaben überantwortet, zuerst für diese zu befähigen. Da die Fähigkeit

etwas ist, das in ihnen angelegt und von aussen nicht beeinflussbar ist, wäre
dieses Unterfangen von Beginn an zum Scheitern verurteilt. Es ist wichtig zu

sehen, dass diese spezifischen Fähigkeiten nicht an den Namen hängen. Es ist
demnach nicht der Name des ‘Runden’, dem die Eigenschaft innewohnt, ‘davonrollen’

zu können. Vielmehr liegt diese in den Dingen selbst begründet, welche
diese Figuren in spezifischer Weise eingrenzen. Die Verleihung spezifischer
Namen für diese Figuren ist sekundär. Die korrekte Verwendung der Namen
drängt sich dem Herrscher dann als Problem auf, wenn er jemanden für seine

Dienste bestimmen soll. Er hat sich dabei genau Rechenschaft darüber
abzulegen, welche “Figur jemand macht”, bevor er ihm einen bestimmten Namen
und damit auch eine definierte Aufgabe anvertraut. Vor diesem Hintergrund
leuchtet auch der Anschluss im Yƒnwénzƒ ein Dà dào, shàng 1/11):

_¹vá
Führt man Angelegenheiten aus, so überprüft man dadurch die Namen.

Es ist durch den Erfolg, den die zu einem bestimmten Dienst Ernannten bei dessen

Umsetzung erreichen, dass die Verleihung des Namens sich als passend oder
eben unpassend erweist. Bleibt dieses Gelingen aus, so der Yƒnwénzƒ war die

Verleihung des Namens, die Ernennung, unangemessen.

³J ¹' 6á 7Û_ &õ L…J )Ú-·
Hält man klar auseinander, weshalb es sich damit so verhält, so gibt im Hinblick auf das

Verhältnis des für eine bestimmte) Figur Haltens und Benennens einerseits und der

Bedienstung von Untertanen Dingen) andererseits nichts mehr, das die Art von deren

Verflochtenheit Struktur) verbärge.

Die Verbindung xíng míng 6á lese ich als asyndetische Koordination zweier
nomina actionis, die Verbindung shì wù _ dagegen als Kombination von
transitivem Verb mit direktem Objekt, die als ganze Komplement von y‡ 7Û ist.
Diese Interpretation ergibt sich schlüssig aus dem Kontext, denn Thema des

Abschnittes sind nicht die ‘Figuren’ oder ‘Namen’ als solche, sondern der
Zusammenhang der Erfassung der Figuren, deren Benennung und des korrekten
Ausführens von Diensten. Dabei erscheint in den unmittelbar vorangehenden

Darlegungen das Lexem wù nicht auf der gleichen Ebene wie die
vorgenannten drei. Es ist indes offensichtlich, dass sich die Indienststellung auf die

Untertanen beziehen muss. lƒ )Ú steht hier für das Gefüge der Zusammenhänge

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



900 RAFAEL SUTER

zwischen Figuren, Namen und Diensten: 37 Es wird beschrieben, wie die

Erfassung von Figuren mit deren Benennung zusammenhängt, und inwiefern der

Erfolg der benannten Untertanen bei der Ausführung der mit dem Namen
verbundenen Dienste das Gelingenskriterium der Benennung liefert. Das Abweichen

der effektiven Dienstleistung von der aufgrund der Benennung erwarteten

ist dann das funktionale Äquivalent zum Abstand von Gewicht und Waaggewicht

beim Wägen. Das Verhältnis der Sprache, genauer: der Namen zur Welt
wird hier aus der Praxis der Sprachverwendung heraus entwickelt. Die Sprache

wird nicht losgelöst von ihrem Gebrauch als selbständiges Gefüge betrachtet.
Ihre interne Struktur ist immer an das Verhalten der Dinge gebunden, auf die sie

geeicht ist, diese Struktur ist somit nicht in einem System Sprache angelegt. Die
Erklärungen des Yƒnwénzƒ sind daher nicht im strengen Sinne logisch, denn sie
erkennen keinen Logos an, der für sich selbst stehen könnte. Die Sprache enthält
die Kriterien ihrer eigenen Beurteilung nicht in sich selbst, sondern diese
Kriterien ergeben sich aus ihrem Gebrauch, der immer eine Folge des

kommunikativen Erfolges ist. Der erfolgreiche Gebrauch jedoch erfordert stetige

Wiederholung der angemessenen Verwendung der Namen. Bemerkbar macht
sich das Versagen der Sprache dann, wenn Dienste nicht mehr korrekt
ausgeführt werden. Als Folge davon stellt sich Unordnung ein. Sie rührt, wie bereits

in Lúny‡ 13.3 bemerkt, daher, dass den Worten nicht Folge geleistet werden
kann, da die Namen nicht ausgerichtet sind – also: auf die Dinge geeicht sind.
Das heisst nicht, dass der jeweilige Sprecher seine Namen nicht konsistent

verwendet, sondern vielmehr, dass es für die richtige Verwendung keine
überindividuelle Norm gibt. Fehlt diese, und ist die Verwendung der Namen aller
verschieden, so verliert die Sprache ihr Potential als Mittel erfolgreicher
Kommunikation und gefährdet die Effizienz des auf Befehlsstrukturen angewiesenen
Verwaltungsapparats. Die Einheitlichkeit der Verwendung ist somit eine
Forderung, die sich aus der Unvermeidbarkeit des Rückgriffs auf das Ordnungsmittel

Sprache als Herrschaftsinstrument herleitet. Verbürgt wird sie durch den
Herrscher, der die Verwendung der Namen genauso zu normieren hat wie die
Masse und Gewichte im Reich.

Diesen Ausführungen, die den Adressaten des Textes von der Virulenz der
Frage nach der richtigen Verwendung der Namen überzeugen soll, folgt nun eine

Klassifizierung des verschiedenen Umgangs mit Namen.

37 Es betrifft somit nicht die Maserung von Dingen, sondern bezeichnet die unsichtbare

Struktur des Zusammenhangs zwischen den unterschiedenen Ebenen der Namen, Figuren
und deren Interaktion.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 901

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

áÝÝ/¥
Beim Benennen gibt es drei Wege.

Der obige Satz, welcher der Einteilung der Namen vorangestellt ist, führt das in
vorqinzeitlichen Texten seltene Zeichen k /¥ auf. Üblicherweise wird ohne
Zögern eine Übersetzung mit ‘Arten’ angesetzt.38 Eine eingehendere Betrachtung

weiterer Belegstellen soll, die Wahl dieses Kriteriums nachvollziehbar
machen. Die folgenden drei Stellen finden sich allesamt im Buch Mèngzƒ 4B 18:

$d"#Ë#Ë á7á1ð ,œ /¥5à`F "¯#K.39

Ein Quell sprudelt munter Tag und Nacht ohne Unterlass, er füllt seinen Topf aus und fliesst
erst dann voran, ergiesst sich schliesslich in die Vier Meere.40

Ähnlich in Mèngzƒ 7A:

#" &Ž 3 á,œ/¥á>.41

Weil fliessendes Wasser zu einem Ding wird, bewegt es sich nicht voran, ohne sein Bett
auszufüllen.42

Diese Stelle schliesst sich an eine Auseinandersetzung mit der Frage an, wie
man auf hoher See Wasser betrachten könne. Dies, so Menzius, sei möglich
wegen der Wellenrippen und dadurch, dass sich das Licht von Sonne und Mond
darin widerspiegelt. Weshalb im Anschluss zum fliessenden Wasser explizit
erwähnt wird, dass es wéi wù &Ž ‘ein Ding sei’ bzw. man es ‘für ein Ding
halte’, scheint zunächst unklar. D.C. Lau gibt die beiden Zeichen im Englischen
wieder mit ‘water is such that’, d.h. Wasser sei so [ein ‘Ding], dass dafür gelte

[…]’. Dies setzt voraus, dass er anerkennt, dass Wasser je schon als Ding gelten
kann. Dinge, wie sie der Míngshílùn des GÀngsÌn Lóngzƒ versteht, erweisen sich
als eingegrenzte Wirklichkeitskerne, wie sie sich im aktuellen Gesichtsfeld
zeigen. Daraus gehen Dingschemata hervor, die sich aus Figuren und Beschaffen-

38 Möller 1994, S. 48 hat ‘Arten’; Harbsmeier 1998, S. 355 und Zenker 1922, S. 279

übersetzen ‘categories’ bzw. ‘Kategorien’.
39 ICS Mèngzƒ 8.18/42/12).

40 “‘Water from an ample source’, [said Mencius], ‘comes tumbling down, day and night with¬

out ceasing, going forward only after all the hollows are filled, and then draining into the

sea.’” Lau 1979, S. 163).
41 ICS Mèngzƒ 13.24/69/31–32).

42 “Flowing water is such that it does not go further forward until it has filled all the hollows.”
Lau 1979, S. 275).



902 RAFAEL SUTER

heiten zusammensetzen. Diese Strukturen sind es, die benannt werden können.

Dinge bestehen dabei immer aus Beschaffenheit und Abgrenzung. Das Wasser,

wie es im ersten Teil des Menzius-Zitates in Erscheinung tritt, ist aber gerade

kein Abgegrenztes. Es ist uferlos und erstreckt sich bis zum Horizont. Dagegen

füllen Fliessgewässer Bette aus, die sie eingrenzen. Dadurch werden sie erst zu

Dingen mit einer Figur. Vor diesem Hintergrund erschliesst sich denn auch,
warum Menzius hier von Wasser ‘als Ding’ spricht.

Ein weiteres, letztes Menzius-Zitat zu k Me 7B.30):

ÿ\ @ /¥3 T5ÙáEÑ Z5Ùá¦.43

Nun, meine Einrichtung ist wie ein Flussbett, jenen die weiterschreiten, folge ich nicht nach,

jene, die kommen, weise ich nicht ab.44

Menzius äussert diesen Satz, als er unterwegs für eine Nacht ein Zimmer mietet.
Dessen Vermieter sucht nach einem Paar halbfertiger Schuhe, das auf dem
Fensterbrett vor Menzius’ Zimmer gelegen haben soll. Da er nicht fündig wird,
verdächtigt der Wirt die Begleiter des Menzius, die Sandalen entwendet zu
haben. Darauf folgt die zitierte Antwort des Menzius. Sie wird gefolgt von der
Bemerkung, die einzige Bedingung, die jemand erfüllen müsse, um in den Kreis
seiner Schüler Aufnahme zu finden, sei ein aufrichtiges Herz. Mit anderen

Worten: Einen Dieb findet man unter seinen Schülern nicht.
In den ersten beiden Belegen bezeichnet k einen abgegrenzten Bereich in

Form einer Rinne oder Vertiefung. Darin sammelt sich Wasser an und bewegt
sich schliesslich vorwärts. Im übertragenen Sinne ergibt sich hieraus die
Vorstellung eines Durchgangsweges für Menschenströme, für welche die Metapher
des Wassers bei Menzius, und nicht nur dort, häufig steht.

Nun ist bereits gezeigt worden, dass die Funktionalität der Namen davon
abhängt, dass diese beim Auftreten der ihnen zugeordneten Figuren stets von
neuem richtig angewandt werden. Sie wird durch die Praxis des Benennens

getragen, und die Wiederholung der richtigen Verwendung der Namen verleiht
deren Bezug zu den Dingen Konstanz. Diese Kontinuität der Verwendung
desselben Namens in der Zeit verhält sich wie ein Strom, dessen Bett durch das

Auftreten der entsprechenden Figur geleitet wird, und so von Auftreten zu
Auftreten vorangeführt wird. Die Stetigkeit dieser Ströme ist wohl gemeint, wenn
von der Kontinuität der Namen und des Benennens cháng míng á die Rede

43 ICS Mèngzƒ 14.30/76/25).

44 “In setting myself up as a teacher, I do not go after anyone who leaves, nor do I refuse any¬

one who comes.” Lau 1979, S. 299).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 903

ist.45 k /¥ übersetze ich im folgenden als ‘Weg’. Ich lasse hier zunächst die im
Text folgende Einführung der Klassifizierung von Gesetzen ausser Acht und
gehe stattdessen zu den drei Wegen des Benennens über:

ÔÄ á ç,QT¥ 3
Den ersten bezeichne ich als Benennen der sprachlichen Festlegung und des zu Dingen

Machens. Dies ist etwa ‘für rechteckig’ und ‘für rund’ halten, ‘für weiss’ und ‘für schwarz’
halten.

`Ä!”AQ á XµBˆB¸ 3
Den zweiten bezeichne ich als Benennen von Tadel und Lob. Dies ist etwa ‘für tauglich’
und ‘für schlecht’ halten, ‘für teuer’ und ‘für gemein halten’.

ÝÄ"•@Ö á B¶îïb 3
Den dritten bezeichne ich als Benennen des Übergangs zu Aussagen. Dies ist von ‘für
tüchtig’ und ‘für unbeholfen’ halten zu ‘lieben’ und ‘hassen’.

Im ersten Satz lese ich mìng wù als eine Verbindung des transitiven Verbs
mìng ‘sprachlich festlegen’ und eines direkten Objekts wù ‘Ding’, ‘zu
einem Ding machen’. Dieser Weg des Benennens betrifft die Verwendung von
Namen für Figuren wie ‘rechteckig’ und ‘rund’, sowie Beschaffenheiten, hier
durch die Farben ‘schwarz’ und ‘weiss’. Zum ersten Mal im Text des Yƒnwénzƒ

tritt hier das Zeichen mìng auf. Es steht in der Regel für ein Wort mit der

Bedeutung ‘befehlen’ und wird oft zusätzlich als deriviertes Verb zu míng á
‘Name’ interpretiert, und als ‘benennen’ übertragen. Dies führt aber unweigerlich

zur Frage, weswegen im vorliegenden Text zwei Verschriftungen eines

Verbs ‘benennen’ gewählt worden sind. Der hier besprochene Abschnitt des

Yƒnwénzƒ das zeigt die darauffolgende Diskussion der Gesetze, beschäftigt sich
eindeutig mit dem Problem der Normierung von Benennungen. Während der

Text bis zu diesem Punkt vor allem beschreibt, wie Namen entstehen und
funktionieren, weshalb ihre Verwendung instabil ist, was bei ihrer Ausrichtung – der
Eichung – zu beachten ist, und wie sich diese Ausrichtung überprüfen lässt,

wendet sich der Text nun jenen zu, welche die Notwendigkeit des Ausrichtens
der Namen erkannt haben. Er handelt konkret davon, wie ein Herrscher zu
verfahren hat, wenn er will, dass im Reich die Namen richtig verwendet werden.

Der Text vollzieht somit einen Übergang von einer suggestiv deskriptiven in
eine eher normativ präskriptiven Sprache.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

45 Vgl. L ozƒ 1.



904 RAFAEL SUTER

Im Zhèngmíng-Kapitel bei Xúnzƒ heisst es XZ 22.):

á&õÎp 2Ø ¹ 2Øn«ä@Ö p +D 2Ø @Ö áp á&õÎº 2Ø ¹ º
2Øn«ä @Ö ºá.46

Da die Benennungen ohne inhärente47 Angemessenheit sind, schaffe der klarsichtige König
in dieser Hinsicht) durch eine normative Benennung Verbindlichkeit. Ist nun die Verbindlichkeit

festgelegt, und setzt sie das Volk um, so bezeichne er dies als angemessen, weicht
das Volk ab von der Verbindlichkeit, so bezeichne er dies als unangemessen. Da die
Benennungen ohne inhärente Kernwirklichkeit sind, schaffe er in dieser Hinsicht) durch
normative Benennung von Kernwirklichkeiten Verbindlichkeit. Wenn die Verbindlichkeit
festgelegt ist, und das Volk sie umsetzt, so bezeichne er die Benennungen) als Benennungen

des Wirklichen.48

mìng bezeichnet hier nicht eine einfache Benennung, sondern die Festlegung

der Benennung auf eine bestimmte Kernwirklichkeit in einem Akt autoritativer
Setzung. Neben einer Kontinuität der Verwendung der Namen im Lauf der Zeit,
die jedem Sprecher selber überlassen werden könnte, bedarf es auch einer
überindividuellen Konsistenz im Sprachgebrauch, eine Einheitlichkeit der
Benennungspraxis. Doch um dies zu erreichen, muss der Herrscher explizite Vorgaben

46 ICS Xúnzƒ 22/109/10–11).
47 Die Verbindung von gù ‘unweigerlich’ zu gù ‘Grund/begründen’ zieht auch Graham 1978,

S. 264, der ersteres als Zeichen für die adverbiale Verwendung versteht. Der mohistische

Kanon rückt die beiden Zeichen tatsächlich in unmittelbare Nähe. Dort wird der Grund im
Bezug zur zutreffenden su… dé) Beschaffenheit rán) als Glied tƒ bezeichnet, analog zum

Anfangspunkt du—n) einer Strecke chƒ von dem gesagt wird, er sei ohne Ausdehnung wú

hòu), womit er kein Teil der Strecke ist. Genauso wie die Strecke den Anfangspunkt nicht
als Teil enthält, jedoch nur ausgehend von einem Anfangspunkt konstruiert werden kann, so

ist der Grund einer aktuell zutreffenden Beschaffenheit kein Teil derselben, jedoch für ihre
Entstehung chéng) die Voraussetzung. Eine ähnliche Verwendung von gù findet sich im
Báimýlùn des GÀngsÌn Lóngzƒ wo gesagt wird, dass jedes Pferd unvermeidlich gù) eine

Farbe sè) habe. Dies kann verstanden werden als Feststellung, dass jedes konkrete Pferd,
das uns in der Welt begegnet stets eine bestimmte Farbe aufweist. Allerdings scheint die
Diskussion sowohl im besagten Dialog als auch im Ji—nbáilùn eher darauf hinzuweisen, dass

ein Pferd, oder allgemeiner, eine Figur xíng) ohne Oberflächenbeschaffenheit gar nicht
vorstellbar ist. Denn die Figur ist bloss die Abgrenzung dieser Beschaffenheit. Diese ist

somit notwendige Bedingung für die Vorstellbarkeit der Pferde-Figur.
48 “Names have no intrinsic appropriateness. They are bound to something by agreement in

order to name it. The agreement becomes fixed, the custom is established, and it is called

‘appropriate.’ If a name differs from the agreed name, it is then called ‘inappropriate.’
Names have no intrinsic object. They are bound to some reality by agreement in order to
name that object. The object becomes fixed, the custom is established, and it is called the

name of that object.” Knoblock 1994, Bd. 3, S. 22).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 905

zur Verwendung der Namen liefern, was er durch den Akt einer exemplarischen

Benennung tut. Die dadurch gesetzte Verwendung der Namen ist dann, wie jene

von Massen und Gewichten, für alle Untertanen im Reich verbindlich und durch
sie nachzuahmen. Nur dann wird, was rund ist, auch ‘rund’ genannt, und nur so

ist gesichert, dass gleiche Dinge auch gleich benannt werden. Es geht also beim
Herrschen nicht bloss um das richtige Benennen der Dinge selbst, sondern um
die Gewährleistung einheitlicher Gepflogenheiten des Sprachgebrauchs im
Reich. Die Sprache wird hier vorrangig als Ordnungsinstrument der staatlichen
Herrschaft konzipiert. Dennoch weist das Ausrichten der Namen weit über die
Forderung nach der Besetzung der verschiedenen Staatsstellen nach verlässlichen,

vereinheitlichten Kriterien hinaus. Das gesamte Gefüge der Namen muss

geregelt werden, Namen für Figuren und Beschaffenheiten miteingeschlossen.
Ist dies nicht der Fall, können Befehle, die sich auf die Verwendung dieser

Namen stützen müssen, nicht eindeutig übermittelt werden, da die Namen nicht
eindeutig auf die Dinge bezogen werden. Der Zugriff auf die Dinge durch die

herrschaftliche Gestaltung steht auf dem Spiel. Aus diesem Grund sind alle
Namen von überall im Reich und zu jeder Zeit einheitlich zu verwenden, und ihr
Bezug zu den Figuren und Beschaffenheiten muss festgelegt sein. Ein kurzer
Abschnitt aus dem Ji—nbáilùn des GÀngsÌn Lóngzƒ mag hier aufzeigen, wie sich

GÀngsÌn Lóng, in Übereinstimmung mit dem Yƒnwénzƒ den Bezug eines Dings
zu seiner Benennung vorstellt:

Ä: Ùþ7Û-Ç &ŽÙ 5à P þ7Û &ŽP 5àÙ™Ù
GÀngsÌn Lóng) erwiderte: Nun ist ‘hart’ noch nicht mit ‘Stein’ verbunden: Doch ich

betrachte, wenn ich etwas für hart halte, die Zusammensetzung von ‘hart’ und ‘Stein’) als

Ding. Auch dann, wenn ich sie noch nicht verbunden habe und für ein Ding halte, sie so zu

einer Zusammenfassung gemacht habe, muss ‘hart’ schon ‘hart’ sein.

‘Dinge’ sind gemäss GÀngsÌn Lóng nicht einfach gegeben, sondern sie werden
aus kleineren Bestandteilen zusammengesetzt, nämlich aus einer Figur, der Form

ihrer charakteristischen Abgegrenztheit, und einer Beschaffenheit, die sich auf
das so Abgegrenzte bezieht. Dinge werden zusammengesetzt ji—n P sind also

Verbände mindestens) zweier anderer Glieder.49 Vgl. dazu auch die oben
erwähnte

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

Stelle aus Menzius 4B über das Wasser.

49 Der mohistische Kanon definiert ein ‘Glied’ tƒ als ‘Teil’ f n) einer ‘Zusammensetzung’.

Dabei ist ein Glied mehr als bloss ein Teil, welcher stets ein Ausschnitt eines Gesamten ist.

Doch der Anfangspunkt du—n), der kein Teil der Strecke chƒ ist, da er als ausdehnungslos

beschrieben wird, ist genauso ein Glied dieser Strecke, wie der Grund gù) einer



906 RAFAEL SUTER

Betrachten wir nun, wie GÀngsÌn Lóng das Wort mìng im Báimýlùn
verwendet:

O€5Ù ¹ 63 ,Q5Ù ¹ 8F3 Ä : ,QO€M2 O€

Etwas “Pferd heissen” ist das, womit ich eine Figur sprachlich bestimme. “Weiss heissen”

ist das, womit ich eine Farbe sprachlich bestimme. Deswegen sage [ich]: Wenn ich “Pferd”

“für weiss halte”, so schliesse ich Pferde aus.

Und weiter:

"O€ T— T¥O€ ,ZÃ7È ",QO€ T— T¥O€áÃ7È

Will [ich] ein Pferd, dann ist es zulässig, dass dies sowohl braune als auch schwarze Pferde

betrifft. Will ich ein weisses Pferd, so ist es nicht zulässig, dass dies braune und schwarze

Pferde betrifft.

Das Wort qiú " ‘verlangen nach’, ‘wollen’ wird im Zhèngmíng-Kapitel des

Xúnzƒ mit der Tätigkeit des Herzverstandes x¯n — in Verbindung gebracht als
dasjenige Vermögen, das zwischen den verschiedenen den Menschen betreffenden

‘Affekten’ yù !eine Auswahl trifft. In der Definition des mohistischen
Kanons wird das Wort l B ‘sinnen’50 mithilfe des hier erörterten qiú ‘Wollens’
definiert. Das Sinnen trifft also aus dem, was ihm an bewusstem Rohmaterial zur
Verfügung steht, mithilfe des Zugriffs auf Namen eine bestimmte Auswahl. Es

‘späht’ nach etwas, wie es im Text heisst. Für den Moment ist zunächst nur
entscheidend, dass das Wort mìng ‘sprachlich festlegen’ hier in Kollokation
mit qiú "‘wollen’, ‘verlangen nach’ erscheint. Eine ausführlichere Darstellung
der erwähnten Stellen aus dem Xúnzƒ und Mòzƒ wird sich weiter unten anbieten.
Natürlich ist es möglich, die Wörter mìng und qiú " als ‘herbefehlen’
beziehungsweise ‘verlangen’ zu übersetzen. Allerdings referieren beide Begriffe
hier nicht auf Dinge. Wie GÀngsÌn Lóng sagt, bestimmt bái ,Q ‘weiss’ die

Farbe, also eine Beschaffenheit, und m O€ ‘Pferd’ die Figur: Beide aber sind

bei GÀngsÌn Lóng Voraussetzung dafür, dass Dinge überhaupt erst erfasst werden

können, oder anders formuliert: die wirklichen Dinge sind immer schon aus

Figur und Beschaffenheit zusammengesetzt. Die Namen bezeichnen also immer

Beschaffenheit ebenfalls kein Teil davon ist, sehr wohl aber ein Glied. Vgl. Mòj¯ng, shàng

A1, A2, vgl. Graham 1979, S. 263–6).
50 Gassmann persönliches Gespräch) schlägt aufgrund seiner eigenen Untersuchungen am

Xúnzƒ ‘wahrnehmen’ vor. Da ich die Tätigkeit l v.a. als intentionale verstehe, würde ich
demgegenüber ‘intendieren’, ‘beabsichtigen’ vorziehen. In den Übersetzungen bleibe ich im
folgenden vorerst bei ‘sinnen’.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 907

nur Konstituenten von Dingen, und ihre Kombinierbarkeit erlaubt, dass ihr
beschränkter Vorrat auf unterschiedliche Dinge zutreffen kann. Die sprachliche
Bestimmung betrifft dadurch aber nicht unmittelbar die Dinge selbst, sondern

die ‘Figuren’ und ‘Beschaffenheiten’, aus denen sie sich zusammensetzen.

‘Pferd’ bezeichnet nur die Figur eines ‘Pferdekörpers’ und nur indirekt den

konkreten Körper eines Pferdes, genauso wie ‘weiss’ nur die Beschaffenheit von

‘Weissem’ meint, und erst dadurch vermittelt auf alle konkreten abgegrenzten

weissen Einheiten geht. Daher sind durch die Namen nur ‘Figuren’ und

‘Beschaffenheiten’ sprachlich bestimmt, nicht Dinge. Dies legt nahe, dass hier
ein Wort mit der ursprünglichen Bedeutung ‘befehlen’ im übertragenen Sinne

gebraucht wird: Von den Namen wird dann Gebrauch gemacht, wenn nach

bestimmten Dingen gesucht wird, die ‘Figuren’, ‘Beschaffenheiten’ oder

Kombinationen davon entsprechen: Somit gibt der Gebrauch der Namen dem

Sinnen ein Mittel an die Hand, nach bestimmten konkreten Dingen Ausschau zu
halten, ohne dass diese präsent sein müssten. Das Sinnen verhält sich dann in
einer bestimmten Hinsicht wie ein Herrscher, der diese Dinge herbeibefiehlt.
Das Benennen von Eigenschaften, im Gegensatz zu konkreten Dingen, weist
eine strukturelle Nähe zum Befehl auf, indem es stets im Vorgriff auf das

Eintreffen eines konkreten Dinges oder einer bestimmten Situation vorbestimmt,

welche möglichen Dinge unter die Benennung fallen werden und welche nicht.
Dies unterscheidet es vom eigentlichen Benennungsakt, der stets konkrete
Wirklichkeiten betrifft, und damit aufgrund der Tatsache, dass verschiedenen

‘Figuren’ und ‘Beschaffenheiten’ Namen verliehen sind, die Reidentifizierung
dieser Bestandteile im Bezug auf die je aktuellen Dinge leistet. In diesem Sinne
besteht tatsächlich ein wesentlicher Unterschied zwischen mìng ‘sprachlich

festlegen’ und míngá ‘benennen’.
Sowohl im Yƒnwénzƒ und auch im Xúnzƒ wird angenommen, dass die

Namen in Bezug auf die Figuren und Beschaffenheiten) nur sekundär sind, da

sie erst durch die aktive Verknüpfung ersterer mit den letzteren ihre Funktionalität

erhalten. 51 Diese Verknüpfung muss von einer konkreten Benennung in
Anschauung eines Dinges als Taufakt ausgehen, ein Akt, der sich indes nicht nur

auf das Ding als ganzes beziehen muss, sondern auch auf verschiedene seiner

Komponenten gerichtet sein kann. Die Namen besitzen dadurch zwar ein
Verwendungskriterium, doch dessen Einhaltung bedarf stets der Überprüfung.

51 GÀngsÌn Lóng dagegen scheint davon auszugehen, dass die Gesamtheit der Namen je schon

gegeben sein muss, da auf die Kernwirklichkeiten erst mit ihrer Hilfe Bezug genommen

werden kann. S. GÀngsÌn Lóngzƒ Ji—nbáilùn 9.2, Qian 1931, S. 81).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



908 RAFAEL SUTER

Das Gefüge der Namen enthält nichts, das seine innere Stabilität garantierte.

Weil seine Kontinuität nicht gegeben ist, muss diese aktiv durch Wiederholung
der angemessenen Verwendung der Namen aufrechterhalten werden. Jeder
Benennungsakt greift zwangsläufig auf einen Namen zurück, der durch eine

vorangehende Verwendung für den Bezug auf eine bestimmte Figur,
Beschaffenheit oder Kombination beider festgelegt worden ist. Durch eine falsche
Verwendung der Namen wird jedoch der Taufakt unterlaufen. Dem Anschaulichen

von Figur und Beschaffenheit scheint somit eine gewisse zeitliche Stabilität

anhaften zu müssen, denn die Forderung, die Namen richtig zu verwenden,
und der Glaube daran, dass dies möglich sei, setzen voraus, dass die Benutzer
der Namen die Fähigkeit besitzen, die Figuren und Beschaffenheiten der je
angetroffenen Dinge mit denjenigen von Dingen ihrer Erinnerung zu identifizieren.

Die Instabilität der Namen liegt somit in ihrer prekären Verbindung der

Figuren und Beschaffenheiten. Daher gibt es zwischen Taufakt und Benennung
nur den Unterschied, dass sich letztere an bereits vorgegebene Bezüge von
Namen zu Figuren und Beschaffenheiten hält, während erstere neue herstellt.

Die erste Methode der Benennung, wie sie im Yƒnwénzƒ auftritt, betrifft
somit die Festlegung verschiedener Namen für unterschiedliche Figuren und
Beschaffenheiten, mit deren Hilfe Dinge zum voraus bestimmt und zu Zielen
intendierten Handelns werden können. Dieser Weg des Benennens hat eine
zweifache Funktion: Er bezieht sich zunächst auf die Herstellung des Bezugs
zwischen Figuren und Beschaffenheiten zum einen und Namen zum anderen, dann

aber auch auf die Aufrechterhaltung dieses Bezugs durch die Überprüfung des

einheitlichen Sprachgebrauchs. Erst die Einheit in der Verwendung von Namen
schafft die Voraussetzung für einen funktionierenden Staats- und Verwaltungsapparat.

Der Unterschied zwischen dem zweiten und dritten Weg des Benennens,

welche der Yƒnwénzƒ aufführt, jenem für Tadel und Lob huƒ yù !”AQ und jenem,
den er als kuàng wèi zh¯ míng "•@Ö á“vergleichendes Benennen” bezeichnet,
ist schwer zu fassen, zumal diese Einteilung später nicht wiederaufgenommen

wird. Einige Autoren, die in der vorliegenden Einteilung durchwegs eine

Klassifizierung von Namen, nicht von Wegen des Benennens sehen, nehmen die
zweite Klasse der Benennungen, jene für Lob und Tadel, mit der dritten zusammen.

Beide umfassten sie moralische, ethische und politische Begriffe, welchen
in der Folge das Hauptinteresse des Yƒnwénzƒ gelte.52 Zhang und Zeng bemerken

einen Unterschied in den Beispielen, die unter der Rubrik “vergleichendes

52 So etwa Sun 1994, S. 150 und Cao, S. 2007.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 909

Benennen”, kuàng wèi zh¯ míng, angeführt werden. Während xián B¶ des ersten

Antonympaares später zur Gruppe jener Namen geschlagen werden, deren

Angemessenheitskriterium, yí p in den “Anderen” b ƒ P liegt, erweisen sich
beide Namen des zweiten Gegensatzpaares, ài ï und z ng b als jenen

zugehörig, deren Angemessenheit als vom “Ich” abhängig bestimmt wird. Sie
sehen darin eine Inkonsistenz des Klassifizierungssystems des Yƒnwénzƒ.53 Wang
versucht die ‘Namen für Lob und Tadel’ von den kuàng wèi zh¯ míng zu

unterscheiden, indem er beide als im Vergleich zu den ‘Namen für die
Benennung von Dingen’, wie er mìng wù zh¯ míng liest, als “subjektiv” bezeichnet.
Erstere allerdings seien von der gesamten Gemeinschaft geteilte Namen, sie

seien “intersubjektiv” und “konventionell”, letztere dagegen stünden für die

“subjektive” Einschätzung der Dinge durch “Individuen”.54 Harbsmeier übersetzt

kuàng wèi zh¯ míng als ‘non-descriptive names’. Er führt einige Verwendungen

des “technischen Begriffes” kuàng aus Kommentaren Wáng Bìs 226–
249 n.Chr.) und GuÀ Xiàngs FÁB5 gest. 312 n.Chr.) auf, räumt aber ein, dass

kuàng schwer verständlich bleibe.55

Parallelstellen zu kuàng geben zunächst in der Tat nur sehr wenig Greifbares

zur Hand, das einer Klärung des Ausdrucks dienlich wäre. In den weitaus
meisten Fällen fungiert es als eine kontrastive Konjunktion. Häufig folgt kuàng

dabei den Konjunktionen ér 5à 'und adverbial)' oder yòu œ 'wiederum'. Z.B. in
Dàodéj¯ng 23:

ý îá6Ñ 5à"• Ž"
Schon Himmel und Erde vermögen nicht ewig zu bestehen, wie dann erst der Mensch?56

Die scheinbar elliptische Form des durch ér kuàng eingeleiteten Nachsatzes

weist darauf hin, dass kuàng wohl im Deutschen mit Partikeln wiedergegeben

wird, dass es sich dabei jedoch um das Hauptverb des Satzes handelt, das in
etwa als ‘weitergehen zu’ übersetzt werden könnte, also:

Schon Himmel und Erde vermögen nicht ewig zu bestehen, und gehen wir nun weiter zu den

Menschen [– wie verhält es sich erst dort]?

53 Zhang/Zeng 2001, S. 61.

54 Wang 1994, S. 23.

55 Harbsmeier 1998, S. 355.
56 “If Heaven and earth cannot go on for ever, much less can man.” Lau 1963, S. 35).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



910 RAFAEL SUTER

Diese Bedeutung scheint noch transparenter in folgendem Ausschnitt aus dem

F i Shí’èr Zÿ des Xúnzƒ XZ 6.8):

üÔûÿ ! Ôïá6Ñ)<+0 Ôßá6Ñ)< ; äá"•"@Ìƒ 9áN,¹&Ž7·.57

Gelangte er auf den Posten eines Daifu, so vermöchte ein Fürst nicht, ihn bei sich zu halten,

und ein Fürstentum nicht, ihn alleine zu enthalten. Sein vollendeter Ruf ginge auf die

Zhuhou über, und es wünschte sich jeder davon, ihn zum Minister zu machen.58

Schliesslich findet sich im L shì ChÌnqiÌ 24.31 folgende Geschichte:

8×!ã u3 ,R§ÝkIR 5Ù !Bt5àCD IRûáÃBt ¹â!” IR"•'ÝMÇ $Ž
62 5à>Å3 FQ°J6 µŽ62 Ã3 µÅ7¾62 j-· .59

Als die Sippe der Fan vernichtet wurde, gab es einen von den hundert Geschlechtern, der

eine Bronzeglocke erlangte. Er wollte diese buckeln und davoneilen. Doch die Bronzeglocke

erwies sich als zu gross, und er konnte sie nicht aufladen. So schlug er mit einem

Hammer darauf ein. Die Bronzeglocke erzeugte dabei einen weithin sich ausbreitenden

Klang, und er fürchtete, dass jemand es hören und die Bronze an sich reissen würde, und so

hielt er sich hastig die Ohren zu. Darin, es für schlecht zu halten, wenn jemand es hören

würde, lag er richtig; dass er es für schlecht hielt, es selber zu hören, ist aber unsinnig.'60

Aus den obigen Beispielen lässt sich ein Verb kuàng mit einer Grundbedeutung

‘weitergehen zu’, ‘übergehen auf’ oder ‘sich in die Umwelt) ausbreiten’ isolieren.

Dies passt in der Tat auf die in Wörterbüchern ebenfalls aufgeführte Bedeutung

‘vergleichen’: Dabei wird ebenfalls in Bezug auf ein bestimmtes Merkmal
von der Betrachtung einer Entität zur Betrachtung einer anderen übergegangen.

Alle mir bekannten Interpretationen der Yƒnwénzƒ-Stelle zur Klasse des

“vergleichenden Benennens”, kuàng wèi zh¯ míng, gehen davon aus, dass die
dort angeführten Beispiele parallel zu jenen der beiden davor eingeführten

57 ICS Xúnzƒ 6/22/16–17).
58 “[Though he lacked so much as a pinpoint of land, kings and dukes could not rival his fame.

Should he once occupy the position of grand officer, a single ruler could not keep him to
himself, and a single state could not contain him. The greatness of his reputation would
exceed that of the feudal lords, each of whom would long to employ him as their minister.”
Knoblock 1988, Bd. 1, S. 225).

59 ICS L shì ChÌnqiÌ 24.3/ 56/27–29).

60 “Lorsque la famille Fan fut anéantie, des gens du peuple trouvèrent une cloche qu’ils
voulurent prendre et emporter. Elle était aussi lourde qu’ils n’arrivaient pas à la soulever. Ils
la frappèrent alors à coups de maillet pour la briser, mais elle résona tant que, craignant que

d’autres ne l’entendissent et ne vinssent la leur ravir, ils se bouchèrent vivement les oreilles.
On peut ne pas vouloir être entendu par autrui, mais ne pas vouloir entendre soi-même le
bruit qu’on fait, cela c’est absurde.” Kameranovi 1998, S. 466)

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 911

Klassen angeordnet sind: je zwei Gegensatzpaare. Doch stellt sich dabei stets

das von Zhang und Zeng angesprochene Problem der unterschiedlichen
Behandlung der hier angeführten Beispielpaare ‘fähig’ und ‘töricht’ zum einen,

‘lieben’ und ‘hassen’ zum anderen. ‘Fähig’ und ‘töricht’ – im später folgenden

Beispiel tritt stattdessen das eher moralisch konnotierte ‘unverbesserlich’ auf –

finden die Kriterien der Angemessenheit im Anderen, im Gegenstand der
Benennung, während ‘lieben’ und ‘hassen’ ihre Angemessenheit in jenem Subjekt

finden, das die Benennung durchführt. Nun besteht allerdings ein Zusammenhang

zwischen den beiden Beispielpaaren, obgleich – oder gerade weil – sie in
der Taxonomie des Yƒnwénzƒ auf unterschiedlichen Ebenen anzusetzen sind: es

ist nämlich gerade das ‘Fähige’ an jemandem, das zulässt, ‘ihn zu lieben’ – oder,

weniger pathetisch, ihn vorzuziehen – während es das ‘Törichte’ an einer Person

ist, das veranlasst, diese ‘zu hassen’ beziehungsweise abzuweisen. Dabei

vollzieht sich tatsächlich ein “Übergang” von der Person, oder in der
Terminologie des Yƒnwénzƒ einem Ding, das eine bestimmte Eigenschaft aufweist, zu

der Art, wie dieses zu behandeln ist. Die kuàng wèi ist somit im wörtlichen
Sinne eine ‘übergehende’ oder ‘überspringende Aussage’ und als solche ein
bestimmter Typ von Benennung – und eben nicht: von Namen. Es ist der Übergang

von der Feststellung gewisser Eigenschaften von Dingen zur wertenden

Bezugnahme – oder Verwendung – derselben: das ‘Fähige’ erlaubt den

Übergang zum ‘Lieben’, das ‘Törichte’ jenen zum ‘Hassen’, ein Übergang, der
das Augenmerk von der Frage, was das Benannte ‘ist’, verlegt auf jene, wie
dieses zu behandeln sei. Harbsmeiers Interpretation von kuàng wèi zh¯ míng als

‘nicht-deskriptive Namen’ ähnelt der hier vorgestellten, indem sie die dritte
Klasse zu Namen in Bezug setzt, die nicht beschreiben, sondern beurteilen.

Allerdings geht er wie alle anderen Interpreten auch davon aus, dass hier vier
äquivalente Namen angeführt werden, während mir hier der Sprung vom – in
Harbsmeiers Terminologie – Deskriptiven zum Nichtdeskriptiven thematisiert zu

sein scheint.
Nach der Klärung der Arten des Benennens stellt der Yƒnwénzƒ eine

Klassifizierung der Gesetze auf, welche er in vier chéng unterteilt. Eines der

wenigen Vorkommen dieses Zeichens findet sich in Lièzƒ 1.3:

5Ùë-· 5à 5Ùþë .61

Das Geschmeckte des Geschmackes ist schon gekostet, doch das, was den Geschmack zum

Geschmack macht, hat sich noch nie gezeigt.62

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

61 ICS Lièzƒ 1/2/4).



912 RAFAEL SUTER

In diesem Sinne könnte chéng im Yƒnwénzƒ auch als 'Typ', 'Erscheinungsart'

gelesen werden. Einen weiterer Hinweis findet sich in Xúnzƒ 14.6, wo sich das

Zeichen chéng /ß an prominenter Stelle dort findet, wo es um die Festlegung
von Kriterien für den Umgang mit Dingen geht. Angesichts der relativ späten

Systematisierung der Verwendung von Kopfzeichen ist durchaus plausibel, dass

hier dasselbe Wort vorliegt wie im Yƒnwénzƒ:

/ß5Ù $j3; /‚5Ù 1” $j3 /ß¹0ŸL /‚¹nÿ.63

Abmessen ist der Prüfstein für das Behandeln als Ding; Förmlichkeit ist der Prüfstein für das

Ineinanderfügen. Durch das Abmessen wird das Zählen begründet, durch die Förmlichkeit
werden die Bindungen bestimmt.64

Gesetze sind nun geradezu der Prüfstein für den richtigen Umgang mit den
Dingen, also auch: den Untertanen. Es ist mehrfach gezeigt worden, wie eng die

Vorstellung der Ausrichtung der Namen mit der Vorstellung des Abmessens

verbunden ist: Die Namen als Waaggewichte machen die Dinge, an denen sie
geeicht wurden, mess- und somit berechenbar.

ÔÄáA^ "© ï7·Þß 3 `ÄU« "© 6ÑFíà+D 3 `ÄU« "© 6ÑFíà
+D 3 ¯ÄG$j "© _zÞG£ 3
Den ersten [Gesetzestyp] bezeichne ich als unveränderliche Gesetze. Das ist etwa die

Überordnung des Dienstherrn Fürsten) und die Unterordnung des Bediensteten Ministers).
Den zweiten bezeichne ich als Gesetze zum Ausgleich unter den Nichtbeamteten. Das ist

etwa die Gleich- oder Verschiedenbehandlung Begabter und Ungelenker.65 Den dritten be-

62 Die Übersetzung des Ausdrucks wèicháng als ‘noch nicht’ rechtfertigt sich durch die Pa¬

rallelität des Satzes mit den unmittelbar vorangehenden, in denen er in dieser Bedeutung

auftritt, ohne dass ein Bezug zum Verb cháng ‘kosten’ bestünde. (“What flavouring flavours
is tasted, but the Flavourer of flavours is never disclosed.” Graham 1960, S. 20).

63 ICS Xúnzƒ 14/67/13).

64 “Measures are the standards of things. Ritual principles are the standard for obligations.
Measures are used to establish modes of calculation, ritual principles to determine the
constant relationships [inner power to assign each this proper place, and ability to assign official
positions.” Knoblock 1990, Bd. 2, S. 208).

65 Im Yƒnwénzƒ findet sich denn auch eine explizite Bezugnahme auf diese Aufgabe des Aus¬

gleichs, die sich genau dieses Vokabulars bedient:

0Ÿ"©¹)ÚJÂ SB¶îá,Ì˜6ÑFíá,ÌFN 6ÑFíá,ÌFN 6ÑFíUs B¶îá,Ì˜
B¶î1B
Der Berufene) stellt Gesetze auf, um dadurch ihre Unterschiede zu ordnen. Er veranlasst,

dass sich Vortreffliche und Beschränkte nicht gegenseitig aufgeben, dass sich Begabte und
Ungelenke nicht gegenseitig vernachlässigen. Wenn Begabte und Ungelenke sich nicht
vernachlässigen, dann gleichen sich ihre Leistungen aneinander an. Wenn sich Vortreffliche

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 913

zeichne ich als Gesetze, um die Vielen Beamteten) zu ordnen. Dies sind Beschenkungen

und Belohnungen, Strafen an Leib und Besitz. Den vierten bezeichne ich als Gesetze zur

Ausgleichung der Massstäbe. Dies sind Skalen und Längenmasse, Gewichte und
Hohlmasse.

Der Gesetzesbegriff ist hier vergleichsweise breit gefasst: Alle systematischen

Anstrengungen des Herrschers, auf der Grundlage richtig vollzogener
Benennungen die derart mit Namen versehenen Untertanen, Dinge sowie Masse und

Gewichte im Reich einheitlich zu behandeln, sind darunter gefasst. Es ist dabei

davon auszugehen, dass die Dinge auch ohne Benennung sich in einer ganz
bestimmten Weise verhalten. Da aber ihr Name aufgrund bestimmter den Dingen
eignender Beschaffenheiten bestimmt ist, ist er indirekt auch an die in ihnen
angelegten Verhaltensdispositionen geknüpft. Somit lässt die gelungene Benennung

auch zu, auf der Grundlage eines zutreffend gewählten Namens für die

Dinge diesen die richtige Behandlung angedeihen zu lassen: Dies ist gerade der

Schritt, der in den ‘übergehenden Aussagen’ – den kuàng wèi – sprachlich
gefasst wird. Diese Verknüpfung von den Dingen mit dem herrschaftlichen Handeln

ist es, für die Normen bestehen müssen. Diese Normen aber werden nicht
zwingend expliziert – das heisst die Gesetze müssen nicht verstanden werden im
Sinne sprachlich gefasster Setzungen – sondern regeln implizit den Umgang mit
Namen: Der Herrscher ist demnach keineswegs gänzlich frei in der Aufstellung
seiner Gesetze, denn diese regulieren die Beziehungen zwischen Namen. Da
aber die Namen selber nicht stabil sind, sondern von der Kontinuität ihrer

Verwendung abhängen, ist der Herrscher letztlich auf die direkte Beobachtung
der Figuren und Beschaffenheiten der Dinge angewiesen. Erst dies erlaubt ihm
die korrekte Verwendung der Namen. Das Weltgeschehen, das grosse Leiten,
das sich in den Dingen Ausdruck verleiht, gibt also die Struktur vor, die Gesetze
anzunehmen haben, wenn sie expliziert werden sollen. Dies ist der Grund,
weswegen Namen und Dinge nicht voneinander zu trennen sind: Die Benennung

stützt sich auf die Dinge, und nur deswegen kann der richtige Umgang mit den
Namen überhaupt wieder auf die Dinge zurückwirken. Gesetze sind demnach im
Sinne des Yƒnwénzƒ stets Regulierungen der Verwendung von Namen. Dies
reicht von der Berücksichtigung einfacher hierarchischer Relationen bis zur
Beachtung von Massen und Gewichten, so im Dà dào, shàng 2/2:

und Beschränkte nicht gegenseitig aufgeben, dann denken Vortreffliche und Beschränkte

auf derselben Ebene voraus.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



914 RAFAEL SUTER

á5Ù á65Ù3 65Ù á5Ù3 ' 6M2!7á3 áM2!763 6 7Ûá 'ù
-·
Das Benennen ist das, was die Figuren mit einem Namen versieht. Das für eine bestimmte

Figur Halten ist das, was den Benennungen entspricht. Wenn also die Figuren die Namen

nicht ausrichten, und die Namen die Figuren nicht ausrichten, dann ist das Verhältnis von
Figuren und Namen bleibend so, dass beide schon getrennt sind.

Hier wird erneut auf die anfängliche Erörterung der Entstehung des

Entsprechungsverhältnisses zwischen Namen und Figuren rekurriert: Es ist der Akt des

Benennens, der die Figuren, die sich unvermittelt präsentieren, mit einem

Namen versieht. Der so bestimmte Name ist nicht im voraus bestimmt, sondern

wird in seiner Funktionalität durch die Benennung erst konstituiert. Es ist aber
die Identifizierung der Figur als eine ganz bestimmte, die auf der anderen Seite

den Akt der Benennung stets begleitet, ihm entspricht. Diese Aussonderung aus

dem ungeschiedenen Wahrnehmungsfeld, dem Ort, an dem sich das grosse Leiten

vergegenständlicht, macht die Auswahl eines bestimmten Namens möglich.
Das Bild der Waage vor Augen, erkennen wir den Akt des Benennens als ein
Abwägen, das Figur und Name aufeinander abgleicht. Dabei ist das richtige
Verhältnis beider nicht einseitig in der Figur, dem zu ermittelnden Gewicht, oder

im Namen, dem normierenden Waaggewicht zu suchen, sondern im ausgeglichenen

Verhältnis beider. Die Namen entstehen erst aufgrund der Figuren, denn

was aufgewogen werden kann, hat ein Gewicht, auch unabhängig von der
Kalibrierung der Waage, die es wägen soll. Dennoch bleibt dieses Gewicht verborgen,

wenn es nicht in ein System normierter Masseinheiten übersetzt werden
kann. Die Namen sind also notwendig, denn sie überführen die nicht weiter
strukturierte Abfolge loser Figuren in eine darstellbare Ordnung, die somit
artikuliert und kommuniziert werden kann. Die Figuren werden dadurch aufeinander

beziehbar. Die Wiedererkennung von Figuren als ganz “bestimmte”, ihr
Bezug zu anderen Figuren, ihre Verfügbarmachung und konsistente Behandlung
können nur durch ihre Verbindung mit verschiedenen Namen gesichert werden.
Das Gefüge der geeichten Namen erlaubt, eine Ordnung der sich in der Welt
präsentierenden Figuren abzubilden. Und dieses Bild erlaubt es, explizite Regeln
des richtigen Umgangs mit den Dingen zu erfassen, zu diesen überhaupt erst in
eine geordnete Beziehung zu treten. Es zeigt sich, dass wenn die Figuren die

Namen nicht ausrichten, beziehungsweise die Namen die Formen nicht
ausrichten, wenn also zwischen beiden kein Gleichgewicht besteht, ihr Verhältnis
aus den Fugen gerät. Der Name ist dann nicht mehr richtig geeicht und misst das

Falsche. Figur und Name bleiben voneinander getrennt, passen nicht aufein-

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 915

ander, und das Gefüge der Namen verliert als ganzes seine Angemessenheit. So

in Dà dào, shàng, 2/3:

áÃ,ÌV záÃ,Ì&õ

[Benennen und für Figuren halten] dürfen gegenseitig nicht in Unordnung gebracht werden,

und sie dürfen sich auch nicht gegenseitig vernichten zu nichts machen).

Das Ausgleichen von Benennung und Identifizierung bestimmter Figuren hängt

also davon ab, dass die Anwendung von Namen auf bestimmte Figuren stets

gleich erfolgen muss; ist ein Name einmal festgelegt, enthält er dadurch, dass er

auf eine Figur ausgerichtet ist, ein Kriterium seiner richtigen Anwendung. Diese
Verbindung von Name und zugehöriger Figur ist es, die einmal etabliert, trotz
ihrer Instabilität nicht ins Wanken geraten darf: Name und Figur dürfen nicht in
ein Missverhältnis zueinander, in Unordnung geraten. Allerdings ist es ebenfalls

nicht zulässig, die eine Seite, seien es die Namen oder die Figuren, einseitig aus

dem Blick zu verlieren, sie auszublenden. Beides, Namen und Figuren, sind
notwendig in ihrer gegenseitigen Bezüglichkeit, und sie sind somit aufeinander

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

auszurichten:

&õá ûF'&õ0 Ýá á¹!76
Es lässt Namen verschwinden, und deshalb ist grosses Leiten ohne Abwägen; es lässt

Namen entstehen, und deshalb benennt es, und gleicht dabei die Figuren aus.

Das grosse Leiten lässt die Namen dann verschwinden, wenn es nicht abwägt,
wenn es den Dingen ihren Lauf lässt. Diese haben ohnehin die Tendenz, sich in
einer typischen Weise zu verhalten, und somit muss ein Herrscher auch gar
keine expliziten Abwägungen treffen, also Urteile treffen. Muss er jedoch auf
Namen zugreifen, um auf den Gang der Dinge Einfluss zu nehmen, so muss er

Namen stiften. Dabei muss er aber das Benennen und das für Figuren Halten
aufeinander abstimmen, wodurch er Namen und Figuren in ein Gleichgewicht
bringt. So in Dà dào, shàng 2/3:

ž: K, á¹á!7 V :áKë á¹6 * 6á5Ù áÃá!73
Nun: Alle Dinge besitzen ein Verharren. Wenn man sie nicht durch die Namen ausrichtet, so

geraten sie in Unordnung. Und unter der Gesamtheit der Namen gibt es eine Anordnung.
Wenn man ihnen nicht mit den Figuren entspricht, so geraten sie in Schieflage. Was deshalb

Figuren und Namen betrifft, so müssen sie ausgeglichen sein.



916 RAFAEL SUTER

Zu gu—i* findet sich im zweiten Teil des Yƒnwénzƒ eine aufschlussreiche Stelle

Dà dào xià 8/2):

"©5Ù ¹U-+D z ¹*áÚ
Die Gesetze sind das, wodurch die zahlreichen Unterschiede ausgeglichen werden, sie sind

aber auch das, was die Zuteilung der Namen in Schieflage geraten lässt.

Die Gesetze sind demnach unvermeidlich ambivalent, denn sie dienen dazu,

einen Ausgleich zwischen den Unterschieden zu erreichen. Doch indem sie dies
leisten, führen sie zugleich dazu, dass die klaren Zuordnungen zwischen
bestimmten Namen mit dazugehörigen Anteilen in Frage gestellt werden. Im L shì
ChÌnqiÌ 5.4 tritt das Wort an einer Stelle ganz explizit als Antonym zu píng G
‘ausgeglichen’ auf.66

Die Dinge gibt es nun unweigerlich, und die Figuren und Beschaffenheiten,
in denen sie auftreten, haben von sich aus Bestand. Wenn sie indes nicht mithilfe
der Namen geordnet werden, so geraten sie in Unordnung, denn wie sollte auf
sie ordnend zugegriffen werden können, wenn die Verwendung eines bestimmten

Namens nicht eine ganz bestimmte Kombination von Figur und Beschaffenheit,

und somit eine spezifische Klasse von Dingen ausgerichtet wäre. Anderseits

besteht zwischen den Namen eine Ordnung. Dies ist zunächst ein Befund
über die Verwendung der Sprache. Wer eine Sprache gebrauchen lernt, stellt
fest, dass es zwischen verschiedenen Wörtern Unterschiede gibt, die sie zugleich
miteinander in Beziehung setzen: etwa ‘fähig’ und ‘ungelenk’, ‘teuer’ und ‘
gemein’. Doch wenn diese Ordnung unter den Namen, die sich aus ihrer richtigen
Verwendung, und somit ihrem Wirklichkeitsbezug, speist, nicht durch ständige

Wiederholung reiteriert wird, so gerät das Gefüge der Namen aus dem Lot: Die
Sprache büsst durch den Verlust der Eindeutigkeit des Bezuges ihrer
Bestandteile, der Namen, auf Strukturen und Elemente der Welt ihr Ordnungspotential

ein. Wenn die Masseinheiten uneinheitlich verwandt werden, so
verlieren auch alle Regeln ihrer gegenseitigen Bezüglichkeit ihre Richtigkeit,

66 L shì ChÌnqiÌ 5.4 25/13–14):

"ê MÇ]¹Ö J G3 ; Vê MÇü¹æ J *3 Deshalb: Der Ton eines

geordneten Zeitalters ist ruhig, daher erfreut er, und seine Ordnung ist ausgeglichen; der Ton
eines verwirrten Zeitalters ist auffahrend, daher macht er wütend, und seine Ordnung ist

unausgeglichen schief).

“Les sonorités des époques d’ordre traduisent la paix et rendent heureux, et leur gouvernement

est équitable. Mais les sonorités des époques de désordre traduisent le ressentiment et

mettent en colère, et leur gouvernement est perverti.” Kameranovi 1998, S. 90).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 917

denn diese hängt davon ab, was sie tatsächlich messen. Wenn also die Namen

notwendige Werkzeuge zur Ordnung der Welt sind, so hängt ihr Nutzen davon
ab, dass beides, Namen und Figuren im Gleichgewicht sind: Ein Name wird
dann genau für einen Begriff verwandt, genauso wie ein Jin immer dasselbe

Gewicht wägt, und ein Chi stets dieselbe Länge durchmisst. Die Ordnung der

Dinge ist nur darstellbar mittels der Ordnung der Namen, und die Ordnung der
Namen ist nur Ordnung, wenn sie zuverlässig an den Dingen Mass nimmt. Die
Namen und ihre Anordnung untereinander enthalten kein Kriterium ihrer
Richtigkeit.

Im nun folgenden Abschnitt wendet sich der Text des Yƒnwénzƒ einer
wieteren Kategorisierung der Namen zu Dà dào, shàng 2/5):

Xá X µá µ XÝXá µÝµá 6*B¶•N X5Ù3 MånÊî µ5Ù

3
Ein Name für das Gute legt das Gute sprachlich fest, ein Name für das Schlechte legt das

Schlechte sprachlich fest. Deshalb trägt das Gute einen guten Namen, das Schlechte einen

schlechten Namen. ‘Heilig’, ‘fähig’, ‘liebenswert’ und ‘weise’ sind solche, die Gutes

sprachlich festlegen. ‘Vorlaut’, ‘schwatzhaft’, ‘boshaft’ und ‘dumm’ sind solche, die
Schlechtes sprachlich festlegen.

Der Yƒnwénzƒ verwendet hier die Namen für wertende Einteilung der Dinge in

‘gute’ und ‘schlechte’.67 Aus dem bereits Gesagten geht hervor, dass nicht eine
willkürliche Einschätzung dieser moralischen Eigenschaften gemeint sein kann.

Vielmehr scheint die Vorstellung zu herrschen, dass es für jede dieser

Benennungen ‘in der Welt’ die entsprechenden Wirklichkeiten gibt, auf die sich
diese beziehen. Erneut tritt hier das Verb mìng auf. Genauso wie im zitierten
Ausschnitt des Báimýlùn-Dialogs des GÀngsÌn Lóngzƒ geht es nicht um das

Benennen wirklicher Gegenstände, sondern vielmehr um die Frage, welche
Bedingungen erfüllt sein müssen, damit einer der aufgeführten Namen auf ein Ding
zutrifft. Die Unterteilung der Namen in ‘gute’ und ‘schlechte’ Namen ist eine
interne Gliederung im Gefüge der Namen, doch im Licht des oben Gesagten

dennoch eine Funktion der Eigenschaften von Dingen Dà dào, shàng 2/6):

67 Die Kategorie des shànmíng tritt auch im Zhèngmíng-Kapitel des Xúnzƒ auf Kap. 22.5):

áÝÎX eç5àá– @Ö Xá ICS Xúnzÿ 22/109/11). “Die Namen besitzen eine

inhärente Güte: wenn der Pfad ihrer Anwendung) leicht ist und sie sich nicht widersetzen,

so nenne ich sie gute Namen.” Unter ‘Güte’ ist hier die Gefügsamkeit gemeint: Das, was

sich in die Gemeinschaft einfügt, ist ‘gut’.
“(Names do have intrinsic good qualities. When a name is direct, easy, and not at odds with
the thing, it is called a ‘good name’.” Knoblock 1994, Bd. 3, S. 131).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



918 RAFAEL SUTER

žG6*B¶•N á ¹"6*B¶•N º þ ê,µ3 GMånÊî á ¹"MånÊî º zþê,µ3 SXµ,µ'ÝÚ
Nun: Kommen wir zu den Namen ‘heilig’, ‘fähig’, ‘liebenswert’ und ‘weise’: wenn wir
damit nach einer Kernwirklichkeit verlangen, die heilig, fähig, liebenswert und weise ist, so

sind wir noch nicht dahingekommen, dass einer dieser Namen) erfüllt ist. Kommen wir zu

den Namen ‘vorlaut’, ‘schwatzhaft’, ‘boshaft’ oder ‘dumm’, und verlangen damit nach einer

Kernwirklichkeit, die vorlaut, schwatzhaft, boshaft oder dumm ist, so ist es ebenfalls noch

nicht so, dass einer davon erfüllt ist. Angenommen ‘gut’ oder ‘schlecht’ würden erfüllt, so

brächte dies eine Einteilung hervor.

Die Namen haben als Gefässe, oder ‘Waaggewichte’ der Figuren auch

unabhängig von ihrer konkreten Verwendung Bestand: Sie ermöglichen es, das

Denken auf etwas Bestimmtes auszurichten, und erlauben, etwas zu intendieren:

Im Moment, da man noch nach Figuren sucht, sind die Namen noch nicht erfüllt,
es entspricht ihnen noch nichts Wirkliches: Keine Kernwirklichkeit trifft auf sie
zu. Doch angenommen, das Verlangen trifft auf eine solche Kernwirklichkeit, so

führen die Namen zu einer Einteilung: Das heisst, eine beliebige Kernwirklichkeit,

die den entsprechenden Namen erfüllte, könnte dank diesem ausgeschieden
werden. Das Lexem qiú £ tritt auch in Xúnzƒ 22.5 im Zusammenhang mit der

Frage nach einem geordneten Weltbezug auf, dort heisst es:

!áYÃk 5à"5Ùr Ã !áYÃk «"ý3 "5Ùr Ã «"—3
«"ý Ô! «"— î ÎL·N2 «"ý3 .68

Die Affekte hängen nicht davon ab, dass man zulässt, sie zu erhalten, sondern das, was man

will, folgt aus dem, was man zulässt. Die Affekte hängen nicht davon ab, dass man zulässt,

sie zu erhalten, sondern sie sind das, was vom Himmel erhalten wird. Das, was man will,
folgt aus dem, was man zulässt, und es wird bestimmt durch das, was man vom Herzen

erhält. Ein einzelner vom Himmel erhaltener Affekt ist von der Vielheit des vom Herzen

Erhaltenen zu bestimmen, und unweigerlich bekundet man Mühe, das vom Himmel
Erhaltene einzuordnen.69

68 ICS Xúnzƒ 22/111/4–12).

69 “Desire does not depend on the object of desire first being obtainable, but what is sought

after follows after what is possible. That the occurrence of desire does not depend on its
object’s first being obtainable is a quality we receive from nature. That what we seek to
satisfy our desires by following after what is possible is what we receive from the mind. It is
natural to our inborn nature to have desires, and the mind acts to control and moderate them.

The simple desires we receive from nature are controlled by the complex devises exercised

by the mind until it becomes inherently difficult to properly categorize what one has

received from nature.” Knoblock 1994, Bd. 3, S. 135).

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 919

Die Stelle referiert die Frage, inwiefern die Affekte für den Menschen
notwendig seien. Sie hält fest, dass Affekte etwas sind, das einfach so gegeben ist,
ganz unabhängig davon, wie man sich dazu stellt. Sie sind die unmittelbare Art,
in der die Welt an uns herantritt. Das Wollen dagegen, hält Xúnzƒ fest, wird vom

Herzen erhalten, jener Instanz, die den Welt-, oder in der Terminologie des

Xúnzƒ den Himmelsbezug, des Menschen ordnet: Die Schwierigkeit besteht nun
in der Zusammenführung eines einzelnen Affekts mit der Vielheit des vom

Herzen Erhaltenen, seiner Bestimmung oder Einordnung: Vor dem Hintergrund
des Umstandes, dass sich die zitierte Stelle im Zhèngmíng-Kapitel befindet,
scheint es zunächst plausibel, dass damit die Vielheit der Namen gemeint ist:
Wie ist die Identifizierung eines einzelnen Affekts mit einem der vielen zur
Verfügung stehenden Namen zu leisten? Oder vor dem Hintergrund des

Yƒnwénzƒ: wie lässt er sich korrekt in die Ordnung der Namen übertragen? Die
Frage, in welchem genauen Bezug die ‘Kernwirklichkeiten’, von denen im
Yƒnwénzƒ die Rede ist, im Bezug zu Xúnzƒs ‘Begehren’ stehen, muss hier
zunächst unbeantwortet bleiben.

Im mohistischen Kanon tritt das Wort qiú " ‘wollen’ an prominenter
Stelle auf. Es dient im oberen Kanon der Definition von l B ‘sinnen’. In den

Erklärungen dazu heisst es:

B35Ù¹J-¹Ý"3 5àá™k 8¹-<
Sinnen ist das, was durch sein Erkennen ein Wollen entstehen lässt, doch nicht erzwingt,
dass dies erreicht wird. Es ist wie Ausspähen.70

Zunächst eine Bemerkung zu zh¯ -¹: Graham71 versteht es als ‘Erkenntnisvermögen’

faculty of knowing), was direkt aus seiner Interpretation des
vorangehenden cái $ als ‘Fähigkeit’ hervorgeht. Liest man dieses cái $ aber
ausgehend von seiner gegenständlichen Bedeutung als ‘Brennholz’ oder ‘Rohstoff’,
so ist auch eine kausativ-putative Interpretation des Wortes im Sinne von ‘etwas

für ein Rohmaterial halten’ möglich. Die Einbindung dieses Zeichens in den
Kontext des Benennens findet sich im TÀngbiànlùn-Dialog des GÀngsÌn Lóngzƒ

Das Verständnis von cái $ im Sinne von ‘Rohmaterial’ führt ein Kriterium ein,
weshalb ein Gewusstes auch als Wissen gelten kann, und leistet somit etwas,

was alle mir bekannten Interpretationen nicht tun:

70 “‘Thinking’: by means of one’s intelligence one seeks something, but does not necessarily

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

find it. Like peering).” Graham 1978, S. 267.

71 Graham 1978, S. 267/8).



920 RAFAEL SUTER

$-¹35Ù ¹-¹3 5à™-¹ 8¹â
Dass das ‘für einen Rohstoff Halten’ Erkennen ist, ist [der Grund], weshalb es Erkennen

also: Erkenntnis von etwas) ist, und das, was das Erkennen von diesem) erzwingt. Es ist

wie Klarsehen.72

Versteht man Erkennen als Ausmachen eines Rohstoffes, also einer abgeschlossenen,

strukturierten, nichtsprachlichen Einheit, so ist dies der Grund dafür, dass

das so Erkannte als Wissen gelten kann – denn es ist dann Wissen ‘von etwas’ –,

und dass es zugleich notwendig genau in dieser Weise und nicht anders erkannt
wird: Denn das Rohmaterial erzwingt, als was es erkannt werden kann.73 Erkennen

ist das Gewahrwerden von etwas als dieses etwas. Daher spielt auch die

Analogie: Wissen ist dann wie klar sehen, etwas als das sehen, als was es in den

Blick tritt.
Ein solches Verständnis von Wissen ist Voraussetzung auch des

Sprachverständnisses des Yƒnwénzƒ: Die Figuren müssen sich unabhängig von ihren
Namen als bestimmte Figuren erkennen zu geben können, damit die Benennung
auf sie Bezug nehmen kann. Der Begriff der Kernwirklichkeit wird im Yƒnwénzƒ

konsistent im Zusammenhang mit Benennung gebraucht, und bezieht sich stets

auf die Ebene der sprachlich vermittelten oder vermittelbaren, doch selbst nicht
sprachlich verfassten Strukturen der Welt. Somit ist die Kernwirklichkeit, im
Gegensatz zu cái, dem Rohstoff, der noch nicht sprachlich vermittelt ist, immer
im Bezug auf einen bestimmten Namen vorgestellt. Eine Aktualität kann
Kernwirklichkeit zu Name x oder y sein. Die Namen ermöglichen gerade dadurch die

Einteilung des Rohmaterials: Sie erlauben es, im sprachlich noch nicht
Durchdrungenen nach bestimmen Figuren und Beschaffenheiten Ausschau zu halten,
denen ein Name entspricht. In diesem Moment der Ausschau allerdings muss

den Namen noch nichts entsprechen. Doch wird das ‘gute’ oder ‘schlechte’ der
Namenspaare ‘heilig – vorlaut’, ‘fähig – geschwätzig’, ‘liebenswert – böse’ oder

‘weise – dumm’ erfüllt, so führen die Namen zwangsläufig eine Einteilung des

Aktuellen in bestimmte Kernwirklichkeiten ein. Weil alle Kernwirklichkeiten
einheitlich mit einem bestimmten Namen verknüpft sind, oder genauer ver-

72 “The ‘intelligence’: it being the means by which one knows, one necessarily does know.

Like the eyesight).” Graham 1978, S. 267).
73 Die weitere Diskussion wird zeigen, dass das Rohmaterial zwar nicht festlegt, welche

bestimmte Kernwirklichkeit daraus mittels der Anwendung von Namen selegiert wird, dass

es aber dennooch seine Strukturiertheit ist, welche die Auswahl derjenigen Kernwirklichkeiten

bestimmt, die darin überhaupt erkannt werden können.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 921

knüpfbar sind, erlaubt die Verwendung der Namen einen gestaltenden Zugriff
auf die Welt Dà dào, shàng 2/8):

Lªþ6Ñ,µ º áwJÂ3
Und selbst wenn ein Herrscher) noch nicht vermöchte, [mit den Namen] die Kernwirklichkeiten

der Dinge Untertanen) zu erfüllen, so kommt es doch dazu, dass der sich um ihre

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

Abstände nicht zu bekümmern braucht.

Solange die Namen in der richtigen Weise verwandt werden, einheitliche
Kriterien ihrer Anwendung – oder in der Terminologie des Yƒnwénzƒ – ihrer
Erfüllbarkeit bestehen, braucht sich der Herrscher nicht zu sorgen, dass sich ein

Auseinanderklaffen von Namen und Kernwirklichkeiten einstellt.

ÄááÃáEƒ3
Deswegen sage ich: Bei den Namen ist es unzulässig, dass sie nicht trennscharf sind.

Die Effizienz der Namen liegt darin, die Differenzierungen, durch die sich die

Wirklichkeit in die Sprache einschreibt, aufrechtzuerhalten. Sie sind darauf
angelegt, die angemessenen Einteilungen in der wirklichen Welt der Dinge
aufrechtzuerhalten. Die Differenzierungen unter den Namen entsprechen daher ihrer
Trennschärfe: Diese ist aber nicht durch die Sprache selbst verbürgt, sondern

muss durch deren richtige Anwendung aufrechterhalten werden. Deswegen

formuliert der Yƒnwénzƒ mit dem Terminus biàn Eƒ keine Eigenschaft der
sprachlichen Entitäten der ‘Namen’, sondern er formuliert eine Anweisung des

richtigen Umgangs mit ihnen: Sie so angemessen und konsistent zu verwenden,
dass sie im Bezug auf die Dinge ihre Trennschärfe nicht verlieren.

á05Ù ùP!85àv</º5Ù3 7¾¸7Çž 9á*ü !85àk *üP5à 5Ù +áÚ#Ë

k5Ù +áÚ³
Namen und Abwägungen, grenzen das Leere und Kernwirklichkeiten voneinander ab, indem

sie die Jenseitigen und die Diesseitigen auseinanderhalten. Seit alters gilt unverändert, dass

ein jeder, der die Diesseitigen anwendet, sein Ziel) erreicht, dass derjenige, der die Jenseitigen

anwendet, sein Ziel) verfehlt. Das Verfehlen folgt von daher, dass Namen und

Zuteilungen durcheinander geraten, das Erreichen darauf, dass Namen und Zuteilungen klar
geschieden sind.

An dieser Stelle scheint mir zunächst eine Bemerkung zu meinen noch sehr

vorläufigen Untersuchungen über die Demonstrativpronomina cƒ !8 ‘diese’ und
bƒ P ‘jene’ angebracht: ersteres drückt die nahe, letzteres die ferne Raumdeixis
aus. In diesem Kontext sei an die bereits zitierte Passage aus dem Míngshílùn



922 RAFAEL SUTER

des GÀngsÌn Lóngzƒ erinnert, die die richtige Verwendung der Namen davon
abhängig macht, dass sich im vorgefundenen Rohmaterial Umrisse oder
Beschaffenheiten ausmachen lassen, mit denen Abgrenzungsschemata
übereinstimmen, welche mit bestimmten bereits bestehenden Namen verbunden sind.

Die Namen sind dabei die Vehikel der Übertragung der Abgrenzungsschemata
vom einen zum nächsten Fall ihrer Verwendung. Die Kernwirklichkeit wiederum

ist das, was diese Abgrenzungsschemata ausfüllt, ihnen Präsenz verleiht.
Dieses Abgrenzungsschema entspricht, falls die vorgefundene aktuelle
Abgrenzung in ihrer Struktur damit übereinstimmt, dem durch die Benennung
Intendierten; es ist das positive Kriterium der Benennung. Es ist das ‘Hier’ des

durch die Benennung verliehenen Namens, das was durch ihn eingeschlossen

wird, und somit in seinem deiktischen Zentrum verortet wird, während alles
jenseits dieser Abgrenzung das ‘Dort’ ist, worauf es nicht zutrifft. Der ganze

Raum, den die Abgrenzung unausgefüllt belässt, erweist sich deshalb im
Hinblick auf sie und somit den mit ihr verknüpften Namen als ‘leer’. In einer
ersten Sichtung der Distribution der Demonstrativa cƒ und shì hat sich
abgezeichnet, dass ersteres häufig Verwendung findet, wenn auf mehrere
Referenten Bezug genommen wird so auffallend etwa in Verbindung mit
Numeralia). Ebenso erscheint es häufig am Ende eines Paragraphen nicht als

Anapher eines einzelnen Wortes oder Satzes, sondern als Aufnahme der darin
aufgeführten Beispiele. In beiden Fällen scheint sich das Pronomen cƒ auf
Pluralitäten zu beziehen. Die Sprachvorstellung des Yƒnwénzƒ soweit sie bislang

skizziert wurde, stellt die Wahrung der Kontinuität der Namen ins Zentrum ihrer
Aufmerksamkeit, indem sie danach strebt, die brüchige Verbindung zwischen
Namen zum einen und den Figuren und Beschaffenheiten zum anderen

aufrechtzuerhalten. Zur Bewahrung der Trennschärfe dieser Namen zielt er auf eine
Standardisierung der Normen ihrer Verwendung. Die einzelne Verleihung eines

Namens ist dann das letzte Glied einer ganzen Reihe von Benennungen, die

jeweils Fälle von ‘diesem’ beziehungsweise von ‘nicht-diesem’ unterscheiden.
Ist von dieser Tätigkeit des richtigen Benennens die Rede, so wird dabei in der
Regel auf die Wörter shì ‘als dieses bestimmen’ und f i M2 ‘als das andere lat.

‘alter’), also: ‘nicht dieses ausscheiden’ zurückgegriffen. Dabei beziehen sich
beide je auf eine Singularität, nämlich einen bestimmten Namen: im Bezug auf
die durch einen Namen vertretene Figur ‘Pferd’ etwas für ‘dieses halten’
beziehungsweise als ‘nicht-dieses’, ‘das Andere’ ausscheiden.

Der vorliegende Abschnitt aus dem Yƒnwénzƒ betrachtet nun, wie er selbst

anschliessend durch den Ausdruck ‘von alters her bis heute’ unterstreicht, die

Praxis des Benennens über eine längere Zeitspanne. Hier aber wirkt sich die An-

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 923

wendung dieser in der Sprache binären Relation des ‘Dies’ zum ‘Anderen’ auf
die Wirklichkeit so aus, dass das Rohmaterial in zwei Pluralitäten zerfällt, nämlich

der Gruppe der Kernwirklichkeiten, die dem jeweiligen Namen entsprechen,
und jener der jeweiligen Komplemente, quasi der Negative der mit dem Namen

verknüpften Umrissbilder.
Es ist nach diesen Überlegungen völlig einsichtig, dass das Erreichen von

etwas, nach dem getrachtet wird, nur jenen vergönnt ist, die sich an ‘diesem’

orientieren – also an jene Kernwirklichkeiten, auf welche die verwendete Benennung

tatsächlich zutrifft. Dagegen scheitern alle anderen, weil sie durch die
falsche Verwendung der Benennung im Hinblick auf das, wonach sie eigentlich
trachten, sich nach den ‘Anderen’, dem ‘Falschen’, ausrichten. Dies ist eine

Folge davon, dass sie Benennung und Zuteilungen durcheinanderbringen, indem
sie mithilfe derselben Namen unterschiedliche Zuteilungen vornehmen. Das

Erreichen liegt dagegen darin begründet, dass Namen und Zuteilungen klar von
einander geschieden werden. Dadurch sind die Namen im Bezug auf die Dinge
trennscharf Dà dào, shàng 2/10):

ž?~B¶5à+cá6j B²X5à5Dµ B¶á6jXµ ápüP ?~+cB²5D 0p@å
Nun: Man zieht die Fähigen vor, aber schneidet die Unverbesserlichen, man belohnt die
Guten, aber bestraft die Schlechten. Die Angemessenheit der Benennungen ‘fähig’ und

‘unverbesserlich’, ‘gut’ und ‘schlecht’ liegt in jenen d.h. den Anderen). Die Angemessenheit

der Abwägungen ‘vorziehen’, ‘schneiden’, ‘belohnen’ und ‘bestrafen’ ist dem Ich
untergeordnet.

Der obige Abschnitt nimmt die Termini des ‘Abwägens’ und der ‘Namen’
wieder auf. Hier erfolgt ein Perspektivenwechsel, der mir nahezulegen scheint,
das Demonstrativpronomen bƒ P ‘jene’ anders zu deuten als im obigen Kontext.
Es steht hier nun nicht mehr in Opposition zu cƒ !8 ‘diesen’, sondern zu w… å
‘ich’. Es bezieht sich nun auf das, was sich dem Subjekt des Sprechens, dem

‘Ich’, das sich je schon im deiktischen Zentrum befindet, gegenüberstellt.
Dagegen steht bƒ ‘jene’, oder eben ‘die Anderen’ für die Figuren, Beschaffenheiten

und Dinge, die dem ‘Ich’ erscheinen: dessen Gegenstände. Der Passus beginnt
mit vier Beispielen für die Verwendung von Namen: ‘die Fähigen vorziehen’
und die ‘Unverbesserlichen schneiden’ einerseits, die ‘Guten belohnen’ und die

‘Schlechten bestrafen’ andererseits. Diese Verbindungen von Namen lassen sich

zerlegen: der jeweils zweite Teil bezieht sich unmittelbar auf den Gegenstand
der Benennung, in welchem das Kriterium der Angemessenheit des jeweiligen
Namens verortet ist. Es sind dies die Eigenschaften ‘fähig’, ‘unverbesserlich’,

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



924 RAFAEL SUTER

‘gut’ und ‘schlecht’, die auf Andere zutreffen. Dabei handelt es sich um Namen,
die bestimmten Dingen verliehen werden.

Der erste Teil der vorliegenden Ausdrücke dagegen beschreibt die Art und
Weise, wie ‘ich’ mich auf die Anderen beziehe. Es sind wertende Abwägungen
der Gegenstände. Das Kriterium von deren Angemessenheit liegt laut dem Yƒ

nwénzƒ im ‘Ich’. Dies heisst allerdings nicht, dass das ‘Ich’ in seinem Urteil ganz
frei wäre. Es gibt gemäss dem Yƒnwénzƒ durchaus eine Verbindung von den ‘
Abwägungen’ des ‘Ich’ zu den ‘Namen’ des Anderen: Die Dinge weisen nämlich
eine bestimmte Beschaffenheit auf, von der ihre Benennung abhängt, und mit
der ihr Name verbunden ist. Doch dennoch gibt es einen Unterschied zwischen
den ‘Namen’ und den ‘Abwägungen’, der Art und Weise, wie ‘ich’ mich zum
Anderen stelle: Die Kriterien für die Namen – die Benennung – liegen ganz im
Anderen. Die Kriterien des handelnden Bezugs darauf aber in mir. Denn
während die richtige Verwendung der Namen ausschliesst, dass etwas mit einem
falschen Namen versehen wird, kann die Abwägung des ‘Ich’ sich davon
entfernen: Statt des Guten könnte prinzipiell auch das Schlechte vorgezogen werden.

Die Erfahrung lehrt, dass genau dies immer wieder geschieht Dà dào,
shàng 2/11):

å 7ÛP œ}Ôá á ³5Ù3
Was das Verhältnis des Ich zum Anderen angeht, so fügt man zu dessen Ausdruck) wiederum

einen einzelnen Namen hinzu. Dieser ist dasjenige, was die Namen klar scheidet.

Der Yƒnwénzƒ beschreibt nun, was für die vorangehenden Beispiele vorexerziert
worden war: Was nämlich das Verhältnis des ‘Ich’ zum Anderen im Abwägen

betrifft, so wird dieses dadurch ausgedrückt, dass zum Namen des Anderen, das

erwogen werden soll, noch einmal ein Name tritt. Doch dieser Name hat eine
andere Funktion: Er benennt nun nicht ein Ding, indem er sich auf dessen

Struktur bezieht, sondern er dient der Strukturierung jener Namen, die auf das

Andere bezogen werden. Dies erfolgt, indem an die Namen des Anderen
bestimmte Behandlungsweisen geknüpft werden. Dadurch werden diese voneinander

geschieden Dà dào, shàng 2/11–12):

áB¶á6j&Ž?~+c áXµ&ŽB²5D ÜPå Ô05àáù á #Ë5Ù3 Äá05Ù

áÃá³3
Nenne ich jemanden ‘fähig’ beziehungsweise ‘unverbesserlich’, so behandle ich ihn im
ersten Falle, indem ich ihn vorziehe, im zweiten, indem ich ihn schneide. Nenne ich
jemanden ‘gut’ oder aber ‘schlecht’, so behandle ich ihn, indem ich ihn belohne beziehungsweise

bestrafe. Behandelt man die eine Abwägung von Anderem und Ich als etwas Ver-

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 925

eintes und trennt sie nicht auf, so ist dies dasjenige, was die Namen vermischt. Daher sage

ich, dass es unzulässig ist, dass man bei der Benennung der Abwägungen nicht klar scheidet.

Die Vermischung der Namen beginnt dann, wenn nicht unterschieden wird
zwischen den Namen, die auf das Andere gehen, und jenen, die dazu dienen,
unsere Beziehung zum Anderen auszudrücken. Dabei ist wiederum auf Namen

zurückzugreifen, so dass diese zwei Funktionen erfüllen:
Sie benennen einerseits Dinge und sie bezeichnen andererseits die Art und

Weise, wie wir Dinge abwägen, uns handelnd in Bezug zu ihnen setzen. Um
Verbindungen von Namen zu verstehen, müssen die einzelnen Namen eindeutig
einer dieser Funktionen zugeordnet werden. Eine Verbindung zweier Namen, die
dem Ausdruck einer Abwägung dient, darf nicht als Einheit betrachtet werden,

sondern sie ist nach ihren Bestandteilen hin zu untersuchen Dà dào, shàng

2/13):

@rÄ: Q(/ œÄ: áÃá³3
Eine Rede lautet: ‘Rinder mögen.’ Ich sage nun wiederum, dass es nicht zulässig sei, diese

nicht klar zu scheiden.

Der gewählte Ausdruck h o niú Q(/ ist noch weniger explizit als die hier
vorgeschlagene Übertragung als ‘Rind mögen’. Er ist ein grammatisch

vollständiger Satz. niú kann sowohl für ein einzelnes Rind als auch für eine

ganze Gruppe von Rindern stehen. Der Text analysiert hier die Semantik eines

vollständigen Satzes.

Q Eî0 (/ n6 ¹Eî0L|n6 áÃ0‚I5Ù3
Was ‘mögen’ angeht, so ist es eine durchdringende Abwägung von Dingen. Was ‘Rind’
angeht, so ist es eine fixe Figur eines Dings. Mit einer durchdringenden Abwägung folgt
man fixen Figuren. Dies ist etwas, das nicht zulässt, dass man dabei ein Äusserstes erreicht.

Die beiden ‘Namen’ des Ausdrucks werden geschieden: ‘mögen’ ist eine
durchdringende Abwägung von Dingen, ‘Rind’ eine feste Figur eines Dings. Durch
die durchdringende Abwägung folgt man nun den fixen Figuren: In einer
Abwägung setzt man sich also in Bezug zu all jenen Dingen, welche die jeweilige

fixe Figur aufweisen: das ‘Mögen’ durchdringt all jene Dinge, welche die

Figur eines ‘Rindes’ aufweisen. Diese Bewegung ist endlos, denn es gibt keinen
Zeitpunkt, zu dem gesagt werden kann, dass nun nicht noch ein weiteres Ding
mit der Beschaffenheit, die Figur eines Rindes aufzuweisen, auftreten kann.
Somit schaffen die Verbindungen von Abwägungen Kontinuitäten zwischen den

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



926 RAFAEL SUTER

Dingen. Die Abwägung verknüpft die Dinge, die eine bestimmte benennbare

Struktur aufweisen, miteinander, ist also, technisch gesprochen, eine Funktion
über sie Dà dào, shàng 2/14):

@}?ÔQO€ }E÷bO€-· Q Eî&õ 3
Angenommen wir fügen die Worte ‘Pferde mögen’ hinzu, dann haben wir die
durchdringende Abwägung ‘mögen’) zusätzlich auch schon mit Pferd verbunden, so dass das, was

‘mögen’ durchdringt, bereits seine Abgrenzung verloren hat.

Es ist nun möglich, eine Abwägung mit einem weiteren Namen für Gegenstände

bƒ zu verbinden. Doch dies führt dazu, dass nicht mehr klar ist, was diese

Abwägung nun alles durchdringt. Das Zeichen f—ng steht zunächst für einen
festgelegten Bereich, was in eine Inkonsistenz zu münden scheint: denn wenn
die Durchdringung der Figuren unendlich sich fortsetzt, so gibt es keinen
abgeschlossenen Bereich, dem etwa alle zu der Figur der ‘Rinder’ gehörenden Dinge
zugeordnet wären. Oben wurde gezeigt, dass die Vorstellung bestand, die Dinge
füllten charakteristische Abgrenzungen aus, nähmen gewissermassen das Innere,
den Kern dieser Formen ein – daher die Metapher des Kerns für das Wirkliche.

Die Identifizierung einer Kernwirklichkeit wurde dabei als Wiedererkennung

einer bestimmten Kombination von Figur und Beschaffenheit, also eines

bestimmten Abgegrenztheitsschemas mit einer unterschiedenen Struktur im
aktuell bewussten Wahrnehmungsfeld, dem Rohstoff, verstanden. Mit diesen

Schemata der Abgegrenztheit sind Namen verbunden, die somit als Träger von

Schablonen fungieren, die an angetroffene Figuren angesetzt werden können,
und so deren Reidentifizierung ermöglichen. Hierher rührt die Metapher des

‘Ausfüllens’ von Namen, wenn damit gemeint ist, dass ein bestimmter Name auf
eine Kernwirklichkeit zutrifft. Die benannte Wirklichkeit erfüllt dann den Kern,
der in der blossen Schablone hohl – oder eben ‘leer’ – bleibt.

Eine Abwägung – also die Verwendung eines Namens zur Herstellung von
Bezügen zwischen Gegenständen – dringt nun voran, indem sie die Wirklichkeit
nach deckungsgleichen f—ng durchmisst, und so abgegrenzte Kernwirklichkeiten

erfasst. Verknüpft man sie mit mehr als einem Namen, also mit mehreren

derartiger Abgrenzungsschemata, so durchmisst sie mehrere Schablonen: sie

durchdringt nun zusätzlich zu den Wirklichkeiten in Rinderfigur auch noch solche

in Pferdefigur, so dass sie sich sowohl über die Bereiche der Rinder als auch

der Pferde erstreckt Dà dào, shàng 2/15):

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 927

@}?ÔQŽ P@bŽ3; QM2Ž ŽM2Q3
Angenommen wir fügen nun noch die Worte ‘Menschen mögen’ hinzu, dann ist nun das

Andere den Menschen zugeordnet. Dann ist aber ‘mögen’ nicht gleich ‘Mensch’, und

‘Mensch’ nicht gleich ‘mögen’.

In der dritten Abwägung tritt nun ‘Mensch’ als Komplement zu ‘mögen’. Das

Andere, der Gegenstand der Abwägung des ‘ Ich ’, ist nun dem Begriff ‘Mensch’
zugeordnet. Dadurch aber ist die Menge von Dingen, die durch ‘mögen’
durchdrungen wird, nicht dieselbe wie jene, die ‘Mensch’ umfasst, denn es sind

in ersterer neben den Menschen auch schon Rinder und Pferde enthalten.

Q(/QO€QŽ á7¾L¶-·
Dann sind aber die Benennungen in ‘Rinder mögen’, ‘Pferde mögen’ und ‘Menschen
mögen’

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

bereits von sich aus geschieden.

Das Beispiel zeigt, dass die Namen in den drei Ausdrücken ‘Rinder mögen’,

‘Pferde mögen’ und ‘Menschen mögen’ im Gegensatz zur Abwägung ‘mögen’
bereits von selbst geschieden sind: Das heisst, sie enthalten ein Kriterium ihrer
Anwendung, sind mittels der Verknüpfung mit Figuren oder Beschaffenheiten
auf bestimmte Dinge geeicht. Dadurch ergibt sich ein bestimmter Ausschnitt der

Wirklichkeit, der denjenigen Dingen entspricht, auf die sie passen. Dagegen

erhält die Abwägung ihren Gültigkeitsbereich nur mittels ihrer Verbindung mit
verschiedenen Namen, deren Bereiche sie übernimmt Dà dào, shàng 2/16):

Ä: áÚáÃ,ÌV3
Deswegen sage ich: es ist unzulässig, dass Namen und Zuteilungen miteinander verwirrt
werden.

Die Abwägungen ermöglichen es, verschiedene Namen miteinander in Verbindung

zu bringen, ohne unmittelbar auf ihre Eigenschaften Bezug nehmen zu

müssen. Sie operieren auf Namen, und deren Verknüpfung mit den Dingen der
Welt sie ausnutzen, um neue Einteilungen vorzunehmen, die so in den Namen

alleine noch nicht angelegt sind. Sie ermöglichen, Gruppen von Namen gleich zu

behandeln, und so Unterscheidungen in die Welt einzuführen, die so nicht
angetroffen werden. Namen für Anderes und Abwägungen, die diese Einteilungen
des Ich, die Gestaltung der Welt mit sprachlichen Mitteln, ermöglichen, sind
nicht miteinander zu verwechseln Dà dào, shàng 2/16–17):



928 RAFAEL SUTER

h8F h6F h7Á h µ¯N27¾',&Ý ý Kg5àáó&ŽŽ*ü Ž™*ü 3D
ØÝQµ5àá6Ñ EƒJáÚ
Die Fünf Farben, die Fünf Tonarten, die Fünf Gerüche, die Fünf Geschmäcke, alle vier Sorten

von Namen) verharren ausgehend von ihrer Beschaffenheiten in diesen Gruppen).

Himmel und Erde gehen in abgegrenzte Räume über, doch diese sind nicht für den

Gebrauch der Menschen eingegrenzt. Für die Menschen ist es notwendig, sie zu gebrauchen,

und so hat ein jeder Mensch) bis zu seinem Tode Vorlieben und Abneigungen, doch er

vermag nicht, seine Benennung der Zuteilungen trennscharf zu vollziehen.

Der obige Abschnitt erscheint zunächst recht dunkel, ist doch plötzlich nicht
mehr von der Sprache oder den Namen die Rede. Doch das Wort lèi N2 enthält
einen direkten Bezug zu den Namen. Es tritt beispielsweise im TÀngbiànlùn des

GÀngsÌn Lóngzƒ in der Bedeutung Klassifizierungskriterium auf:

7ÛO€¹L² »O€ $ á$ J&õ¹N2½-·
Hebt man Pferde durch das ‘als ein Huhn Ausmachen’ hervor, wie sollte dies denn ein ‘als

ein Pferd Ausmachen’ sein? Hält man das ‘nicht als einen Rohstoff Ausmachen’ für ein

‘einen Rohstoff Ausmachen’, so ist doch schon eindeutig, dass dies nichts enthält, um damit
eine Gruppierung von Dingen) vorzunehmen.

Die obige Feststellung bezieht sich auf das Problem, dass durch bestimmte
Benennungen immer nur dasjenige positiv hervorgehoben werden kann, wofür es

ein positives Kriterium gibt, welches auf den Rohstoff des Wahrnehmungsfeldes

Bezug nimmt. Aus diesem Rohstoff gilt es etwas mittels eines Namens und der

damit verbundenen Figur oder Beschaffenheit auszuwählen – und dadurch in
eine bestimmte Klasse einzuteilen. Nun mag es zwar sein, dass sich in der

Gruppe jener Dinge, die durch das Klassifizierungskriterium des ‘für ein Huhn
Haltens’ nicht erfasst wird – also die Nicht-Hühner – auch Pferde befinden.
Dennoch, sagt GÀngsÌn Lóng hier, ist es noch lange nicht zulässig zu sagen,

dass das Kriterium des für ein Huhn Haltens, die damit verbundene
Abgrenzungsstruktur, uns ein positives Kriterium an die Hand gäbe, damit ein Pferd
auszuwählen. Die Tatsache, dass sich im Komplement der Gruppe der Hühner
auch Pferde befinden, so zu deuten, dass das Kriterium, das die Gruppe der
Hühner auswählt, in irgendeinem positiven Bezug zur Gruppe der Pferde steht,
ist also ein Irrtum.

In der obigen Verwendung ist lèi N2 nun verknüpft mit einer sinnlich
vermittelten, charakteristischen Struktur von Abgrenzung und Beschaffenheit, auf
die mit einem Namen Bezug genommen wird. Durch die fortgesetzte,
konsistente Anwendung dieses Namens auf die Wirklichkeit löst sich daraus eine
Gruppe oder Klasse von Dingen. Dies erlaubt nun an den obigen Abschnitt aus

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 929

dem Yƒnwénzƒ anzuknüpfen: Das Kriterium dafür, dass die Farben, Tonarten,
Gerüche und Geschmäcke in genau dieser Weise zu Gruppen und wieder zu
Untergruppen zusammengefasst werden, liegt in ihrer sie in diese jeweiligen Gruppen
einteilenden Beschaffenheit begründet. Durch sie gehen Himmel und Erde stetig

in abgegrenzte Räume über, was zu bedeuten scheint, dass die abwechselnde

Präsenz der Beschaffenheiten ihre gegenseitige Verschiedenheit aufzeigt und
somit erlaubt, auf sie Bezug zu nehmen. Auch ein Zeitintervall wäre somit ein

abgegrenzter Raum in diesem Sinne, ein Zeitraum. Erst dadurch, dass

Beschaffenheiten abgegrenzte Räume einnehmen, sind diese Beschaffenheiten der
Identifizierung zugänglich. Sie sind die Füllungen der Figuren, die eine ganz

bestimmte Untergruppe abgegrenzter Räume bezeichnen, nämlich Abgrenzungen

im optischen und taktilen Bereich. Es ist bereits darauf hingewiesen worden,
dass im Ji—nbáilùn des GÀngsÌn Lóngzƒ Figur und Farbe so zusammengedacht

werden, dass keines ohne das andere überhaupt als konzipierbar betrachtet wird,
sondern dass davon ausgegangen wird, dass beide immer schon in Verbindung
auftreten müssen. Der Autor des Yƒnwénzƒ weist in eine andere Richtung: Er hält
fest, dass diese Einteilung verschiedener Beschaffenheiten in abgegrenzte Räume

nicht für den Menschengebrauch gemacht sei. Da dies indes die Weise ist, in
der sich dem Menschen Himmel und Erde mitteilen, kann er nicht umhin, sie zu

gebrauchen.
Und so trifft ein jeder Mensch bis an sein Lebensende unentwegt auf

abgegrenzte Beschaffenheiten, die er mag oder nicht mag. Doch er ist ausserstande,

sie so zu behandeln, dass der Bezug der Namen zu diesen Wirklichkeiten im
Gleichgewicht bleibt. Da die Gruppe der Namen für Beschaffenheiten nicht mit
einer Schablone der Abgegrenztheit verbunden sind, ist es schwieriger, sie

konsistent zu verwenden, um die Kernwirklichkeiten, auf die sie zutreffen,
trennscharf auszuwählen. Der Mensch ist daher angehalten, verschiedene Beschaffenheiten

gleich zu kategorisieren, das heisst seine Kriterien des für gut oder

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

schlecht Haltens festzulegen Dà dào, shàng 2/18):

áp@P Úp@å åï,Q5àbT¥ MÏ 5à7á‰ Q75àµ&ú °*ì5àEÚ 8º ,QT¥

‰ 7&ú *ì8º P á3 ïb MÏ7á Qµ °EÚ å Ú3
Die Angemessenheit der Namen ist dem Anderen zugeordnet, die Angemessenheit der

Einteilungen ist dem Ich zugeordnet. Das Ich liebt Weiss aber hasst Schwarz, hebt an zur

Tonart Shang aber lässt von der Tonart Zhi, mag den Geruch von Lammfleisch aber
verschmäht Angebranntes, begehrt Süsses aber meidet Bitteres. Schwarz und Weiss, Shang und

Zhi, Geruch von Lammfleisch und Angebranntem, Süss und Bitter sind Namen des Anderen.

Lieben und Hassen, Anheben zu und Ablassen, Mögen und Verabscheuen, Begehren

und Meiden sind Einteilungen des Ich.'



930 RAFAEL SUTER

Die Angemessenheit der Namen der Beschaffenheiten liegt im Anderen, denn

für ihre richtige Zuteilung gibt es klare Kriterien, die uns sinnlich vermittelt
sind. Was nicht im Anderen liegt, ist dagegen die Einteilung. Und damit ist
unsere Bezugnahme auf das Andere gemeint: Die Schwierigkeit für den
Menschen liegt nicht darin, die Beschaffenheiten auszumachen, sondern sich in einer
gleichbleibenden Weise auf sie zu beziehen: Sie mögen etwas und verschmähen
etwas Anderes, ohne sich über die Gründe klar zu sein. Doch dadurch verlieren
die Namen ihre Trennschärfe, das heisst sie werden nicht immer gleich behandelt:

Einmal hat man Lust auf dies, ein andermal auf das Andere. Die einheitliche

Beurteilung der empfundenen Beschaffenheiten liefert jenes Kriterium der

Gleichbehandlung der wirklichen Dinge, das bei den Figuren durch die Schemata

gegeben ist. Die fehlende Trennschärfe biàn Eƒ der Namen für Beschaffenheiten

stellt sich dann ein, wenn gleiche Beschaffenheiten aufgrund von
Stimmungsschwankungen unterschiedlich beurteilt werden. Nur wer seine Vorlieben
und Abneigungen festgelegt hat, schafft es, die Einteilung der Wirklichkeit
konsistent zu vollziehen.

Die Betonung der ‘subjektiven’ Einschätzung der Beschaffenheiten scheint
auch auf die Frage Bezug zu nehmen, nach welchen Kriterien Dinge überhaupt
auszuwählen sind. Das Handeln der Menschen ist stets ein zweckorientiertes.

Die Beschaffenheiten unterscheiden sich nun in einem entscheidenden Punkt
von den Figuren: Letztere treten stets als Abgrenzungsstrukturen von Kernwirklichkeiten

auf, die Identifizierung von Figuren folgt somit einem optischen

taktilen) Ähnlichkeitsprinzip und ist somit relativ direkt vermittelt – nämlich
durch Abgrenzungsschemata. Die Beschaffenheiten betreffen uns stets in einer
unmittelbaren Art und Weise, die Reidentifizierung einer Beschaffenheit erfolgt
immer aufgrund einer spontanen ‘Stimmung’, die sich im ‘Ich’ einstellt. Die Art
und Weise, wie uns Beschaffenheiten vermittelt werden, lässt sich nicht auf
schablonenhafte Weise von einem Fall auf den nächsten übertragen. Die Welt
stellt sich uns zunächst einmal als ‘Rohstoff’ gegenüber. Da aber der Rohstoff,
die Mannigfaltigkeit des jeweils aktuellen Wahrnehmungsfeldes, eine
unübersichtlich grosse Vielfalt möglicher Abgrenzungen erlaubt, erfordert bereits die

Bezugnahme auf diesen Rohstoff, eine Auswahl zu treffen, die Operation darauf
ist daher bereits ein intentionaler Akt, ein ‘Wollen’, wie die Texte sagen. Bei
diesem Wollen werden aber Beschaffenheiten bevorzugt werden, die in
besonders intensiver Weise in die Sinne treten. Dass eine Person etwas ‘mag’ oder

nicht ‘mag’, heisst nichts anderes, als dass sie bestimmte Beschaffenheiten stärker

affizieren als andere. Die einen ziehen sie an, die anderen stossen sie ab.

Diese Affekte sind es, die unsere Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Nicht bloss

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 931

die handelnde Bezugnahme auf die Welt, sondern bereits unsere Wahrnehmung
dieser Welt sind gesteuert von den Affekten. Sie bestimmen, welche der unzähligen

möglichen Unterteilungen des Rohmaterials wir tatsächlich vornehmen,
welche Abgegrenztheiten uns auffallen, und auf welche Kernwirklichkeiten sich

unsere Wahrnehmung letztlich ausrichtet.74 Dies macht die oben angeführte
Betonung der ‘Affekte’ durch Xúnzƒ im Kontext einer epistemologischen
Fragestellung verständlicher: Der Mensch steht niemals in einem neutralen Verhältnis
zur Welt, sondern das Grundverhältnis zu ihr ist ein Betroffensein, das aber

einem ständigen Wechsel unterworfen ist. yù sind dann keine von einem Subjekt

‘gehegten’ Wünsche, sondern spontan sich einstellende Affekte. Die Standardisierung

des Bezugs zu den Beschaffenheiten führt somit dazu, dass das ‘Ich’ im
Verlauf der Zeit Sicherheit im Umgang mit seiner Umwelt gewinnt, indem es die

Kontexte, in die es eingebunden ist, in ihren Ähnlichkeiten erkennen lernt. Es

strebt nach angenehmen Affekten und vermeidet unangenehme, wobei ihm seine

Erfahrung Strategien lehrt, wie es dabei vorgehen kann. Sein ‘Wollen’ qiú ist
somit eine bewusste Orientierung auf die Vermeidung oder Herbeiführung
bestimmter Affekte hin Dà dào, shàng 3/1):

n!8áÚ :_áV3
Legt man diese Namen und Einteilungen fest, so sind die zehntausend Dienste nicht mehr

solche, die verwirrt sind.

Der Yƒnwénzƒ lenkt seinen Blick wieder auf die herrschaftliche Praxis zurück: Es

ist nicht damit getan, die Wertung der Namen, die sich auf wahrgenommene
Beschaffenheiten beziehen, im Privatgebrauch zu vereinheitlichen. Vielmehr muss

der Herrscher diese Vorlieben und Abneigungen auch seinen Untertanen einprägen:

denn wenn alle die Beschaffenheiten und Figuren nicht nur gleich benennen,

sondern sich auch gleich zu ihnen verhalten, so besteht bei den Regierungsdiensten

keine Verwirrung mehr: Jeder Befehl wird genauso verstanden, wie er

vom Herrscher intendiert ist, denn die Namen der Dinge, Formen und Be-

74 Es besteht eine augenfällige Parallele zum “Lustprinzip”, wie es W.V.O. Quine im Verbund

mit der Wahrnehmungsähnlichkeit als brauchbares Schema der einfachsten Bestandteile des

Lernvorgangs betrachtet, und somit der Konditionierung zukünftiger Wahrnehmung: “Fassen

wir zusammen, wie sich das Handeln unter den Gesichtspunkten der WahrnehmungsÄhnlichkeit

und des Lustprinzips darstellt. Das Individuum geniesst die augenblicklichen
Reize und tut sein Bestes. Spuren früherer Episoden sagen ihm, was es anstreben und was es

vermeiden soll.” Quine 1976, S. 52.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



932 RAFAEL SUTER

schaffenheiten werden von allen in gleicher Weise verwendet Dà dào, shàng

2/1–2):

Ž¹z½KK -Á ¹G£«îå ¹>5GDéG¡ ¹_ #Ù%• ¹á0</º ¹"©n"V
¹1õ"'=¥ ¹çuL~L· ¹:_ ,Z!LbÔ ,Rz,Z$jb"©

Deswegen beurteilen die Menschen mit den Längenmassen Länge und Kürze, messen mit
den Mengenmassen Viel und Wenig ab, bringen mit der Waage Leicht und Schwer ins

Gleichgewicht, ordnen mit den Tonskalen Klar Hell) und Trüb Dunkel), untersuchen mit
den Namen Leeres und Wirkliches, legen mit den Gesetzen Ordnung und Unordnung fest,

ordnen durch Einteilung Verwirrung und Einseitigkeit, führen mit Einfachheit durch Gefahren

und Schwierigkeiten. Auf diese Weise werden alle Dienste auf Eines zurückgeführt, und
die verschiedenen Abmessungen richten sich alle nach dem Gesetz.

Die ideale Gemeinschaft des Yƒnwénzƒ ist eine völlig vereinheitlichte, in der alle
Menschen die Dinge gleichbehandeln, was deswegen möglich ist, weil sie sich
in ihrem ganzen Tun an die Regeln halten, die durch die Gesetze bestimmt sind.

Die Folgen, die sich einstellen, wenn die Namen im Reich nicht richtig
verwendet werden, malen die hier anschliessenden Passagen des Yƒnwénzƒ anhand
von anekdotischem Material aus, auf das hier nicht näher eingegangen werden

kann: Diese Geschichten sind zum Teil unterbrochen von exegetischen
Bezugnahmen. Es finden sich etwa folgende Überlegungen zur Vereinheitlichung des

Sprachgebrauchs Dà dào, shàng 6/19–7/3):

µýß:G ,ZÝ M2 á6@w 5Ù M25Ù M2 z µ ' Lª Ý
5àá*ü M2 Lª M2 Ý 5à™> *ü 5à Ý-· >M25àkÝ-· M2 )Úáà5à

È7Ü¶ 5Ï&Žå*ü M2 &Ýü
Auf jeder Quadratmeile des ganzen Reiches gibt es überall richtig und falsch. Was ich nicht
fälschlich in Abrede zu stellen wage ist, dass das für richtig Halten das Kriterium des)

Richtige(n) beständig macht, das für falsch Halten das(jenige des) Falsche(n) beständig

macht. Das ist auch, was ich für wahr halte. Doch obzwar das für richtig Halten das Richtige
beständig macht, gibt es Zeitpunkte, in denen es nicht zur Anwendung kommt. Obgleich das

für falsch Halten das Falsche beständig macht, gibt es Zeitpunkte, zu denen es notwendig
ist, es auszuführen. Der Grund dafür ist, dass es schon Fälle gegeben hat, in denen jemand
das für richtig Halten angewandt hatte und dabei doch sein Ziel) verfehlte, und dass es

auch schon solche gab, in denen einer das für falsch Halten angewandt hatte und dabei

doch sein Ziel erreichte. Die Verknüpfungen des für richtig beziehungsweise falsch Haltens

sind nicht gleich, sondern sie durchlaufen Zyklen von Blüte und Niedergang. Wenden wir
uns der Anwendbarkeit für uns zu, dann kommen für richtig und für falsch Halten schon

darin im Ich) zu liegen!

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 933

shì und f i treten hier nun paradigmatisch für den richtigen Bezug zwischen

Namen und Wirklichkeit auf. Hier ist damit aber ausschliesslich die abwägende,

wertende Bezugnahme auf die Dinge gemeint. Der Text schliesst an die zuvor
im Yƒnwénzƒ dargelegte Einsicht an, dass es die Praxis der Benennung des

Richtigen ist, die das Richtige als ebendieses aufrechterhält, was mutatis
mutandis auch für das Falsche gilt. Doch komme es auch vor, dass die
Orientierung am Richtigen zu einem Verfehlen führen könne, während die

Orientierung am Falschen wiederum Erfolg zeitige. Dies liege daran, dass die

Muster der Anwendung von für richtig und falsch Halten nicht dieselben – also:
konstant – sind, sondern Blüte und Zerfall durchlaufen. Wenn sich nun das 'Ich'
seiner eigenen Praxis zuwendet, so zeigt sich, dass die Kriterien für das richtig
und falsch Halten in ihm selbst zu liegen kommen. Dies ist klar eine
Wiederaufnahme der Vorstellungen des Abwägens und des Einteilens, die beide

den eigenen Umgang mit Namen betreffen und bestimmen, wie jemand sich auf
jene Dinge, die mit einem gewissen Namen bezeichnet sind, bezieht. Einige
Zeilen weiter unten heisst es Dà dào, shàng 2/10–13):

Å 5à7ÝêM2 á-¹Å ÅM25à7Ýê zá-¹Å M2 ' M2L|-Bœ

5à&Ž!7 M2Å )<Z (ƒ-5Ù&Ž M2 MÚ-5Ù&Ž Žï<)Þ,¶ <) Ž
ákM23

Wenn man etwas selbst für richtig hält, aber die Zeitgenossen dies für falsch halten, so

erkennen sie nicht, dass man selber richtig liegt. Wenn man etwas selbst für falsch hält, aber

die Zeitgenossen dies für richtig halten, so erkennen sie auch nicht, was man selber für
falsch hält als falsch). Daher also, für richtige und für falsch Halten werden ausgerichtet,

indem sie der Einschätzung der Mehrheit folgen. Ist das für falsch Halten etwas, zu dem

man selber alleine gelangt, dann ist das, was gegen die Mehrheit verstösst, das Falsche, was

der Mehrheit folgt, das Richtige. Daher stelle der Menschenfürst sich an den längeren Hebel

des Waagebalkens und nutze dessen vorteilhafte Position. Nimmt er die Position ein, die das

Richtige bestimmt, dann ist dieses Richtige) etwas, was die Menschen nicht für falsch zu

halten erreichen.

Der Text spinnt den Faden weiter und zeigt auf, dass die Abwägung der Welt,
ihre Zweiteilung nach Vorlieben und Abneigungen, dadurch, dass sie im Ich
verortet ist, auch dann, wenn dieses Ich sie einheitlich vornimmt, nicht zwingend
Anerkennung findet. Es ist die Einschätzung der Mehrheit, die dafür ausschlaggebend

ist, ob etwas als gut oder schlecht gilt, die also bestimmt, wie mein
handelnder Bezug zu den Dingen der Welt von den Gliedern der Gemeinschaft
beurteilt wird. Der Konventionalität der Namen, die davon abhängt, dass eine

Mehrheit die Namen in einer bestimmten Weise verwendet, ist nur beizukommen,

indem der Fürst das für richtig Halten für sich monopolisiert, wozu er seine

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



934 RAFAEL SUTER

Position am längeren Hebel ausnutzen muss. Mehr noch: Weil die Mehrheit
ausschlaggebend ist, hat der Fürst sein Dafürhalten auf sie so abzustimmen, dass

er sie instrumentalisieren kann. So gelingt es den Menschen nicht mehr, die
Definitionshohheit des Fürsten anzutasten und das, was dieser für richtig
befindet, für falsch zu halten.

Die letzten beiden Absätze behandeln ausschliesslich das Problem des
richtigen Abwägens und sind fragen nicht mehr, wie mit den Mitteln der Sprache ein

erfolgreicher Gegenstandsbezug herzustellen ist. Vielmehr geht es um die
Durchsetzung von Beurteilungsstandards, die das – aus eigener Sicht – richtige
Behandeln der Dinge ermöglicht. Der Text handelt nicht mehr von einer

Epistemologie, sondern diskutiert Fragen der Macht, lehrt die Kunst des

Herrschens mittels der Verwendung von Namen.
Das Wort quán Þ identifiziert Wu75 in seiner Erörterung der mohistischen

Mechanik als Gegengewicht, also das, was am Anfang des Yƒnwénzƒ als
Waaggewicht bezeichnet wurde. Dagegen ist Graham76 der Auffassung, dass mit
diesem Wort der längere Abstand vom Drehpunkt einer Balkenwaage zum
Balkenende gemeint sei. Graham muss dafür davon ausgehen, dass im China der
Zhouzeit Balkenwaagen mit fixen Gewichten aber variablem Drehpunkt in
Gebrauch waren, und nicht, wie später, Waagen mit fixem Drehpunkt und variablen
Waaggewichten. Von der Metaphorik der obigen Passage her betrachtet scheint
Grahams Interpretation zutreffend, denn sie erklärt, weshalb es für den Herrscher

wichtig ist, den Vorteil des längeren Hebels auszunutzen. Für das Bild der

Waage, wie es zu Beginn des Yƒnwénzƒ erscheint, muss im Gegensatz dazu der
Typus mit fixem Drehpunkt und variablen Gewichten angesetzt werden, ist dort
doch die Rede davon, dass Figuren mit je diese aufwiegenden Waaggewichten

zu versehen sind. Im Vergleich zu den einleitenden Abschnitten des Yƒnwénzƒ

liegt in den obigen beiden Textabschnitten der Fokus stark auf dem wertenden
Aspekt des Abwägens, weniger auf der Beobachtung, dass es Namen gibt, die

nicht direkt auf Figuren und Beschaffenheiten Bezug nehmen, und deren
Anwendungskriterium deshalb im ‘Ich’ liegt, sondern vielmehr auf einer vermeintlichen

Beliebigkeit dieser Einteilungen. Vergegenwärtigt man sich aber die
Diskussion etwa des Einteilens f n Ú mittels ‘Vorlieben’ und ‘Abneigungen’ weiter
vorne im Yƒnwénzƒ so wird dort klar gesagt, dass den Beschaffenheiten in der

Wirklichkeit ‘Kerne’ entsprechen. Die Forderung nach der Festlegung von
Vorlieben und Abneigungen in Bezug auf diese Beschaffenheiten verlangt nach

75 Wu Yujiang 1944, S. 417–8.
76 Graham, 1978: 389–90.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 935

Konsistenz. Letztere erlaubt, die Äusserungen von Himmel und Erde einheitlich
zu deuten.

Die Forderung nach einer konsistenten Beurteilung folgt demnach aus dem
Streben, die Äusserungen des Himmels verstehen zu wollen. Dagegen liegt das

Gewicht der Thematisierung in den zum Schluss angeführten Passagen anderswo:

Zunächst fällt auf, dass die Betonung ausschliesslich auf dem wertenden
Aspekt von shì und f i liegt: Sie handeln von richtig und falsch. Zudem wird
angeführt, dass es bisweilen vorkomme, dass jemand das Richtige tue, und
dennoch versage, während jemand Anderes das Falsche tun könne, und dennoch
Erfolg habe. Diese Ansicht steht quer zu der weiter oben im Yƒnwénzƒ geäusserten

Zuversicht, dass wenn man nach etwas Bestimmtem trachte, dies auch
erhalte, wenn man den zutreffenden Namen verwende, es aber verfehle, wenn man
den falschen gebrauche – sofern der Bezug von Name einerseits und Figuren

und Beschaffenheiten andererseits aufrechterhalten wird. Auch im hàn-zeitlichen
Huáinánzƒ finden sich im Zusammenhang mit der Frage nach dem
Zusammenhang von ‘angeborenem Wesen’ xìng û und ‘Schicksal’ mìng ähnliche

Überlegungen dazu, warum richtiges Handeln nicht mit Sicherheit zu Erfolg
führt.77

Die Ausführung der oben erwähnten beiden Passagen, die mit dem für
richtig und falsch Halten verbundenen Muster seien nicht stabil, ist zunächst

durchaus vereinbar mit der eingangs im Yƒnwénzƒ vorgebrachten Vorstellung,

77 Vgl. Huáinánzƒ 10.45: “Sein angeborenes Wesen ist das, was ein Mensch vom Himmel
erhält, das Schicksal, was ihn aufgrund der Zeitumstände trifft. Wenn er zwar Talente für
etwas besitzt, aber nicht auf die entsprechende Generation trifft, so wegen des Himmels.
Warum wurde der Tai-Patriarch mächtig, während Bigan für schuldig erklärt wurde? Beide
richteten sich in ihren Aktivitäten nach ihrem angeborenen Wesen, doch der eine erlitt
Schaden, dem anderen erwuchs Nutzen daraus. Wenn jemand nach etwas trachtet, so gibt es

dafür den korrekten Weg, aber ob er es erlangt, hängt vom Schicksal ab. Also ist der Junzi

fähig sich gut zu verhalten, aber kann nicht erzwingen, dass er sein Glück erhält; er erträgt
es nicht, das Falsche zu tun, aber er kann nie sicherstellen, dass das entsprechende Unglück
vermieden wird.” (“Notre nature nous vient du ciel et notre destin dépend de l’époque à

laquelle nous vivons. C’est donc le ciel quie est cause lorsque, possédant quelque talent,

nous ne vivons pas à la bonne époque. Ansi, en quoi le Grand Duc était fort et Bigan

criminel? Tous deux ne firent que suivre leur nature et agir selon leur volonté propre, ce qui

profita à l’un et nuisit à l’autre.” Le Blanc/Mathieu 2003, S. 447)

Der Erklärungsansatz des Huáinánzƒ ist freilich ein anderer als der des Yƒnwénzƒ denn das

Richtige führt zwar auch hier nicht zwingend zum Erfolg, doch gibt es dennoch den richtigen

Weg, den es trotz aller Unsicherheit einzuschlagen gilt. Das Richtige ist somit gerade

nicht Gegenstand einer konventionellen Festlegung, die dem Wandel unterworfen ist.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



936 RAFAEL SUTER

dass es der konsistente Gebrauch der Namen ist, der ihren Bezug zu den Dingen
aufrechterhält. Fehlt eine Norm des Gebrauchs, so verändern sich tatsächlich die

Muster des Bezugs der Namen zur Wirklichkeit. Es wird zwar durchaus
anerkannt, dass bei einer Klasse von Namen das Kriterium der Angemessenheit ihrer
Verwendung von Einteilungen durch das ‘Ich’ abhängt und nicht in den
Gegenständen selbst verortet ist: Neben den Abwägungen, die ermöglichen, Namen für
Dinge miteinander in Bezug zu setzen, indem man sie gleich oder verschieden

behandelt, trifft dies auf die etwas ausführlicher erläuterte Beurteilung der
Beschaffenheiten zu: Doch dort ist die Aufgabe des ‘Ich’ wiederum, Kontinuität in
der Verwendung der Namen herzustellen, was nicht möglich ist, wenn diese von
Launen des ‘Ich’ geprägt ist. Letztlich dient die Festlegung der Beurteilungskriterien

durch das ‘Ich’ nur dazu, die Erfassung der sich in Beschaffenheiten
äussernden Bekundungen von Himmel und Erde in eine bestimmte Bahn zu lenken

und somit konsistent zu interpretieren. Diesem Zweck ist auch das Ansinnen
nach Vereinheitlichung dieser Beurteilungskriterien im Reich untergeordnet.

Demgegenüber stellt der Autor der beiden oben angeführten Auslegungen

historischer Ereignisse lapidar fest, dass das Kriterium für falsch und richtig im
‘Ich’ liege, während diese Aussage in keinen grösseren Kontext gestellt wird.
Anschliessend folgen Beobachtungen der sozialen Sprachpraxis: Nämlich dass

richtig und falsch durch die Art und Weise bestimmt sind, in der sie die Mehrheit

der Sprecher verwendet. Dagegen ist die eigene Erkenntnis, dass etwas

richtig sei, was die anderen für falsch halten und vice versa, nicht gegen eine

Mehrheit durchsetzbar. Aus diesem ‘soziolinguistischen’ Befund heraus wird
dann gefolgert, dass der Herrscher, dessen Perspektive das ‘Ich’ dieser Passagen

einnimmt, sich an den längeren Hebel setzen solle, wodurch er auch gegen das

Gewicht einer ganzen Menge anderer Meinungen seine eigene Festlegung von
Richtig und Falsch vornehmen könne.

Alle diese Ausführungen sind nicht unvereinbar mit den einleitenden
Abschnitten des Yƒnwénzƒ und dennoch scheint sich hier ein Einengung des Fokus
zu zeigen: Im Zentrum steht einzig der ‘subjektive’ Aspekt von shì und f i, für
‘dies’ oder das ‘andere halten’. Dabei wird zumindest nicht angeführt, dass es

dafür stets Kriterien gibt, die über das Ich hinausweisen, sei es die Struktur der
Dinge oder aber das Postulat nach der Kontinuität des Gebrauchs von Namen:
Die Namen scheinen aber hier ganz von der Willkür des Ich, oder der Mehrheit
abzuhängen. Es ist zumindest denkbar, diese Verschiebung in der Beurteilung
des Stellenwerts des ‘Ich’ als Hinweis zu verstehen, dass diese Ausführungen
aus anderer Hand stammen als die einleitenden Überlegungen des Yƒnwénzƒ

Dafür gibt es auch im Sprachgebrauch Indizien: So wird der Herrscher nicht mit

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 937

den Untertanen – wù – kontrastiert, sondern mit den rén Ž ‘Menschen’.

Einige Wörter kommen zudem im vorqinzeitlichen Korpus sonst nicht vor: li o

Z in der Bedeutung ‘hingelangen’ und ‘verstehen’ oder f—n 5Ï ‘sich etwas
zuwenden’. Der Ausdruck ti—nxià wànlƒ ýß:G  erscheint in keinem anderen

Werk der Vor-Qinzeit und j‡shì 7Ýê im Sinne von ‘Gegenwart’ ist sonst nur in
Zhu—ngzƒ 1.7 belegt.78 Stärker wiegt allerdings eine offensichtliche strukturelle
Ungereimtheit: Wenn es heisst ‘dies ist auch, was ich glaube’, so wäre im
Chinesisch der Zhouzeit zu erwarten, dass der Nominalsatz mit der als Kopula
fungierenden Partikel y 3 abschlösse, und zudem, dass das Subjekt des

Verbalnomens durch das attributive zh¯ von diesem getrennt wäre.

Eine ganze Reihe von Indizien weisen also darauf hin, dass zumindest
einige der Anekdoten, die im Yƒnwénzƒ den einleitenden Überlegungen zum
Gebrauch der Namen als Illustrationen folgen, jüngeren Datums sind als diese

selbst, und dass auch die Erläuterungen der Geschichten zwar vor dem Hintergrund

der einleitenden Bemerkungen verfasst sind, jedoch eine andere

Gewichtung vornehmen und fast ausschliesslich den Aspekt der Konventionalität
der Sprache betonen. Obwohl man diese Ausführungen im Kontext der
Identifizierungsproblematik von shì und f i lesen kann, beziehen sich diese beiden

Wörter hier stets auf moralische Kategorien des Dafürhaltens, nicht mehr auf die

Frage, wie der richtige Bezug zur Aussenwelt und ihren Dingen überhaupt möglich

ist. Die sprachliche Struktur der einleitenden Erörterungen zur Zhèngmíng-
Problematik im Yƒnwénzƒ sowie die Nähe der erörterten Probleme und der
verwendeten Terminologie zu anderen Schriften aus der Zeit der Streitenden Reiche
legen m.E. nahe, sie als Fragmente des Werkes des zhouzeitlichen Denkers Yÿn

Wén zu betrachten. Das anekdotische und exegetische Material, das diesen folgt,
scheint dagegen eindeutig späteren Datums zu sein.

Literatur

Texte

Concordance to the Guanzi

2001 D.C. Lau ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

37. Hong Kong. Commercial Press.

78 ICS Zhu—ngzƒ 1/1/30).



938 RAFAEL SUTER

Concordance to the Liezi
1996 D.C. Lau ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series

25. Hong Kong. Commercial Press.

Concordance to the Lüshichunqiu
1994 D.C. Lau ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series

12. Hong Kong. Commercial Press.

Concordance to the Hanfeizi
2000 D.C. Lau ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series

42. Hong Kong. Commercial Press.

Concordance to the Mengzi
1995 D.C. Lau ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series

15. Hong Kong. Commercial Press.

A Concordance to the Xunzi

1996 D.C. Lau ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
26. Hong Kong. Commercial Press.

Concordance to the Zhuangzi

2000 D.C. Lau ed.). The ICS Ancient Chinese Texts Concordance Series
43. Hong Kong. Commercial Press.

Zhu Zi Jicheng

1965 Bd. 6. Beijing: Wenhua chubanshe.

Sekundärliteratur

CAO Feng

2007 “Xianqin mingxue yanjiu de xin silu” /ºá:-è0J ,X„ñCÃ

Guoxue wang – xuedeng Ñ:5% – :,O 2007.1
www.guoxue.com/magazine/xuedeng)

GRAHAM, Angus C.
1960 The Book of Lieh-tzÎ London: John Murray.
1978 Later Mohist Logic, Ethics and Science. Hong Kong: Chinese

University Press.

1989 Disputers of the Tao – Philosophical Argument in Ancient China.
Chicago, La Salle: Open Court.

HANSEN, Chad

1985 “Chinese Language, Philosophy, and ‘Truth’”. In: Journal of Asian
Studies 44,3:491–518.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940



DIE SPRACHE ALS WAAGE IM Y‚NWÉNZ‚ 939

HARBSMEIER, Christoph
1998 “Language and Logic”. In: Joseph Needham ed.) Science and Civil¬

isation

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940

in China, vol. 7. Cambridge: CUP.
KAMBARTEL, Friedrich; Pirmin Stekeler-Weithofer
2005 Sprachphilosophie. Stuttgart: Reclam.
KAMERANOVI Ivan P.
1998 Printemps et automnes de Lü Buwei. Paris: Les éditions du Cerf.
KNOBLOCK, John

1988–94 Xunzi: A Translation and Study of the Complete Works. Stanford:
StanfordUniversity Press. 3 vols.)

LAU, D.C.
1963 Tao Te Ching. Hong Kong: Chinese University Press.

1979 Mencius. Hong Kong: Chinese University Press.

LE BLANC, Charles; Rémi Mathieu
2003 Huainan zi. Paris: Editions Gallimard.
MÖGLING, Wilmar
1994 Die Kunst der Staatsführung – Die Schriften des Meisters Han Fei.

München: Gustav Kiepenheuer.
MÖLLER, Hans-Georg

1994 Die Bedeutung der Sprache in der frühen chinesischen Philosophie.

Aachen: Shaker.
QIAN Mu
1931 Hui Shi Gongsun Long ´‘@?Ua Shanghai: Commercial Press.

QUINE, Willard O.V.
1976 Die Wurzeln der Referenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. Original: 1974,

Roots of Reference)

SUN Zhongyuan
1993 Zhongguo luoji xue ßFcEL Taibei: Shuiniu chubanshe: 146–

158.
STEKELER-WEITHOFER, Pirmin
1999 “Identifizierung/Unterscheidung”. In: Sandkühler, Hans Jörg Hrsg.)

Enzyklopädie Philosophie, Bd. 1:601–603.
WANG Xiaobo
1994 “Zi dao yizhi ming, zi ming yizhi fa – Yinwenzi de zhexue yu sixiang

yanjiu.” 7¾F'¹7Çá 7¾á¹7Ç"© – [$,X L7ÛñÇ-è0J
Dao leads to Ming, Ming leads to Fa – Studies of Yin Win Zi’s

Philosophy and Thought). Taida zhexue lunping Äû L@ª@) 30:1–54.



940 RAFAEL SUTER

ZENKER, E.V.
1926 Geschichte der chinesischen Philosophie, Band I: Das klassische Zeit¬

alter bis zur Han-Dynastie. Reichenberg: Gebrüder Stiepel.
ZHANG Changming; Zeng Xiangyun
2001 “Cong fuhaoxue de guandian kan ‘Yinwenzi’ de mingxue”.(¢0úË:,X?–&,ß [$,Xá: In: Guangdong shehui kexue Sð/î /¥: :57–62.

ZONG Jinghang

2005 “Cong yuyan jiaodu tantao ‘Yinwenzi’ de zhenwei wenti”.(r@r?Ô?¦
zv?â [$,X,óQ#N In: Zhongguo wenhua yanjiu xuebao

ß[ê-è0JL 45:321–331.

AS/EA LXI•3•2007, S. 879–940


	Die Sprache als Waage : richtiges Benennen und die Kunst des Abwägens im Yĭnwénzĭ

