
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Kanehara Hitomi : Manierismen der Verweigerung

Autor: Gebhardt, Lisette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KANEHARA HITOMI: MANIERISMEN DER

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695

VERWEIGERUNG1

Lisette Gebhardt, Universität Frankfurt am Main

Abstract

In 2003 Kanehara Hitomi was awarded the Subaru Prize for her novel Hebi ni piasu /

Snakes and Earrings. The same year the novel won Kanehara the well known Akutagawa

Shô, making her and Wataya Risa the youngest writers ever to receive the prestigious

prize.
The following article is intended as an introduction into Kanehara’s world of juvenile

urban subculture, identity search and obsessive human relationships; it comments on
her main motives e.g. on the beautiful boy without mercy), her inclination for
sadomasochistic constellations and on her recent ambitions as a “bad girl” who writes against
the mechanisms of contemporary Japanese society.

KANEHARA Hitomi2„Úíãú(*1983)
Kanehara Hitomi wird am 8. 8. 1983 in Tokyo geboren. Die Legende kolportiert, Kanehara

habe seit ihrem elften Lebensjahr den Schulbesuch verweigert, mit zwölf das Schreiben

begonnen. Noch als Teenager verläßt sie die Familie und schickt ihrem Vater, Kanehara

Mizuhito, einem Anglisten Hôsei Universität), literarische Versuche per Email; mit seiner

Hilfe gelingt ihr die Publikation der Texte. Für Hebi ni piasu. Snakes and Earrings 2003)

erhält die Debütantin zunächst den Subaru-Preis, dann den 130. Akutagawa-Preis zugleich

prämiert: Wataya Risa). Damit zählt sie zu den jüngsten Autoren, die die renommierte
Auszeichnung zugesprochen bekommen. 2004 erscheint Asshu beibî Ash Baby), 2005

Amebic. Amîbikku und 2006 der Band Ôtofikushon Autofiktion). Hebi ni piasu wurde

mittlerweile in über einer Million Exemplaren verkauft.

1 Die folgenden Ausführungen zu Kanehara basieren auf einem Vortrag, der am 15. April
2005 im Rahmen des Kolloquiums “Japanische Literatur – Poetische Überlebensräume,

subversive Strategien, Denkfiguren 1960–2005” an der Universität Frankfurt gehalten

wurde.



686 LISETTE GEBHARDT

1. Böse Mädchen und der japanische Neo-Masochismus

Der klinische Psychologe Yahata Yô entwirft in einem 2004 in der Zeitschrift
Sekai erschienenen Artikel ein Psychogramm der japanischen Jugend. Unter dem

Titel “The Dark Subculture of Japanese Youth” kommentiert er den rezenten

Trend zu gothic im juvenilen Lifestyle sowie eine auffällige psychische Tendenz
zum Sadomasochistischen. Yahata spricht von einem “Neo-Masochismus”, der
einen Gegenpol zum iyashi-Boom darstelle. Der gegenwärtige japanische
Masochismus führe, so Yahatas psycho-historische These, nur konsequent die Linie
der japanischen Moderne fort, die in den 1980ern den Workaholic-Masochismus
hervorgebracht habe. Der “Neo-Masochismus” um 2000 artikuliere sich in
Selbstverletzungen, die sich Jugendliche beibringen würden, um sich dann etwa
in Wristcut-Websites über ihr Leiden auszutauschen. Der Austausch sei das

Charakteristikum gegenwärtiger masochistischer Ambitionen, sein Ziel die

Bildung von “intimate relationships” YAHATA 2004).

Hebi ni piasu, Kaneharas Debütwerk, in dem es um schmerzhafte

“Körpermodifikationen” jintai kaizô), Unterwerfungsphantasien und Lustmord
geht, wirkt wie eine Illustration dieses psychiatrischen Befunds. Insofern wäre

auch Kaneharas Erfolg der “Wende zum Soziologischen” GEBHARDT 2006)
bzw. der Forderung des Literaturmarkts nach Psychographien aktueller Soziotypen

geschuldet. Die Arbeiten der jungen Autorin eröffnen ähnliche psychosoziale

Dimensionen wie die von Kirino Natsuo Bubblonia-Psychopathologie)
oder Kakuta Mitsuyo Freeter-Psychogramme). Im Falle Kaneharas können

Verlagsmarketing und Medien noch auf die biographische Ebene zurückgreifen,
um die Brisanz der Texte zu erhöhen: Sie gehört einschlägigen Auskünften nach

zu den japanischen Jugendlichen, die die Schule ablehnen futôkô), sich mit
cutting selbst verletzen und aufgrund einer offenbar schwierigen Mutter-
Tochter-Beziehung unter Bulimie leiden. Als melancholisches “bad girl” der
japanischen Literatur im frühen 21. Jahrhundert trifft Kanehara also den

Zeitgeist.
Seit geraumer Zeit kann man in der japanischen Literatur- und Kulturszene

eine Neigung zum “Bösen” erkennen, wobei der allgemeine “Megatrend zum
Bösen” Norbert Bolz) – ebenso wie der japanische – Teil der globalen
Trendströme ist. Der japanische Trend zum “bösen Mädchen” siehe BARDSLEY/

MILLER 2005) und die neue Gothic-Welle der 1990er bringen z.B. die

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695



KANEHARA HITOMI: MANIERISMEN DER VERWEIGERUNG 687

gothic lolita goth loli) als Ikone der Populärkultur2 hervor sowie eine Popmusik
etwa die der Gruppen Kinaluna, Raphael, Caligari und Mucc)3 und eine

Literatur, die dunkle Mörderromantik feiert.4 Kommerzialisierte jugendliche
Subkulturen spielen um das Jahr 2000 mit dem Inventar des alten fin de siècle-
Panoptikums. “Perversion”, Tod, Töten und Sterben sind “chic”. Im Modus der
Grenzerfahrungen entziehen sich die Akteure der Banalität des Alltags einer
verwalteten Gesellschaft. Inszenierungen des “Bösen” in Cool Japan beinhalten
Drogenexzesse, Gewaltspiele, Nekrophilie. Einschlägige Ideenwelten, die z.B. in
Kuroda Akiras “Made in Japan” 2000) ebenfalls zum Tragen kommen,5 dienen
dazu, den ennui einer saturierten Gesellschaft hinter sich zu lassen, können aber

auch als Suche nach Authentizität und als Protestäußerung der jüngeren
Generation verstanden werden.

Otomo Rio, eine Absolventin der Universität Tôkyô, interpretiert Kaneharas

Schreiben schließlich in feministisch-poststrukturalistischer,
angloamerikanischer Manier. Sie sieht demnach weibliche Identitätssuche und

Subversivität als wesentliche Momente der Texte an, die sie mit Analyseansätzen

von Cixous Überwindung des westlichen Logozentrismus) erklärt;
Otomo erkennt ebenso einen Zusammenhang mit zeitgenössischen Soziophänomenen

und den Thesen aktueller japanischer otaku-Kulturdiskurse, wie sie etwa

die bekannten Kritiker Azuma Hiroki und Ôtsuka Eiji OTOMO 2006) führen;
zurecht weist sie auf Kaneharas “Körpergrammatik” und ihre Bezüge zum

dadaistischen Experiment der symbolischen Formation (“the disturbing
rearrangement of woman’s body-parts”; das Buchcover von “Amöbe” zeigt Hans

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695

Bellmers “Puppe”) hin.

2 Parallel zum Mord im “otaku-Stil”, begangen in den 1980ern von Miyazaki Tsutomu,

vermeldet die japanische Presse im Jahr 2003 einen “gothic lolita-Mord”: Eine 18-Jährige

aus Kansai ersticht ihre Mutter, verletzt Vater und Bruder, in der Absicht, sich von der

Familie zu befreien, die ihr bei der Realisation einer engen goth loli-Freundschaft mit einem

anderen Mädchen vermeintlich im Wege steht YAHATA 2004).

3 Gothic-Popmusik ist natürlich ein internationaler Trend, man denke z.B. an Gruppen wie
HIM.

4 Interessant ist in diesem Zusammenhang der Beitrag des Fernsehsenders Arte zur

Todesthematik in der gegenwärtigen japanischen Kunst, der unter dem Titel “Sterben im
Reich der Lust” am 4.11.2005 ausgestrahlt wurde.

5 Kurodas Debüttext, der bereits auf Deutsch vorliegt, erzählt von vier japanischen

“wohlstandsverwahrlosten” Jugendlichen, die sich der Welt nekrophiler Kinderpornos bzw.
den snuff movies verschreiben.



688 LISETTE GEBHARDT

2. Körpermanipulation und ekstatische Erfahrung
in Hebi ni piasu

Hebi ni piasu, die Geschichte einer Dreiecksbeziehung zwischen der jungen Rui
19, gyaru-Typ; Freeter, jobbt als Hostess), Ama 18, Punk-Typ/Harajuku-kei,

Freeter; jobbt in einem Secondhandladen, hat Drachentatoo und “Schlangenzunge”)

und dem etwas älteren Shiba Shibata Kizuki; Tätowierer, hentai-
Ladenbetreiber mit Kirintatoo) spielt im Umfeld von Shibas Geschäft Desire,
d.h. im Milieu von Jugendlichen, die Tatoos, Piercings und Brandings schätzen.

Ama (“Amadeus”/Amada Kazunori), der Rui Nakasawa Rui; Rui=Louis
Vuitton) mit dem Milieu in Kontakt bringt, wird als Punk und zugleich als

iyashi-kei-Mann charakterisiert. Shiba stellt die Intelligenz dar: Er ist ein Philosoph

des hentai, ein “mad sadist”. Als Verfechter der Körperreform propagiert
er, die Welt der Normalbürger zu überwinden. Die Identitätssuche der jungen
Rui, die sich zunächst ein Zungenpiercing machen lassen will, führt sie von der

gyaru-Welt in die düstere Zone einer Subkultur, die konträr zur japanischen
Alltagsnormalität gesetzt wird. Rui verweigert sich zunehmend dieser Normalität,

in der sie keinen Sinn und keine Befriedigung finden kann. Sie sucht das

extreme Erleben im Spiel mit dem Tod zwischen zwei “dunklen Helden”, hängt

ausgiebig Selbstauslöschungsphantasien nach.

Hebi ni piasu verficht, dem geistesgeschichtlichen Schema nach erklärt,
den gothic dandyism, die Idee der Weltüberwindung und Selbsterlösung durch
den Sadomasochismus. Der Text etabliert eine nihilistisch-ästhetische Philosophie,

die das Inventar der schwarzen Romantik ins “Cool Japan” des 21.
Jahrhunderts transferiert. Referenzen zum fin de siècle des 19./20. Jahrhunderts zieht
der Text, wenn Shiba auf Akutagawa Ryûnosukes vom l’art pour l’art-Prinzip
inspiriertes Portrait des Künstlers als triumphierender Extremexistenz verweist.

Episodenhaft erzählt der Text von Ruis Zusammensein mit Ama, von einer
Schlägerei, in die Ama verwickelt wird, wie Rui aus den Medien vom Tod
seines Gegners erfährt und hofft, daß ihr Freund nicht entdeckt wird. Während
der Tätowiersitzungen im Desire kommt es wiederholt zum Geschlechtsverkehr
zwischen Rui und Shiba. Der Tätowierer fasziniert Rui, weil er noch
unergründlicher als Ama scheint. Dieser erweist sich zwar als sehr gewalttätig, hat

aber auch eine kindliche, sanfte Seite, die Ruis doch vorhandene) mütterliche
Instinkte weckt. Amas Hingabe er schenkt ihr die ausgeschlagenen Zähne des

Besiegten als Liebesbeweis) und Eifersucht schmeicheln ihr, sind ihr in ihrem
Freiheitsdrang manchmal aber auch lästig. Eine Weile setzt sich Ruis Leben nun

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695



KANEHARA HITOMI: MANIERISMEN DER VERWEIGERUNG 689

so fort, Jobs als Hostess, Betrinken, Sex mit Ama, Tätowierung und Sex mit
Shiba. Der Unterschied beider Charaktere wird in ihren Sexualpraktiken Ama:
vaginaler Sex, Shiba vorzugsweise oral) formuliert.

Dominiert wird das Erzählte von Ruis Impetus der Abgrenzung von den
angepaßten, gewöhnlichen Menschen ippanjin; KANEHARA 2003:49), den

Hausfrauen, die sie mit mißtrauischen Blicken mustern und den “Elite-Männern”
erîtosan, S. 59), denen sie als Partyhostess begegnet und ihnen ein anständiges

japanisches Mädchen kidate no yoi Nihon josei, S. 60) vorgaukeln muß. Die
Option Heirat als Inbesitznahme des Menschen) und Kinder lehnt sie ab. Sie
zieht es vor wie Ama und Shiba, der sich als “Gotteskind” versteht, etwas

Besonderes zu sein; gut ist es, als Bewohnerin des Untergrunds andâguraundo,
S. 49), in einer düsteren Welt zu verglühen kurai sekai de mi wo moyashitai, S.

48). Ruis Haß auf die Normalität, Perspektive- und Hoffnungslosigkeit in Bezug
auf die Zukunft sowie ein wachsender Lebensüberdruß bedingen ein gedankliches

Spiel mit dem Tod. Sie stellt sich vor, Ama oder Shiba würden sie töten,

erwägt, welcher der beiden ihr ein angenehmeres Ende bereiten würde, während
Shiba vehement darauf besteht, diese Aufgabe im Ernstfall zu übernehmen. Rui
verzichtet fast ganz auf Essen, trinkt nur noch Bier, verliert immer mehr die
Energie zu leben ikiru kiryoku, S. 90) und bekennt, sich nur noch lebend zu

fühlen, wenn sie Schmerz spürt. Da schlägt ihr Shiba plötzlich die Heirat mit
ihm vor.

Kurz darauf ist Ama verschwunden. Rui macht sich Sorgen, hat eine böse

Vorahnung und meldet ihn schließlich bei der Polizei als vermißt. Bei dieser

Gelegenheit erfährt sie – über Shiba, der sie in ihrer Einsamkeit tröstet – zum
ersten Mal, wo Ama arbeitete und seinen richtigen Namen, Amada Kazunori.
Dann wird die Ahnung Gewißheit: Ein Toter mit einem Drachentatoo wird in
Yokozuka aufgefunden, es ist Ama. Er wurde erdrosselt, sein Körper ist mit
Wunden übersät, die ihm wie es heißt, zugefügt wurden, als er noch am Leben
war. Und: In seinem Penis steckt ein Räucherstäbchen. Rui überlegt, ob die
Täter wohl Mitglieder der Gang waren, mit der Ama Streit hatte, doch diese

Erklärung kann sie selbst nicht richtig glauben. Sie erfährt zudem, daß Ama
vergewaltigt wurde und die Vermutung wird angestellt, ob er nicht bisexuell
veranlagt war.

Rui ist sich sehr wohl bewußt, daß Shiba Ama getötet haben könnte.
Dennoch beschließt sie, nun zu ihm zu ziehen, sie vertraut ihm und weiß, daß er

sich ihrer annimmt. Der Schluß des Textes verrät nicht, ob Rui Shibas

Heiratsvorschlag annimmt und beide im hentai-Milieu “glücklich werden”, oder

ob Rui zusammen mit Shiba zu ultimativen Grenzerfahrungen aufbrechen will.

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695



690 LISETTE GEBHARDT

Rui ist als Bewohnerin der dunklen Welt und belle dame sans merci in der
Tradition der schönen jungen Tätowierten bei Tanizaki) beiden Männern
letztlich überlegen: Während Ama sie in die Welt der Körpermodifikation und
des Schmerzes einführt, lehrt Shiba sie die sadomasochistische Philosophie und
die Selbstsakralisierung. Rui, das gyaru, ist mit der Radikalität ihrer Einstellung
und ihren manipulativen Fähigkeiten als perfekte Schülerin ihren Meistern
ebenbürtig, fordert diese sogar heraus der Wunsch nach einem großen Zungenpiercing

und dem Kirin-Drachen-Tatoo), übertrifft sie und verleibt sie sich ein.
Der atavistische Akt der Inkorporation der gefährlichen Männer wird durch die
Tätowierung Kirin und Drache) angedeutet sowie durch das Verschlucken der
Zähne, die Ama dem getöteten Jungen ausgeschlagen hat.

Dergestalt erscheint die Lebensart des kleinen urbanen tribe als revitalisierte

archaische Praxis in einer uniformen, menschenfeindlichen Leistungsgesellschaft

– als antibürgerliche Heilsvision und, wie es Yahata anspricht, als

Möglichkeit von Intimität jenseits steriler offizieller Bindungen. Kanehara setzt

also den Typus des “bösen Mädchens” als Mittlerin eines Anti-Establishment-
Zeitgeists in Szene, übt, wenn man so will, Gesellschaftskritik via einer
vitalistischen Lebensphilosophie und stellt die Welt subkultureller Kunst als

ultimative, freiheitliche Zone des Subversiven vor.

3. Kaneharas Welt: “Ash Baby”, “Amöbe”, “Autofiktion”

In “Ash Baby” aus dem Jahr 2004 führt die Autorin das Thema des

Selbstzerstörungswunsches einer jungen Frau fort und steigert dabei zugleich die

Dosis an “Perversität”.
Aya, die Protagonistin, hat die Universität abgeschlossen, besitzt jedoch

einen sehr labilen Charakter und keine Vorstellung, was sie mit ihrem Leben
anfangen soll. Weil es sich gerade so ergibt, zieht sie mit ihrem ehemaligen

Kommilitonen Hokuto, einem Verlagsangestellten zusammen. Aya arbeitet in
Ermangelung eines angemessen Arbeitsplatzes als Hostess in einem Club in
Shinjuku. Der attraktive Mitbewohner bringt eines Tages ein Baby in die
gemeinsame Wohnung, was Aya zwar merkwürdig findet, zunächst aber nicht
weiter beachtet, konzentriert sich ihre Aufmerksamkeit doch nun ganz auf
Murano, einen Kollegen Hokutos. Murano, der kaum auf ihre Avancen reagiert,

fasziniert sie: “Ich möchte mit dir schlafen, Murano”. “Naja, geht in Ordnung”
KANEHARA 2004:83). Endlich kommt es zum Geschlechtsverkehr, wobei

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695



KANEHARA HITOMI: MANIERISMEN DER VERWEIGERUNG 691

Murano sich als Wundenfetischist zeigt, der sich einschlägig auf einen Schnitt
am Oberschenkel fixiert, den sich Aya selbst zugefügt hat S. 93).

Während sie immer stärker Hokutos Motive in Hinblick auf das Baby
anzweifelt, bringt sie den sich indifferent gebenden Murano dazu, in eine Heirat
mit ihr einzuwilligen. Die Heiratsurkunde wird unterzeichnet, doch die erhoffte
Erfüllung in einem Beisammensein mit Murano bleibt aus, da dieser sich nach

wie vor distanziert gibt, sich häufig zurückzieht. Aya steigert sich weiter in ihre
Obsession mit dem unerreichbaren kühlen Partner, die in Auslöschungsphantasien

kulminiert: Sie wünscht sich nichts sehnlicher, als durch Muranos Hand
zu sterben. In einigen Szenen verleitet sie dann Hokuto zu sodomistischen Akten
mit Hühnern und Häschen S. 185), will wissen, wieweit er in der päderastischen

Beziehung zu dem Kleinkind gehen wird, fordert ihn heraus, das Baby zu

penetrieren und es dann zu töten S. 114ff.); Hokuto lehnt ab. Nach einem
Krankenhausaufenthalt wird Aya erneut im chicen Apartment Muranos vorstellig,

doch dieser zeigt ihr ein weiteres Mal die kalte Schulter. Sie fühlt sich wie
ein zu Asche zerfallener Leichnam, den ihr beaux prince sans merci in seine

Lunge atmet S. 148, 189). Die Schlußszene deutet an, daß die Protagonistin im
Käfig ihrer Obsessionen gefangen bleibt, obschon sie sich bewußt ist, eine

objektfixierte (“Vielleicht war ich es ja selbst, dieses Baby”; S. 189), “krankhafte”

Beziehungsform zu favorisieren.
Noch deutlicher als in Hebi ni piasu wird in “Ash Baby” Kaneharas Faible

für neo-gothische Popmythen. Signifikant ist hier die Paraphrase japanischer
Manga-Inhalte bzw. von “perverser” otaku-Sexualität, wie sie etwa der bekannte

Zeichner Maruo Suehiro in den 1980er Jahren entwirft. Oder besser: Kaneharas

“Ash Baby” stellt den Versuch einer volltextlichen yaoi-Version dar. Auf eine

mögliche Plazierung der Autorin im Kontext der yaoi-Psychologie und auf ihre
Intention, das cute girl-Ideal der mainstream-Medien zu torpedieren, verweist
die Literaturwissenschaftlerin Otomo Rio in ihrem Aufsatz über “Amöbe”.

In “Amöbe” eröffnet Kanehara ein Szenario – angereichert durch
theoretische Exkurse – das die Frage der Authentizität der Persönlichkeit des

schreibenden Mädchens, des erzählenden Ich und konkurrierender Textebenen

aufwirft. “Amöbe” führt die Konstellation von “Ash Baby” weiter, mit dem

Unterschied, daß die Erzählerin, eine Autorin, die, wie wir erfahren, das Buch

“Amöbe” publizierte, keine finanziellen Sorgen mehr kennt sie wohnt in
Roppongi) und nicht als Hostess arbeitet. Sie ist ein Mädchen, das von
Gemüsesaft, Pickles und Nahrungsergänzungsmitteln lebt und die normale
Verköstigung verachtet. Die Askese dient dazu, den Selbsthaß jiko zôaku;

wieder der häufig geäußerte Wunsch, getötet werden zu wollen, KANEHARA

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695



692 LISETTE GEBHARDT

2005:8) der Protagonistin zu mildern. Dissoziationsgefühle, eine Anlage zur
multiplen Persönlichkeit, die zentrale Frage, wer sie denn – zwischen den vielen
Texten – nun eigentlich sei, ein extremes Entfremdungsgefühl ihren Körper
betreffend, zeichnen das Bild des “verrückten Mädchens”, das hysterisch K.H.:
manko no byô), schizophren, regressiv und narzißtisch gestört Wunsch, wieder
das geliebte Kind zu sein; Objekt der Begierde ist Kind=Kindermordphantasien)
die Psychopathologie seiner Gesellschaft ausagiert.

Den vorläufigen Höhepunkt von Kaneharas Schreiben stellt der Band

“Autofiktion” dar, Höhepunkt in dem Sinne, als daß neben den bekannten

Kanehara-Szenarien die Thematik des schreibenden Ich und der kulturtheoretische

Ansatz (“Diskurs”) weiterentwickelt werden. Die Protagonistin
Takahara Rin wird von Verlagsredakteur Shinagawa um einen längeren Roman
chôhen; KANEHARA 2006:62) gebeten, um eine, wie es der Redakteur nennt,

ôtofikushon. Takahara, das alter ego Kaneharas, leidet darunter, sich der Umwelt
und den Erwartungen ihrer Mitmenschen nicht gut anpassen zu können. Unter
Alkoholeinfluß trifft sie Vereinbarungen mit den Medienvertretern, die sie

hinterher bereut. So verspricht sie, Interviews zu den – in japanischen Postillen
häufig behandelten – Themen “Meine Träume” S. 27ff) und “Ich glaube an

UFOs” S. 37ff) zu absolvieren, versagt aber in der Befragungssituation
aufgrund eines verständlichen) nicht zu überwindenden Widerwillens. Dem
Ansinnen des versierten Shinagawa gibt Takahara schließlich nach und

übernimmt den Auftrag: “Ich bin einverstanden. Ich werde den Text schreiben,
eine Autofiktion” S. 72).

“Autofiktion” besteht aus vier Kapiteln, betitelt mit “22nd winter”, “18th
summer”, “16th summer” und “15th winter”. Der erste Text setzt mit der Tahiti-
Hochzeitsreise des Paares Rin und Shin ein, behandelt das Treffen mit Shinagawa

und endet mit der Trennung des Paares. Im zweiten Text erfahren wir vom
gyaru-Leben Rins in der Clubszene von Shinjuku; sie zieht mit DJ Sha
zusammen, von dem sie sich am Ende der Textsequenz trennt. Der dritte Text
schildert eine kurze Affaire Rins mit einem Macho, der in einem Pachinko-
Laden in Kabukichô tätig ist. Der letzte Abschnitt berichtet von Rins
Schwangerschaft und der Abtreibung des Kindes. “Autofiktion”, dessen vier Kapitel
sich dem Chronologischen entziehen, arbeitet mit dem Moment des Realitätsbruchs:

Welche Passage entspricht den Erlebnissen welchen Ichs? Dichtet hier
die Auftragsdichterin Takahara auftragsgemäß ihre Lügengebilde oder handelt
es sich um das authentische, chaotische Leben des gyaru Rin? Wie ist die
Psyche Rins um die “phallische Matrix” strukturiert? Ist sie sich ihrer

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695



KANEHARA HITOMI: MANIERISMEN DER VERWEIGERUNG 693

Konditionierungen bewußt? Kann sie und/oder die Autorin Takahara/Kanehara
dem “Spiel” entkommen, sich frei schreiben?

Sicher ist, daß die Protagonistin in jeder der vier Sequenzen von ihren
Neurosen gepeinigt wird: Eingangs verfolgt sie die Zwangsvorstellung, ihr
Ehepartner Shin würde sich auf der Toilette des Flugzeugs mit der Stewardess

einlassen. Das neurotische Geschehen im Hinblick auf das andere Geschlecht

bedeutet in “Autofiktion” wie auch in “Amöbe” die extreme Fixierung auf den
Partner, der Wunsch, immer in seiner Nähe zu sein sowie Enttäuschung und

Wut, wenn sich der Geliebte eigene Räume bewahren will. Die Vorstellung, daß

Shin in seinem Zimmer Geheimnisse vor ihr verbirgt, macht Rin rasend und hat

am Ende die Trennung zur Folge. Auch die Beziehung zu Sha, den Rin
tatsächlich sehr mag und in der es zumindest einige gute Versuche gibt, sich dem
Partner mitzuteilen, scheitert aufgrund von Rins Zweifeln an seiner

Aufrichtigkeit. Selbst kleinere Ausreden wertet sie als großen Verrat. Im letzten
Abschnitt von “Autofiktion” gelobt das jüngste Selbst der Protagonistin eine in
der Zukunft offenbar nicht erreichte Besserung: Sie werde an sich arbeiten.

4. Neurosenkunst, Freuds Geist und die Demontage des kawaii-

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695

Mythos

Das Thema des schreibenden Problemgirls auf der Suche nach Identität
kombiniert mit den postmodernen theoretischen Ambitionen der Autorin
Kanehara im Hinblick auf die alte Frage “Dichtung und Wahrheit” sowie in
Bezug auf eine psychische Konditionierung durch die Gesellschaft ergeben in

“Autofiktion” kein harmonisches Ganzes. Zu forciert wirken, abgesehen vom
Beharren auf dem Freud’schen Regiebuch, die Einwürfe und Anspielungen:
etwa wenn in Bezugnahme auf den Zauberberg ein phantasierter) Aufenthalt
Rins im Sanatorium erwähnt wird oder wenn die Vagina mit ihrer Besitzerin
Monologe Eve Ensler!) führt – anläßlich des Seitensprungs, den Rin mit Kazu
hat S. 148ff.).

Ein wenig ziellos erscheinen die Erwägungen zur Verlagswelt bzw. die

Einblicke in die Vermarktungsmaschinerie, in der sich die Autorin Takahara

wiederfindet. Wenn hier eine an sich durchaus legitime Medienschelte
beabsichtigt gewesen wäre, ist diese nicht sonderlich innovativ ausgefallen. Sollten
die Passagen z.B. UFO-Interview) zeigen, inwieweit die Protagonistin in der
Lage ist, ihr problematisches Verhältnis zur Umwelt zu reflektieren, fragt man



694 LISETTE GEBHARDT

sich, ob dahinter dann nicht das Ideal einer “funktionierenden”, reiferen
Takahara steht, die dem Medienbetrieb besser gewachsen sein wird. Nimmt das

altkluge Talent eine abgeklärte, spöttische Pose ein und sagt zwischen den

Zeilen “Verlage leben seit jeher von den Neurosen ihrer Autorinnen, die
wiederum gut von der Neurosenproduktion leben”?

Oder trägt den Text eben doch eine engagierte, feministisch unterlegte
Perspektive, die die psychische Verbildung der jungen Frau, ihre masochistische
Selbstausbeutung auch in Form der geforderten Autofiktion) sowie ihren Drang
nach symbiotischer Zweisamkeit mit einem Partner, als Auswirkung des

patriarchalisch geprägten japanischen Systems und der Beziehungsunfähigkeit
japanischer Männer, deklariert? Unter dieser Prämisse ergibt sich das Bild einer
jungen japanischen Generation im mediengenerierten Rollenmuster gyaru und
otaku, fixiert im Netz vorgeschriebener seelischer Irrungen, wobei die
Deutungshoheit, die der Text offenbar der Freud’schen Theorie einräumt, befremdet,
ist diese im Grunde nicht mit feministischen Positionen zu vereinen: Es sei denn,

Freud wird hier als der westliche Geist SMITH/SMITH:54ff.) gesehen, der Geist
der westlichen Moderne, der das junge japanische Paar und die japanische

Psyche seit dem 19. Jahrhundert heimsucht.
Kanehara legt systeminhärente Identitätsformatierungen offen. Damit

präsentiert sie neben Kirino Natsuo und Kakuta Mitsuyo eine weitere
Soziotypenstudie und aufschlußreiche Psychopathologie Bubblonias. Ihre
Spezialität sind Trotz- und Drohgebärden, die im Gewand der Infantilität den

gewollten Infantilismus der japanischen Gesellschaft konterkarieren, neuerdings

in “neo-postmoderner” Armierung. Ihr Ziel: die endgültige Demontage des

kawaii-Mythos.

Bibliographie

Werke ab 2003

KANEHARA, Hitomi
2003 Hebi ni piasu. Snakes and Earrings Piercings und Schlangenzunge).

Tôkyô: Shûeisha.

2004 Asshu beibî Ash Baby). Tôkyô: Shûeisha.

2005 Amebic. Amîbikku Amöbe). Tôkyô: Shûeisha.

2006 Ôtofikushon Autofiktion). Tôkyô: Shûeisha.

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695



KANEHARA HITOMI: MANIERISMEN DER VERWEIGERUNG 695

Sekundärliteratur

BARDSLEY, Jan / MILLER, Laura
2005 Bad Girls of Japan. Houndsmills, Basingstoke, Hampshire: Palgrave

AS/EA LXI•2•2007, S. 685–695

Publishers.
GEBHARDT, Lisette
2006 “Überlegungen zur zeitgenössischen japanischen Literatur.” In: Meyer,

Harald Hg.): Wege der Japanologie. Festschrift für Eduard Klopfenstein

erscheint 2007).
OTOMO Rio
2006 “A Girl with the Amoebic Body and her Writing Machine”, www.-

coombs.anu.edu.au/SpezialProj/ASAA/biennal-conference/2006/oto-mo-

Rio-ASAA 2006.pdf Zugriff Januar 2007)
YAHATA Yo
2004 “The Dark Subculture of Japanese Youth”. In: Sekai, Februar, www.-

worldpress.org/Asia/1841.cfm Zugriff Januar 2007).

Übersetzungen

KANEHARA Hitomi
2005 Snakes and Earrings. Translated by David James Karashima. London:

Random House/Vintage.
2005 Serpenti e piercing. Traduzione di Alessandro Clementi. Roma: Fazi

Editore.
2006 Tokyo Love. Übersetzt von Sabine Mangold. München: List Verlag.




	Kanehara Hitomi : Manierismen der Verweigerung

