
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Yû Miri und das "schöne Dorf" : Konstruktionen von "roots" and "routes"
in Hachigatsu no hate

Autor: Iwata-Weickgenannt, Kristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’:
KONSTRUKTIONEN VON ‘ROOTS’ UND ‘ROUTES’

IN HACHIGATSU NO HATE

Kristina Iwata-Weickgenannt, Universität Trier

Abstract

Unlike most zainichi writers, Yû Miri has long refused to make her ethnic Korean origin
a central topic of her literature. Her 2004 novel Hachigatsu no hate, however, marks a

change: This family saga, which was inspired by the author’s grandfather’s turbulent
life, can be read as a construction both of Korean ‘roots’ and ‘routes’ leading to Japan.

Using post-colonial style elements and referring strongly to Korean folklore, Yû clearly
displays a new identification with the position of ‘zainichi author’. Consequently, the
novel has been read as a kind of ‘homecoming’ by critics. In this paper I will argue,
however, that rather than establishing something like clearly defined identities, through
the use of shamanism as a powerful metaphor, Hachigatsu no hate is undermining the
idea of a single, ‘unified identity’.

YÛ MiriI'ä2(*1968)

Yû Miri wurde 1968 als Angehörige der koreanischen Minderheit nahe Tôkyô geboren,

spricht und schreibt jedoch nur Japanisch. Unter schwierigen Familienverhältnissen
aufgewachsen, verließ sie mit 16 Jahren die Oberschule und begann eine Schauspielausbildung

bei den Tôkyô Kid Brothers. 1986 gründete sie die Theatergruppe Seishungogatsutô und

debütierte als Theaterautorin; 1993 wurde sie für Uo no matsuri Das Fest des Fisches) mit
dem Kishida-Kunio-Theaterpreis ausgezeichnet. Nach der Publikation ihres ersten Romans,

Ishi ni oyogu sakana Der Fisch, der in Steinen schwimmt, 1994), wurde Yû von einer

Freundin verklagt, die sich in einer der Figuren wiedererkannte und ihre Privatsphäre

verletzt sah; 2002 wurde das Werk in der ursprünglichen Fassung mit einem
Publikationsverbot belegt. 1996 erhielt Yû für Furu hausu Full House) den Noma-Nachwuchspreis

und den Izumi-Kyôka-Literaturpreis; 1997 wurde Kazoku cinema Familienkino) mit dem

Akutagawa-Preis geehrt, für Gôrudorasshu Gold Rush) bekam Yû 1999 den Kiyama-
Shôhei-Literaturpreis. Die vielbeachtete Publikation der autobiographischen, ebenfalls

preisgekrönten Inochi-Reihe Leben-Reihe, 4 Bd., 2000–02), in der Yû den Krebstod ihres

Mentors Higashi Yutaka sowie die nichteheliche Geburt eines Sohnes beschreibt, machte

die Autorin zur bekanntesten alleinerziehenden Mutter Japans.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



662 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

1 Einleitung: Hachigatsu no hate als literarischer Wendepunkt

Die in den frühen 1990er Jahren bekannt gewordene Yû Miri unterscheidet sich
in einem wichtigen Punkt deutlich von früheren Schriftsteller/innen der
koreanischen Minderheit in Japan: Besonders zu Beginn ihrer Karriere widersetzte sie

sich ausdrücklich einer Klassifizierung als ‘japankoreanische Autorin’ zainichi
sakka). Die Verwendung der koreanischen Lesung ihres Namens lässt indes

erkennen, dass diese ablehnende Haltung nicht mit einer Verleugnung ihrer
ethnischen Herkunft einhergeht. Vielmehr äußerte Yû die Befürchtung, durch
eine allzu offene Beschäftigung mit Fragen ethnischer Identität “im allgemeinen

‘zainichi’-Diskurs aufgesogen” TSUJI/YÛ 1997:134) und infolgedessen nicht
mehr als individuelle Autorin mit eigenen literarischen Anliegen wahrgenommen

zu werden.
Als Schriftstellerin, betonte Yû daher wiederholt, schreibe sie weder als

Koreanerin noch als Japanerin oder Japankoreanerin, sondern positioniere sich
an einem Ort jenseits der Kategorien. So verwundert es nicht, dass viele ihrer
Figuren ethnisch nicht eindeutig einzuordnen sind oder gänzlich unmarkiert

bleiben und dass Begriffe wie ‘japankoreanisch’, ‘Korea’ oder ‘Vaterland’
etc. in den Werken häufig gar nicht verwendet werden. Insbesondere die frühen
Protagonist/innen Yûs sind zwar fast ausnahmslos auf der Suche nach einem
Zuhause, doch selbst in Fällen, in denen sie klar als Angehörige der Minderheit
gekennzeichnet sind, richtet sich diese Sehnsucht nicht primär auf ‘Korea’ oder

‘Japan’. Schilderungen der Entdeckung einer ‘koreanischen Identität’ oder
emotional gefärbte Bekenntnisse zum koreanischen ‘Vaterland’ finden sich in
Yûs Werken ebenfalls nicht.1

In der vierteiligen Inochi-Serie2 wird diese Zurückhaltung gegenüber

ethnisch-nationalen Identifikationen weitgehend aufgegeben. Die autobiographische

Reihe handelt u. a. von der Geburt eines Sohnes und der Entscheidung
der Ich-Erzählerin ‘Yû Miri’, ihm die japanische Staatsangehörigkeit zu geben.

In ihrer Rolle als ‘Mutter eines Japaners’ beginnt sie schließlich, sich intensiv

1 Eine ausführlichere Einordnung von Yûs Werken in die japankoreanische Literatur kann

hier aus Platzgründen nicht geleistet werden; hierzu vgl. Iwata-Weickgenannt 2007a dort
auch weitere Literaturhinweise zum Thema japankoreanische Literatur).

2 Die bei Shôgakukan erschienene Reihe umfasst vier Werkbände: Inochi Leben, 2000),

Tamashii Seele, 2001), Ikiru leben, 2001) und Koe Stimmen, 2002). Die Buchpublikation
folgte auf eine ebenfalls vierteilige Vorabveröffentlichung, deren Fortsetzungsfolgen

zwischen Dezember 1999 und März 2002 in der vom selben Verlag herausgegebenen

Wochenzeitschrift Shûkan Post zu lesen waren.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 663

mit den Konstituenten ethnischer Identität auseinanderzusetzen3 – ein Trend, der

in späteren Werken eine Fortsetzung erfährt und in Hachigatsu no hate Am
Ende des August, 2004) seinen Höhepunkt erreicht.

Mit dieser größtenteils im japanisch besetzten bzw. gerade von der
Kolonialherrschaft befreiten Süden der koreanischen Halbinsel spielenden Familiensaga

legte Yû ohne Zweifel ihr bislang komplexestes und zugleich politischstes
Werk vor4: Der etwa 820 Buchseiten füllende Roman handelt von kolonialer
Unterdrückung und widerständischen Guerillakämpfern, von Hegemonial-,
Befreiungs- und Bruderkriegen, von Verschleppung, Flucht und diasporischer
Situiertheit.

Die Lektüre der zu Hachigatsu no hate veröffentlichten Rezensionen lässt

erkennen, dass der Roman offenbar bei vielen Kritiker/innen zu einer veränderten

Wahrnehmung der Autorin geführt hat. In der folgenden Einschätzung

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

kommt dies komprimiert zum Ausdruck:

Es ist vielleicht verfrüht, zu konstatieren, dass Yû, die seit ihrem Debüt vor 15 Jahren

verschiedene Veränderungen durchgemacht hat, durch dieses Werk aus ihrem Zustand des

nirgendwo dazugehörigen ‘in der Luft Hängens’ entkommen ist – doch sicher ist auch, dass

dieser Roman zweifellos die Grundlage dafür bilden wird, sie als ‘zainichi sakka’ zu

bezeichnen. KIM 2004:237)

Die Neuverortung Yûs gegenüber ‘Korea’ bzw. der ‘japankoreanischen
Literatur’ geschieht also einerseits passiv, indem sie von der kritischen Rezeption
nun als zweifelsfrei dem tradierten Bild entsprechende ‘japankoreanische

Autorin’ charakterisiert wird.
Andererseits wird diese Repositionierung zugleich auch von Yû selbst

dadurch aktiv vollzogen, dass sie drei als typisch gehandelte Elemente der

zainichi chôsenjin bungaku in ihr Werk aufnimmt. Neben der Beschäftigung mit
politisch aufgeladenen Themen wie der Kolonial- und Kriegsgeschichte zählt

3 Die in der Rolle der ‘Mutter eines Japaners’ kulminierte Verknüpfung ethnischer und

geschlechtlicher Identitätskonstruktion steht im Mittelpunkt der jeweils unterschiedlich

akzentuierten Beiträge Iwata-Weickgenannt 2005, 2007b und 2007c.

4 Von April 2002 bis März 2004 erschien Hachigatsu no hate als Fortsetzungsroman in der

Tageszeitung Asahi Shinbun die letzten Kapitel wurden aufgrund eines Zerwürfnisses

zwischen Verlag und Autorin in der Mai- und Juli-Ausgabe der Monatszeitschrift Shinchô

publiziert; hierzu Fukuda 2004). Zeitgleich wurde das Werk in Übersetzung in der
südkoreanischen Tageszeitung Tong-a Ilbo abgedruckt, auch die Buchfassung kam in beiden

Ländern gleichzeitig auf den Markt: Damit wurde ein japankoreanisches Werk erstmals

ohne Zeitverzögerung auch einem koreanischen Lesepublikum zugänglich gemacht.



664 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

hierzu die im Fall von Hachigatsu no hate sehr prominente Verwendung eines

in Yûs Werken bis dahin seltenen) koreanisierenden Sprachstils. Gemeint ist
der Einbau von sprachlichen Stolpersteinen – koreanische Wörter oder ganze

Sätze –, die eingefahrene Rezeptionsgewohnheiten der vorrangig japanischen
Leserschaft irritieren und das Vertrauen in die Selbstverständlichkeit des eigenen

Sprachgebrauchs erschüttern sollen.
Dabei handelt es sich eine für post-koloniale Literaturen generell typische,

von japankoreanischen Schriftsteller/innen vor allem in den 1970er und 80er

Jahren vielfach angewandte Methode, sich der ehemaligen) Kolonialsprache zu
bemächtigen und politisch-kulturelle Differenz zu markieren.5 Hachigatsu no
hate heb sich nun nicht nur durch seine große Varianz, sondern auch durch die

Dichte der verwendeten Koreanismen von früheren Werken ab: “Einen Roman,
dem es gelingt, einen in diesem Maße polyphonen, hybriden Stil zum Erfolg zu
bringen, gab es in Japan bisher noch nie” KAWAMURA 2004:349).

Als drittes, in Hachigatsu no hate zu findendes und für japankoreanische

Werke vermeintlich typisches Element ist der Topos der ‘Identitätssuche’ zu

nennen: Nicht nur gilt der Roman als vom bewegten Leben des Großvaters der

Autorin inspiriert – kurz vor Beginn der Zeitungspublikation ließ Yû zudem

verlauten, dass sie durch den Schreibprozess “den Schlüssel zu [ihrem] eigenen

Dasein als Japankoreanerin” ASAHI SHINBUN 2002:16) zu finden hoffe. Auch
der Roman selbst kann als Verhandlung der Identität von ‘Yû Miri’ gelesen

werden – hier eine mit autobiographischen Elementen versehene Nebenfigur, die

allerdings in den Rahmenkapiteln die zentrale Rolle spielt.
Die Erzählgegenwart dieser unten ausführlich besprochenen

Rahmenhandlung, die sich über die ersten beiden bzw. letzten zwei Kapitel erstreckt,
liegt anders als beim Hauptteil des Romans im Korea des beginnenden 21.
Jahrhunderts. Beide Teile dieser narrativen Klammer beschreiben je ein koreanisches

Schamanenritual, währenddessen die Totengeister der verstorbenen

5 Für eine diesbezügliche Diskussion der englischsprachigen post-colonial literatures vgl.
ASHCROFT et al. 2003:37–76. In der japankoreanischen Literatur geschieht die sprachliche

Aneignung z. B. mittels ‘koreanischer’ Wörter, die als katakana in den japanischsprachigen

Text eingefügt werden; oft handelt es sich um emotional aufgeladene Begriffe Vater,

Mutter, Heimatland, etc.), doch auch Alltagsvokabular findet Verwendung. Meist wird in
Klammern oder anhand von furigana eine Übersetzung hinzugefügt. Ebenso häufig wird in
Japan gebräuchlichen kanji mit Hilfe von furigana eine ‘koreanische’ Lesung gegeben. Der
Gebrauch der koreanischen Schrift, evtl. bei gleichzeitigem Verzicht auf eine lautliche
Transkription, stellt sicher die radikalste Methode der ‘Koreanisierung’ dar: Neben der

sprachlichen wird hier auch die optische Ebene mit in die Verfremdung einbezogen.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 665

Vorfahren ‘Yû Miris’ heraufbeschworen werden: Sie möchte erfahren, weshalb

ihr Großvater seinen koreanischen Geburtsort einst in Richtung Japan verließ,
wo sie “von Geburt an verirrt” YÛ 2004:726) fernab der ‘Heimat’ aufwuchs.

Vor allem das zweite Ritual dient zudem ausdrücklich der Besänftigung der
ruhelosen Seelen und ist somit als Akt kindlicher Pietät gegenüber den
Vorfahren angelegt.

Während der Rahmenhandlung wird die “verirrte”, ihres ‘Zuhauses’

verlustig gegangene ‘Yû Miri’ in einen koreanischen Familienclan integriert und

auf diese Weise in einem koreanischen ‘Heimatort’ verankert. Es wird jedoch zu
zeigen sein, dass diese doppelte – lokale und familiäre – identitäre Verwurzelung

bei genauerer Betrachtung auch als das genaue Gegenteil gelesen werden

kann: als radikale Absage an homogenisierende, vereindeutigende Identitätsmodelle,

die sowohl als Ausdruck ewigen Diasporadaseins als auch als
Relativierung dessen interpretiert werden kann.

Voraussetzung für eine solche Lesart ist eine über die obige Skizze
hinausgehende Bedeutungszuschreibung gegenüber der Schamanismus-Metapher.
Ohne der Argumentation zu sehr vorgreifen zu wollen, möchte ich hier bereits
eine Interpretationsweise vorschlagen, nach der nicht lediglich die
Rahmenhandlung, sondern der gesamte Roman als Analogie zu einem Schamanenritual
verstanden wird: In dieser Deutung wird ‘Yû Miri’ während der ersten beiden

Kapitel selbst in eine koreanische Schamanin transformiert, die als Medium für
die Geister der Vergangenheit fungiert. Die zwischen den beiden Ritualen
liegenden Episoden entsprechen dann dem, was die ‘Schamanin Yû Miri’ unter

Trance gesehenen, gehört und gefühlt hat. – Vor einer weiteren Vertiefung der
Thematik möchte ich an dieser Stelle zunächst eine knappe Inhaltsangabe des

Werks geben.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

2 Inhaltliche Skizze

Der Hauptteil des Romans gleicht einem mal eng, mal lose geknüpften Teppich
aus Geschichten, der in 26 umfangreichen Kapiteln zahlreiche Einzelschicksale
miteinander verbindet und ein großes Historienpanorama entstehen lässt. Eine
Reihe von verschiedenen Handlungssträngen wird parallel verfolgt. Dabei wird
ein und dieselbe Perspektive nur selten über mehr als ein paar Seiten hinweg

6 Zitate aus Hachigatsu no hate werden im Folgenden lediglich mit der Seitenzahl belegt; sie

stammen sämtlich aus der Version Yû 2004.



666 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

durchgehalten: Der Roman präsentiert sich auf den ersten Blick als äußerst

verzweigt, wenn nicht disparat.

Im Zusammenhang des vorliegenden Beitrags ist es jedoch ausreichend,

sich lediglich auf den zentralen Erzählstrang und damit auf die über vier
Generationen hinweg verfolgten Geschicke des Yi-Clans zu konzentrieren. Im
Mittelpunkt steht Yi U-ch’Âl, ein wenige Jahre nach der japanischen Annexion
Koreas im Örtchen Miryang geborener Marathonläufer: Die Schicksale seiner

Eltern und Geschwister, seiner drei Ehefrauen und seiner vielen Geliebten,
seiner Freunde und seiner zehn Kinder, sowie die einiger anderer Ortsbewohner
bewegen sich in konzentrischen Kreisen um die Figur des U-ch’Âl, dessen Leben
von der Geburt seines zwölf Jahre jüngeren Bruders U-gÎn im Jahr 1925 bis hin
zu seinem Tod etwa Ende der 1970er oder Anfang der 1980er Jahre geschildert
wird.

Der Alltag in Miryang und auch die individuellen Lebenswege seiner an

Politik häufig wenig interessierten Bewohner/innen erweisen sich als tief von
den jeweiligen politischen Gegebenheiten geprägt. U-ch’Âl beispielsweise sieht
sich aus politischen Gründen gezwungen, seinen Lebenstraum aufzugeben: Als
die Olympischen Spiele von Tôkyô im Jahr 1940 abgesagt werden, muss er alle
Medaillenhoffnungen, die er als schnellster Läufer des Landes gehegt hatte,
begraben und sich mit dem Ende seiner Karriere abfinden. Auch die verbliebene

Hoffnung auf eine spätere Olympiateilnahme seines jüngeren Bruders erfüllt
sich nicht, denn U-gÎn wird in der linken Untergrundbewegung Südkoreas aktiv
und muss im Kontext des beginnenden Kalten Krieges schon bald nach dem Abzug

der Japaner untertauchen.

Im Jahr der beiden koreanischen Staatsgründungen 1948), wird U-gÎn im
Zuge anti-kommunistischer Militäraktionen schließlich verraten, gefasst und von
südkoreanischen Staatsmilizen zu Tode gefoltert. U-ch’Âl hingegen wird kurz
nach Beginn des Korea-Krieges als Angehöriger eines ‘Umstürzlers’ in Sippenhaft

genommen. Mit viel Glück gelingt es ihm jedoch, sich nach Japan
abzusetzen.

Dabei kommt es ihm nicht in den Sinn, Ehefrau und Kinder mitzunehmen.
Stattdessen gründet er in Japan eine weitere Familie, diesmal mit einer
Japanerin. Seine koreanische Frau indes siedelt nach Monaten des vergeblichen
Wartens mit den Kindern nach Pusan über, wo sie Informationen über den

Verbleib ihres Mannes sammelt. Schließlich überqueren sie eines Nachts die
Meerenge und gehen illegal bei Shimonoseki an Land. Wie durch ein Wunder
machen sie U-ch’Âl, der inzwischen eine pachinko-Spielhalle leitet, nach einer
zweijährigen Odyssee tatsächlich ausfindig. Unverändert konfliktscheu überlässt

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 667

er es seinen beiden Ehefrauen, sich mit der schwierigen Familiensituation zu
arrangieren.

Obwohl seine Kinder im ländlichen Ibaraki aufwachsen, weit weg also von
koreanisch geprägten Siedlungszentren in Ôsaka oder Kawasaki, stellt U-ch’Âl
sich strikt gegen eine Hochzeit seiner Tochter mit ihrem japanischen Verehrer.
Seine Zustimmungsverweigerung macht anschaulich deutlich, wie sehr selbst

private Entscheidungen unter den in der japanischen Diaspora lebenden

Koreaner/innen auch nach Ende der Kolonialherrschaft noch von
politischstaatlichen Kategorien bestimmt werden: U-ch’Âl drängt die Tochter stattdessen

zur Heirat mit seinem koreanischen Angestellten Yû. Die Ehe verläuft indes

wenig glücklich, und so ist es nach der Geburt des ersten Kindes nicht der Vater,
sondern der Großvater U-ch’Âl, der seiner Enkelin ihren Namen gibt: Miri.

Anfang der 1970er beginnt U-ch’Âl unvermittelt wieder mit dem Laufen.
Wie besessen nimmt er an Wettkämpfen teil und trägt regelmäßig den Sieg in
seiner Altersklasse davon. Selbst von einer Krebserkrankung lässt er sich nicht
aufhalten – vielmehr schiebt er Operationen auf, um weiter laufen zu können.

Von der Krankheit gezeichnet, kehrt er schließlich nach Miryang zurück, wo er

bald darauf einsam verstirbt.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

3 Eine ‘Heimkehr’ in das ‘schöne Dorf’?

Auf ihrem Weg nach Japan habe die erste koreanische Einwanderergeneration
einen “langen, dunklen Tunnel” ASAHI SHINBUN 2002:16) durchquert, äußerte

Yû kurz vor Beginn Zeitungsveröffentlichung von Hachigatsu no hate, und habe

seine Ein- und Ausgänge mit Mauern des Schweigens fest verschlossen. Den in
Japan geborenen, von der Familienvergangenheit abgeschnitten Japankoreaner/

innen sei es somit vielfach unmöglich, zurückzukehren oder sich auch nur

ein ungefähres Bild davon zu machen, wie es auf der anderen Seite des Tunnels
geschweige denn in seinem Inneren) aussehen könnte. Für sie selbst sei mit der

Geburt ihres Sohnes nun jedoch der Zeitpunkt gekommen, den Tunnel endlich
freizulegen und sich, koste es was es wolle, ans andere Ende durchzuschlagen.

Auf der koreanischen Seite des Tunnels entdeckt Yû schließlich den Ort
Miryang, ein kleines Städtchen tief im Südosten des Landes, in dem sowohl ihr
Großvater als auch ihre Mutter einst geboren wurden. Vor und während des

Schreibprozesses unternahm die Autorin mehrere Recherchereisen, die sie auf
den Spuren ihrer Vorfahren nach Miryang und darüber hinaus u. a. nach Seoul



668 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

und ins chinesische Dalian und nach Wuhan führten. Sie befragte zahlreiche
ehemalige Bekannte ihres Großvaters und ließ in Miryang schamanistische

Rituale zur Herbeirufung von Totengeistern abhalten. Die über 100 Titel
umfassende Sekundärliteraturliste im Anhang des Romans gibt Zeugnis von
einer intensiven Beschäftigung mit der koreanisch Geschichte und Kultur. Um
sich besser in die Psyche eines Langstreckenläufers einfühlen zu können, nahm

Yû im März 2002 am Seoul International Marathon teil und erreichte – trotz
eines nur knapp dreimonatigen Trainings – das Ziel noch innerhalb des
Zeitlimits.

Eine solche ‘Reise in die Familienvergangenheit’ ist auch in Hachigatsu no
hate selbst angelegt: Auch die nach der Autorin modellierte Figur ‘Yû Miri’ ist
nach Miryang aufgebrochen, um Genaueres über die Familienvergangenheit,
speziell über Migrationsgründe und die damit verknüpften Hoffnungen ihres

Großvaters, zu erfahren 17-18, 72-73). Auch die literarische ‘Yû Miri’ lässt
verschiedene Schamanenzeremonien abhalten und läuft einen Marathon, um
Zugang zur Vergangenheit zu bekommen Kapitel 2).

Die Spiegelung verschiedener Realitäts- und Fiktionalitätsebenen ineinander

wird weiter dadurch verstärkt, dass einige Rechercheepisoden wie
beispielsweise der Marathonlauf und, sehr knapp, ein Schamanenritual auch in
einem literarischen Tagebuch Yûs beschrieben YÛ 2003:87–97) und überdies

für das Fernsehen dokumentiert wurden: Unter dem Titel Yû Miri to iu ikikata
wurde im Herbst 2002 eine Sendung ausgestrahlt, in der verschiedene
Momentaufnahmen des Marathons und einige Szenen aus einem schamanischen Ritual
zu sehen sind, währenddessen Yû zum Tanz aufgefordert und in verschiedene

grellfarbige Kostüme gekleidet wird.7

Vor dem Hintergrund der Tatsache, dass Yû sich selbst über Jahre hinweg
als nirgendwo dazugehörige, ewig Heimatlose bezeichnet hatte, fand der Auftritt
einer derart stark mit der Autorin parallelisierten Romanfigur, die sich auf die

‘Suche nach der eigenen Identität’ begibt und im Laufe der Geschichte mit einer

‘Heimat’ ausgestattet wird8, in den Rezensionen besonders viel Aufmerksamkeit:

7 “Yû Miri – ein Lebensstil”, BS-i 21.10.2002. Inhaltlich knüpft die Sendung an das

Dokumentarprogramm Sekai waga kokoro no tabi (“Nach Herzen um die Welt”, NHK
22.6.1996) an, für das Yû erstmals nach Miryang gereist war und Nachforschungen

bezüglich ihrer Familienvergangenheit angestellt hatte.

8 Diese Eingliederung wird auch visuell vollzogen: Der Buchausgabe von Hachigatsu no hate

ist ein für die Orientierung sehr nützlicher, vier Generationen umfassender Stammbaum

beigefügt, der ‘Yû Miri’ als jüngstes Mitglied des Clans ausweist.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 669

Hachigatsu no hate ist vielfach als Yûs ‘Entdeckung der eigenen Wurzeln’,
wenn nicht gar als ‘Rückkehr’ in eine verlorene Heimat gelesen worden.

Enomoto Masaaki beispielsweise vermutet, dass Yû mit ‘Miryang’
endlich) einen Ort der Zugehörigkeit und tiefen Verwurzelung gefunden habe. Er
prophezeit, dass ‘Miryang’ für Yû zum “Ausgangspunkt ihrer literarischen
Phantasie” ENOMOTO/YÛ 2004:238) avancieren und damit in ihrer Literatur
eine ähnliche Funktion erfüllen werde wie Ôe Kenzaburôs ‘Dorf im Tal’ oder

die ‘engen Gassen’ bei Nakagami Kenji. ‘Miryang’ wird von Enomoto somit als

Ort gefasst, der die in Yûs Frühwerk so prominente Leerstelle auszufüllen und
das durchdringende Gefühl der Heimatlosigkeit zu besiegen vermag.

Diese Lesart empfinde ich als etwas voreilig. Meine Skepsis gilt nicht
allein Enomotos Vermutung, der Ort ‘Miryang’ werde auch für weitere Werke
Yûs eine ähnlich zentrale Funktion erfüllen. Vielmehr möchte ich hinterfragen,
inwieweit ‘Miryang’ in Hachigatsu no hate tatsächlich als ‘Ort der tiefen
Verwurzelung’ gesetzt wird: Verweist ‘Miryang’ nicht zugleich auf die Unmöglichkeit

der Heimkehr, wenn nicht sogar auf den Konstruktionscharakter
jeglicher Heimatgefühle? Und steht die nach der Autorin modellierte ‘Yû Miri’-
Figur nicht zugleich für den letztendlich fiktionalen Gehalt von ‘Identität’?

Dennoch, und hier stimme ich Enomoto zu, stellt die Frage nach der
Bedeutung von Heimat für die Identitätsentwicklung eines Menschen zweifellos
eines der zentralen Themen in Hachigatsu no hate dar. Gleichzeitig scheint mir

‘Heimat’ lediglich eine von drei hier wichtigen Identitätskoordinaten zu

repräsentieren: Die folgende Analyse soll zeigen, dass auch die ‘Familie’ und

ganz besonders das Wissen um) die ‘Vergangenheit’ in Hachigatsu no hate als

ebenso fundamental für die Identitätskonstruktion gesetzt werden. Dieser These

möchte ich am Beispiel der Figur der ‘Yû Miri’ nachgehen.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

4 Ein Name, ein Schicksal

Die Rahmenhandlung von Hachigatsu no hate beginnt in einer kühlen, windigen
Märznacht mit einem traditionellen Schamanenritual. Die japankoreanische

Schriftstellerin ‘Yû Miri’ ist nach Miryang gereist, um in Erfahrung zu bringen,
weshalb ihr aus diesem Städtchen stammender Großvater Yi U-ch’Âl seine

Heimat verließ. Mittels des Rituals soll sein Totengeist herbeigerufen und
befragt werden.



670 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

Die Beschwörung gelingt, während der Zeremonie stellt sich eine ganze

Reihe von Vorfahren ein: Außer U-ch’Âl erscheinen die Seelen seiner drei
verzankten Ehefrauen; auch der Geist seines ermordeten jüngeren Bruders Ug

În sowie die Seele eines hinterhältig aus Miryang fortgelockten und schließlich
über zwei Jahre lang in einer vom japanischen Militär betriebenen ‘Troststation’
sexuell ausgebeuteten Mädchens folgen dem Ruf der Schamaninnen.9 Miteinander

wetteifernd klagen die Toten ‘Yû Miri’ das zu Lebzeiten erfahrene Leid:
Ihre Seelen werden selbst Jahrzehnte nach dem Tod noch von Erinnerungen
gequält.

‘Yû Miri’ überhäuft ihren Großvater mit Fragen – doch anstatt direkt zu

antworten, fordert er sie durch den Mund einer Schamanin auf:

Schamanin 3: su-su ha-ha10 … su-su ha-ha … Yû Miri … nimm von dieser Erde deinen

Namen mit nach Hause … und dann beginne dich selbst … su-su ha-ha … du hast noch
nicht begonnen … su-su ha-ha … ich werde nicht zulassen, dass du endest, bevor du

begonnen hast … su-su ha-ha …(18)

Ihr Name, der ‘Yû Miri’ den Zugang zur Welt der Toten zur
Vergangenheit) und darüber hinaus zu ihrem ‘wahren Selbst’ ermöglichen soll, sofern
sie ihn nur endlich annehme, wurde ihr einst von ihrem Großvater in Erinnerung
an seine koreanische Heimat gegeben: Wörtlich übersetzt bedeutet ‘Miri’ das

‘schöne Dorf’, klanglich erinnert der Name an U-ch’Âls Geburtsstadt Miryang.
Doch im Laufe der Zeremonie stellt sich heraus, dass ihm eine noch weit tiefere
Bedeutung innewohnt: Wie der Geist des Großvaters erklärt, trug die Gegend

um Miryang vor langer, langer Zeit den Namen Miri 34).

9 Das tragische Schicksal des Mädchens wird im Hauptteil des Romans in vier Kapiteln
ausführlich behandelt; Yû ist die erste Autorin, die sich derart intensiv mit der literarisch
nur selten behandelten ›Trostfrauen‹-Thematik auseinandersetzt. Die bis dahin bekannteste

Gestaltung, Shunpuden Erzählung einer Prostituierten, 1947), stammt von Tamura Taijirô
1911–83). Auch in Ritsuko, sono ai Ritsuko, ihre Liebe, 1949) von Dan Kazuo 1912–76)

findet sich eine entsprechende Passage. Anders als Hachigatsu no hate, in dem das

Schicksal des Mädchens vorrangig aus ihrem Blickwinkel beschrieben wird, sind die beiden

Nachkriegswerke aus männlicher Perspektive verfasst. In meiner auf ethnische und

geschlechtliche Identitätskonstruktionen fokussierten Dissertation erscheint voraussichtlich
2008) beschäftige ich mich ausführlich mit dieser Passage.

10 “Su-su ha-ha” steht für den regelmäßigen Atem verschiedener Marathonläufer/innen, der als

eine Art Rhythmusgeber des Romans fungiert s.u.); mangels eines deutschen Äquivalents
verwende ich auch in der Übersetzung die japanischen Onomatopoetika.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 671

Im Laufe der Zeremonie wird ‘Yû Miri’ von ihrem Großvater-Geist nun

aufgrund der dieser besonderen Verbindung zum Stammsitz ihrer Ahnen dazu

verpflichtet, die Stimmen der unglücklich verstorbenen Vorfahren, “die in der

Dunkelheit echoen” aufzuschreiben, “bevor sie vom Wind erfasst werden,
verschwinden und verloren gehen” 17) und ihre mit Ressentiments getränkten,

“versunkenen Seelen” 34) auf diese Weise zu erlösen – nur so könne sie zu

ihrem wahren Selbst finden. Sollte sie sich weigern, wird ihr zugleich
prophezeit, wären ihre eigene Seele sowie die ihres Sohnes dem sicheren Untergang
geweiht 34–35). Entschlossen schultert ‘Yû Miri’ die schwere Last ihres
Namens und verspricht, dem darin enthaltenen Schicksal Rechnung zu tragen.

5 Der Schamanismus als literarische Metapher

Im Folgenden möchte ich mich den Schamanenritualen der Rahmenkapitel
ausführlicher zuwenden. Was ist von der eingangs konstatierten Konstruktion
einer Strukturanalogie zwischen dem Aufbau des Romans und dem Ablauf eines

schamanistischen Rituals zu halten? Welche Konsequenzen ergeben sich aus der
Transformation ‘Yû Miris’ in ein schamanisches Medium – für die Konzeption
der Figur, aber auch für das Verständnis von ‘Identität’ im Allgemeinen? Lässt

der in Hachigatsu no hate zu findende, auf den folgenden Seiten genauer

herauszuarbeitende Identitätsbegriff die eingangs zitierte Positionierung seiner

Autorin als ‘zainichi sakka’ in einem neuen Licht erscheinen?

Wenngleich sich mein Interesse allein auf den Schamanismus als literarische

Metapher und nicht auf die Überprüfung seiner korrekten Darstellung richtet,

erscheint es mir hilfreich, der folgenden Interpretation eine knappe Skizze
relevanter Aspekte der koreanischen schamanischen Praxis vorauszuschicken.
Tatsächlich ist das schamanistische Pantheon von unzähligen übersinnlichen
Wesen bevölkert, von denen im Zusammenhang mit Hachigatsu no hate vor
allem Ahnen und Geister interessieren. Hinsichtlich der Deifizierung Verstorbener

herrscht, wie Kim Hogart betont, kein Automatismus:

In Korean society, as in many ancestor worshipping societies, only those who got married
and left legitimate male descendants to offer ancestral sacrifices become worshipped as

ancestors […]. Moreover, they must die normal deaths, preferably at home, after living out

their natural life spans. […] People who die catastrophically are excluded. […] dead

children are not included in ancestor worship [either]; on the contrary, their untimely deaths are

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



672 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

taken as evidence that they are in fact evil spirits, and are therefore often buried without
elaborate ceremonies, normally given for the dead. KIM HOGARTH 1999:142)

Ein unnatürlicher oder vorzeitiger Tod verhindert eine Eingliederung in die
Ahnenreihe und führt dazu, dass die Seelen der Verstorbenen zu ruhelos
umherirrenden Geistern werden, die – anders als die prinzipiell eher passiven,

wohlgesinnten Ahnen – einen schädlichen Einfluss auf ihre Hinterbliebenen
ausüben: Angefangen bei körperlichen und seelischen Beschwerden über
finanziellen Ruin bis hin zum Tod provozieren sie allerlei Unglück. Der schlechte
Gesundheitszustand von ‘Yû Miris’ Mutter beispielsweise wird nach diesem

Muster auf die Ruhelosigkeit ihres verstorbenen Vaters U-ch’Âl zurückgeführt
15).

Ruft man sich nun den oben skizzierten Handlungsablauf des Romans ins
Gedächtnis, so wird offenbar, dass U-ch’Âls Geist nicht die einzige rastlose
Seele des Hauses Yi ist: Kaum eine/r der Vorfahren ‘Yû Miris’ ist friedlich und

sorgenfrei verstorben – im Gegenteil, ein tragisches Ereignis folgt dem anderen,

der Clan scheint über Generationen hin verflucht.
Spezielle Totenriten dienen in einer solchen Situation dazu, ruhelose

Geister herbeizurufen und zu befrieden. Von rhythmischem Trommeln begleiteter

Tanz, das Rezitieren mythischer Epen und eingängiger Lieder gelten als die

wichtigsten Elemente, mittels derer die Schamaninnen Totengeister herbeirufen
und sich in einen Trancezustand versetzen, um mit ihnen zu kommunizieren. Die
Rituale werden als Gelegenheit konzipiert, bei der die Toten sich durch den

Mund der besessenen Schamanin im wörtlichen Sinn ‘alles von der Seele reden’
und sich auf diese Weise im besten Fall von ihren Bindungen an das Diesseits
lösen.

Wie geht nun ‘Yû Miris’ Schamanenwerdung vonstatten? Während des

Totenrituals in Miryang erhält sie, wie oben beschrieben, den Auftrag, auf die

‘Stimmen der Toten’ zu lauschen und ihr Wehklagen niederzuschreiben. Bereits
während dieser Zeremonie bemerken die beteiligten Schamaninnen die
außerordentliche Eignung ‘Yû Miris’ als Medium 30), doch die eigentliche
Transformation erfolgt erst während des im zweiten Kapitel geschilderten
Marathonlaufs.

Die Ermüdung infolge der nächtlichen Schamanenzeremonie des Vortags,
die enorme Kraftanstrengung des Laufs und die immensen Schmerzen, mit
denen die kaum trainierte Läuferin auf der Strecke zu kämpfen hat, lassen sie

allmählich in Trance verfallen: Mitten auf einer langen Brücke über den Han-
Fluss – einem typischen Ort des Übergangs – bemerkt ‘Yû Miri’, dem Zusam-

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 673

menbruch nahe, plötzlich die Anwesenheit ihres Großvaters. Sie beginnt einen

Dialog mit dem Geist, der ihr allmählich so real erscheint wie ihre
Mitläufer/innen. Im Moment des Zieldurchlaufs übernimmt der Totengeist vollends

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

von ihr Besitz:

in dem Moment, als der an meinen Schnürsenkeln befestigte Messchip piepste …
haahaahaahaahaahaa … lief jemand, der noch viel mehr laufen wollte als ich, aus meinem

Inneren heraus los … su-su ha-ha … su-su ha-ha … sein Weg begann bei den 42,195 km
erst … ein Wind, der von jenseits des Weges her blies, blähte sein weißes Hemd auf wie ein
Segel … su-su ha-ha … su-su ha-ha … der 12jährige Junge begann zu laufen … su-su haha

… su-su ha-ha … su-su ha-ha 74)

An dieser Stelle erfolgt ein Zeitsprung in das Jahr 1925, und sowohl die
narrative Perspektive als auch der literarische Stil wechseln abrupt: Zu Beginn
des hier einsetzenden dritten Kapitels, das erstmals in gewöhnlichem Prosastil
verfasst ist, nimmt das Lesepublikum die Welt mit den Augen des jugendlichen

Yi U-ch’Âl wahr. Hier beginnt die eigentliche Romanhandlung.

In den darauf folgenden Kapiteln werden die Schicksalsschläge der Familie
Yi aus zahlreichen Blickwinkeln in weitgehend chronologischer Reihenfolge
geschildert: ‘Yû Miri’ ist zum Medium geworden, das, ganz wie es ihr Schicksal
verlangt, die ‘Stimmen der Vergangenheit’ sprechen lässt. 750 Seiten später

findet das zweite Schamanenritual statt, bei dem ‘Yû Miri’ eine spirituell noch

aktivere Rolle spielt.
Wie bereits angedeutet ist es somit möglich, den gesamten Roman als

Analogie zu einem Schamanenritual zu lesen: Die Rahmenkapitel, während
derer ‘Yû Miri’ sich in ein Medium für die Totengeister der Vergangenheit
verwandelt, stehen in dieser Lesart für die Phasen der Herbeirufung bzw.
Verabschiedung der ruhelosen Seelen. Die derart eingeklammerten Episoden des

Hauptteils entsprechen dem durch den Mund der besessenen ‘Schamanin Yû
Miri’ verbalisierten Wehgeschrei der Toten.

Folgt man dieser Interpretation und versteht die Haupthandlung als

ritualisiertes Klagen, wird der prononcierte Fokus auf negative Erinnerungen
ebenso erklärlich wie der patchworkartige Charakter des Textes. Dieser ergibt
sich zunächst aus den häufigen Wechseln der narrativen Perspektive: Die

‘Stimmen’ sind zahlreich, und wie bereits in der Eingangszeremonie scheinen

die Geister auch während des Hauptteils miteinander um das Rederecht zu

ringen. Auch die oft sehr geringe Distanz zur jeweils fokussierten Figur trägt zur
perzipierten Uneinheitlichkeit des Textes bei: Als Leser/in bekommt man

mitunter das Gefühl, sich in den Gedanken der Charaktere zu bewegen – ein



674 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

Effekt, der optisch durch Veränderungen der Textoberfläche wie beispielsweise
die Ersetzung orthographischer Zeichen durch mehrere Leerstellen) und
grammatisch durch eine extreme Verkürzung der Gedankenfetzen ähnelnden

Sätze hervorgerufen wird.
Neben dieser Vielstimmigkeit ist es aber vor allem die Heterogenität der

Textstruktur, die den Eindruck einer Kollage hervorruft: Neben zahlreichen
japanischen und koreanischen Kinder- bzw. Volksliedern, originalgetreuen
Auszügen aus verschiedenen Verordnungen der japanischen Kolonialregierung oder
aus Proklamationen anti-japanischer Widerstandsgruppen werden auch

Abschriften historischer Zeitungsartikel, telegrammstilartige Auflistungen
geschichtlicher Ereignisse in den Fließtext eingefügt. Nicht zuletzt durchbrechen
auch die immer wiederkehrenden Atemlaute su-su ha-ha, su-su ha-ha verschiedener

Langstreckenläufer abrupt den Lesefluss.

Zweifellos bewirken diese ständigen Einfügungen den Eindruck von
Zerrissenheit. Der Roman verweigert sich dem Bedürfnis nach einer kohärenten,

wohl strukturierten Geschichte und präsentiert sich vielmehr als eine Art bunter
Flickenteppich, der aus unterschiedlichsten Materialien mit groben, deutlich
sichtbaren Stichen zusammengenäht wurde. Zugleich tragen insbesondere die
allgegenwärtigen Atemzeichen und die Vielfalt der zitierten Lieder zu einer
deutlichen Rhythmisierung des Textes bei – ein Rhythmus, der dem der
schamanischen Trommeln ähnelt und zur Aufrechterhaltung des Trancezustands

unerlässlich ist.

5.1 Die Schmerzen der Diaspora

Im Anschluss an die obigen Überlegungen zum Aufbau des Romans stellt sich
nun die Frage, wie die beobachtete Strukturanalogie zu einem Schamanenritual
gedeutet werden kann. Auf den ersten Blick mag der literarische Fokus auf
schamanische Praktiken einen Fall jener Art von nostalgischem Exotismus
darstellen, die der japankoreanische Autor Kaneshiro Kazuki (*1968) einmal heftig
kritisierte: Auf der Suche nach einer ‘authentischen ethnischen Identität’, so

Kaneshiros Beobachtung, wendeten sich viele Japankoreaner/innen vor allem den

‘traditionellen’ Aspekten der koreanischen Kultur und nur selten dem
Gegenwartskorea zu KANESHIRO/HANAMURA 2000:105). Die Sehnsucht nach ‘
Ursprünglichkeit’ und ‘Echtheit’ wird, anders formuliert, oftmals auf ein der
Realität enthobenes Phantasiegebilde projiziert.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 675

Aus dieser Perspektive könnte die Transformation ‘Yû Miris’ in eine
koreanische Schamanin somit als etwas abgedroschene Referenz auf eine der ältesten

religiösen ‘Traditionen’ des Landes gelesen werden, die aufgrund ihres indigenen

Ursprungs ein besonders wirkmächtiges Symbol für ‘Korea’ darstellt und
auch in Japan zum entsprechenden Stereotypenrepertoire zählt).

Tatsächlich ist Yû nicht die erste, die sich literarisch der Schamanismus-

Metapher bedient. Beverly Nelson trifft in ihrer profunden Analyse des mehr als

drei Jahrzehnte vor Hachigatsu no hate von Ri Kaisei (*1935) veröffentlichten
Romans Kinuta o utsu onna Die Frau, die Kleider klopfte, 1972) ebenfalls auf
zahlreiche schamanische Versatzstücke, die sie als Mittel der kulturellen
Verdichtung fasst11:

In Ri’s vocabulary, the artist is seen as a shaman, a medium in communication with the dead

mother) and the lost culture). Since shamanism is the oldest indigenous religious form in
Korea, a definition of the creation of literature or art in shamanic terms not only enriches the

meaning of literary creation, but gives it specific cultural substance. NELSON 1979:142–

143)

Melissa Wender verweist darüber hinaus auf die Instrumentalisierung, die
schamanische Praktiken im Vorfeld der Veröffentlichung von Kinuta o utsu

onna durch die von Ri Kaisei unterstützte minjung jp. minshû, dt. Volk, Masse)

Bewegung in Südkorea erfuhren: Der Schamanismus wurde im Kontext dieser

nationalistischen Bewegung als vom japanischen Kolonialismus ‘unberührt’ und

folglich ‘rein koreanisch’ gefeiert. Die Inkorporation entsprechender Elemente

in Ris – japanischsprachiges, in Japan veröffentlichtes – Werk versteht Wender
somit nicht primär als nostalgisch motiviert, sondern liest sie als zeitgemäßen

Versuch, eine identitäre Verbindung zum koreanischen ‘Heimatland’ zu schaffen
WENDER 2005:40–41).

Auch Hachigatsu no hate ist recht offensichtlich als Suche nach durch die

Migration abgeschnittenen koreanischen ‘roots’ und verschütteten ‘routes’
Clifford 1997) nach Japan bzw. ‘zurück zu diesen Wurzeln’ konstruiert: ‘Yû

Miri’ zeigt sich fest entschlossen, die “Mauer des Schweigens” am Eingang des

11 Ri wird in westlichen Sekundärquellen teils unter der koreanischen Lesung Yi Hoe-sÂng

geführt. Während der Name in frühen Werken meist doppelt transkribiert wurde – I Fue

Song in lateinischer Schrift und, zusätzlich, Ri Kaisei in furigana –, ist in jüngeren Werken

übereinstimmend die Lesung Ri Kaisei zu finden, weshalb sie hier bevorzugt wird. Zu
Kinuta o utsu onna, dem ersten mit dem Akutagawa-Preis ausgezeichneten japankoreanischen

Werk, vgl. auch KÖNIGSBERG 1995 und WENDER 2005:33–53.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



676 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

“langen Tunnels” nach Korea einzureißen, um ihrem “Sohn zu erzählen, was

[sie] dort gesehen” 72–73) hat. Die Schamanenwerdung ‘Yû Miris’ erhält
somit, ebenso wie ihre Bestellung als literarische Chronistin historischen Leids,
eine explizit identitätsstiftende Note. Doch anders als Ri entzieht Yû der
sorgfältig konstruierten ‘kulturellen Substanz’ sogleich wieder einiges an Boden.

Während des Marathons treibt ‘Yû Miri’ ihren schmerzenden Körper
unerbittlich voran und zwingt ihn, den schier endlosen Qualen des Laufs zu

widerstehen. Der Schmerz in seiner extremen physischen Ausprägung gerät zur
Metapher der Teilung Koreas 62), vor allem aber zum Sinnbild des Lebens
Leidens) in der Diaspora. Denn trotz der formalen Integration ‘Yû Miris’ in

einen koreanischen Familienverband bleibt es in Hachigatsu no hate letztendlich
unmöglich, die Distanz gegenüber der entfremdeten ‘Heimat’ zu überwinden.
Während des Laufs kreisen ‘Yû Miris’ Gedanken um das komplizierte
Verhältnis zu ihrem “eigenen Land” 62), Südkorea:

su-su ha-ha … meine Staatsangehörigkeit ist südkoreanisch … su-su ha-ha … aber ich
werde wohl nie in diesem Land wohnen … bestimmt … su-su ha-ha … werde ich nie in der
Lage sein, mich mit den Menschen dieses Landes in der Landessprache zu unterhalten …
ganz sicher … su-su ha-ha … ich habe es vermieden, Koreanisch zu lernen … wollte die
Sprache meines eigenen Landes nicht lernen, als ob ich eine Fremdsprache lernte … selbst

wenn ich schließlich sprechen lernte … würde es nie mehr werden, als eine durch ein

Sprachstudium erworbene Sprache … etwas wie: du hast aber Fortschritte gemacht … su-su

ha-ha … will ich mir weder von Japanern, noch von Koreanern sagen lassen … wenn ich
diesen Marathon laufe … su-su ha-ha … so hatte ich geglaubt, könnte ich mit der

Landschaft dieses Landes verschmelzen … su-su ha-ha … ich hatte gehofft, auf diese

Weise eine direkte Verbindung mit dem Land aufnehmen zu können … su-su ha-ha … aber

der Schmerz umreißt mein Gesicht … su-su ha-ha … und es gelingt mir nicht, in der
Umgebung aufzugehen … su-su ha-ha … ich würde den Schmerz am liebsten mit beiden

Händen packen und von mir fortschleudern … su-su ha-ha … beim Laufen erwarte ich so

angespannt die nächste Schmerzwelle … su-su ha-ha … dass selbst die Umgebung wie von

Schmerzen durchtränkt aussieht … diese Schmerzen itai)! wie es schmerzt itai)! und

schmerzt itai)! … su-su ha-ha … su-su ha-ha 62)

Der nahezu unerträgliche körperliche Schmerz gerinnt zum physischen
Ausdruck der seelischen Qualen, denen sich die zum ewigen Diasporadasein
Verdammten ausgesetzt sehen.

Vor der Folie dieser existentiellen Schmerzerfahrung erlangt auch die
Schamanismus-Metapher eine weitere Bedeutungsdimension, denn der soziale

Status einer Schamanin ist äußerst ambivalent. Einerseits nimmt sie aufgrund

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 677

ihrer übersinnlichen Fähigkeiten eine zentrale Stellung innerhalb der
Dorfgemeinschaft ein:

Shamans are healers not only, or even primarily, of the sick, but also of societal dislocations.

Their task is to hold people together, to heal the rifts not only between living people,

but between the living and the dead, the present and the past. The shaman is in communication

with the spirit world, with the restless dead who have not been honored, with the

unremembered,

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

unappeased past. NELSON 1979:143)

Schamaninnen sind für das reibungslose Miteinander unverzichtbar, und
doch werden sie aufgrund der Assoziation mit Unglück, Krankheit und Tod, also

ihrer sozialen Verortung im “field of misfortune, in which people do not like to
be involved” KIM 2003:189) nicht geliebt, sondern gemieden, mitunter
gefürchtet. Fest verwurzelte Vorbehalte führ(t)en dazu, dass kaum eine Schamanin

ihren Weg aus freien Stücken wählt(e): Die Frauen wurden nicht nur aus

ihren Familien, sondern aus der Gemeinschaft als solcher verstoßen und in eine

außergesellschaftliche Position verwiesen.
Diese Entfremdung gegenüber der eigenen Herkunft sowie die

Stigmatisierung als Außenseiter/in können nun problemlos auch als Sinnbild der
koreanischen Minderheit in Japan gelesen werden: Sie werden nicht nur in
Japan, sondern auch aus koreanischer Festlandsperspektive als ‘fremd’ perzipiert.

5.2 Der Mythos einer ‘kohärenten Identität’

Die Transformation ‘Yû Miris’ in eine Schamanin lässt meiner Auffassung nach

jedoch eine noch weitere Interpretation zu, die sich, wie ich abschließend

ausführen möchte, unmittelbarer als die beiden eben skizzierten Lesarten auf den

Begriff der ‘Identität’ bezieht.
Als schamanisches Medium wird ‘Yû Miri’, in einen Trancezustand verfallen,

in schneller Folge von zahlreichen Totengeistern besessen, deren unvergessene

Vergangenheit sie – aus der Perspektive der Verstorbenen – ‘aufs Neue’
durchlebt. Während der ca. 750 Seiten umfassenden Besessenheitsphase erfolgen
jedoch kaum Rückkoppelungen an die Rahmenkapitel. Infolgedessen ist gut
vorstellbar, dass die gedankliche Verbindung zwischen aktuellem
Romangeschehen und der im zweiten Kapitel erfolgten Transformation ‘Yû Miris’ in
ein schamanisches Medium während des Lesens abreißt.



678 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

Das heißt, die erinnerte ‘Wirklichkeit’ der Wehklagen rückt in den

Vordergrund und verdrängt den Kontext des kongsu, des Sprechens der Geister
durch den Mund einer Schamanin, aus dem Bewusstsein: ‘Yû Miri’ selbst wird
im Prozess der Besessenheit gewissermaßen unsichtbar, ungreifbar. Weit davon
entfernt, so etwas wie einen ursprünglich vorhandenen, immerzu konstanten

‘Identitätskern’ zu besitzen, scheint sie auf die Funktion als Sprachrohr der
Totenseelen reduziert.

Aus dieser Perspektive betrachtet, handelt Hachigatsu no hate von der

Verflüchtigung scheinbar fester Grenzen, beschreibt die Zersplitterung Zersplittertheit)

vermeintlich integrierter Identitätsstrukturen und führt die Vorstellung

‘identitärer Homogenität’ als diskursive Konstruktion vor: Am Ende des Buches

bleibt nichts übrig, was ‘Yû Miri’ ausmachen könnte – nichts außer den
Sedimenten vergangener Erfahrungen. Das eigene Ich, das ‘Yû Miri’ in der
Schamanenhütte von Miryang zu finden gehofft hatte, entpuppt sich als ein kaum
fassbares Konzentrat der freigelegten Erinnerungen.

Die Vergangenheit und damit ‘Geschichte’ werden in Hachigatsu no hate

somit als konstitutiv für die Bildung gegenwärtiger Identitäten gesetzt. Dies legt,
vor allen weiteren Überlegungen zum Identitätsbegriff des Romans, besonders

eine Frage nahe: Was bedeutet es für die Konzeption von ‘Historie’, dass sie

durch den Mund einer Schamanin wiedergegeben wird?
Wie bereits ausführlich diskutiert, enthält Hachigatsu no hate eine Reihe

von geschichtsdokumentarischen Versatzstücken, die dem Werk den Hauch
eines Historienromans verleihen. Der durch diese Einfügungen erzeugte
Eindruck von ‘Faktizität’ kontrastiert indes mit der Emotionalität des schamanischen

Erzählens: Es sind ‘die Toten selbst’, die durch den Mund einer Schamanin

sprechen, und so treten höchst subjektive Schilderungen vergangener

Ereignisse an die Stelle einer vermeintlich neutralen Berichtsperspektive.
Überdies ist die Besessenheit nicht exklusiv auf einen Totengeist

konzentriert, sondern vielfältig, weshalb der Erzählfluss nicht linear verläuft,
sondern Sprünge aufweist. Dank dieser Erzähltechnik gelingt Yû die Integration
einer großen Anzahl widersprüchlicher Positionen: Der unbändige Freiheitswunsch

der koreanischen Kolonialbevölkerung steht beispielsweise den Emotionen

einer japanischen Siedlerin gegenüber, die im Laufe der Jahrzehnte in
Miryang heimisch geworden ist und 1945 als alte Dame vor den Scherben ihrer
Existenz steht. Die Qualen, denen das junge, aus Miryang fortgelockte Mädchen
in der ‘Troststation’ ausgesetzt ist, erfahren dadurch, dass das Lesepublikum
gezwungen wird, mitunter auch die Perspektive ihrer Peiniger einzunehmen,
eine perfide Steigerung.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 679

Geschichte, so kann aus dieser Vielstimmigkeit gelesen werden, ist weder

monolithisch noch ‘objektiv’ erzählbar. Es existieren, im Gegenteil, unendlich
viele Erlebnisperspektiven, die zwangsläufig konkurrierende oder zumindest
koexistente) Realitäten gebären. Historische wie gegenwärtige ‘Wahrheit’, so

betont auch Ueno Chizuko, ist nicht im Singular zu denken, sondern sie ist
komplex und plural:

Acknowledging multiple histories does not mean that we choose one truth from among

these different interpretative paradigms. It is acknowledging the possibility that history can

take on an appearance completely different from that which we have seen with our own

eyes. It is accepting that history can simultaneously be more than one thing. There is always
the possibility of history being compositive and pluralistic. Here, the idea of an ‘official
history’

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

has to be abandoned. UENO 2004:104)

Diese nur scheinbar simple Einsicht scheint mir in Hachigatsu no hate mit
beeindruckender Klarheit erkannt und mit dem patchworkartigen, zerrissen und
heterogen wirkenden ‘schamanischen Erzählen’ konsequent in einen der

Komplexität historischer Erfahrung angemessenen narrativen Stil umgesetzt

worden zu sein.

Zugleich ist diese Schreibweise eminent politisch. Denn Hachigatsu no
hate konfrontiert das Lesepublikum nicht nur mit der Heterogenität geschichtlicher

‘Wahrheiten’, sondern kann auch als Plädoyer gegen die Verabschiedung
der Geschichte in die Vergangenheit gelesen werden. Sie wird, im Gegenteil, als

kontinuierlich und gegenwartskonstitutiv gesetzt. Vor dem Hintergrund der

Differenzen in der japanischen bzw. nord- wie südkoreanischen Interpretation
der gemeinsamen jüngeren Vergangenheit und der Einschätzung der Rolle, die

‘Geschichte’ für die gegenwärtigen zwischenstaatlichen Beziehungen spielt –

oder spielen sollte –, aber auch angesichts der innerjapanischen Debatten über

die ‘Trostfrauen’-Problematik muss diese Aussage als politisch brisant und hoch

aktuell bezeichnet werden.
Abschließend möchte ich noch einmal auf die eben diskutierte Zuschreibung

einer gegenwarts- und identitätskonstitutiven Bedeutung an die Erinnerung
zurückkommen – eine Zuschreibung, die sich keinesfalls nur auf die schwierige
Subjektbildung in der Diaspora bezieht, sondern als allgemeingültig verstanden

werden kann. Wie am Beispiel der ‘Schamanin Yû Miri’ aufgezeigt, ergeben

sich daraus sowohl für politische Selbst- und Fremdkonzeptionen, als auch auf
einer individuellen Ebene weitreichende Konsequenzen: ‘Yû Miri’ löst sich als

klar umrissene, homogene Ganzheit im Laufe des Romans auf, und übrig bleibt
ein loses Bündel sedimentierter Erinnerungen. Eines ist diesen ‘identitären



680 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

Versatzstücken’, die ein breites Spektrum konfligierender kollektiver wie
individueller Erinnerungen umfassen, jedoch gemeinsam: Zum weitaus größten
Teil handelt es sich um Erinnerungen an Gewalterfahrungen.

Dies erinnert zweifellos an die Annahmen poststrukturalistischer Theoretiker/

innen – Judith Butler 2001) beispielsweise beschreibt die Identitätsbildung
als gewaltvollen Akt und zwangsweise Formung, die mit Ausschluss- und

Verwerfungsprozessen Hand in Hand geht: Die Konstitution von Identitäten ist
weder natürlich, noch unschuldig, sondern zwangsläufig von Gewaltmomenten
beherrscht. In Hachigatsu no hate wird also einerseits der Glaube an eine

‘kohärente Identität’ als künstlicher, wenngleich wirkmächtiger Mythos enttarnt,
andererseits wird zugleich die grausame Unausweichlichkeit der Identitätsbildung

vorgeführt: Um ihres und ihres Sohnes Seelenfriedens willen muss ‘Yû
Miri’ zu einem ‘wahren Selbst’ gelangen, und wenn es auch nur ein literarischfiktional

erschriebenes sein mag. Der gewaltvolle Charakter von
Identitätsbildungsprozessen wird in Hachigatsu no hate damit auf bestechend klare Weise
thematisiert.

Diese Überlegungen lassen auch den Kollagecharakter des Romans noch

einmal in einem anderen Licht erscheinen: Auf den ersten Blick und von außen

präsentiert sich das etwa 4,5 cm dicke Hardcover-Buch als massives Ganzes.

Sobald man es jedoch öffnet und zu lesen beginnt, stellt sich der Eindruck von
Heterogenität und erzwungener Einheit ein – die verschiedenen Geschichten, so

könnte man überspitzt formulieren, werden allein durch die gewaltsame

Vereinigung in einen Band zu einer mehr oder weniger kohärenten Einheit. Die
Parallele zur schamanischen Besessenheit ‘Yû Miris’ ist offensichtlich: Wahllos
nehmen die Geister sowohl von Opfern als auch von Tätern, von Männern und

Frauen, Alten und Jungen, Koreaner/innen und Japaner/innen von ihr Besitz.
Scheinbar unumstößliche Dichotomien werden durchlässig, multiple Heterogenität

wird zur in der Person der Schamanin vereinigten identitären Norm.
Die eingangs zitierte Etikettierung Yûs als ‘zainichi sakka’ kann vor

diesem Hintergrund bestenfalls als Beschreibung einer identitären Facette
angesehen werden. Hachigatsu no hate zeigt, dass die virtuose Aneignung ‘typischer’
Elemente der ‘japankoreanischen Literatur’ nicht mit einer Aufgabe des

Widerstands gegen zu) einfache Kategorisierungen einhergehen muss: Der
Roman kann, im Gegenteil, als überzeugende Kritik an zentralisierten,
monolithischen Identitätsmodellen gelesen werden, die festgefahrene Denkfiguren
infrage stellt und auf die Schmerzen des Prozesses der Herstellung von nicht
nur schriftstellerischer) ‘Identität’ und ‘Normalität’ verweist.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 681

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

Bibliographie

Zitierte Literatur

ASAHI Shinbun
2002 “Shin rensai-shôsetsu ‘Hachigatsu no hate’ – Yû Miri san ni kiku:

naimen kara no ‘koe’ kakitai”, 15. April, S. 16.
BUTLER, Judith
2001 Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt/M:

Edition Suhrkamp.
CLIFFORD, James

1997 Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Century. Cam¬

bridge, London: Harvard University Press.

ENOMOTO, Masaki; YÛ, Miri
2004 “Long Interview: shisha rekishi no koe ni mimi o sumasu”. In:

Shinchô Sept.):232–245.
FUKUDA, Kazuya
2004 “Special Interview: Hachigatsu no hate tôsôki – Yû Miri”. In: en-taxi

Nr.7):103–115.
IWATA-WEICKGENANNT, Kristina
2005 “Zwischen Assimilation und Subversion? Inszenierungen von Identität

in autobiographischen Werken Yû Miris”. In: Graduiertenkolleg
Identität und Differenz Hg.): Ethnizität und Geschlecht – Post-)
Koloniale Verhandlungen in Geschichte, Kunst und Medien. Köln:
Böhlau:245–262.

2007a “Die Fremde als Heimat? Die Heimat als Fremde? Zu
Identitätsdiskursen in der Literatur der koreanischen Minderheit in
Japan”. In: Lackner, Michael; Büttner, Clemens Hg.): Zwischen
Selbstbestimmung und Selbstbehauptung. Ostasiatische Diskurse des

20. und 21. Jahrhunderts in Druckvorbereitung).
2007b “Yû Miri sakuhin ni okeru ‘bosei’ to ‘esunishiti’ o megutte”. In: Ferris

Jogakuin Daigaku Hg.): Josei sakka no yukue. Dai 5 kai Ferris Jogakuin

Daigaku Nihon bungaku kokusai kaigi. Yokohama: Ferris University

in Druckvorbereitung).
2007c “A ‘mother of a Japanese’ staging ‘Koreanness’ – Constructions of

ethnic and gender identity in two autobiographical works by ‘zainichi’
author Yû Miri”. In: SOAS Literary Review in Vorbereitung für die

Online-Veröffentlichung).



682 KRISTINA IWATA-WEICKGENANNT

KANESHIRO, Kazuki
2000 Go. Tôkyô: Kôdansha.
KAWAMURA, Minato
2000 “‘Kuchiyose’ sareru shisha-tachi no kotoba”. In: Gunzô Okt.):348–

349.
KIM, Chong-ho
2003 Korean Shamanism: the cultural paradox. Aldershot: Ashgate.
KIM HOGART, Hyun-key

1999 Korean shamanism and cultural nationalism. Seoul: Jimoondang.
KIM, Hun-a
2004 Zainichi chôsenjin josei bungaku-ron. Tôkyô: Sakuhinsha.
KÖNIGSBERG, Matthew
1995 Literatur der koreanischen Minderheit in Japan. Assimilation und

Identitätsfindung. Hamburg: OAG.
NELSON, Beverly
1979 “Korean Literature in Japan. A Case Study: Ri Kai Sei”. In: McCann,

David R.; Middleton, John; Shultz, Edward J. Hg.): Studies on Korea
in Transition. Honolulu: University of Hawaii:126–159.

ÔRU Yomimono
2000 “Hanamura Mangetsu, Kaneshiro Kazuki: Jushô kinen taidan: ‘Boku,

paionia ni naritai n desu’”. In: Ôru Yomimono Sept.):102–111.
TSUJI, Hitonari; YÛ, Miri
1997 “Akutagawa-shô jushô taidan: Kaku shika nai. Tsuji Hitonari, Yû Mi¬

ri”. In: Bungakkai Mrz.):122–136.
UENO, Chizuko
2004 Nationalism and Gender. Melbourne: Trans Pacific Press.

WENDER, Melissa
2005 Lamentation as History: Narratives by Koreans in Japan, 1965–2000.

Stanford, C.A.: Stanford University Press.

YÛ, Miri
2003 Kôkan nikki. Tôkyô: Shinchôsha.
2004 Hachigatsu no hate. Tôkyô: Shinchôsha.

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683



YÛ MIRI UND DAS ‘SCHÖNE DORF’ 683

Übersetzungen in westliche Sprachen12

YU, Miri
1997 Jeux de famille. Übers. Anna Guérineau u. Tadahiro Oku. Paris: Edi¬

tions

AS/EA LXI•2•2007, S. 661–683

Philippe Picquier.
1997 Pousses de Soja. In: Jeux de famille. Übers. Anna Guérineau u. Tada¬

hiro Oku. Paris: Editions Philippe Picquier.
2000 Le Berceau a bord de l’eau. Übers. Jean Campignon. Paris: Editions

Philippe Picquier.
2001 Gold Rush. Übers. Karine Chesneau. Paris: Editions Philippe Picquier.
2005 Jeux de famille. Übers. Anna Guérineau u. Tadahiro Oku. Paris: Col¬

lection Picquier Poche.

2005 Pousses de Soja. In: Jeux de famille. Übers. Anna Guérineau u. Tada¬

hiro Oku. Paris: Collection Picquier Poche.
2005 Poissons nageant contre les pierres. Übers. Sophie Refle. Arles: Actes

Sud.

2000 Mellan ebb och flod. In: Icke brännbara sopor. Anthologie jp.
Gegenwartsliteratur). Übers. Lars Vargö. Stockholm: En bok för alla.

2001 Fult hus. Übers. Eiko u. Yukiko Duke. Stockholm: Nature & Kultur.
2001 Scene di famiglia. Übers. M. Morresi. Venedig: Marsilio.
2001 Oro Rapace. Übers. Mimma De Petra. Mailand: Feltrinelli.
2001 Oro Rapace. Übers. Mimma De Petra. Mailand: Universale Economica

Feltrinelli.
2002 Gold Rush. Übers. Stephen Snyder. New York: Welcome Rain Pub¬

lishers.

12 Weiter wurden Werke ins Koreanische, Chinesische Taiwan und VR China), Thailändische

und Russische übersetzt; hierzu vgl. die offizielle Homepage der Autorin, http://www.
yumiri.net/page05.html Zugriff Dezember 2006).




	Yû Miri und das "schöne Dorf" : Konstruktionen von "roots" and "routes" in Hachigatsu no hate

