
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Yoshimoto Banana : postmodernes Kulturphänomen oder eine "neue
Literatur"?

Autor: Mae, Michiko

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


YOSHIMOTO BANANA:
POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN ODER EINE

“NEUE LITERATUR”?1

Michiko Mae, Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf

Abstract

Yoshimoto Banana is one of the most successful and representative postmodern women
writers in Japan. Since the end of the 1980s she has published a great number of novels.
These were almost always bestsellers, not only in Japan but also in many other
countries. The following article proposes that Yoshimoto’s writings should be

understood as a postmodern cultural phenomenon which marks the paradigm shift from
the modern to the postmodern in the Japanese cultural scene since the 1980s. She has not
only contributed to the changed image of Japanese literature, which is no longer
categorised as serious or popular, but furthermore has also created a new kind of literature.

This article introduces the literary world of Yoshimoto Banana and attempts to

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

address what has been called the “Banana-phenomenon”.

YOSHIMOTO Banana(Ä ëåå(*1964)

Yoshimoto Banana wurde am 24.7.1964 als Yoshimoto Mahoko in Tôkyô geboren; ihr
Vater ist der einflussreiche Kulturkritiker Yoshimoto Takaaki. Schon für ihre Abschlussarbeit

an der Nihon-Universität, die Erzählung “Moonlight Shadow”, erhielt sie den Preis

der Fakultät für Künste. Ihr Debütwerk, mit dem sie sofort ihren literarischen Durchbruch
erreichte, ist die Erzählung Kitchen; sie wurde 1987 mit dem Kaien-Literaturpreis und 1988

mit dem Izumi-Kyôka-Literaturpreis ausgezeichnet. Zusammen für Kitchen und Utakata/
Sanctuary erhielt sie 1988 den Geijutsu-senshô Monbudaijin-Preis, für die Erzählung
Tsugumi 1989) den Yamamoto-Shûgorô-Preis, und für ihren längsten Roman, den die Autorin
selbst als eine Bilanz ihrer literarischen Arbeit bis zu diesem Zeitpunkt bezeichnete, Amrita
1994), bekam sie den Murasaki-Shikibu-Literaturpreis. Angefangen mit Kitchen mehr als

30 Übersetzungen) wurden viele ihrer literarischen Werke in zahlreiche Sprachen der Welt

1 Ich danke Dr. Ina Hein für wichtige Anregungen und Literaturhinweise zu Yoshimoto. Sie

selbst gibt einen sehr guten Gesamtüberblick über die Sekundärliteratur und Rezensionen zu

Yoshimoto in ihrem neu erscheinenden Buch, einer überarbeiteten Version ihrer
Dissertation: “Zwischen Subversion und Konventionalität: Geschlechterkonstruktion und

Paarbeziehungen in der Literatur populärer japanischer Gegenwartsautorinnen”. München:
iudicium, 2007.



608 MICHIKOMAE

übersetzt.2 In Italien wurden einige Werke mit Preisen ausgezeichnet: N.P. 1993 mit dem

Scanno-Preis, nachdem es ein Bestseller geworden war, Amrita 1996 mit dem Fendissimé-

Preis, und für ihre gesamte literarische Arbeit wurde sie mit dem Maschera d’argento-Preis

ausgezeichnet. Im Jahr 2000 erhielt sie für den Erzählband Furin to nanbei den Deux Ma-gots-

Literaturpreis Bunkamura). Zwei ihrer Erzählungen wurden verfilmt: Kitchen 1989;
Regisseur: Morita Yoshimitsu; 1997, Yim Ho) und Tsugumi 1990; Regisseur: Ichikawa
Jun). Als in den Jahren 1987-1989 die ersten sechs Bücher alle Bestseller wurden und allein
in Japan eine Gesamtauflage von über fünf Millionen erreichten, wurde Yoshimoto zum

Medienereignis, und man sprach vom so genannten “Banana-Phänomen” Banana genshô),

das sich nach dem Erscheinen der ersten Übersetzungen auch international ausbreitete.3

Einleitung

Yoshimoto Banana, in Japan und vielen anderen Ländern eine der meist gelesenen

Schriftstellerinnen der letzten 20 Jahre, wurde im Jahr 1964 geboren, dem
Jahr, in dem in Japan die olympischen Spiele stattfanden, ein wichtiges Ereignis
auf dem Weg in die Internationalität. Die 1960er Jahre waren aber auch die Zeit
der Hippy-Beatnik-Generation, auf die die Studentenrevolte und die neue
Frauenbewegung folgten; mit diesen Bewegungen setzte ein tiefgreifender
gesellschaftlicher und kultureller Wandel ein. Yoshimotos Vater, Yoshimoto Takaaki
Jg. 1924), der in Japan als einer der einflussreichsten linken Intellektuellen der

Nachkriegszeit gilt, war seit den 1960er Jahren als einer der führenden Kulturund

Literaturkritiker an den Diskursen über die Kritik der Moderne im Kontext
des Strukturalismus, Poststrukturalismus und der Postmoderne beteiligt. Am
Anfang ihrer Schriftstellerkarriere wurde der Erfolg Yoshimotos in den Medien
häufig mit ihrem berühmten Vater in Verbindung gebracht, aber längst gilt sie
als eigenständige erfolgreiche Schriftstellerin, die eine ganz andere Generation
repräsentiert und andere LeserInnen anspricht als ihr Vater. Yoshimoto gehört
nicht mehr zu der Schriftstellergeneration, die sich kritisch mit der Moderne und
den Institutionen von Gesellschaft und Staat auseinandersetzte, sondern sie ist in

2 Die Titelseiten der zahlreichen Übersetzungen in mehrere Weltsprachen sind auf der Websi¬

te der Autorin abgebildet: http//yoshimotobanana.com/jp/world/index.html Stand vom
13.02.2007).

3 Warum sich Yoshimoto den Künstlernamen “Banana” zulegte, kann man nicht eindeutig

beantworten. Sie selbst nennt mehrere Gründe, darunter den, dass sie den Namen wegen
seines internationalen und geschlechterneutralen Klangs gewählt habe. Das deutet darauf

hin, dass es nicht nur symbolische, sondern auch sehr konkrete marketing-bezogene Gründe

gab vgl. dazu HEIN 2007:258).

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 609

der Welt der japanischen Populärkultur aufgewachsen. Ihre Werke sind damit
eher Teil der postmodernen Kultur, die von den Intellektuellen und SchriftstellerInnen

der Generation ihres Vaters als Ausdruck einer materialistischen, nur am

Konsum orientierten Gesellschaft kritisiert wurde. In der gesellschaftskritisch
orientierten Literaturwelt haben Yoshimotos Werke anfänglich eine beträchtliche

Verwirrung hervorgerufen, weil man sie mit den Kriterien, die für die
japanische Tradition der junbungaku (‘hohen’ Literatur) galten, nicht richtig einordnen

und beurteilen konnte.
Für Yoshimoto war es ganz unproblematisch und schon im Kindesalter

klar, dass sie Schriftstellerin werden wollte. Es ist ein erstaunliches Phänomen,
dass in Japan schon seit Anfang der 1990er Jahre die meisten TeilnehmerInnen
bei Literaturpreis-Wettbewerben noch in einem jugendlichen Alter sind. Yoshimoto

steht am Anfang dieser Entwicklung; sie selbst hat bereits mit acht Jahren

angefangen zu schreiben. Ihr familiäres Umfeld war dafür günstig, nicht nur
wegen ihres Vaters: Ihre Mutter schrieb Haiku, die traditionellen japanischen

Kurzgedichte, und ihre Schwester ist die Manga-Zeichnerin Haruno Yoiko.
Yoshimoto meint, sie habe sich deshalb entschieden, Schriftstellerin zu werden,

weil ihre Schwester besser Manga zeichnen konnte als sie. Diese enge Beziehung

zur Welt der Manga und Anime, aber auch zu anderen populärkulturellen
Genres, prägte sie von ihrer Kindheit an. Zu ihrer Popularität gehört, dass ihre
Werke nicht nur durch Manga, besonders shôjo-Manga Mädchenmanga),
sondern auch durch Anime, Pop- und Rockmusik, SF, Horrorfilme etc. beeinflusst
sind; viele Elemente aus diesen Genres tauchen in ihren Werken auf. Es liegt
sicher auch an der Nähe von Yoshimotos Werken zu diesen Formen der
Populärkultur, dass bereits 1990 Yoshimotos bis dahin erschienene sechs Bücher in
Japan eine Auflage von über fünf Millionen verkauften Exemplaren erreicht
haben. Man kann also zu Recht von Yoshimoto als einer Bestsellerautorin
sprechen. Ihre Popularität beschränkt sich nicht nur auf Japan, sondern ist weltweit
zu verzeichnen. So wie die Erzählung Kitchin allein bereits in mehr als 30
Übersetzungen erschienen ist, finden auch ihre weiteren literarischen Werke in der
ganzen Welt einen großen LeserInnenkreis; Yoshimoto Bananas Literatur kann
so als globales Kulturphänomen bezeichnet werden. Für eine japanische Autorin
ungewöhnlich genug, sind bereits mehrere ihrer Werke – neben denen von
Murakami Haruki, der ebenfalls international äußerst erfolgreich ist – auch ins

Deutsche übersetzt worden. Worum geht es in ihrer literarischen Welt, die Leser

und Leserinnen ihrer Generation in der ganzen Welt fasziniert?
Im vorliegenden Beitrag soll versucht werden, diese literarische Welt

Yoshimotos zwischen den Polen Populärliteratur und junbungaku zu analysieren und

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



610 MICHIKOMAE

in einer angemessenen Weise zu positionieren. So soll dem, was man das “Bana-na-

Phänomen” nennt, auf den Grund gegangen werden. Dabei scheint mir ein
kulturwissenschaftlicher Interpretationsansatz fruchtbar zu sein, mit dem man
den grundlegenden kulturellen Wandel der japanischen Gesellschaft seit den

1980er Jahren erklären und den Zusammenhang zwischen diesem Wandel und
Yoshimotos Literatur begreifbar machen kann. Deshalb analysiere ich die
Schlüsselkonzepte für ihre Literatur: die shôjo-Welt, die Nostalgie-Kategorie,
die Auflösung der Familie und den Umgang mit dem Tod, in einem postmodernen

Zusammenhang, für den diese Konzepte in gleicher Weise grundlegend sind
wie für Yoshimotos Literatur.

Das Banana-Phänomen und eine neue Art von Literatur

Bereits mit ihrem ersten Werk Kitchen war Yoshimoto Banana zu einem Star der
japanischen Literaturszene geworden. Die Erzählung ist, wie im Folgenden
deutlich werden wird, ein programmatisches Werk für Yoshimotos weitere
Arbeit bis heute. Die Protagonistin Mikage wird nach dem Tod der Großmutter,
ihrer letzten Familienangehörigen, zur einsamen Waise, die ohne Lebenskraft
nur in der Küche ruhig einschlafen kann. Sie wird in die ungewöhnliche Familie
von Yûichi und Eriko aufgenommen, in der Eriko eigentlich Yûichis Vater ist,
sich aber nach dem Tod seiner Frau einer Geschlechtsumwandlung unterzogen
hat, und für Yûichi zur Mutter wurde. Im zweiten Teil von Kitchen erfährt
Mikage, die inzwischen ihre ‘Wahlfamilie’ verlassen hat, um eine Ausbildung als

Köchin zu machen, dass Eriko von einem Verehrer getötet wurde. Nun hilft sie

Yûichi, aus seiner schweren Krise herauszukommen. Alle wichtigen Themen
Yoshimotos sind in dieser Erzählung bereits vorhanden.

Sie erregte sofort größte Aufmerksamkeit bei LeserInnen und KritikerInnen.

Einer dieser Kritiker, der Schriftsteller und Kaien-Preis-Juror Nakamura
Shin’ichirô, erkannte als ein Charakteristikum des Werks die völlige Indifferenz
gegenüber der japanischen literarischen Tradition und bezeichnete es deshalb als

eine “neue Literatur” (“atarashii bungaku”; MITSUI/WASHIDA 1989:143). Nicht
nur in dem großen Erfolg und dem medialen Aufsehen, das Yoshimoto mit ihren
ersten Büchern erregt hatte, sondern gerade in diesem Eindruck, dass hier eine
neue Art von Literatur im Entstehen war, sehe ich den Kern des Banana-
Phänomens banana genshô), von dem man schon 1989 in Japan sprach. Das

Phänomen liegt darin, dass auf der einen Seite oft die Frage gestellt wurde, ob es

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 611

sich bei Yoshimotos Werken um wirkliche Literatur im Sinne von junbungaku

(‘hoher’ Literatur) handle oder nicht vielmehr um ‘bloße’ populärkulturelle
Konsumprodukte wie Manga und andere Erscheinungsformen der Massenkultur.
Gleichzeitig gab es aber viele Kritiker, die in Yoshimotos Werken nicht nur
traditionelle japanische literarische Elemente fanden wie mono no aware
Bewegtwerden durch äußere Natur- und menschliche Ereignisse), durch
Seelenzustände, die durch Naturbeschreibungen ausgedrückt werden etc., sondern
sogar Ähnlichkeiten erkannten zwischen Yoshimoto und Murasaki Shikibu, der

Klassikerin der Hofkultur im 11. Jahrhundert und Verfasserin der Geschichte
vom Prinzen Genji TSUGE 1994:80–81). Diese extrem gegensätzlichen
Beurteilungen des Werks von Yoshimoto weisen auf einen aufschlussreichen Aspekt
des Banana-Phänomens hin: die Schwierigkeit bzw. Unmöglichkeit, zwischen

‘hoher’ Kultur und Literatur junbungaku) im Verständnis der kulturellen
Moderne einerseits und Populärkultur in einem postmodernen Sinn andererseits klar
zu trennen. Yoshimotos Werk scheint beiden Sphären anzugehören und macht

die Grenzziehung zwischen ihnen damit obsolet bzw. unterläuft diese Grenze.

Das Banana-Phänomen steht auch für die Aufhebung einer anderen Grenze:

der Unterscheidung zwischen einer spezifisch japanischen Literatur und der
westlichen Literatur. Der phänomenalen Popularität Yoshimotos in Japan folgte
schon bald ein außergewöhnlicher Erfolg in anderen, vor allem auch westlichen
Ländern durch Übersetzungen ihrer Werke. Eine Ursache für diesen internationalen

Erfolg Yoshimotos wird von manchen Kritikern und Kritikerinnen darin
gesehen, dass in ihrer Literatur wenig ‘spezifisch Japanisches’ zu finden sei;

nicht-japanische LeserInnen können in Yoshimotos Werken überraschende

Ähnlichkeiten zu ihrem eigenen Lebensgefühl und ihren eigenen Einstellungen
und Interessen entdecken und sie können ihre eigenen Probleme und Themen,

aber auch ihre eigene Sprache darin wieder erkennen TSUGE 1994:78;
KLOPFENSTEIN 1993:245–247; HEIN 2007:264). Yoshimoto selbst drückt dies

im Nachwort zur englischen Übersetzung ihres Erzählbandes Lizard so aus: “I
have come to understand that many of us living at the end of the twentieth
century share similar thoughts and feelings, despite the great distances

separating us” YOSHIMOTO 1995:180).
Es liegt aber nicht nur an den Ähnlichkeiten, sondern vor allem an den

Themen, dass Yoshimotos Werke auch von nicht-japanischen LeserInnen “ohne

ein Gefühl von Befremden” SHÛKAN SHINCHÔ 1993:134) gelesen und
verstanden werden können. In dem Themenspektrum der Autorin zeigen sich die
Veränderungen, die sich in der japanischen Gesellschaft und Kultur seit den

1980er Jahren vollziehen. Es ist der Wandel hin zu einer postmodernen Gesell-

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



612 MICHIKOMAE

schaft, die sich vor allem am Konsum orientiert und durch die Massenmedien
und Erscheinungen einer umfassenden Populärkultur bestimmt ist. Es ist aber

auch der gesellschaftliche Wandel, wie er sich durch den Feminismus und die

Angleichung der Geschlechter, durch die Auflösung der traditionellen Kernfamilie

und durch den zunehmenden Individualismus vollzieht. In dieser Situation
wird die Orientierung und Identitätssuche gerade für junge Menschen zu einem
Problem, weil sie zunehmend auf sich selbst bezogen in ihrer eigenen Welt
leben. In dieser selbstbezüglichen Welt bekommen Themen wie Verlust der Kindheit

oder eines geliebten Menschen, die Suche nach sich selbst und nach einem
Neuanfang, Freundschaft und Liebe, Einsamkeit und Geborgenheit, aber auch

Religiosität, Okkultismus, Telepathie eine besondere Bedeutung. Yoshimoto
scheint mit diesen Themen das Lebensgefühl ihrer Generation in Japan und in
anderen, vor allem westlichen, aber auch asiatischen Ländern genau zu treffen.

Dies gilt auch für die sprachliche Gestaltung in ihren Werken, die als
neuartig empfunden wurde; Yoshimoto vollzieht einen Bruch mit der traditionellen
literarischen Schrift-)Sprache und verwendet einen sehr einfachen
umgangssprachlichen Stil, der vom Mädchencomic shôjo manga) beeinflusst ist und in
dem Mädchen und junge Frauen kommunizieren. Dieser neue Sprachstil, in dem
gerade junge Frauen sich wieder finden konnten, ist sicher auch ein Geheimnis
ihres Erfolgs. Ihre Wortwahl ist oft spontan, in manchen Fällen überraschend

und teilweise unpassend. Interessant ist auch die gezielte Verwendung von
englischsprachigen Begriffen, um damit bestimmte Verschiebungen in der Wortbedeutung

und bei den Konnotationen zu bewirken.

In der Literatur Yoshimotos, ihren Charakteren und Themen, ihrer Sprache

und Erzählweise, ihren Intentionen und ihrer ‘Atmosphäre’ drückt sich etwas

aus, das man als eine zwar nicht explizite, aber doch inhärente Kritik an der
Moderne verstehen kann, wie sie charakteristisch ist für die Postmoderne.
Postmoderne ist einer der Begriffe, die man kaum genau definieren kann; er umfasst
zu viele verschiedene Phänomene und Bereiche. Aber insgesamt scheinen die

Kritik an der Moderne und die Verstärkung von Tendenzen, die von der
Moderne vernachlässigt oder unterdrückt wurden, die postmodernen Strömungen zu

charakterisieren. Der postmoderne Denk- und Kulturstil ist geprägt durch ein
Infragestellen grundlegender Konzepte der Moderne wie Wahrheit, Identität,
Emanzipation, Fortschritt etc. Die Welt wird als kontingent, grundlos, instabil,
inkohärent, unbestimmt in ihrer ganzen Diversität und Vielfalt gesehen; entsprechend

ist der Umgang mit ihr dezentriert bzw. dezentrierend, selbstreflexiv,
eklektisch, pluralistisch, spielerisch, ‘oberflächlich’, subversiv. Eine wichtige Fol-

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 613

ge davon ist, dass sich die Unterscheidung zwischen “hoher” und “populärer”
Kultur auflöst.

In der Literatur Yoshimotos und ihrem Erfolg zeigt sich der tiefgreifende
Wandel im Verständnis von Kultur und Literatur im Japan der 1980er und

1990er Jahre. Verstand sich Literatur bis dahin als junbungaku, d.h. als Teil
einer intellektuellen modernen Kultur, in deren Zentrum ein kritisches soziales

und politisches Bewusstsein und die Überzeugung vom Wert der menschlichen
Freiheit und des einzelnen Individuums steht, so wurde Literatur nun zum Träger

und Ausdruck einer Populärkultur, gegen die sich die Kritik der
Intellektuellen und SchriftstellerInnen bis dahin gerichtet hatte. Yoshimotos Literatur
entstand in einer Phase, in der die traditionelle japanische Literatur keine neuen

Impulse mehr geben konnte und nicht mehr dem Lebensgefühl von Menschen
einer unpolitischen und materialistisch eingestellten Generation entsprach. Vor
allem jüngere LeserInnen, die bisher nicht über einen “body of fiction with
which to empathize” verfügten TREAT 1996:279), fanden Yoshimotos Werke
leicht zu verstehen, denn deren Charaktere sind, so Treat, “thoroughly assimilated

into Japanese youth culture” TREAT 1996:280). Sie markieren, so Treat:

a clean break with earlier ‘pure’ fiction valorized as ‘intellectual’ and a shift towards a

fiction unapologetically and intimately targeted towards anata, ‘you’, i.e., the teenage

woman and her cohorts, an audience and point of view never too removed from the center

arena of contemporary Japanese public culture. ebd.)

Mit dem Generationswechsel vollzog sich also auch ein Übergang von der

kulturellen Moderne zu einer postmodernen Kultur. Die nun die kulturelle
Hegemonie gewinnende Populärkultur versteht sich in ihrer affirmativen
Grundhaltung als Produkt einer postmodernen Konsum- und Mediengesellschaft, ohne

festes Zentrum oder Hierarchie, aber von komplexer Unbestimmtheit und Vielfalt

geprägt. Literatur, die durch die umfassende Kommerzialisierung eine
gewisse Austauschbarkeit und ‘Verbrauchbarkeit’ erhielt, konnte jetzt ebenso als

ein Teil dieser Populärkultur verstanden werden wie Manga, Fernsehserien,
Popsongs etc. Dieses Literaturverständnis war für Japan etwas ganz Neues.4 Yoshimoto

galt sofort mit ihrem literarischen Debüt als führende Repräsentantin der
Populär- und Jugendliteratur. Sie bekannte sich dazu, eine taishû sakka, eine

4 Es gibt zwar in Japan eine lange Tradition der modernen Massenliteratur taishû bungaku).

Aber selbst diese Massenliteratur mit ihren populären Themen richtete sich nach der

junbungaku und war eher ‘Bildungsliteratur’ für die große Masse.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



614 MICHIKOMAE

Populärschriftstellerin zu sein, und verstand auch ihre Bücher in gewissem Sinn
als Waren. Die Welt der Manga, TV-Serien, Werbung, Popsongs und
Modemagazine wird in ihrer “postmodern textuality” TREAT 1996:279) in Yoshimotos

Werken reproduziert. Ist also der außerordentliche Erfolg der Autorin ein
Triumph der Populärkultur über die bisherige japanische Kultur?

Die shôjo-Welt und das Nostalgie-Konzept

Um die repräsentative Bedeutung der Literatur Yoshimotos für die japanische

Kultur der 1980er und 1990er Jahre deutlich werden zu lassen, muss man zwei
Schlüsselkonzepte herausarbeiten und aufeinander beziehen, die gleichermaßen
die Literatur Yoshimotos wie die damalige japanische Kultur bestimmen und

charakterisieren: das shôjo- und das Nostalgie-Konzept.5 Beide sind Ausdruck
einer Krise der Gesellschaft und der Alltagskultur, wie sie sich vor allem in dem

strukturellen Wandel der Familie manifestiert. Die Familie verliert zunehmend
ihre Funktion als zentrale Sozialisationsinstanz für die gesellschaftliche und
kulturelle Reproduktion und Produktion. An der Stelle, an der in der Moderne
die Familie eine Vermittlungsaufgabe zwischen Individuum und Gesellschaft
erfüllte, entstand nun in der Postmoderne eine Unsicherheit, Unbestimmtheit und

Leere, die nicht durch die Kultur ausgefüllt werden konnte, denn diese Kultur
selbst “excelled in its potential for creating emptiness” NISHIJIMA 1991: 155;
zit. nach TREAT 1996:301). Diese Leere, ein Schlüsselbegriff für die
postmoderne Kultur in Japan, entsteht in einer Gesellschaft, die nicht durch Produktion,

sondern durch Konsum und durch Massenmedien bestimmt ist.
Die postmoderne Waren-, Bilder- und Zeichenwelt der japanischen

Populärkultur wird durch nichts angemessener repräsentiert als durch das shôjo-
Phänomen. Dieses Phänomen hängt mit der Entwicklung der modernen japanischen

Gesellschaft und Wirtschaft zusammen, in der die Lebensphase zwischen
Kindheit und Erwachsensein eine immer wichtigere soziale und ökonomische
Bedeutung bekam. Schon bezogen auf die Taishô-Zeit 1912–1926) spricht man
von einer eigenen shôjo-Welt, weil immer mehr Mädchen aus der Mittelschicht
auch in ihrer Adoleszenzphase noch zur Schule gingen und eine eigene “youth-

5 Der Begriff shôjo bezeichnet Mädchen in der Adoleszenzphase zwischen Kindheit und
Frausein. Nostalgie, ein Schlüsselbegriff für das postmoderne Lebensgefühl, wird in den

folgenden Ausführungen in verschiedenen Bedeutungsvarianten eine wichtige Rolle spielen

bei dem Versuch, das Banana-Phänomen zu verstehen.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 615

ful and all-female culture” entwickelten TREAT 1996:280). In der Phase des

“consumer capitalism” TREAT ebd.) und der entstehenden Dienstleistungsökonomie

der 1970er und 1980er Jahre bekamen dann shôjo eine wichtige Rolle als

Konsumentinnen, genauer: Sie symbolisierten das reine Konsumieren, d.h. eine

“nicht-produktive Kultur”. Shôjo wurden zum Symbol der postmodernen
Konsumkultur: “The shôjo in its very referentless-ness is taken as emblematic of
how contemporary culture manufactures and circulates images, information,
concepts and discourses that in the aggregate constitute our experience of everyday

life.” TREAT 1996:301).
Sie führen eine Art Scheinexistenz, da sie noch) nicht an der wirklichen

Produktion von Gütern und Dienstleistungen und an der Reproduktion der
Gesellschaft teilnehmen. Shôjo verkörpern und symbolisieren so sehr die japanische

Konsumkultur, dass der Kritiker Horikiri Anfang der 1990er Jahre schreiben

konnte:

I wonder if we men shouldn’t now think of ourselves as ‘shôjo’, given our compulsory and

exessive consumerism, a consumerism that in recent years afflicts us like sleepwalking. [...]
We are driven night and day to be relentless consumers. [...] The ‘shôjo’, that new human

species born of modern commodification, has today commodified everything and everyone

HORIKIRI 1991:40–41, zit. nach TREAT 1996:281).

Shôjo steht als Kategorie für “an adolescent space without substantive or
fixed subjective content” Treat 1996:301). Und dieser leere) Raum kann gefüllt
werden durch reinen Konsum. Damit entspricht das shôjo-Konzept – als
diskursive und weniger als materielle Kategorie – der Verfassung der japanischen
Gesellschaft in den 1980er und 1990er Jahren. Treat zitiert den Anthropologen
Ôtsuka Eiji, um diese Situation zu verdeutlichen:

The Japanese are no longer producers. Our existence consists solely of the distribution and

consumption of ‘things’ brought us from elsewhere, ‘things’ actually tangible, but are

instead only signs without any direct utility in life. None of what we typically purchase

would, were we deprived of it, be a matter of life or death. These ‘things’ are continually
converted into signs without substance, signs such as information, stocks or land. What
name are we to give this life of ours today? The name is ‘shôjo’ ÔTSUKA 1991:18; zit. nach

TREAT 1996:301).

Yoshimotos Literatur kann in gewisser Hinsicht als Teil dieser shôjo-Welt
und shôjo-Kultur in Japan gesehen werden. Sie ist sehr stark durch das Genre

shôjo-Manga geprägt, nicht nur in der Erzählweise, sondern vor allem auch

inhaltlich. Ôtsuka sagt, dass das shôjo-Manga Yoshimotos ‘Grundlagenbildung’

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



616 MICHIKOMAE

als Schriftstellerin gewesen sei, und nach Mitsui Takayuki steht hinter dem Ba-nana-

Phänomen eine große Zahl junger Frauen, die eine ‘Bildung’ durch shôjo-
Manga miteinander gemein haben MITSUI/WASHIDA 1989:55–56). Aber wie
hängen das Genre shôjo-Manga und Yoshimotos Literatur zusammen?

In den shôjo-Manga wird der besondere Zeitraum, in dem Mädchen ihr
eigenes Leben noch ohne die Zwänge des “Frauseinmüssens” führen können, zum
Hauptthema gemacht, um diesen vorübergehenden Zeitraum durch das Medium
Manga in gewisser Weise zu verewigen. Mitsui weist auf die hohe Qualität der

shôjo-Manga hin, in denen die Erzählebene die Sprache der Figuren, ihre inneren

Monologe und die Perspektive der Erzählerin) und die Bildebene, die ebenso

verschiedene Perspektiven darstellen kann, sehr komplex verflochten werden;
dadurch wird eine qualitativ hoch entwickelte Erzählwelt konstruiert. Die shôjo-
Manga erzählen vom Alltag der Mädchen, der in der Literatur bisher ausgeblendet

geblieben war, mit einer klaren und aufrichtigen Botschaft. Yoshimoto habe

– so Mitsui – in ihren Werken Dingen, die die herkömmliche Literatur bisher
noch nicht erzählen konnte, die Sprache der Literatur gegeben vgl. MITSUI/
WASHIDA 1989:65–66). Yoshimotos Sprache darf deshalb keineswegs als primitiv

oder naiv gesehen werden; sie besteht vielmehr aus einer Mischung des
Ausdrückens von unmittelbaren Erlebnissen im Alltag der Mädchen und ihren
Empfindungen und Gedanken. Sie ist keine Sprache tiefgreifender Reflexionen, aber

sie kann Erlebnisse, Empfindungen und Gefühle der ProtagonistInnen unmittelbar

durch die konkrete Beschreibung der Gegenstände und der Umgebung direkter

und stärker einfühlbar machen.

In der Erzählung Kitchen sagt die Hauptfigur Mikage:

Die ganze Vergangenheit war mit einer irrsinnigen Gewalt an mir vorbeigezogen. Und ich
saß da, machte ein dummes Gesicht und wusste nicht, wie ich reagieren sollte.
Nicht ich hatte sie heraufbeschworen, beileibe nicht. Das Ganze tat mir ja viel zu weh.

YOSHIMOTO 1992:43)

Mikage hat diese Erinnerungen nicht einfach “heraufbeschworen”, wie es

in der deutschen Übersetzung heißt, sondern sie drückt im japanischen Original
aus, dass nicht sie diejenige war, “die so schnell vorbei gerannt war”.6 Dadurch
wird deutlich, dass es um die Zeit geht, die sie ohne ihren Willen verliert, und

die mit der Mädchenzeit vorübergeht. Es ist eine Lebensphase, in der Mädchen

6 An dieser Stelle scheint ein Missverständnis in der Übersetzung vorzuliegen. Übersetzt man
das japanische Original wörtlich, müsste es heißen: “Ich war es nicht, die mit rasender

Geschwindigkeit vorbeirannte, beileibe nicht.”

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 617

nicht konfrontiert werden mit dem Geschlechterkampf, Familienkonflikten,
Sexualität, also mit alldem, was den erwachsenen Frauen das Leben schwer macht.

Die Mädchenzeit ist aber nicht völlig frei von solchen Problemen und Sorgen,

denn Mädchen sehen all das, auch wenn es nicht ihre eigenen, sie direkt
betreffenden Probleme sind. Aus dem Blickwinkel der Mädchen wird deshalb diese

Lebensphase voller Trauer, Einsamkeit und Verzweiflung dargestellt, als ob sich

darin Vorahnungen ausdrückten von dem, was nach dieser Mädchenzeit kommen

wird. Ein Gefühl von Wehmut spielt hier eine wichtige Rolle, denn diese

Zeit wird so oder so vorübergehen, und zwar sehr schnell und unaufhaltsam, wie
im obigen Zitat deutlich wird. Vielleicht deutet die häufige Thematisierung von
Tod in der Literatur Yoshimotos darauf hin, dass der Verlust der Mädchenzeit
auch als Tod empfunden wird. Ich sehe aber darin keinen Eskapismus oder die
Weigerung, erwachsen zu werden.

Da saß ich nun in einer fremden Wohnung einem fast unbekannten Menschen gegenüber

und fühlte mich ganz verlassen.

[...]
Auf dieser Welt gab es niemand mehr, der mir durch die Bande des Blutes verbunden war,

ich konnte gehen, wohin ich wollte, tun, was mir beliebte. Ein ungeheures Gefühl.

Zum ersten Mal in meinem Leben machte ich mit meinen eigenen Händen und Augen die
Erfahrung, wie groß die Welt und wie tief ihre Dunkelheit ist, erlebte ich, von welch unendlicher

Faszination, aber auch grenzenloser Einsamkeit sie ist.7 YOSHIMOTO 1992:17).

In der Einsamkeit nach dem Tod der letzten Angehörigen sieht Mikage
gleichzeitig die Freiheit und Offenheit der Welt. An dieser Stelle wird die neue

Welt von Mikage noch wie von einem Kind erblickt dargestellt; darin ist beides

vermischt: Einsamkeit und Faszination. Mikage ist jetzt eine aktive Person, die

ihr Leben selbst in die Hand nimmt und sich ihren Weg bahnt.
Ein weiteres Schlüsselkonzept – neben dem shôjo-Konzept – für die

postmoderne Kultur in Japan wie für Yoshimotos Literatur ist die Nostalgie, die bei

Yoshimoto mit dem Wort natsukashisa bzw. natsukashii ausgedrückt wird; auch

sie steht für eine Leere bzw. eine Abwesenheit. Die Nostalgie, die die
Vergangenheit idealisiert und von der Zukunft nur erwartet, dass sie schlechter ist
als die Vergangenheit, ist für Treat “a desire without object, a desire that is
produced simply for desire’s sake” TREAT 1996:301–302); sie ist in diesem Sinn

7 In der Übersetzung fehlt an dieser Stelle ein Satz: “Bis jetzt habe ich nur mit einem Auge

die Welt gesehen, dachte ich.” Wörtlich heißt es: ein Auge verschlossen, d.h. mit einem

verschlossenen Auge die Welt gesehen).

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



618 MICHIKOMAE

narzisstisch wie die shôjo oder andere Konzepte der postmodernen japanischen

Kultur. Das “nostalgische Subjekt” schafft eine Abwesenheit im gegenwärtigen
Leben, aber nicht nur durch einen Rückbezug auf die Vergangenheit, sondern

mehr noch durch die Sehnsucht nach einer anderen Art von Leben, das es aber

so nie gab und nie geben wird. Die Nostalgie kann sich auch direkt auf die
Gegenwartszeit beziehen, die dann erst von der Zukunft aus gesehen begehrenswert

wird z.B. in der Erzählung Tsugumi), so wie die Vergangenheit nur von der
Gegenwart aus gesehen begehrenswert ist. Die Wiederentdeckung einer verlorenen

Zeit durch die Nostalgie kann eine retrospektive Täuschung sein, sie kann
aber auch zu einer retrospektiven kritischen Einsicht führen. In Yoshimotos
Erzählung “Utakata” träumen zwei ‘Halbgeschwister’,8 Ningyo und Arashi, die
lange Zeit voneinander getrennt gelebt haben, von der Wiedervereinigung ihrer
Familie. Aber als Ningyo sich diese Möglichkeit konkret vorstellt, sagt sie:

Ich habe mir auch die Szene vorgestellt: Vater, Mutter, Arashi und ich zusammen an einem

großen Tisch in jenem schmutzigen Haus [des Vaters; M.M.]. Die Szene erschien mir
unnatürlich wie ein Albtraum, aber auch wie das Portrait einer fröhlichen und warmen Familie
wie in einem nie erfüllbaren Traum YOSHIMOTO 1991b:46; Übersetzung M.M.).

Das nostalgische Objekt der “fröhlichen und warmen Familie” wird in der
konkreten Vergegenwärtigung zugleich “unnatürlich” und zum Albtraum. Für
diese Nostalgie gibt es keinen Raum, den wir authentisch erreichen können, und
deshalb versucht die Populärkultur “to fill the gap by manufacturing images of
both home and rootlessness” TREAT 1996:305). Diese Images scheinen in vielen

Werken Yoshimotos realisiert zu sein, wie in typischer Weise in Kitchen.

8 Ningyo und Arashi sind nicht einmal richtige Halbgeschwister; wie in anderen Erzählungen

Yoshimotos sind sie eigentlich nicht miteinander verwandt, bilden aber eine Art Familie;
Ningyos Eltern sind nicht verheiratet, und Arashi ist ein Waisenkind, das von einer Freundin

des Vaters ausgesetzt und von Ningyos Vater adoptiert und aufgezogen wurde.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 619

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

Die Familie, die keine ist

Familie ist ein oder vielleicht der zentrale Bezugspunkt in den Werken
Yoshimotos. Die bereits erwähnte Krise der Familie zeigt sich bei Yoshimoto darin,
dass in ihren Geschichten keine intakte ‘normale’ Familie vorkommt, es sei denn

als Bild, Traum oder verklärende Erinnerung. An Stelle der intakten ‘normalen’
Familie finden sich unkonventionelle Formen von Familien, die aus nicht
verwandtschaftlich verbundenen Menschen bestehen. Ueno Chizuko weist darauf

hin, dass Yoshimotos Werke typischerweise “the experience of a non-biological
pseudo family by a young girl otherwise parentless” beschreiben UENO

1990:30; zit. nach TREAT 1996:287). Elternlos meint, dass diese shôjo in einer
anderen Welt als ihre Eltern leben. Sie können sich selbst nicht als Teil eines

genealogischen Zusammenhangs, einer Familiengeschichte sehen, sondern
gewinnen ihre Erfahrungen und ihre eigene Vergangenheit aus den Produkten und
den Bildern der Populärkultur; weder die Familie und ihr Alltagsleben noch die
so genannte ‘hohe’ Kultur ist ihr authentisches Zuhause.

In Yoshimotos Geschichten ist der Vater fast immer abwesend oder fehlt
ganz; Familie kann deshalb hier nicht patriarchalisch strukturiert sein. Dies
bedeutet auch, dass es die ödipale Dynamik nicht mehr gibt, in der sich bestimmte

Persönlichkeitsstrukturen und Identitäten herausbilden. Ebenso löst sich die
traditionelle Struktur des Familienhaushalts katei) auf, und die Familie steht nun

nicht mehr für die traditionelle und konventionelle patriarchale Kernfamilie.
Vielmehr ist sie etwas, das man unabhängig und frei von den bisherigen
Rollenzuschreibungen als einen Schutzraum der modernen Gesellschaft aufrecht erhalten

muss. In einem Essay spricht Yoshimoto, nachdem sie erzählt hat, dass sie

überall mit fremden Menschen Beziehungen aufbaut wie eine “Familie”, von der

Familie als einer ‘Burg’ [im Sinne von Festung; M.M.], in die man “hinein
flüchten kann. Darin werden Männer und Frauen Symbole und verteidigen das

Haus” YOSHIMOTO 1992a:37–38). Nach diesem Konzept ist Familie keine
vorgegebene Institution, sondern ein willentlich geschaffenes Konstrukt. Sie verändert

sich ständig und kommt zu immer neuen Kombinationen; die Familie ist
nun keine stabile Institution mehr, sondern erhält einen wechselnden, eher zufälligen,

“denaturierten” Charakter. In Yoshimotos “discourse of the family” ist
nach Treat eine Kritik an den Prozessen der Identitäts- und Differenzbildung
ganz allgemein angelegt.

Yoshimoto und ihre fiktionalen Charaktere haben also ein ambivalentes
Verhältnis zur Familie. Einerseits machen sie die Erfahrung einer “Befreiung
von der [blutsverwandtschaftlichen; M.M.] Familie”, wie die Literaturwissen-



620 MICHIKOMAE

schaftlerin Kondô schreibt KONDÔ 1997:259; zit. nach HEIN 2007:262);
andererseits wird diese “Befreiung” aber auch als Verlust empfunden, denn das
Aufbrechen oder sogar die Auflösung und das Verschwinden herkömmlicher
Familienstrukturen führt junge Menschen dazu, neue familienähnliche
Lebensgemeinschaften zu suchen, die nicht auf biologischer Verwandtschaft beruhen.

Zugehörigkeit, Vertrautheit, Zuneigung, Gemeinsamkeit der Erinnerungen etc.,

wie sie sich aus der verwandtschaftlichen Verbundenheit ergeben, müssen nun in
den oft aus zufälligen Begegnungen und Beziehungen hervorgehenden ‘
konstruierten’ Wahlfamilien in neuer Weise entstehen können. Entscheidend ist
dabei, dass dies nicht in der herkömmlichen dichotomischen Geschlechterdynamik

geschieht. Denn mit dem Aufbrechen der Familienstrukturen lösen sich
auch die traditionellen Geschlechtergrenzen auf. Diese Auflösung patriarchaler
Familienstrukturen kann durchaus als Befreiung empfunden werden und dem

Lebensgefühl junger Menschen in einer bestimmten Entwicklungsphase entsprechen.

Dadurch, dass für sie eine nicht-ödipale Entwicklung und Identitätsbildung
möglich wird, können sich Beziehungsstrukturen entwickeln, die nicht auf dem

“Konzept eines dualistischen Sich-Gegenüberstehens” beruhen KONDÔ

1994a:131, zit. nach HEIN 2007:291). Gerade die Erzählung Kitchen zeigt
paradigmatisch, dass sich aus der Erfahrung des Verlusts und der völligen Einsamkeit

durch den Tod aller Familienangehörigen) eine neue Familie entwickeln
kann, wie sie genau dem Lebensgefühl einer shôjo entspricht. In der Zwischenphase

zwischen Kindheit und dem erwachsenen Frausein sind die Aufhebung
der Geschlechterdichotomie und die Entwicklung nicht-dualistischer Beziehungen

möglich. Dieser schwierige Zusammenhang zwischen Familien- und shôjo-
Struktur soll nun kurz entwickelt werden, weil er für das Verständnis der Literatur

von Yoshimoto von entscheidender Bedeutung ist.

Familie als ein weder homogener noch heterogener Ort

Ein grundlegendes Strukturmoment der westlichen Moderne ist das Setzen von
Differenzen durch binäre Oppositionen. Vor allem die Unterscheidung zwischen
dem Selbst bzw. dem Eigenen und dem Anderen / dem Fremden bringt eine

Struktur hervor, die hierarchisierend und machtbezogen aus- und einschließt. In
dieser Struktur einer binären Unterscheidung und Grenzsetzung zwischen dem
Selbst und dem Anderen kommt der Familie, die zwischen dem Selbst und dem

Anderen positioniert ist, eine entscheidende Rolle zu. Die Familie ist die Sphäre

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 621

der Solidarität und Homogenität, während die Anderen/Fremden in die Sphäre

der Heterogenität gehören. Um also das Ausschließen bzw. das Ausgeschlossensein

mit all seinen Folgen wie Diskriminierung etc. überwinden zu können,
muss das Verhältnis zwischen Familie Homogenität) und dem Anderen/ Fremden

Heterogenität) dekonstruiert und etwas Neues entwickelt werden.
Nach Murakami Fuminobu ist es ein Charakteristikum der in diesem Sinn

postmodernen Erzählungen Yoshimotos, diese Binarität, d.h. die Homogenitäts-
Heterogenitäts-Dichotomie, zu dekonstruieren und die Grenzlinie zwischen dem

Bereich der Familie und dem Bereich der Anderen/Fremden zu überschreiten,
um neue Formen der Beziehungen zwischen Menschen hervorbringen zu können.

Yoshimotos Texte zeigen, dass “relentlessly deconstructing these binary
oppositions can cause something new to emerge” MURAKAMI 2005:93). Worin
besteht dieses Neue? Es liegt, sehr allgemein gesagt, in einer unaufhörlichen
Rekonfiguration beider Seiten: der Homogenität der Familie und der Heterogenität

der Anderen. Dabei wird deutlich, dass Homogenität immer in Relation

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

zur Heterogenität – und umgekehrt – konstruiert ist.
Zunächst muss man ausgehen von der grundlegenden “idealtypischen”

Unterscheidung und Trennung beider Sphären: der homogenen Gruppe Familie)
einerseits mit den durch das enge Zusammenleben bedingten Gefühlen familialer
Liebe und andererseits den heterogenen Anderen/Fremden, auf die sich starke

emotionale und physische erotische Begierden und Sehnsüchte oder auch
aggressive gewalttätige Impulse richten können. In Yoshimotos Texten wird diese

binäre Unterscheidung, Gegenüberstellung und Trennung unterlaufen, überwunden,

aufgelöst. Es erscheint etwas Drittes, das weder nur durch Homogenität
noch nur durch Heterogenität gekennzeichnet ist, weder nur Selbst und Familie
noch nur Anderes und Fremdes ist. Durch die Dekonstruktion der eindeutigen
Zuordnung der Rollen, Personen und Charaktere innerhalb der vorgegebenen

binären Struktur ändern sich auch die Beziehungen zwischen Familienmitgliedern

und Fremden.
Was sich bei Yoshimoto zeigt, ist ein Strukturwandel der modernen Familie,

die Murakami als “Oedipalised family” bezeichnet MURAKAMI 2005:70),

hin zu einer postmodernen Familienstruktur, die nicht mehr auf patriarchalem
Machtverhältnis beruht. Ein Ausdruck dieses Wandels ist die Subversion und

Auflösung der Unterscheidung des Beziehungscharakters innerhalb der Familie
und zu Außenstehenden/Fremden. In Yoshimotos Texten werden solche
Beziehungsgrenzen innerhalb der Familie und gegenüber Fremden unterlaufen und

aufgelöst durch etwas, was Murakami “psychological incest” nennt MURAKAMI
ebd.); damit wird “‘something else’ [...] created which is no longer family,



622 MICHIKOMAE

strangers or self” ebd.). Dieses “Andere”, “Neue” zeigt sich vor allem darin,
dass einerseits das, was für die Beziehungen zu Anderen/Fremden charakteristisch

ist z.B. erotische Gefühle und Empfindungen etc.), nun auf innerfamiliäre
Beziehungen übertragen wird, und das, was gerade innerfamiliäre Beziehungen
und damit verbundene Gefühle charakterisiert, auf Beziehungen zu Außenstehenden/

Fremden übertragen wird.
Nach Murakami ist es eine moderne Idee, dass menschliche Beziehungen

sich von der Heterogenität zur Homogenität entwickeln sollten. In Yoshimotos
Geschichten gehe es dagegen nicht um “the troubled way in which
heterogenious people struggle to create homogenious relations” MURAKAMI 2005:76);
vielmehr sind ihre Hauptpersonen oft schon von der ersten Begegnung an homogen.

Dies drückt sich darin aus, dass sie eine Gefühlslage, die aus der Familiarität,

Vertrautheit, einem geteilten Leben und gemeinsamen Erinnerungen hervorgeht,

nämlich die Nostalgie, schon in ihrer ersten Begegnung mit einem fremden
Menschen auf diesen beziehen, obwohl Nostalgie ein Gefühl ist, das auf homogene

Partner gerichtet ist. Diese Figuren haben das Gefühl, sie würden den

fremden Anderen schon lange kennen und seien völlig vertraut mit ihm. Solche
Beziehungen kann man in vielen von Yoshimotos Werken finden wie z.B.
zwischen Mikage und Yûichi Kitchen), Kazami und Sui N.P.), Mao und Hachi
Hachi-kô no saigo no koibito, 1996) etc. In der Nostalgie liegt die Vorstellung,

man sei in der Vergangenheit eins gewesen, und wenn diese Einheit auch durch
Zeit und Raum verloren gegangen sei, sei man doch geistig und im Gefühl
verbunden geblieben. Diese Art der Beziehung vermeidet die direkte Konfrontation
eines Subjekts mit einem Anderen, in der es nur entweder Identifikation und
Vereinigung oder Unterscheidung und Trennung geben kann. In gewisser Weise

ist es eine Rückorientierung auf das Modell der präödipalen Phase, in der die
Unterscheidungen zwischen männlich und weiblich, Autorität und Abhängigkeit,
Überlegenheit und Unterlegenheit noch nicht existieren. Solche Beziehungen
werden bei Yoshimoto in komplizierter Weise wie Geschwisterbeziehungen
dargestellt, wie z.B. zwischen Ningyo und Arashi (“Utakata”). Auch bei Figuren,

die keinerlei verwandtschaftliche Beziehungen haben, wie z.B. Kaoru und
Tomoaki in der Erzählung “Sanctuary”, wird eine solche Assoziation hergestellt:

“Sie behielten die flüchtige Erinnerung [an ihre Begegnung; M.M.] so, als wären
sie wie Zwillinge im selben Mutterleib gewesen, und lebten getrennt jeder in
einem anderen Ort” YOSHIMOTO 1991b:175). Was alle diese Figuren suchen,

sind weniger menschliche Beziehungen auf der Grundlage von entweder Liebe
oder Hass, Vereinigung oder Konkurrenz, sondern eher eine Beziehungssituation,

in der man sich zu Hause und geborgen fühlen kann.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 623

Kitchen oder die Metapher des Essens als Lebensspender

Genau für diese Beziehungssituation stehen die Metapher kitchen als Metonymie

für Familie) und das gemeinsame Essen. Gemeinsam zu essen stellt eine

Verbindung zwischen heterogenen Personen her; es ist, wie Murakami sagt, “a
method for uniting people in a family” MURAKAMI 2005:62). Und eine Funktion

der Küche kann es sein, den Innenraum der Familie zu öffnen für Fremde.

Was im vorgegebenen kulturellen und sozialen Diskurs verbunden wird mit
sexuellen Wünschen und Intentionen, wird hier bezogen auf das gemeinsame

Essen. Allerdings sollte das gemeinsame Essen nicht als Ersatz für oder als

Transfiguration einer sexuellen Beziehung verstanden werden; vielmehr geht es

auch hier um die Dekonstruktion der Unterscheidung und Trennung zwischen
Selbst und Familie einerseits und den Anderen andererseits und damit um die

Überwindung der Homogenitäts-Heterogenitäts-Ideologie. Die ständige Transund

Rekonfiguration der Beziehungen lässt etwas hervortreten, das weder Familie

noch Fremder, weder Homogenität noch Heterogenität ist.
Die Küche, die der Erzählung Kitchen nicht nur den Titel gibt, sondern darin

eine zentrale Bedeutung hat, ist nicht mehr der alte Ort, der symbolisch die

unterdrückte Rolle und Stellung der Frau andeutete.9 Für Mikage hat sie eine

ganz spezielle Bedeutung: Sie ist der Ort, der ihr Trost spendet, Ruhe und
Geborgenheit vermittelt, weil es ein kreativer Ort ist, an dem das Essen zubereitet
und damit auch Lebenskraft geschaffen wird. Das Essen hat in der Erzählung
nicht nur eine kommunikative und verbindende Funktion, indem es eine neue

Familie entstehen lässt, sondern es hat auch die zentrale Bedeutung der
Lebensgebung. Nach dem Tod der Großmutter kann Mikage nur in der Küche ruhig
schlafen; später macht sie Kochen zu ihrem Beruf. Als Yûichi durch den Tod
seiner Mutter psychisch gefährdet ist, bringt Mikage ein besonders wohlschmeckendes

katsudon Reisgericht mit geschnittenem Schweinekotelett) zu ihm.
Dies zeigt, dass das Essen dem Tod gegenübergestellt wird als Lebensspender,

als etwas Erwärmendes, Rettendes und Heilbringendes.

9 Für diese positive Bedeutung benutzte Yoshimoto statt des japanischen Wortes daidokoro
das japanisierte englische Wort kitchen, das moderner klingt. Yoshimoto weist darauf hin,

dass das Wort daidokoro als Buchtitel eher eine naturalistische Erzählung assoziiert hätte,

wie z.B. bei der Erzählung “Futon” (“Bettzeug”) von Tayama Katai. Yoshimoto benutzte

das englische Wort kitchen, um mögliche negative Konnotation des japanischen Begriffs zu

vermeiden, weil sie diesem Ort einen neuen Sinn geben wollte.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



624 MICHIKOMAE

Die Erfahrung des Todes

In fast allen ihren Werken werden bei Yoshimoto der Tod oder todesnahe
Erfahrungen zum Ausgangspunkt und roten Faden, der sich durch die Geschichte
hindurch zieht. Auch außer- und übersinnliche Erfahrungen gehören dazu, oder
auch Erfahrungen, die mit dem Tod vergleichbar sind wie der Schlaf und Träume.

Bereits in ihrer ersten literarischen Arbeit, “Moonlight Shadow”, ist eine

Verlusterfahrung der Protagonistin Satsuki durch den Tod ihres Freundes der

Ausgangs- und zentrale Bezugspunkt der Erzählung. Nach diesem Verlust macht
Satsuki eine sehr harte Zeit durch, erlebt dann aber durch die geheimnisvolle
Urara, die plötzlich auftaucht, ein Phänomen, bei dem sie ihren verstorbenen
Freund wiedersehen und nun von ihm Abschied nehmen kann. In der Erzählung
Dornröschenschlaf wird über eine sehr kritische Lebensphase einer jungen Frau,

Terako, erzählt. Sie steht in einer ausweglosen Beziehung zu dem verheirateten
Iwanaga, dessen Frau im Koma liegt ohne Hoffnung, daraus wieder aufzuwachen.

Der Schlaf wird in dieser Erzählung als ein dem Tod naher Zustand dargestellt,

in den Terako nach dem Selbstmord ihrer besten Freundin noch tiefer
hineingerät. Aus ihrem verzweifelten Schlafzustand wird Terako durch einen
wundersamen Traum, in dem ihr Iwanagas todkranke Frau erscheint, von dieser

wieder zum Leben erweckt. Auch in der Erzählung Hardluck ist der Tod das

Hauptthema. Die Schwester der Protagonistin liegt nach einem Schlaganfall, der
sie kurz vor ihrer eigenen Hochzeit ereilt hat, im Koma. Während ihr Verlobter
sich von ihr zurückzieht, begleitet dessen Bruder zusammen mit der Protagonistin

den Weg der Schwester in den Tod.
In vielen Erzählungen Yoshimotos ist es so, als sei die ganze Erzählung aus

einer Sicht geschrieben, die die Erfahrung des Todes voraussetzt. In Amrita wird
von einer Figur mit übersinnlichen Fähigkeiten, Mesuma damit wird auf den

berühmten Hypnotiseur Messmer hingewiesen), der Zustand der Protagonistin
Sakumi in diesem Sinn gesehen: Er sagt, eigentlich sei sie an der Reihe gewesen

zu sterben nach ihrer Schwester Mayu und ihrem Vater), ja sie sei sogar schon

einmal gestorben; alles in ihrem Leben habe sich danach verändert. Auch in den
schönsten gegenwärtigen Erfahrungen ist bei Yoshimoto immer der Gedanke des

Todes, des Vergehens und des Ausgelöschtwerdens gegenwärtig. Aber die
alltäglichen Begebenheiten erscheinen gerade aus dieser Sicht und aus dem
Empfinden des Nachhinein als noch schöner: Jeder Augenblick wird kostbar und

wertvoll, weil er aus der Sicht des Nichtmehrdaseins betrachtet, erlebt und
dargestellt wird.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 625

Da für Yoshimoto und für viele ihrer Figuren der Tod und die Todeswelt
immer präsent und vertraut sind, ist es nicht verwunderlich, dass durch Träume
und durch Menschen, die übersinnliche Fähigkeiten besitzen und als Medium
vermitteln können, mit verstorbenen Menschen Kontakt aufgenommen wird und

Kommunikation genauso entstehen kann wie mit Lebenden (“Moonlight
Shadow”, Dornröschenschlaf, Amrita). Solche Erscheinungen werden als natürlich
dargestellt. Manchmal können Menschen mit solchen Fähigkeiten in den Träumen

anderer erscheinen. Diese okkulten oder spiritistischen Erscheinungen
haben in der japanischen Literatur durchaus klassische Vorbilder wie z.B. in der

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

Geschichte vom Prinzen Genji von Murasaki Shikibu.
Fast alle ProtagonistInnen von Yoshimoto müssen wie bei einer Initiation

einen Weg durch Erfahrungen wie Verlust eines geliebten Menschen, Trauer und
Einsamkeit hindurch gehen. Obwohl ihre Welt oft aus einer eher leichten
mädchenhaften Perspektive gesehen dargestellt wird, ihr damit die Schwere oder

Dunkelheit genommen ist, geht es in den Erzählungen doch immer um dieses

eine existentielle Thema: Wie kann man im Leben mit all den negativen
Erfahrungen wie Verlust und Tod fertig werden? Um diese existentielle Frage geht es

vor allem. Oft wird auf religiöse, spiritualistische, okkulte und übernatürliche
Phänomene zurückgegriffen, um eine Antwort zu suchen. Aber, – und das ist
auch das Bodenständige bei Yoshimoto –, es wird auch sehr klar und deutlich
das Problematische in solchen Lösungen gesehen Das Übernatürliche oder das

Unbegreifliche werden nicht schon von vorne herein verneint, sondern akzeptiert
und miteinbezogen ins Leben; aber die Autorin und ihre ProtagonistInnen selbst

suchen nicht darin die Lösung ihrer Fragen, sondern in der Wirklichkeit und
zwar in ihrem Alltagsleben selbst. All die unerklärlichen Ereignisse sind dafür
nur ein Hilfsmittel, werden aber nicht als das Wesentliche betrachtet. Man wird
durch negative Erlebnisse geschwächt, ist auf einem Irrweg und verletzt, sogar

halb tot in einem symbolischen Sinn. Viele ProtagonistInnen befinden sich in
diesem Halbzustand zwischen Leben und Tod; aber durch ihre Erfahrungen
überwinden sie diesen Zustand. Dies ist bei Yoshimoto keine Flucht, kein Rückzug,

keine Regression, sondern die ProtagonistInnen gehen der Negativität auf
den Grund und kehren von dort aus wieder in die Wirklichkeit zurück. Erst

durch diese Erfahrung kann man die besonderen Augenblicke des Lebens erkennen.

Dies wird bei Yoshimoto mit dem Wort natsukashii ausgedrückt. Natsukashisa,

das von vielen Kritikern als Nostalgie verstanden wird, ist das Gefühl,
etwas bereits zu kennen, dahin zurückzukommen, wo man einmal war, wieder in
der Heimat zu Hause) zu sein, wieder zu sich zurückzukommen. In Kitchen
wird dies an einer Stelle mit dem Wort déjà vu ausgedrückt: wieder erkennen,



626 MICHIKOMAE

wieder da sein, wo man schon einmal war. Aber dass man nun die Augenblicke
in ihrem Wert erkennen kann, das ist der Unterschied zum ersten unmittelbaren
Erleben. Man kann im Grunde nur durch den Tod erkennen, was das Leben

wirklich bedeutet; deshalb brauchen die Protagonistinnen Yoshimotos diese

Erfahrungen von Verlust und Tod. Die Botschaft ist, nicht im Un- oder
Übernatürlichen die Antwort zu suchen, sondern im Alltagsleben. Und die Stärke zu

gewinnen, den Alltag weiter – äußerlich unverändert, aber innerlich als ein neuer

Mensch – leben zu können. Obwohl Yoshimotos Erzählungen einfach strukturiert

sind, enthalten sie immer diese Message und eine positive Grundeinstellung,

sind aber keineswegs moralisch oder gar moralisierend, sondern können

leicht und ansprechend Stärke und Ermutigung vermitteln.
Dass Yoshimoto zu jeder Erzählung ein Nachwort schreibt, in dem sie ihre

shôjo-LeserInnen wie in einem persönlichen Brief direkt anspricht, stärkt noch

den Effekt des Ansprechens in ihrer Erzählweise. Gerade durch dieses Nachwort
wird in Yoshimotos Werken, die meistens aus der subjektiven Perspektive einer
Ich-Erzählerin geschrieben sind, zwischen dem Text und seinen shôjo-
LeserInnen eine besondere, “nostalgische”, Beziehung hergestellt. Dadurch werden

ihre Geschichten in einer aus der Zukunftsperspektive antizipierten “
simulierten Nostalgie” positioniert. In diesem Sinn nennt Treat Yoshimotos Schreiben

eine “nostalgic exercise” TREAT 1996:299). Jeder Schritt nach vorne im
Leben ihrer ProtagonistInnen ist verbunden mit einer nostalgischen Verklärung
der meist schwierigen Situation, aus der sie gerade herausgetreten sind, wie
Yoshimoto selbst schreibt: “As soon as one unthinkingly takes a step forward in
life, the place you were just a moment ago now looks as vivid as a flower-strewn
stage” zit. nach TREAT 1996:299).

Schluss

Dass Tod, Verlust, Trauer, Einsamkeit eine so zentrale Bedeutung bei Yoshimoto

haben, deutet darauf hin, dass ihre Literatur nicht auf Klischees reduziert
und in bestimmte Schemata gepresst werden darf. Es handelt sich bei ihren Werken

nicht nur um Populärliteratur, und auch die Kategorie Postmodernismus

reicht nicht aus, dem Banana-Phänomen auf den Grund zu kommen. Einige ihrer
Werke d.h. jedoch: durchaus nicht alle!) haben eine literarische Qualität, die sie

dem Zugriff solcher eindeutiger Kategorisierungen entziehen. Und selbst wenn
diese literarische Qualität nicht mehr mit den Kriterien der junbungaku beurteilt

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 627

werden kann oder sollte, ist diese “neue Literatur” doch: Literatur, japanische

Literatur, die zugleich internationale Literatur ist. Deshalb sollte man sie nicht
nur als ein populärkulturelles und postmodernes Phänomen sehen, sondern mehr

noch als ein transkulturelles Phänomen. Die Analyse der literarischen Welt
Yoshimotos unter diesem Gesichtspunkt der Transkulturalität könnte ein Ansatz
sein, auch den Wandel der Familienformen, der Beziehungsstrukturen, der
Jugendkultur, vielleicht sogar des Umgangs mit dem Tod in der heutigen japanischen

Gesellschaft als einen Übergangsprozess von der auf eine einzelne Nation
bezogenen Kulturalität zur Transkulturalität zu verstehen.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

Bibliographie*

AMITRANO, Giorgio
1994 “Das Phänomen Banana Yoshimoto”. Yoshimoto Banana. Kitchen.

Zürich: Diogenes:191–203.
1996 “Yoshimoto Banana. Inside and Beyond Shôjo Aesthetics”. Giorgio

Amitrano. The New Japanese Novel. Popular Culture and Literary
Tradition in the Work of Murakami Haruki and Yoshimoto Banana.
Kyôto: Istituto Italiano di Cultura Scuola di Studi sull’Asia Orientale:

35–69.
AN AN Zeitschrift)
1994 “Yoshimoto Banana-san no yô na, jiyû na ikikata ni akogaremasu”. An

an. 1. April 1994:18–19.
AOYAMA Minami
1996 “Yoshimoto Banana no ‘kitchen’”. Aoyama Minami. Eigo ni natta

nippon shôsetsu. Tôkyô: Shûeisha:5–27.
AOYAMA Tomoko
1999 “Food and Gender in Contemporary Japanese Women’s Literature”.

U.S.-Japan Women’s Journal English Supplement). 1999, Nr.
17:111–136.

* Die folgende Bibliographie beruht auf der Literaturliste zu dem Kapitel über Yoshimoto
Banana aus der Dissertation von Ina Hein siehe Anm. 1); sie wurde ergänzt und auf den

neuesten Stand gebracht.



628 MICHIKOMAE

ASADA Akira
1989 “Yoshimoto Banana wa shôjo manga o bonyôka shita dake de, bun¬

gaku to wa nan no kankei mo nai shiromono nan da”. Goro. 9. März
1989:160–161.

AWAYA Nobuko / PHILLIPS, David P.

1996 “Popular Reading – The Literary World of the Japanese Working
Woman”. Anne E. Imamura Hg.). Re-Imaging Japanese Women.

Berkeley u.a.: University of California Press:244–270.
BERNDT, Jaqueline

1995 Phänomen Manga. Comic-Kultur in Japan. Berlin: edition q.

BUCKLEY, Sandra

1996 “A guided tour of the kitchen: seven Japanese domestic tales”. Society
and Space. 1996, Nr. 14:441–461.

CHIYOHARA Machiko
1989 “TUGUMI–Tsugumi”. Nihon jidô bungaku. 1989, Bd. 35, Nr. 11:46–

50.
EGAWA Osamu

1988 “Kankakushugi to akujunkan – ‘Kitchen’ to ‘Manê gêmu’”. Bungaku

jihyô. 15.4.1988, Nr. 18:2–3.

FAIRBANKS, Carol
2002 Japanese Women Fiction Writers. Their Culture and Society, 1890s to

1990s: English Language Sources. Lanham, Maryland u. London: The
Scarecrow Press:508–524.

FISKE, John

1989 Understanding Popular Culture. Boston u.a.: Unwin Hyman.
FUJIMOTO Yukari
1990 “Onna no ryôsei guyû, otoko no han-inyô – komikku ni okeru toransu

jendâ gensô”. Gendai no esupuri. 1990, Nr. 277:177–209.
1991 “Shôjo manga ni okeru ‘shônen-ai’ no imi”. Mizura Noriko Hg.). Nyû

feminizumu rebyû, Bd. 2. Onna to hyôgen). Tôkyô: Gakuin
Shobô:280–284.

1991b “Atsui ocha no kioku – ‘nichijôsei no shisô’ to Yoshimoto Banana”.
Hasegawa Izumi Hg.). Josei sakka no shinryû. Kaishaku to kanshô
bessatsu). Tôkyô: Shibundô:303–317.

1991c “A Life-Size Mirror: Women’s Self-Representation in Girls’ Comics”.
Review of Japanese Culture and Society. Dezember 1991, Bd. 4:53–
57.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 629

FUJIN KÔRON Zeitschrift)
1988 “‘Kitchen’”. Fujin Kôron. 1988, Nr. 4:444.
FUJITA Shôji
1989 “‘Yoshimoto Banana genshô’ o toku”. Chishiki. 1989, Nr. 7:330–331.
FURUHASHI Nobuyoshi
1990a Yoshimoto Banana to Tawara Machi. Tôkyô: Chikuma Shobô.

1990b “Yoshimoto Banana”. Kokubungaku. 1990, Bd. 35, Nr. 6 Sonderaus¬

gabe

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

Mai: Gendai sakka binran):202–203.
FURUYA Midori
1994 “Kenagena ‘Kitchin’ to shinpuruna ‘Kitchen’”. Kaien. 1994, Nr. 2:46–

54.

GEBHARDT, Lisette
2001 “Yoshimoto Banana: Eine Autorin und ihre Bezüge zur ‘spirituellen

Szene’”. Lisette Gebhardt. Japans Neue Spiritualität. Wiesbaden:
Harrassowitz:179–190.

GEREVINI, Alessandro G.

2002 Itarian Banana. Tôkyô: Nihon Hôsô Shuppan Kyôkai.
GÖSSMANN, Hilaria
1994 “Yoshimoto Banana doitsugo-yaku no hankyô”. Kaien, Nr. 2:64–70.
GÖSSMANN, Hilaria / FLOYD, Elisabeth / YIN, Hui E / TSUGE Teruhiko
1994 “Sekai no naka no Yoshimoto Banana”. Diskussion) Kokubungaku.

1994, Nr. 2:88–106.
GOFF, Janet

1993 “Review of ‘Kitchen’ by Yoshimoto Banana”. Japan Quarterly. 1993,

Bd. 40, Nr. 2 April–Juni):226.
GRIMKOWSKI, Sabine

1999 Zeichen im Fluß – Wege neuer japanischer Literatur. Ein Feature von
Sabine Grimkowski Transkript einer Radiosendung auf SWR2 vom
14.12.1999).

GROß, Melanie

“Postfeminismus? Versuch einer Begriffsklärung”, auf: http://www.
postfeminismus. de/begriff.html Stand vom 29.12.2005).

HASEGAWA Izumi Hg.)
1991 Josei sakka no shinryû Kokubungaku Kaishaku to kanshô bessatsu).

Tôkyô: Shibundô.
HIRATA Toshiko
1994 “Ôzappani mita Yoshimoto Banana”. Kokubungaku, Nr. 2:114–117.



630 MICHIKOMAE

HORIKIRI Naoto
1988 “Onna wa dokyô, shôjo wa aikyô”. Honda Masuko et al. Hg.). Shôjo¬

ron. Tôkyô: Seikyûsha:107–128.
IMITACHIO

1990 “Tokushû: Yoshimoto Banana”. Imitachio. 1990, Nr. 13:10–23.

INABA Mayumi
1997 “Ikinari 200 man-bu ureru junbungaku sakka Yoshimoto Banana no

‘genshô’”. In: Shûkan Yearbook Nichiroku 20seiki.1989:9.
ISHIHARA Chiaki
1991 “Seibetsu no aru basho”. Hasegawa Izumi Hg.). Josei sakka no shin¬

ryû. Kaishaku to kanshô bessatsu). Tôkyô: Shibundô:291–302.
ISHIKURA Michiko
1994 “Yoshimoto Banana sakuhin kaidai”. Kokubungaku. 1994, Nr. 2:134–

137.
KAIEN Zeitschrift)
1994 “Tokushû: Sekai no Yoshimoto Banana”. Kaien. 1994, Nr. 2:5–114.
KAIEN-REDAKTION

1987 “Dai-6-kai ‘Kaien’ shinjin bungaku-shô happyô”. Kaien. 1987, Nr.
11:22–27.

KANAI Yoshiko
1991 “Feminizumu no me de ‘Banana genshô’ o yomeba”. Hasegawa Izumi

Hg.). Josei sakka no shinryû. Kaishaku to kanshô bessatsu). Tôkyô:
Shibundô:265–277.

KANEDA Kôichiro
1989 “‘Noruwei no mori’ no Murakami Haruki ya Murakami Ryû,

Yoshimoto Banana, Yamada Eimi nado ‘Imadoki no wakamono no
yomu hon’ o yomu”. Purejidento. 1989, Nr. 1:196–203.

KATÔ Jun’ichi
2000 “Gendai bungaku ni miru ‘shoku’. Yoshimoto Banana-cho ‘Kitchin’”.

Shoku no kagaku. Oktober 2000, Nr. 272:82–89.
KATÔ Norihiro
2001 “Tenkiame ga furu yoru. Yoshimoto Banana no shôsetsu sekai”.

Shinchôsha. Honjitsu no Yoshimoto Banana. Banana Yoshimoto at
work, 2001. Tôkyô: Shinchôsha:72–80.

KIDA Junichirô et al.
1992 “Yoshimoto Banana”. Kida Junichirô et al. Hg.). Shin-gendai nihon

shippitsusha daijiten. Tôkyô: Nichigai Associates:715.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 631

KIMATA Satoshi

1999 “Ichiban hajime no kokoro no katachi”. Kimata Satoshi Hg.). Yoshi¬

moto Banana Ierô Pêji. Tôkyô: Arechi Shuppansha:7–19.
1999b “Sei no fukami de – ‘Dai-2-ki’ no shidô”. Kimata Satoshi Hg.). Yo¬

shimoto Banana Ierô Pêji. Tôkyô: Arechi Shuppansha:185–203.
1999c “‘Kitchen’ – Daidokoro no senshi”. Kimata Satoshi Hg.). Yoshimoto

Banana Ierô Pêji. Tôkyô: Arechi Shuppansha:41–65.
KIMATA Satoshi Hg.)
1999d Yoshimoto Banana Ierô Pêji. Tôkyô: Arechi Shuppansha.
KLOEPFER, Albrecht
1993 “[Rezension] Kitchen”. Japan aktuell. 1993, Februar/März:37.

KLOPFENSTEIN, Eduard
1993 “Nachwort”. Eduard Klopfenstein Hg.). Mondscheintropfen. Japani¬

sche Erzählungen 1940–1990. Zürich, München: Theseus Verlag:235–

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

247.
KOKUBUNGAKU – KAISHAKU TO KYÔZAI NO KENKYÛ
1994 “Tokushû II: Yoshimoto Banana”. Februar 1994, Bd. 39, Nr. 3:88–

137.
KONDÔ Hiroko
1990 “Yume no shokuyoku – kyoshoku suru shintai. Yoshimoto Banana

‘kitchen’ shiron 1. Teil)”. Kaikô. 1990, Nr. 4:55–74.

1994a “Michikake suru jikan”. Kokubungaku. 1994, Nr. 2:128–132.
1994b “Yoshimoto Banana”. Miyoshi Yukio et al. Hg.). Nihon gendai bun¬

gaku daijiten Bd. 1. jinmei/jikô-hen). Tôkyô: Meiji Shoin:376.
1997 “Yoshimoto Banana”. Enomoto Masaki et al Ôe kara Banana made.

Gendai bungaku kenkyû annai. Tôkyô: Nichigai Associates:258–265.
KUROKO Kazuo
1990 “Haruki/Banana genshô to gendai – hanayakana shakai jôkyô to uraha¬

rana bungaku no konnan no naka de”. Kuroko Kazuo. Murakami
Haruki to dôjidai no bungaku. Tôkyô: Kawai Shuppan:277–280.

KUROSAWA Ariko
1990 “Yume no kitchin – Yoshimoto Banana-ron”. Ueno Chizuko Hg.).

Nyû feminizumu rebyû 1 – Re’nai tekunorojî. Ima re’nai-tte nani?.
Tôkyô: Gakuin Shobô:134–151.

LACAN, Jacques

1966/96 “Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion”. Jacques Lacan.
Schriften I Hg: Norbert Haas und Hans-Joachim Metzger). Weinheim,
Berlin: Quadriga:61–70.



632 MICHIKOMAE

MANGOLD, Sabine / HAYASHI Yukari
1990 “Yoshimoto Banana”. Berndt, Jürgen Hg.). Momentaufnahmen Mo¬

derner Japanischer Literatur. Berlin: Silver&Goldstein:159–162.
MATSUMOTO Takayuki
1991 Yoshimoto Banana-ron. Futsû to iu muishiki. Tôkyô: JICC Shuppan¬

kyoku.
MIHM, Gesa Doris
1998 Shôjo and beyond – depiction of the world of women in fictional works

of Banana Yoshimoto M.A.-Arbeit). Ann Arbor Mich.): UMI.
MITSUI Takayuki / WASHIDA Koyata
1989 Yoshimoto Banana Shinwa. Tôkyô: Seikyûsha.
MIURA Masashi

1988 “Yoshimoto Banana no tôjô to nihonbungaku no haba. Shôjo manga¬

tekina shôsetsu e no ikô”. Sandê Mainichi. 13.3.1988:113–115.
MIYAKAWA Takeo

1991 “‘Kitchen’ – Yoshimoto Banana. Orupeusutachi no katsudon”. Koku¬

bungaku. 1991, Bd. 36, Nr. 1:109–111.
MIYOSHI Masao
1991 “Epilogue”. Miyoshi Masao. Off Center. Power and Culture Relations

between Japan and the United States. Cambridge Mass.), London:
Harvard University Press:233–243.

1991b “Women’s Short Stories in Japan”. Manoa. 1991, Bd. 3, Nr. 2:33–39.
MIZUTA Noriko
1990 “When the Novel Goes Bananas. Shôsetsu, sono shômetsu to han’ei”.

Kikan Femina. 1990, Nr. 8:112–122.
1991 Feminizumu no kanata. Joseihyôgen no shinsô. Tôkyô: Kôdansha.
MURAKAMI Fuminobu
2005 Post-modern, Feminist and Postcolonial Currents in Comtemporary

Japanese Literature. A Reading of Murakami Haruki, Yoshimoto
Banana, Yoshimoto Takaaki and Karatani Kôjin. London u.a.: Routledge.

MURAMATSU Sadataka / WATANABE Sumiko
1990 “Yoshimoto Banana”. Muramatsu Sadataka / Watanabe Sumiko Hg.).

Gendai josei bungaku jiten. Tôkyô: Tôkyôdô Shuppan:390–391.
MURE Yôko
1988 “Yorokobi mo kanashimi mo kodoku no naka. Yoshimoto Banana

‘Kitchin’”. Shinchô. 1988, Nr. 10:147–150.

NATILI, Donatella
1994 “Itaria de no Yoshimoto Banana”. Kokubungaku. 1994, Nr. 2:108–112.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 633

NICHIGAI ASSOCIATES Hg.)
1997 Gendai josei sakka 150-nin. Tôkyô: Nichigai Associates.
NISHIJIMA, Takeo

1991 Kara-genki no jidai: hachijû nendai bunkaron. Tôkyô: Asahi Shinbun¬

sha.

OGASAWARA Kenji
1990 “Kôgo no jidai no bungaku hyôgen. Yoshimoto Banana to Murakami

Haruki ni miru ‘genzai’”. Ogasawara Kenji. Bungakuteki kojitachi no
yukue. Tôkyô: Goryû Shoin:143–154.

OGAWA Yôko
1994 “Kyûkyoku no basho”. Kaien. 1994, Nr. 2:20–22.
OGINO, Anna
1991 “From Maker to Writer: Self-Representation Through Eating”. Review

of Japanese Culture and Society. Dezember 1991:69–71.
OGURA Chikako
1989 “Seiko, Akina, Banana ni miru 80nendai onna no ko-tachi no re’nai

gensô”. Gekkan Asahi. 9 September 1989):64–67.

OHARA Shin
1992 “Yasuragi no kitchin. Yoshimoto Banana ‘Kitchen’”. Ohara Shin.

Shinguru rûmu no ikikata. Tôkyô: Shinchôsha:37–71.
OKAMOTO Tarô

1994 “Itarian Banana no seikô no kagi no arika o motomete”. Kaien. 1994,

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

Nr. 2:55–63.
OLLSON, Barbara

2001 “What’s cooking? Zum Schauplatz Küche in der angloamerikanischen
Gegenwartsprosa”. Margarete Hubrath Hg.). Geschlechter-Räume.

Konstruktionen von »gender« in Geschichte, Literatur und Alltag.
Köln u.a.: Böhlau:133–144.

ÔMI Ken
1990 “Monkirigata to shi to – Yoshimoto Banana–ron no tame ni”. Gunzô.

1990, Bd. 45, Nr. 11:260–270.
OPHÜLS-KASHIMA, Reinold
1993 “Comics für Mädchen Shôjo Manga) und Mädchenliteratur als Phä¬

nomene der Modernen Massenkultur – Eine Übersicht über Neuere

Publikationen”. Japanstudien. 1993, Bd. 5:535–554.
ORTMANNS, Annelie
1997 “Yoshimoto Banana”. HOL. Mai 1997, Nr. 22:76–77.



634 MICHIKOMAE

ÔSHIMA Yumiko
1989 Daietto Asuka komikkusu). Tôkyô: Kadokawa Shoten.
ÔTSUKA Eiji
1989a “Yoshimoto Banana ‘minashigo’ no monogatari”. Shisei. 1989, Bd. 38,

Nr. 10:102–107.
1989b “Yoshimoto Banana-ron. Katsudon o idaite hashiru shôjo”. Subaru.

1989, Nr. 11:202–231.
1991 Shôjo Minzokugaku. Tôkyô: Kôbunsha.
1991a “Katsudon o idaite hashiru shôjo”. Ôtsuka Eiji. Monogatari chiryô¬

ron. Shôjo wa naze ‘katsudon’ o idaite hashiru no ka. Tôkyô: Kôdansha:

16–79.

1998 “Yoshimoto Banana-ron, aruiwa kigôtekina nihongo ni yoru shôsetsu

no kanôsei o megutte”. Bungakukai. 1998, Bd. 52, Nr. 12:306–328.
PARRY, Richard Lloyd
1993 “Otoko-go to onna-go – honyaku de ushinawareta mono” Ü: Onodera

Ken). Switch. 1993, Nr. 7:122.
PETERSEN, Mark
1990 “Yoshimoto Banana – Kitchin de tsukamaete”. Shinchô. 1990, Nr.

1:274–277.
ROBERTSON, Jennifer
1989 “Gender-Bending in Paradise: Doing ‘Female’ and ‘Male’ in Japan”.

Genders University of Texas Press). Sommer 1989:50–69.
1998 Takarazuka. Sexual Politics and Popular Culture in Modern Japan.

Berkeley u.a.: University of California Press.

SAGAWA Akira
1990 “Yoshimoto Banana”. Sagawa Akira. Sakka no pennêmu jiten. Tôkyô:

Sôtakusha:467–468.
SAITÔ Kinji
1990 “Yoshimoto Banana ‘Kitchen’ o yomu”. Shuchô. 1990, Nr. 18

Mai):16–24.
SAITÔ Minako
2001 “(Karera no handô) Akarui taihai jidai no hyôshô aidoru-ron 1: Yo¬

shimoto Banana”. Sekai. 2001, Nr. 1:184–192.
SCHIERBECK, Sachiko
1994 “Yoshimoto Banana”. Sachiko Schierbeck. Japanese Women Novelists

in the 20th Century. 104 Biographies 1900–1993. University of
Copenhagen: Museum Tusculanum Press:321–323.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 635

SHERIF, Anne
1999 “Japanese Without Apology: Yoshimoto Banana And Healing”. Ste¬

phen Snyder und Philip Gabriel Hg.). Ôe and beyond. Fiction in
contemporary Japan. Honolulu: University of Hawaii Press:278–301.

SHIMA, Hiroyuki
1988 “Yoshimoto Banana wa kakitsuzukerareru ka”. Bessatsu Takara¬

jima:

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

152–155.
SHIMURA Yukiko
1997 “Shôjotachi no dokusho. Orihara Mito to Yoshimoto Banana no

sakuhin ni miru shôjo-zô”. Bungaku to kyôiku. 1997, Nr. 6:53–66.
SHINCHÔSHA

2001 “Yoshimoto Banana nenpu”. Shinchôsha. Honjitsu no Yoshimoto
Banana. Banana Yoshimoto at work, 2001. Tôkyô: Shinchôsha:54–62.

SHINFUNE Kaisaburô
1990 “Yoshimoto Banana no ‘Banana-genshô’”. Minshu bungaku. 1990. Nr.

2:112–119.
SHÛKAN SHINCHÔ Zeitschrift)
1993 “Naze Amerika de bakuhatsuteki ninki. Yoshimoto Banana ‘Kitchen’”.

Shûkan shinchô. 11.2.1993, Nr. 6:130–134.
SONE Hiroyoshi
1991a “Yoshimoto Banana-san e no tegami”. Kaishaku to kanshô. 1991, Nr.

4:158–163.
1991b “Kaisetsu”. Yoshimoto Banana. Kitchin. Tôkyô: Fukutake Bunko:227–

237.
STURM, Rüdiger
1992 “Öde der Gewöhnlichkeit – Banana Yoshimotos Erfolgsbuch ‘Kit¬

chen’”. Süddeutsche Zeitung. 2.12.1992:20.

TAKEDA Saneakira

1992 “Yoshimoto Banana ‘N.P.’”. Kokubungaku. 1992, Nr. 11 Sonder¬

nummer September: Gendai no shôsetsu 101ppen no yomikata):206–
207.

TAKEDA Seiji / HINO Keizô / KAWAMURA Jirô
1988 “‘Mangetsu Kitchin 2’ – Yoshimoto Banana, ‘Umi no kanata no sora

tôku’ – Kometani Fumiko, ‘Sô kamo shirenai’ – Kô Haruto”. Gunzô.

1988, Bd. 43, Nr. 3:336–356.



636 MICHIKOMAE

TANAKA Yukiko
1995 “Daughters: Young Women Today”. Tanaka Yukiko. Contemporary

Portraits of Japanese Women. Westport Conn.), London: Praeger:73–

95.
TREAT, John Whittier
1993 “Yoshimoto Banana Writes Home: Shôjo Culture and the Nostalgic

Subject”. Journal of Japanese Studies. 1993, Bd. 19, Nr. 2:353–387.
1995 “Yoshimoto Banana’s ‘Kitchen’, Or The Cultural Logic Of Japanese

Consumerism”. In: Lise Skov und Brian Moeran Hg.). Women, Media
And Consumption In Japan. Richmond Surrey): Curzon Press:274–
298.

1996 “Yoshimoto Banana Writes Home”. Treat, John Whittier Hg.). Con¬

temporary Japan and Popular Culture. Richmond: Curzon.
TSUGE Teruhiko
1994 “Yoshimoto Banana no sekaitekina imi”. Kaien. 1994, Nr. 2:78–83.
UENO Chizuko
1989 “Middonaito Kôru. Shokuen kazoku”. Asahi shinbun shukusatsuban).

4.6.1989:19.
1990 Middonaito Kôru Midnight Call). Tôkyô: Asahi Shinbunsha.
WASHIDA Koyata
1990 “Yoshimoto Banana no shudai wa shi”. Ushio. 1990, Nr. 5:400–403.
WATANABE Yoshiaki
2005 Shinkuro suru chokkan – Yoshimoto Banana ‘Amurita’ no imi suru

mono. Tôkyô: Bungeisha.
YAMADA Eimi / YOSHIMOTO Banana

1992 “Ren’ai shôsetsu no yukue. Yamada Eimi – Yoshimoto Banana”. Bun¬

gei The Bungei Quarterly). 1992, Bd. 31, Nr. 5:154–179.
YAMAGUCHI Masatomo
1996 “Daidokoro sengo-shi. Daidokoro kara kitchin e, soshite...”. Ueno Chi¬

zuko Hg.). Iro to yoku Gendai no sesô 1). Tôkyô: Shôgakukan:69–

102.
YAMAZAKI Makiko
1994a “Yoshimoto Banana sakuhin nenpu – chosaku mokuroku”. Kaien.

1994, Nr. 2:109–114.
1994b “Yoshimoto Banana ‘Kitchin’ ‘Mangetsu’-ron. Eriko-san no shi”.

Bunken ronshû. 31.3.1994, Nr. 23:1–15.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 637

1995 “Yoshimoto Banana sakuhin nenpu – chosaku mokuroku”. Yoshimoto
Banana. B-kyû Banana – Yoshimoto Banana tokuhon. Tôkyô: Fukutake

Bunko/Benesse:189–211.
1997 “Yoshimoto Banana – Wakai sedai no ‘junsuina jôcho’ ni kyômei suru

tame no komayakana shikake”. Josei bungakukai Hg.). Tatoeba
junbungaku wa konna fû ni shite kaku. Wakate sakka ni manabu jissenteki

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

sôsaku-jutsu. Tôkyô: Dôbunshoin:21–29.
YIN Hui E
1994 “Chûgoku kara mita Yoshimoto Banana”. Kaien. 1994, Nr. 2:71–77.
YONAHA Keiko
1998 “Die Auseinandersetzung mit dem Thema ‘Familie’ in der Gegen¬

wartsliteratur”. Hilaria Gössmann Hg.). Das Bild der Familie in den
japanischen Medien Monographien aus dem Deutschen Institut für
Japanstudien der Philipp-Franz-von-Siebold-Stiftung, Band 20). München:

iudicium:297–312.
1994 “Shintaisei to gensô – ‘Amurita’ o chûshin ni”. Kokubungaku. 1994,

Nr. 2:123–127.
YOSHIMOTO Banana

1988a “Kitchen”. Yoshimoto Banana. Kitchin. Tôkyô: Benesse:5–70.
1988b “Mangetsu-Kitchin 2”. Yoshimoto Banana. Kitchin. Tôkyô: Ben¬

esse:71–164.
1988c Kitchin. Tôkyô: Benesse.

1988d “Mûnraito Shadô”. In: Yoshimoto Banana. Kitchin. Tôkyô: Ben¬

esse:165–226.
1988e Kanashii yokan. Tôkyô: Kadokawa Shoten.
1988f Utakata/Sankutuari. Tôkyô: Fukutake Shoten.
1989a Painappurin. Tôkyô: Kadokawa Shoten.
1989b Tsugumi. Tôkyô: Chûô Kôronsha.
1989c Shirakawa yofune. Tôkyô: Fukutake Shoten.

1989d Utakata/Sankuchuari. Tôkyô: Fukutake Shoten.

1989e/94 “Koko made hanashita koto wa nai – Yoshimoto Banana dai-intabyû”.
Yoshimoto Banana. Banana no banana. Tôkyô: Metarôgu:184–209.

1990a N.P. Tôkyô: Kadokawa Shoten.
1990b Fruits Basket. Tôkyô: Fukutake Shoten.
1991a Kitchin. Tôkyô: Fukutake Shoten. Fukutake Bunko)
1991b Utaka/Sankutuari. Tôkyô: Fukutake Shoten Fukutake Bunko)
1991b/97Hibi no koto. Tôkyô: Gakushû Kenkyûsha.
1992a Painappurin. Tôkyô: Kadokawa Shoten Kadokawa Bunko)



638 MICHIKOMAE

1992b Yoshimoto Banana intabyû-shû. Tôkyô: Little More
1994a Amurita. Tôkyô: Fukutake Shoten.
1994b Banana no Banana. Tôkyô: Metarôgu.
1994c “Yoshimoto Banana e no ‘50 no shitsumon’”. Yoshimoto Banana.

Banana no Banana. Tôkyô: Metarôgu:168–178.
1994d Marika no nagai yoru / Bari yume nikki. Tôkyô: Gentôsha.

1995a “Afterword To The American Edition”. Yoshimoto Banana. Lizard.
London/Boston: faber and faber:179–180.

1995b “A strange tale from down by the river” Ü: Ann Sherif). Yoshimoto
Banana. Lizard. London/Boston: Faber & Faber:123–174.

1995c “Dreaming of Kimchee” Ü: Ann Sherif). Yoshimoto Banana. Lizard.
London/Boston: Faber & Faber:69–92.

1996 SLY. Tôkyô: Gentôsha.
1997 Yume ni tsuite. Tôkyô: Gentôsha:151–156.
1999 Hâdoboirudo/Hâdorakku. Tôkyô : rockin’on
2000a Karada wa zenbu shitteiru. Tôkyô: Bungei Shunjû.
2000b Yoshimoto Banana jisen senshû. Band 1: Occult. Tôkyô: Shinchôsha.
2000c Yoshimoto Banana jisen senshû. Band 2: Love. Tôkyô: Shinchôsha.
2000d “Imu Hô no Kitchin”. Yoshimoto Banana. Banana Bureiku. Tôkyô:

Gentôsha:122–127.
2000e Furin to nanbei. Tôkyô: Gentôsha.

2001a Yoshimoto Banana jisen senshû. Band 3: Death. Tôkyô: Shinchôsha.

2001b Yoshimoto Banana jisen senshû: Band 4: Life. Tôkyô: Shinchôsha.

2002 Niji. Tôkyô: Gentôsha.

2003 Deddo endo no omoide. Tôkyô: Bungei Shunjû.
2004 Umi no futa. Tôkyô: rockin’on.
2006 Hitokage. Tôkyô: Gentôsha.

YOSHIMOTO Banana / AGAWA Sawako
2000 “Ima dôkyochû no bôifurendo to kekkonshiki ageta koto, hatsu¬

kokuhaku shimasu”. Shûkan bunshun. 5.10.2000:136–142.
YOSHIMOTO Banana / PAUL Auster
1992 “Hon o kaku yori mo jinsei niwa iroiro nakoto ga aru”. Yoshimoto

Banana. Yoshimoto Banana intâbyû-shû. Tôkyô: Little More:46–67.
YOSHIMOTO Banana / LÎ An
1999 “Jiyû no yume o egaite” Übersetzung und Moderation: Fujii Shôzô).

Subaru The Subaru Monthly). 1999, Nr. 7:82–94.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 639

YOSHIMOTO Banana / SHINCHÔSHA

2001 “Tannaru hontô dewa naku. Yoshimoto Banana long interview”.
Shinchôsha. Honjitsu no Yoshimoto Banana. Banana Yoshimoto at

work, 2001. Tôkyô: Shinchôsha:8–32.
YOSHIMOTO Banana / YASUHARA Akira Interview)
1994 “Nenrei dewa naku, otona de nai to shôsetsu wa kakenai”. Yoshimoto

Banana. Banana no Banana. Tôkyô: Metarôgu:153–167.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

YOSHIMOTO Banana

“Yoku aru shitsumon”, auf: http://www.yoshimotobanana.com/jp/faq.

html Stand vom 5.5.2007)
YOSHIMOTO Banana

http://www.yoshimotobanana.com/jp/books/index.html Stand vom
5.5.2007).

YOSHIMOTO Banana

“Book covers of the world”, auf: http://www.yoshimotobanana.
com/jp/world/index.html Stand vom 5.5.2007).

YOSHIMOTO Takaaki
1993 “Yoshimoto Banana o megutte”. Kaien. 1993, Bd. 12, Nr. 5:5–16.

Übersetzungen

Übersetzungen ins Deutsche

YOSHIMOTO Banana

1992 Kitchen. Ü: Wolfgang E. Schlecht). Zürich: Diogenes.
1993 N.P. Ü: Annelie Ortmanns-Suzuki). Zürich: Diogenes.
1996 Tsugumi. Ü: Annelie Ortmanns). Zürich: Diogenes.
1998 Dornröschenschlaf. Drei Erzählungen von der Nacht. Ü: Annelie

Ortmanns, Gisela Ogasa, Anita Brockmann). Zürich: Diogenes.
2000 Amrita. Ü: Annelie Ortmanns). Zürich: Diogenes.
2002 Sly. Ü: Anita Brockmann). Zürich: Diogenes.
2004 Hard-boiled, hard luck. Ü: Annelie Ortmanns). Zürich: Diogenes.
2005 Eidechse. Ü: Anita Brockmann, Annelie Ortmanns). Zürich: Dioge¬

nes.

2007 Federkleid. Zürich: Diogenes. Voraussichtlich Mai 2007).



640 MICHIKOMAE

Übersetzungen ins Italienische

YOSHIMOTO Banana

1991 Kitchen. Ü: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.
1992 N.P. Ü: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.
1994a Tsugumi. Ü: Alessandro Giovanni Geverini). Mailand: Feltrinelli.
1994b Sonno profondo. Ü: Giorgio Amitrano, Alessandro Giovanni Geveri¬

ni). Mailand: Feltrinelli.
1995 Lucertola. Ü: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.
1997 Amrita. Ü: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.
1998 Sly. Ü: Alessanrdo Giovanni Geverini). Mailand: Feltrinelli.
1999 L’ultima amante di Hachiko. Ü: Alessandro Giovanni Geverini).

Mailand: Feltrinelli.
2000 Honeymoon. Ü: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.
2001 H/H Hardboiled, Hard luck). Ü: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltri¬

nelli.
2002 La piccola ombra. Ü: Alessandro Giovanni Geverini). Mailand: Fel¬

trinelli.
2003 Arcobaleno. Ü: Alessandro Giovanni Geverini). Mailand: Feltrinelli.
2004 Il corpo sa tutto. Ü: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.
2005 L’abito di piume. Ü: Alessandro Giovanni Geverini). Mailand: Feltri¬

nelli.
2006 Ricordo di un vicolo cieco. Ü: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinel¬

li.

Übersetzungen ins Französische

YOSHIMOTO Banana

1994 Kitchen. Ü: Dominique Palmé, KyÀko SatÀ Paris: Gallimard.
1999 N.P. Ü: Dominique Palmé, KyÀko SatÀ Paris: Rivages.
2001a Dur, dur. Ü: Dominique Palmé, KyÀko SatÀ Paris: Rivages.
2001b Le Lézard. Ü: Dominique Palmé, KyÀko SatÀ Paris: Rivages.
2001c Le dernier jour. Ü: Elisabeth Suetsugu). Arles: Picquier.

Übersetzungen ins Englische

YOSHIMOTO Banana

1993 Kitchen. Ü: Megan Backus). London, Boston: Faber & Faber.

1994 N.P. Ü: Ann Sherif). New York: Grove Press.

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHÄNOMEN 641

1995 Lizard. Ü: Ann Sherif). New York: Grove Press.

1997 Amrita. Ü: Russell F. Wasden). New York: Grove Press.

2000 Asleep. Ü: Michael Emmerich). London, Boston: Faber & Faber.

2002 Goodbye Tsugumi. Ü: Michael Emmerich). New York: Grove Press.

2005 Hardboiled, Hard luck. Ü: Michael Emmerich). New York: Grove

AS/EA LXI•2•2007, S. 607–641

Press.




	Yoshimoto Banana : postmodernes Kulturphänomen oder eine "neue Literatur"?

