Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Yoshimoto Banana : postmodernes Kulturph&nomen oder eine "neue
Literatur"?

Autor: Mae, Michiko

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

YOSHIMOTO BANANA:
POSTMODERNES KULTURPHANOMEN ODER EINE
“NEUE LITERATUR”

Michiko Mae, Heinrich-Heine-Universitét Diisseldorf

Abstract

Yoshimoto Banana is one of the most successful and representative postmodern women
writers in Japan. Since the end of the 1980s she has published a great number of novels.
These were almost always bestsellers, not only in Japan but also in many other
countries. The following article proposes that Yoshimoto’s writings should be
understood as a postmodern cultural phenomenon which marks the paradigm shift from
the modern to the postmodern in the Japanese cultural scene since the 1980s. She has not
only contributed to the changed image of Japanese literature, which is no longer
categorised as serious or popular, but furthermore has also created a new kind of litera-
ture. This article introduces the literary world of Yoshimoto Banana and attempts to
address what has been called the “Banana-phenomenon™.

YOSHIMOTO Banana A 127272 (*1964)

Yoshimoto Banana wurde am 24.7.1964 als Yoshimoto Mahoko in Tékyd geboren; ihr
Vater ist der einflussreiche Kulturkritiker Yoshimoto Takaaki. Schon fiir thre Abschluss-
arbeit an der Nihon-Universitit, die Erzdhlung “Moonlight Shadow”, erhielt sie den Preis
der Fakultit fiir Kiinste. Ihr Debiitwerk, mit dem sie sofort ihren literarischen Durchbruch
erreichte, ist die Erzéhlung Kitchen; sie wurde 1987 mit dem Kaien-Literaturpreis und 1988
mit dem [zumi-Kyd&ka-Literaturpreis ausgezeichnet. Zusammen fir Kitchen und Utakata/
Sanctuary erhielt sie 1988 den Geijutsu-senshé Monbudaijin-Preis, fiir die Erzdhlung Tsu-
gumi (1989) den Yamamoto-Shiigord-Preis, und fiir ihren lingsten Roman, den die Autorin
selbst als eine Bilanz ihrer literarischen Arbeit bis zu diesem Zeitpunkt bezeichnete, Amrita
(1994), bekam sie den Murasaki-Shikibu-Literaturpreis. Angefangen mit Kitchen (mehr als
30 Ubersetzungen) wurden viele ihrer literarischen Werke in zahlreiche Sprachen der Welt

1 Ich danke Dr. Ina Hein fiir wichtige Anregungen und Literaturhinweise zu Yoshimoto. Sie
selbst gibt einen sehr guten Gesamtiiberblick iiber die Sekundérliteratur und Rezensionen zu
Yoshimoto in ihrem neu erscheinenden Buch, einer iiberarbeiteten Version ihrer Disse-
rtation: “Zwischen Subversion und Konventionalitit: Geschlechterkonstruktion und Paar-
beziehungen in der Literatur populdrer japanischer Gegenwartsautorinnen”. Miinchen: iudi-
cium, 2007.

AS/EA LX1+22007, S. 607641



608 MICHIKO MAE

tibersetzt. Tn Ttalien wurden einige Werke mit Preisen ausgezeichnet: N.P. 1993 mit dem
Scanno-Preis, nachdem es ein Bestseller geworden war, Amrita 1996 mit dem Fendissimé-
Preis, und fiir ihre gesamte literarische Arbeit wurde sie mit dem Maschera d’argento-Preis
ausgezeichnet. Im Jahr 2000 erhielt sie fiir den Erzéhlband Furin fo nanbei den Deux Ma-
gots-Literaturpreis (Bunkamura). Zwei ihrer Erzdhlungen wurden verfilmt: Kitchen (1989;
Regisseur: Morita Yoshimitsu; 1997, Yim Ho) und Tsugumi (1990; Regisseur: Ichikawa
Jun). Als in den Jahren 1987-1989 die ersten sechs Biicher alle Bestseller wurden und allein
in Japan eine Gesamtauflage von tber fiinf Millionen erreichten, wurde Yoshimoto zum
Medienereignis, und man sprach vom so genannten “Banana-Phinomen” (Banana gensho),
das sich nach dem Erscheinen der ersten Ubersetzungen auch international ausbreitete.?

Einleitung

Yoshimoto Banana, in Japan und vielen anderen Ldndern eine der meist gelese-
nen Schriftstellerinnen der letzten 20 Jahre, wurde im Jahr 1964 geboren, dem
Jahr, in dem in Japan die olympischen Spiele stattfanden, ein wichtiges Ereignis
auf dem Weg in die Internationalitéit. Die 1960er Jahre waren aber auch die Zeit
der Hippy-Beatnik-Generation, auf die die Studentenrevolte und die neue Frau-
enbewegung folgten; mit diesen Bewegungen setzte ein tiefgreifender gesell-
schaftlicher und kultureller Wandel ein. Yoshimotos Vater, Yoshimoto Takaaki
(Jg. 1924), der in Japan als einer der einflussreichsten linken Intellektuellen der
Nachkriegszeit gilt, war seit den 1960er Jahren als einer der fiihrenden Kultur-
und Literaturkritiker an den Diskursen iiber die Kritik der Moderne im Kontext
des Strukturalismus, Poststrukturalismus und der Postmoderne beteiligt. Am
Anfang ihrer Schriftstellerkarriere wurde der Erfolg Yoshimotos in den Medien
hdufig mit ihrem beriihmten Vater in Verbindung gebracht, aber langst gilt sie
als eigenstdndige erfolgreiche Schriftstellerin, die eine ganz andere Generation
reprasentiert und andere Leserlnnen anspricht als ihr Vater. Yoshimoto gehort
nicht mehr zu der Schriftstellergeneration, die sich kritisch mit der Moderne und
den Institutionen von Gesellschaft und Staat auseinandersetzte, sondern sie ist in

2 Die Titelseiten der zahlreichen Ubersetzungen in mehrere Weltsprachen sind auf der Websi-
te der Autorin abgebildet: http//yoshimotobanana.com/jp/world/index.html (Stand vom
13.02.2007).

3 Warum sich Yoshimoto den Kiinstlernamen “Banana” zulegte, kann man nicht eindeutig

beantworten. Sie selbst nennt mehrere Griinde, darunter den, dass sie den Namen wegen
seines internationalen und geschlechterneutralen Klangs gewéhlt habe. Das deutet darauf
hin, dass es nicht nur symbolische, sondern auch sehr konkrete marketing-bezogene Griinde
gab (vgl. dazu HEIN 2007:258).

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 609

der Welt der japanischen Populdrkultur aufgewachsen. Thre Werke sind damit
eher Teil der postmodernen Kultur, die von den Intellektuellen und Schriftstelle-
rlnnen der Generation ihres Vaters als Ausdruck einer materialistischen, nur am
Konsum orientierten Gesellschaft kritisiert wurde. In der gesellschaftskritisch
orientierten Literaturwelt haben Yoshimotos Werke anfinglich eine betrichtli-
che Verwirrung hervorgerufen, weil man sie mit den Kriterien, die fiir die japa-
nische Tradition der junbungaku (‘hohen’ Literatur) galten, nicht richtig einord-
nen und beurteilen konnte.

Fir Yoshimoto war es ganz unproblematisch und schon im Kindesalter
klar, dass sie Schriftstellerin werden wollte. Es ist ein erstaunliches Phinomen,
dass in Japan schon seit Anfang der 1990er Jahre die meisten Teilnehmerlnnen
bei Literaturpreis-Wettbewerben noch in einem jugendlichen Alter sind. Yoshi-
moto steht am Anfang dieser Entwicklung; sie selbst hat bereits mit acht Jahren
angefangen zu schreiben. Ihr familidires Umfeld war dafiir gilinstig, nicht nur
wegen ihres Vaters: lhre Mutter schrieb Haiku, die traditionellen japanischen
Kurzgedichte, und ihre Schwester ist die Manga-Zeichnerin Haruno Yoiko. Y-
oshimoto meint, sie habe sich deshalb entschieden, Schriftstellerin zu werden,
weil ihre Schwester besser Manga zeichnen konnte als sie. Diese enge Bezie-
hung zur Welt der Manga und Anime, aber auch zu anderen populirkulturellen
Genres, pragte sie von ihrer Kindheit an. Zu ihrer Popularitit gehort, dass ihre
Werke nicht nur durch Manga, besonders shdjo-Manga (Madchenmanga), son-
dern auch durch Anime, Pop- und Rockmusik, SF, Horrorfilme etc. beeinflusst
sind; viele Elemente aus diesen Genres tauchen in ihren Werken auf. Es liegt
sicher auch an der Nihe von Yoshimotos Werken zu diesen Formen der Popu-
larkultur, dass bereits 1990 Yoshimotos bis dahin erschienene sechs Biicher in
Japan eine Auflage von iiber fiinf Millionen verkauften Exemplaren erreicht
haben. Man kann also zu Recht von Yoshimoto als einer Bestsellerautorin spre-
chen. Thre Popularitit beschrénkt sich nicht nur auf Japan, sondern ist weltweit
zu verzeichnen. So wie die Erzihlung Kitchin allein bereits in mehr als 30 Uber-
setzungen erschienen ist, finden auch ihre weiteren literarischen Werke in der
ganzen Welt einen groBen LeserInnenkreis; Yoshimoto Bananas Literatur kann
so als globales Kulturphdnomen bezeichnet werden. Fiir eine japanische Autorin
ungewohnlich genug, sind bereits mehrere ihrer Werke — neben denen von Mu-
rakami Haruki, der ebenfalls international duferst erfolgreich ist — auch ins
Deutsche tibersetzt worden. Worum geht es in ihrer literarischen Welt, die Leser
und Leserinnen ihrer Generation in der ganzen Welt fasziniert?

Im vorliegenden Beitrag soll versucht werden, diese literarische Welt Yos-
himotos zwischen den Polen Populérliteratur und junbungaku zu analysieren und

AS/EA LX1+22007, S. 607641



610 MICHIKO MAE

in einer angemessenen Weise zu positionieren. So soll dem, was man das “Bana-
na-Phinomen” nennt, auf den Grund gegangen werden. Dabei scheint mir ein
kulturwissenschaftlicher Interpretationsansatz fruchtbar zu sein, mit dem man
den grundlegenden kulturellen Wandel der japanischen Gesellschaft seit den
1980er Jahren erkldren und den Zusammenhang zwischen diesem Wandel und
Yoshimotos Literatur begreifbar machen kann. Deshalb analysiere ich die
Schliisselkonzepte fiir ihre Literatur: die shdjo-Welt, die Nostalgie-Kategorie,
die Auflésung der Familie und den Umgang mit dem Tod, in einem postmoder-
nen Zusammenhang, fiir den diese Konzepte in gleicher Weise grundlegend sind
wie fiir Yoshimotos Literatur.

Das Banana-Phidnomen und eine neue Art von Literatur

Bereits mit ihrem ersten Werk Kitchen war Yoshimoto Banana zu einem Star der
japanischen Literaturszene geworden. Die Erzdhlung ist, wie im Folgenden
deutlich werden wird, ein programmatisches Werk filir Yoshimotos weitere Ar-
beit bis heute. Die Protagonistin Mikage wird nach dem Tod der GroBmutter,
ihrer letzten Familienangehorigen, zur einsamen Waise, die ohne Lebenskraft
nur in der Kiiche ruhig einschlafen kann. Sie wird in die ungewohnliche Familie
von Yiichi und Eriko aufgenommen, in der Eriko eigentlich Yiichis Vater ist,
sich aber nach dem Tod seiner Frau einer Geschlechtsumwandlung unterzogen
hat, und fiir Ytichi zur Mutter wurde. Im zweiten Teil von Kitchen erfahrt Mi-
kage, die inzwischen ihre ‘Wahlfamilie’ verlassen hat, um eine Ausbildung als
Kd&chin zu machen, dass Eriko von einem Verehrer getdtet wurde. Nun hilft sie
Yiichi, aus seiner schweren Krise herauszukommen. Alle wichtigen Themen
Yoshimotos sind in dieser Erzihlung bereits vorhanden.

Sie erregte sofort groBite Aufmerksamkeit bei Leserlnnen und KritikerlIn-
nen. Einer dieser Kritiker, der Schriftsteller und Kaien-Preis-Juror Nakamura
Shin’ichird, erkannte als ein Charakteristikum des Werks die vollige Indifferenz
gegeniiber der japanischen literarischen Tradition und bezeichnete es deshalb als
eine “neue Literatur” (“atarashii bungaku”; MITSUI/WASHIDA 1989:143). Nicht
nur in dem grof3en Erfolg und dem medialen Aufsehen, das Y oshimoto mit ihren
ersten Biichern erregt hatte, sondern gerade in diesem Eindruck, dass hier eine
neue Art von Literatur im Entstehen war, sehe ich den Kern des Banana-
Phianomens (banana gensho), von dem man schon 1989 in Japan sprach. Das
Phianomen liegt darin, dass auf der einen Seite oft die Frage gestellt wurde, ob es

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 611

sich bei Yoshimotos Werken um wirkliche Literatur im Sinne von junbungaku
(‘hoher’ Literatur) handle oder nicht vielmehr um ‘blofe’ populdrkulturelle
Konsumprodukte wie Manga und andere Erscheinungsformen der Massenkultur.
Gleichzeitig gab es aber viele Kritiker, die in Yoshimotos Werken nicht nur
traditionelle japanische literarische Elemente fanden wie mono no aware (Be-
wegtwerden durch duflere Natur- und menschliche Ereignisse), durch Seelen-
zustdnde, die durch Naturbeschreibungen ausgedriickt werden etc., sondern so-
gar Ahnlichkeiten erkannten zwischen Yoshimoto und Murasaki Shikibu, der
Klassikerin der Hofkultur im 11. Jahrhundert und Verfasserin der Geschichte
vom Prinzen Genji (TSUGE 1994:80-81). Diese extrem gegensitzlichen Beur-
teilungen des Werks von Yoshimoto weisen auf einen aufschlussreichen Aspekt
des Banana-Phdnomens hin: die Schwierigkeit bzw. Unmdglichkeit, zwischen
‘hoher’ Kultur und Literatur (junbungaku) im Verstindnis der kulturellen Mo-
derne einerseits und Populédrkultur in einem postmodernen Sinn andererseits klar
zu trennen. Yoshimotos Werk scheint beiden Sphidren anzugehéren und macht
die Grenzziehung zwischen ihnen damit obsolet bzw. unterlduft diese Grenze.

Das Banana-Phidnomen steht auch fiir die Authebung einer anderen Grenze:
der Unterscheidung zwischen einer spezifisch japanischen Literatur und der
westlichen Literatur. Der phdnomenalen Popularitidt Yoshimotos in Japan folgte
schon bald ein aullergewdhnlicher Erfolg in anderen, vor allem auch westlichen
Lindern durch Ubersetzungen ihrer Werke. Eine Ursache fiir diesen internatio-
nalen Erfolg Yoshimotos wird von manchen Kritikern und Kritikerinnen darin
gesehen, dass in ihrer Literatur wenig ‘spezifisch Japanisches’ zu finden sei;
nicht-japanische Leserlnnen konnen in Yoshimotos Werken {iberraschende
Ahnlichkeiten zu ihrem eigenen Lebensgefiihl und ihren eigenen Einstellungen
und Interessen entdecken und sie kénnen ihre eigenen Probleme und Themen,
aber auch ihre eigene Sprache darin wieder erkennen (TSUGE 1994:78;
KLOPFENSTEIN 1993:245-247; HEIN 2007:264). Yoshimoto selbst driickt dies
im Nachwort zur englischen Ubersetzung ihres Erzihlbandes Lizard so aus: I
have come to understand that many of us living at the end of the twentieth
century share similar thoughts and feelings, despite the great distances
separating us” (YOSHIMOTO 1995:180).

Es liegt aber nicht nur an den Ahnlichkeiten, sondern vor allem an den
Themen, dass Yoshimotos Werke auch von nicht-japanischen LeserInnen “ohne
ein Gefiihl von Befremden” (SHUKAN SHINCHO 1993:134) gelesen und ver-
standen werden koénnen. In dem Themenspektrum der Autorin zeigen sich die
Verdnderungen, die sich in der japanischen Gesellschaft und Kultur seit den
1980er Jahren vollziehen. Es ist der Wandel hin zu einer postmodernen Gesell-

AS/EA LX1+22007, S. 607641



612 MICHIKO MAE

schaft, die sich vor allem am Konsum orientiert und durch die Massenmedien
und Erscheinungen einer umfassenden Populdrkultur bestimmt ist. Es ist aber
auch der gesellschaftliche Wandel, wie er sich durch den Feminismus und die
Angleichung der Geschlechter, durch die Auflosung der traditionellen Kernfa-
milie und durch den zunehmenden Individualismus vollzieht. In dieser Situation
wird die Orientierung und Identititssuche gerade fiir junge Menschen zu einem
Problem, weil sie zunehmend auf sich selbst bezogen in ihrer eigenen Welt le-
ben. In dieser selbstbeziiglichen Welt bekommen Themen wie Verlust der Kind-
heit oder eines geliebten Menschen, die Suche nach sich selbst und nach einem
Neuanfang, Freundschaft und Liebe, Einsamkeit und Geborgenheit, aber auch
Religiositdt, Okkultismus, Telepathic eine besondere Bedeutung. Yoshimoto
scheint mit diesen Themen das Lebensgefiihl ihrer Generation in Japan und in
anderen, vor allem westlichen, aber auch asiatischen Landern genau zu treffen.

Dies gilt auch fiir die sprachliche Gestaltung in ihren Werken, die als neu-
artig empfunden wurde; Yoshimoto vollzieht einen Bruch mit der traditionellen
literarischen (Schrift-)Sprache und verwendet einen sehr einfachen umgangs-
sprachlichen Stil, der vom Méadchencomic (shdjo manga) beeinflusst ist und in
dem Maédchen und junge Frauen kommunizieren. Dieser neue Sprachstil, in dem
gerade junge Frauen sich wieder finden konnten, ist sicher auch ein Geheimnis
ithres Erfolgs. Thre Wortwahl ist oft spontan, in manchen Fillen iiberraschend
und teilweise unpassend. Interessant ist auch die gezielte Verwendung von eng-
lischsprachigen Begriffen, um damit bestimmte Verschiebungen in der Wortbe-
deutung und bei den Konnotationen zu bewirken.

In der Literatur Yoshimotos, ihren Charakteren und Themen, ihrer Sprache
und Erzdhlweise, ihren Intentionen und ihrer ‘Atmosphére’ driickt sich etwas
aus, das man als eine zwar nicht explizite, aber doch inhdrente Kritik an der Mo-
derne verstehen kann, wie sie charakteristisch ist fiir die Postmoderne. Post-
moderne ist einer der Begriffe, die man kaum genau definieren kann; er umfasst
zu viele verschiedene Phianomene und Bereiche. Aber insgesamt scheinen die
Kritik an der Moderne und die Verstirkung von Tendenzen, die von der Mo-
derne vernachldssigt oder unterdriickt wurden, die postmodernen Strémungen zu
charakterisieren. Der postmoderne Denk- und Kulturstil ist geprigt durch ein
Infragestellen grundlegender Konzepte der Moderne wie Wahrheit, Identitét,
Emanzipation, Fortschritt etc. Die Welt wird als kontingent, grundlos, instabil,
inkohédrent, unbestimmt in ihrer ganzen Diversitit und Vielfalt gesehen; entspre-
chend ist der Umgang mit ihr dezentriert bzw. dezentrierend, selbstreflexiv, ek-
lektisch, pluralistisch, spielerisch, ‘oberfldchlich’, subversiv. Eine wichtige Fol-

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 613

ge davon ist, dass sich die Unterscheidung zwischen “hoher” und “populérer”
Kultur auflost.

In der Literatur Yoshimotos und ihrem Erfolg zeigt sich der tiefgreifende
Wandel im Verstindnis von Kultur und Literatur im Japan der 1980er und
1990er Jahre. Verstand sich Literatur bis dahin als junbungaku, d.h. als Teil
einer intellektuellen modernen Kultur, in deren Zentrum ein kritisches soziales
und politisches Bewusstsein und die Uberzeugung vom Wert der menschlichen
Freiheit und des einzelnen Individuums steht, so wurde Literatur nun zum Tri-
ger und Ausdruck einer Populdrkultur, gegen die sich die Kritik der Intel-
lektuellen und SchriftstellerInnen bis dahin gerichtet hatte. Yoshimotos Literatur
entstand in einer Phase, in der die traditionelle japanische Literatur keine neuen
Impulse mehr geben konnte und nicht mehr dem Lebensgefithl von Menschen
einer unpolitischen und materialistisch eingestellten Generation entsprach. Vor
allem jlingere Leserlnnen, die bisher nicht iiber einen “body of fiction with
which to empathize” verfiigten (TREAT 1996:279), fanden Y oshimotos Werke
leicht zu verstehen, denn deren Charaktere sind, so Treat, “thoroughly assimila-
ted into Japanese youth culture” (TREAT 1996:280). Sie markieren, so Treat:

a clean break with earlier ‘pure’ fiction valorized as ‘intellectual’ and a shift towards a
fiction unapologetically and intimately targeted towards anata, ‘you’, i.e., the teenage
woman and her cohorts, an audience and point of view never too removed from the center
arena of contemporary Japanese public culture. (ebd.)

Mit dem Generationswechsel vollzog sich also auch ein Ubergang von der
kulturellen Moderne zu einer postmodernen Kultur. Die nun die kulturelle He-
gemonie gewinnende Populdrkultur versteht sich in ihrer affirmativen Grund-
haltung als Produkt einer postmodernen Konsum- und Mediengesellschaft, ohne
festes Zentrum oder Hierarchie, aber von komplexer Unbestimmtheit und Viel-
falt geprédgt. Literatur, die durch die umfassende Kommerzialisierung eine ge-
wisse Austauschbarkeit und ‘Verbrauchbarkeit’ erhielt, konnte jetzt ebenso als
ein Teil dieser Populidrkultur verstanden werden wie Manga, Fernsehserien, Pop-
songs etc. Dieses Literaturverstindnis war fiir Japan etwas ganz Neues.* Yoshi-
moto galt sofort mit ihrem literarischen Debiit als fiihrende Repréisentantin der
Populdr- und Jugendliteratur. Sie bekannte sich dazu, eine faishii sakka, eine

4 Es gibt zwar in Japan eine lange Tradition der modernen Massenliteratur (taishii bungaku).
Aber selbst diese Massenliteratur mit ihren populdren Themen richtete sich nach der jun-
bungaky und war eher ‘Bildungsliteratur’ fiir die grofle Masse.

AS/EA LX1+22007, S. 607641



614 MICHIKO MAE

Populérschriftstellerin zu sein, und verstand auch ihre Biicher in gewissem Sinn
als Waren. Die Welt der Manga, TV-Serien, Werbung, Popsongs und Mode-
magazine wird in ihrer “postmodern textuality” (TREAT 1996:279) in Y oshimo-
tos Werken reproduziert. Ist also der auBerordentliche Erfolg der Autorin ein
Triumph der Populdrkultur {iber die bisherige japanische Kultur?

Die shojo-Welt und das Nostalgie-Konzept

Um die repridsentative Bedeutung der Literatur Yoshimotos fiir die japanische
Kultur der 1980er und 1990er Jahre deutlich werden zu lassen, muss man zwei
Schliisselkonzepte herausarbeiten und aufeinander beziehen, die gleichermafien
die Literatur Yoshimotos wie die damalige japanische Kultur bestimmen und
charakterisieren: das shdjo- und das Nostalgie-Konzept.’ Beide sind Ausdruck
einer Krise der Gesellschaft und der Alltagskultur, wie sie sich vor allem in dem
strukturellen Wandel der Familie manifestiert. Die Familie verliert zunehmend
ihre Funktion als zentrale Sozialisationsinstanz fiir die gesellschaftliche und
kulturelle Reproduktion und Produktion. An der Stelle, an der in der Moderne
die Familie eine Vermittlungsaufgabe zwischen Individuum und Gesellschaft
erfiillte, entstand nun in der Postmoderne eine Unsicherheit, Unbestimmtheit und
Leere, die nicht durch die Kultur ausgefiillt werden konnte, denn diese Kultur
selbst “excelled in its potential for creating emptiness” (NISHIIIMA 1991: 155;
zit. nach TREAT 1996:301). Diese Leere, ein Schliisselbegriff fiir die post-
moderne Kultur in Japan, entsteht in einer Gesellschaft, die nicht durch Produk-
tion, sondern durch Konsum und durch Massenmedien bestimmt ist.

Die postmoderne Waren-, Bilder- und Zeichenwelt der japanischen Popu-
larkultur wird durch nichts angemessener reprisentiert als durch das shdjo-
Phinomen. Dieses Phinomen hingt mit der Entwicklung der modernen japani-
schen Gesellschaft und Wirtschaft zusammen, in der die Lebensphase zwischen
Kindheit und Erwachsensein eine immer wichtigere soziale und 6konomische
Bedeutung bekam. Schon bezogen auf die Taish6-Zeit (1912—1926) spricht man
von einer eigenen shdjo-Welt, weil immer mehr Médchen aus der Mittelschicht
auch in ihrer Adoleszenzphase noch zur Schule gingen und eine eigene “youth-

5 Der Begriff shdjo bezeichnet Madchen in der Adoleszenzphase zwischen Kindheit und
Frausein. Nostalgie, ein Schliisselbegriff fiir das postmoderne Lebensgefiihl, wird in den
folgenden Ausfithrungen in verschiedenen Bedeutungsvarianten eine wichtige Rolle spielen
bei dem Versuch, das Banana-Phinomen zu verstehen.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 615

ful and all-female culture” entwickelten (TREAT 1996:280). In der Phase des
“consumer capitalism” (TREAT ebd.) und der entstehenden Dienstleistungséko-
nomie der 1970er und 1980er Jahre bekamen dann shdjo eine wichtige Rolle als
Konsumentinnen, genauer: Sie symbolisierten das reine Konsumieren, d.h. eine
“nicht-produktive Kultur”. Shéjo wurden zum Symbol der postmodernen Kon-
sumkultur: “The shdjo in its very referentless-ness is taken as emblematic of
how contemporary culture manufactures and circulates images, information,
concepts and discourses that in the aggregate constitute our experience of every-
day life.” (TREAT 1996:301).

Sie fithren eine Art Scheinexistenz, da sie (noch) nicht an der wirklichen
Produktion von Giitern und Dienstleistungen und an der Reproduktion der
Gesellschaft teilnehmen. Shdjo verkorpern und symbolisieren so sehr die japani-
sche Konsumkultur, dass der Kritiker Horikiri Anfang der 1990er Jahre schrei-
ben konnte:

I wonder if we men shouldn’t now think of ourselves as ‘shdjo’, given our compulsory and
exessive consumerism, a consumerism that in recent years afflicts us like sleepwalking. [...]
We are driven night and day to be relentless consumers. [...] The ‘shdjo’, that new human
species born of modern commodification, has today commodified everything and everyone
(HORIKIRI 1991:40-41, zit. nach TREAT 1996:281).

Shéjo steht als Kategorie fiir “an adolescent space without substantive or
fixed subjective content” (Treat 1996:301). Und dieser (leere) Raum kann gefiillt
werden durch reinen Konsum. Damit entspricht das shdjo-Konzept — als dis-
kursive und weniger als materielle Kategorie — der Verfassung der japanischen
Gesellschaft in den 1980er und 1990er Jahren. Treat zitiert den Anthropologen
Otsuka Eiji, um diese Situation zu verdeutlichen:

The Japanese are no longer producers. Our existence consists solely of the distribution and
consumption of ‘things’ brought us from elsewhere, ‘things’ actually tangible, but are in-
stead only signs without any direct utility in life. None of what we typically purchase
would, were we deprived of it, be a matter of life or death. These ‘things’ are continually
converted into signs without substance, signs such as information, stocks or land. What
name are we to give this life of ours today? The name is “shéjo’ (OTSUKA 1991:18; zit. nach
TREAT 1996:301).

Yoshimotos Literatur kann in gewisser Hinsicht als Teil dieser shdjo-Welt
und shdjo-Kultur in Japan gesehen werden. Sie ist sehr stark durch das Genre
shdjo-Manga geprigt, nicht nur in der Erzidhlweise, sondern vor allem auch in-
haltlich. Otsuka sagt, dass das shdjo-Manga Yoshimotos ‘Grundlagenbildung’

AS/EA LX1+22007, S. 607641



616 MICHIKO MAE

als Schriftstellerin gewesen sei, und nach Mitsui Takayuki steht hinter dem Ba-
nana-Phénomen eine grofle Zahl junger Frauen, die eine ‘Bildung’ durch shdjo-
Manga miteinander gemein haben (MITSU/WASHIDA 1989:55-56). Aber wie
héngen das Genre shdjo-Manga und Yoshimotos Literatur zusammen?

In den shéjo-Manga wird der besondere Zeitraum, in dem Médchen ihr ei-
genes Leben noch ohne die Zwinge des “Frauseinmiissens™ fithren kénnen, zum
Hauptthema gemacht, um diesen voriibergehenden Zeitraum durch das Medium
Manga in gewisser Weise zu verewigen. Mitsui weist auf die hohe Qualitét der
shojo-Manga hin, in denen die Erzédhlebene (die Sprache der Figuren, ihre inne-
ren Monologe und die Perspektive der Erzdhlerin) und die Bildebene, die ebenso
verschiedene Perspektiven darstellen kann, sehr komplex verflochten werden;
dadurch wird eine qualitativ hoch entwickelte Erzdhlwelt konstruiert. Die shdjo-
Manga erzihlen vom Alltag der Médchen, der in der Literatur bisher ausgeblen-
det geblieben war, mit einer klaren und aufrichtigen Botschaft. Yoshimoto habe
— s0 Mitsui — in ithren Werken Dingen, die die herkdmmliche Literatur bisher
noch nicht erzdhlen konnte, die Sprache der Literatur gegeben (vgl. MITSUI/
WASHIDA 1989:65-66). Yoshimotos Sprache darf deshalb keineswegs als primi-
tiv oder naiv gesehen werden; sie besteht vielmehr aus einer Mischung des Aus-
driickens von unmittelbaren Erlebnissen im Alltag der Maddchen und ihren Emp-
findungen und Gedanken. Sie ist keine Sprache tiefgreifender Reflexionen, aber
sie kann Erlebnisse, Empfindungen und Gefiihle der Protagonistlnnen unmittel-
bar durch die konkrete Beschreibung der Gegenstinde und der Umgebung direk-
ter und stérker einfithlbar machen.

In der Erzdhlung Kitchen sagt die Hauptfigur Mikage:

Die ganze Vergangenheit war mit einer irrsinnigen Gewalt an mir vorbeigezogen. Und ich
saf} da, machte ein dummes Gesicht und wusste nicht, wie ich reagieren sollte.

Nicht ich hatte sie heraufbeschworen, beileibe nicht. Das Ganze tat mir ja viel zu weh.
(YOSHMOTO 1992:43)

Mikage hat diese Erinnerungen nicht einfach “heraufbeschworen”, wie es
in der deutschen Ubersetzung heif}t, sondern sie driickt im japanischen Original
aus, dass nicht sie diejenige war, “die so schnell vorbei gerannt war”.¢ Dadurch
wird deutlich, dass es um die Zeit geht, die sie ohne ihren Willen verliert, und
die mit der Médchenzeit voriibergeht. Es ist eine Lebensphase, in der Méadchen

6 An dieser Stelle scheint ein Missversténdnis in der Ubersetzung vorzuliegen. Ubersetzt man
das japanische Original wértlich, miisste es heilen: “Ich war es nicht, die mit rasender Ge-
schwindigkeit vorbeirannte, beileibe nicht.”

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 617

nicht konfrontiert werden mit dem Geschlechterkampf, Familienkonflikten, Se-
xualitit, also mit alldem, was den erwachsenen Frauen das Leben schwer macht.
Die Midchenzeit ist aber nicht vollig frei von solchen Problemen und Sorgen,
denn Méidchen sehen all das, auch wenn es nicht ihre eigenen, sie direkt betref-
fenden Probleme sind. Aus dem Blickwinkel der Méddchen wird deshalb diese
Lebensphase voller Trauer, Einsamkeit und Verzweiflung dargestellt, als ob sich
darin Vorahnungen ausdriickten von dem, was nach dieser Méidchenzeit kom-
men wird. Ein Gefiihl von Wehmut spielt hier eine wichtige Rolle, denn diese
Zeit wird so oder so voriibergehen, und zwar sehr schnell und unauthaltsam, wie
im obigen Zitat deutlich wird. Vielleicht deutet die hdufige Thematisierung von
Tod in der Literatur Yoshimotos darauf hin, dass der Verlust der Midchenzeit
auch als Tod empfunden wird. Ich sehe aber darin keinen Eskapismus oder die
Weigerung, erwachsen zu werden.

Da saf} ich nun in einer fremden Wohnung einem fast unbekannten Menschen gegeniiber
und fithlte mich ganz verlassen.

[

Auf dieser Welt gab es niemand mehr, der mir durch die Bande des Blutes verbunden war,
ich konnte gehen, wohin ich wollte, tun, was mir beliebte. Ein ungeheures Gefiihl.

Zum ersten Mal in meinem Leben machte ich mit meinen eigenen Héinden und Augen die
Erfahrung, wie grofl die Welt und wie tief ihre Dunkelheit ist, erlebte ich, von welch unend-
licher Faszination, aber auch grenzenloser Einsamkeit sie ist.” (YOSHIMOTO 1992:17).

In der Einsamkeit nach dem Tod der letzten Angehorigen sieht Mikage
gleichzeitig die Freiheit und Offenheit der Welt. An dieser Stelle wird die neue
Welt von Mikage noch wie von einem Kind erblickt dargestellt; darin ist beides
vermischt: Einsamkeit und Faszination. Mikage ist jetzt eine aktive Person, die
ihr Leben selbst in die Hand nimmt und sich ihren Weg bahnt.

Ein weiteres Schliisselkonzept — neben dem shdjo-Konzept — fiir die post-
moderne Kultur in Japan wie fiir Yoshimotos Literatur ist die Nostalgie, die bei
Yoshimoto mit dem Wort natsukashisa bzw. natsukashii ausgedriickt wird; auch
sie steht fiir eine Leere bzw. eine Abwesenheit. Die Nostalgie, die die Ver-
gangenheit idealisiert und von der Zukunft nur erwartet, dass sie schlechter ist
als die Vergangenheit, ist fiir Treat “a desire without object, a desire that is pro-
duced simply for desire’s sake” (TREAT 1996:301-302); sie ist in diesem Sinn

7 In der Ubersetzung fehlt an dieser Stelle ein Satz: “Bis jetzt habe ich nur mit einem Auge
die Welt gesehen, dachte ich.” (Wortlich heiBit es: ein Auge verschlossen, d.h. mit einem
verschlossenen Auge die Welt gesehen).

AS/EA LX1+22007, S. 607641



618 MICHIKO MAE

narzisstisch wie die shdjo oder andere Konzepte der postmodernen japanischen
Kultur. Das “nostalgische Subjekt” schafft eine Abwesenheit im gegenwirtigen
Leben, aber nicht nur durch einen Riickbezug auf die Vergangenheit, sondern
mehr noch durch die Sehnsucht nach einer anderen Art von Leben, das es aber
so nie gab und nie geben wird. Die Nostalgie kann sich auch direkt auf die Ge-
genwartszeit beziehen, die dann erst von der Zukunft aus gesehen begehrenswert
wird (z.B. in der Erzdhlung Tsugumi), so wie die Vergangenheit nur von der
Gegenwart aus gesehen begehrenswert ist. Die Wiederentdeckung einer verlore-
nen Zeit durch die Nostalgie kann eine retrospektive Tduschung sein, sie kann
aber auch zu einer retrospektiven kritischen Einsicht fithren. In Yoshimotos Er-
zdhlung “Utakata” triumen zwei ‘Halbgeschwister’,* Ningyo und Arashi, die
lange Zeit voneinander getrennt gelebt haben, von der Wiedervereinigung ihrer
Familie. Aber als Ningyo sich diese Moglichkeit konkret vorstellt, sagt sie:

Ich habe mir auch die Szene vorgestellt: Vater, Mutter, Arashi und ich zusammen an einem
groBen Tisch in jenem schmutzigen Haus [des Vaters; M.M.]. Die Szene erschien mir unna-
tiirlich wie ein Albtraum, aber auch wie das Portrait einer fréhlichen und warmen Familie
wie in einem nie erfiillbaren Traum (YOSHIMOTO 1991b:46; Ubersetzung M.M.).

Das nostalgische Objekt der “frohlichen und warmen Familie” wird in der
konkreten Vergegenwirtigung zugleich “unnatiirlich” und zum Albtraum. Fiir
diese Nostalgie gibt es keinen Raum, den wir authentisch erreichen konnen, und
deshalb versucht die Populdrkultur “to fill the gap by manufacturing images of
both home and rootlessness” (TREAT 1996:305). Diese Images scheinen in vie-
len Werken Yoshimotos realisiert zu sein, wie in typischer Weise in Kifchen.

8 Ningyo und Arashi sind nicht einmal richtige Halbgeschwister; wie in anderen Erzéihlungen
Yoshimotos sind sie eigentlich nicht miteinander verwandt, bilden aber eine Art Familie;
Ningyos Eltern sind nicht verheiratet, und Arashi ist ein Waisenkind, das von einer Freun-
din des Vaters ausgesetzt und von Ningyos Vater adoptiert und aufgezogen wurde.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 619
Die Familie, die keine ist

Familie ist ein oder vielleicht der zentrale Bezugspunkt in den Werken Yoshi-
motos. Die bereits erwihnte Krise der Familie zeigt sich bei Yoshimoto darin,
dass in ihren Geschichten keine intakte ‘normale’ Familie vorkommt, es sei denn
als Bild, Traum oder verkldrende Erinnerung. An Stelle der intakten ‘normalen’
Familie finden sich unkonventionelle Formen von Familien, die aus nicht ver-
wandtschaftlich verbundenen Menschen bestehen. Ueno Chizuko weist darauf
hin, dass Yoshimotos Werke typischerweise “the experience of a non-biological
pseudo family by a young girl otherwise parentless” beschreiben (UENO
1990:30; zit. nach TREAT 1996:287). Elternlos meint, dass diese shdjo in einer
anderen Welt als ihre Eltern leben. Sie konnen sich selbst nicht als Teil eines
genealogischen Zusammenhangs, einer Familiengeschichte sehen, sondern ge-
winnen ihre Erfahrungen und ihre eigene Vergangenheit aus den Produkten und
den Bildern der Populirkultur; weder die Familie und ihr Alltagsleben noch die
so genannte ‘hohe’ Kultur ist ihr authentisches Zuhause.

In Yoshimotos Geschichten ist der Vater fast immer abwesend oder fehlt
ganz; Familie kann deshalb hier nicht patriarchalisch strukturiert sein. Dies be-
deutet auch, dass es die 6dipale Dynamik nicht mehr gibt, in der sich bestimmte
Personlichkeitsstrukturen und Identitdten herausbilden. Ebenso 16st sich die tra-
ditionelle Struktur des Familienhaushalts (katei) auf, und die Familie steht nun
nicht mehr fiir die traditionelle und konventionelle patriarchale Kernfamilie.
Vielmehr ist sie etwas, das man unabhingig und frei von den bisherigen Rollen-
zuschreibungen als einen Schutzraum der modernen Gesellschaft aufrecht erhal-
ten muss. In einem Essay spricht Yoshimoto, nachdem sie erzihlt hat, dass sie
tiberall mit fremden Menschen Beziehungen aufbaut wie eine “Familie”, von der
Familie als einer ‘Burg’ [im Sinne von Festung; M.M.], in die man “hinein
fliichten kann. Darin werden Méanner und Frauen Symbole und verteidigen das
Haus” (YOSHIMOTO 1992a:37-38). Nach diesem Konzept ist Familie keine vor-
gegebene Institution, sondern ein willentlich geschaffenes Konstrukt. Sie verdn-
dert sich stindig und kommt zu immer neuen Kombinationen; die Familie ist
nun keine stabile Institution mehr, sondern erhélt einen wechselnden, eher zufil-
ligen, “denaturierten” Charakter. In Yoshimotos “discourse of the family” ist
nach Treat eine Kritik an den Prozessen der Identitdts- und Differenzbildung
ganz allgemein angelegt.

Yoshimoto und ihre fiktionalen Charaktere haben also ein ambivalentes
Verhiltnis zur Familie. Einerseits machen sie die Erfahrung einer “Befreiung
von der [blutsverwandtschaftlichen; M.M.] Familie”, wie die Literaturwissen-

AS/EA LX1+22007, S. 607641



620 MICHIKO MAE

schaftlerin Kond6 schreibt (KONDO 1997:259; zit. nach HEIN 2007:262); ande-
rerseits wird diese “Befreiung” aber auch als Verlust empfunden, denn das Auf-
brechen oder sogar die Auflésung und das Verschwinden herkémmlicher Fami-
lienstrukturen flihrt junge Menschen dazu, neue familiendhnliche Lebens-
gemeinschaften zu suchen, die nicht auf biologischer Verwandtschaft beruhen.
Zugehorigkeit, Vertrautheit, Zuneigung, Gemeinsamkeit der Erinnerungen etc.,
wie sie sich aus der verwandtschaftlichen Verbundenheit ergeben, miissen nun in
den oft aus zufilligen Begegnungen und Bezichungen hervorgehenden ‘kon-
struierten” Wahlfamilien in neuer Weise entstechen konnen. Entscheidend ist
dabei, dass dies nicht in der herkémmlichen dichotomischen Geschlechterdyna-
mik geschieht. Denn mit dem Aufbrechen der Familienstrukturen lésen sich
auch die traditionellen Geschlechtergrenzen auf. Diese Auflésung patriarchaler
Familienstrukturen kann durchaus als Befreiung empfunden werden und dem
Lebensgefiihl junger Menschen in einer bestimmten Entwicklungsphase entspre-
chen. Dadurch, dass fiir sie eine nicht-6dipale Entwicklung und Identitéitsbildung
moglich wird, konnen sich Beziehungsstrukturen entwickeln, die nicht auf dem
“Konzept eines dualistischen Sich-Gegeniiberstehens” beruhen (KONDO
1994a:131, zit. nach HEIN 2007:291). Gerade die Erzdhlung Kitchen zeigt para-
digmatisch, dass sich aus der Erfahrung des Verlusts und der volligen Einsam-
keit (durch den Tod aller Familienangehdrigen) eine neue Familie entwickeln
kann, wie sie genau dem Lebensgefiihl einer shdjo entspricht. In der Zwischen-
phase zwischen Kindheit und dem erwachsenen Frausein sind die Aufhebung
der Geschlechterdichotomie und die Entwicklung nicht-dualistischer Beziehun-
gen moglich. Dieser schwierige Zusammenhang zwischen Familien- und shdjo-
Struktur soll nun kurz entwickelt werden, weil er fiir das Verstindnis der Litera-
tur von Yoshimoto von entscheidender Bedeutung ist.

Familie als ein weder homogener noch heterogener Ort

Ein grundlegendes Strukturmoment der westlichen Moderne ist das Setzen von
Differenzen durch binidre Oppositionen. Vor allem die Unterscheidung zwischen
dem Selbst bzw. dem Eigenen und dem Anderen / dem Fremden bringt eine
Struktur hervor, die hierarchisierend und machtbezogen aus- und einschlief3t. In
dieser Struktur einer bindren Unterscheidung und Grenzsetzung zwischen dem
Selbst und dem Anderen kommt der Familie, die zwischen dem Selbst und dem
Anderen positioniert ist, eine entscheidende Rolle zu. Die Familie ist die Sphire

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 621

der Solidaritdt und Homogenitit, wihrend die Anderen/Fremden in die Sphére
der Heterogenitdt gehéren. Um also das Ausschliefen bzw. das Ausgeschlos-
sensein mit all seinen Folgen wie Diskriminierung etc. iiberwinden zu koénnen,
muss das Verhéltnis zwischen Familie (Homogenitit) und dem Anderen/ Frem-
den (Heterogenitit) dekonstruiert und etwas Neues entwickelt werden.

Nach Murakami Fuminobu ist es ein Charakteristikum der in diesem Sinn
postmodernen Erzdhlungen Yoshimotos, diese Binaritat, d.h. die Homogenitits-
Heterogenitits-Dichotomie, zu dekonstruieren und die Grenzlinie zwischen dem
Bereich der Familie und dem Bereich der Anderen/Fremden zu iiberschreiten,
um neue Formen der Beziehungen zwischen Menschen hervorbringen zu kon-
nen. Yoshimotos Texte zeigen, dass “relentlessly deconstructing these binary
oppositions can cause something new to emerge” (MURAKAMI 2005:93). Worin
besteht dieses Neue? Es liegt, sehr allgemein gesagt, in einer unauthorlichen
Rekonfiguration beider Seiten: der Homogenitit der Familie und der Hetero-
genitidt der Anderen. Dabei wird deutlich, dass Homogenitit immer in Relation
zur Heterogenitit — und umgekehrt — konstruiert ist.

Zunéchst muss man ausgehen von der grundlegenden “idealtypischen” Un-
terscheidung und Trennung beider Sphéren: der homogenen Gruppe (Familie)
einerseits mit den durch das enge Zusammenleben bedingten Gefiihlen familialer
Liebe und andererseits den heterogenen Anderen/Fremden, auf die sich starke
emotionale und physische erotische Begierden und Sehnsiichte oder auch ag-
gressive gewalttitige Impulse richten konnen. In Yoshimotos Texten wird diese
bindre Unterscheidung, Gegeniiberstellung und Trennung unterlaufen, {iberwun-
den, aufgelost. Es erscheint etwas Drittes, das weder nur durch Homogenitét
noch nur durch Heterogenitit gekennzeichnet ist, weder nur Selbst und Familie
noch nur Anderes und Fremdes ist. Durch die Dekonstruktion der eindeutigen
Zuordnung der Rollen, Personen und Charaktere innerhalb der vorgegebenen
bindren Struktur dndern sich auch die Beziehungen zwischen Familienmitglie-
dern und Fremden.

Was sich bei Yoshimoto zeigt, ist ein Strukturwandel der modernen Fami-
lie, die Murakami als “Oedipalised family” bezeichnet (MURAKAMI 2005:70),
hin zu einer postmodernen Familienstruktur, die nicht mehr auf patriarchalem
Machtverhiltnis beruht. Ein Ausdruck dieses Wandels ist die Subversion und
Auflosung der Unterscheidung des Bezichungscharakters innerhalb der Familie
und zu AuBenstehenden/Fremden. In Yoshimotos Texten werden solche Bezie-
hungsgrenzen innerhalb der Familie und gegeniiber Fremden unterlaufen und
aufgelost durch etwas, was Murakami “psychological incest” nennt (MURAKAMI
ebd.); damit wird “‘something else’ [...] created which is no longer family,

AS/EA LX1+22007, S. 607641



622 MICHIKO MAE

strangers or self” (ebd.). Dieses “Andere”, “Neue” zeigt sich vor allem darin,
dass einerseits das, was fiir die Bezichungen zu Anderen/Fremden charakteris-
tisch ist (z.B. erotische Gefithle und Empfindungen etc.), nun auf innerfamiliére
Beziehungen iibertragen wird, und das, was gerade innerfamilifre Beziehungen
und damit verbundene Gefiihle charakterisiert, auf Bezichungen zu Aulf3enste-
henden/Fremden iibertragen wird.

Nach Murakami ist es eine moderne Idee, dass menschliche Beziehungen
sich von der Heterogenitidt zur Homogenitéit entwickeln sollten. In Yoshimotos
Geschichten gehe es dagegen nicht um “the troubled way in which hetero-
genious people struggle to create homogenious relations” (MURAKAMI 2005:76);
vielmehr sind ihre Hauptpersonen oft schon von der ersten Begegnung an homo-
gen. Dies driickt sich darin aus, dass sie eine Gefiihlslage, die aus der Familiari-
tat, Vertrautheit, einem geteilten Leben und gemeinsamen Erinnerungen hervor-
geht, ndmlich die Nostalgie, schon in ihrer ersten Begegnung mit einem fremden
Menschen auf diesen beziehen, obwohl Nostalgie ein Gefiihl ist, das auf homo-
gene Partner gerichtet ist. Diese Figuren haben das Gefiihl, sie wiirden den
fremden Anderen schon lange kennen und seien vollig vertraut mit ihm. Solche
Beziehungen kann man in vielen von Yoshimotos Werken finden wie z.B. zwi-
schen Mikage und Yichi (Kitchen), Kazami und Sui (N.P.), Mao und Hachi
(Hachi-ké no saigo no koibito, 1996) etc. In der Nostalgie liegt die Vorstellung,
man sei in der Vergangenheit eins gewesen, und wenn diese Einheit auch durch
Zeit und Raum verloren gegangen sei, sei man doch geistig und im Gefiihl ver-
bunden geblieben. Diese Art der Beziehung vermeidet die direkte Konfrontation
eines Subjekts mit einem Anderen, in der es nur entweder Identifikation und
Vereinigung oder Unterscheidung und Trennung geben kann. In gewisser Weise
ist es eine Riickorientierung auf das Modell der priaddipalen Phase, in der die
Unterscheidungen zwischen ménnlich und weiblich, Autoritidt und Abhingigkeit,
Ubetlegenheit und Unterlegenheit noch nicht existieren. Solche Beziehungen
werden bei Yoshimoto in komplizierter Weise wie Geschwisterbeziehungen
dargestellt, wie z.B. zwischen Ningyo und Arashi (“Utakata™). Auch bei Figu-
ren, die keinerlei verwandtschaftliche Beziehungen haben, wie z.B. Kaoru und
Tomoaki in der Erzihlung “Sanctuary”, wird eine solche Assoziation hergestellt:
“Sie behielten die fliichtige Erinnerung [an ihre Begegnung; M.M.] so, als wiren
sie wie Zwillinge im selben Mutterleib gewesen, und lebten getrennt jeder in
einem anderen Ort” (YOSHIMOTO 1991b:175). Was alle diese Figuren suchen,
sind weniger menschliche Beziechungen auf der Grundlage von entweder Liebe
oder Hass, Vereinigung oder Konkurrenz, sondern eher eine Bezichungssituati-
on, in der man sich zu Hause und geborgen fiihlen kann.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 623
Kitchen oder die Metapher des Essens als Lebensspender

Genau fiir diese Beziehungssituation stehen die Metapher kitchen (als Metony-
mie flir Familie) und das gemeinsame Essen. Gemeinsam zu essen stellt eine
Verbindung zwischen heterogenen Personen her; es ist, wie Murakami sagt, “a
method for uniting people in a family” (MURAKAMI 2005:62). Und eine Funkti-
on der Kiiche kann es sein, den Innenraum der Familie zu 6ffnen fiir Fremde.
Was im vorgegebenen kulturellen und sozialen Diskurs verbunden wird mit
sexuellen Wiinschen und Intentionen, wird hier bezogen auf das gemeinsame
Essen. Allerdings sollte das gemeinsame Essen nicht als Ersatz fiir oder als
Transfiguration einer sexuellen Beziehung verstanden werden; vielmehr geht es
auch hier um die Dekonstruktion der Unterscheidung und Trennung zwischen
Selbst und Familie einerseits und den Anderen andererseits und damit um die
Uberwindung der Homogenitits-Heterogenitiits-Ideologie. Die stindige Trans-
und Rekonfiguration der Beziehungen ldsst etwas hervortreten, das weder Fami-
lie noch Fremder, weder Homogenitit noch Heterogenitit ist.

Die Kiiche, die der Erzihlung Kitchen nicht nur den Titel gibt, sondern dar-
in eine zentrale Bedeutung hat, ist nicht mehr der alte Ort, der symbolisch die
unterdriickte Rolle und Stellung der Frau andeutete.” Fiir Mikage hat sie eine
ganz spezielle Bedeutung: Sie ist der Ort, der ihr Trost spendet, Ruhe und Ge-
borgenheit vermittelt, weil es ein kreativer Ort ist, an dem das Essen zubereitet
und damit auch Lebenskraft geschaffen wird. Das Essen hat in der Erzdhlung
nicht nur eine kommunikative und verbindende Funktion, indem es eine neue
Familie entstehen lédsst, sondern es hat auch die zentrale Bedeutung der Lebens-
gebung. Nach dem Tod der GroBmutter kann Mikage nur in der Kiiche ruhig
schlafen; spéter macht sie Kochen zu ihrem Beruf. Als Ytlichi durch den Tod
seiner Mutter psychisch gefihrdet ist, bringt Mikage ein besonders wohlschme-
ckendes katsudon (Reisgericht mit geschnittenem Schweinekotelett) zu ihm.
Dies zeigt, dass das Essen dem Tod gegeniibergestellt wird als Lebensspender,
als etwas Erwdrmendes, Rettendes und Heilbringendes.

9 Fiir diese positive Bedeutung benutzte Yoshimoto statt des japanischen Wortes daidokoro
das japanisierte englische Wort kitchen, das moderner klingt. Yoshimoto weist darauf hin,
dass das Wort daidokoro als Buchtitel cher eine naturalistische Erzdhlung assoziiert hitte,
wie z.B. bei der Erzdhlung “Futon™ (“Bettzeug™) von Tayama Katai. Yoshimoto benutzte
das englische Wort kitchen, um mogliche negative Konnotation des japanischen Begriffs zu
vermeiden, weil sie diesem Ort einen neuen Sinn geben wollte.

AS/EA LX1+22007, S. 607641



624 MICHIKO MAE

Die Erfahrung des Todes

In fast allen ithren Werken werden bei Yoshimoto der Tod oder todesnahe Erfah-
rungen zum Ausgangspunkt und roten Faden, der sich durch die Geschichte
hindurch zieht. Auch aufler- und tibersinnliche Erfahrungen gehoren dazu, oder
auch Erfahrungen, die mit dem Tod vergleichbar sind wie der Schlaf und Trau-
me. Bereits in ihrer ersten literarischen Arbeit, “Moonlight Shadow”, ist eine
Verlusterfahrung der Protagonistin Satsuki durch den Tod ihres Freundes der
Ausgangs- und zentrale Bezugspunkt der Erzdhlung. Nach diesem Verlust macht
Satsuki eine sehr harte Zeit durch, erlebt dann aber durch die geheimnisvolle
Urara, die plotzlich auftaucht, ein Phinomen, bei dem sie ihren verstorbenen
Freund wiedersehen und nun von ihm Abschied nehmen kann. In der Erzdhlung
Dornroschenschlaf wird tiber eine sehr kritische Lebensphase einer jungen Frau,
Terako, erzihlt. Sie steht in einer ausweglosen Beziehung zu dem verheirateten
Iwanaga, dessen Frau im Koma liegt ohne Hoffnung, daraus wieder aufzuwa-
chen. Der Schlaf wird in dieser Erzahlung als ein dem Tod naher Zustand darge-
stellt, in den Terako nach dem Selbstmord ihrer besten Freundin noch tiefer hi-
neingerit. Aus ihrem verzweifelten Schlafzustand wird Terako durch einen wun-
dersamen Traum, in dem ihr Iwanagas todkranke Frau erscheint, von dieser
wieder zum Leben erweckt. Auch in der Erzéhlung Hardluck ist der Tod das
Hauptthema. Die Schwester der Protagonistin liegt nach einem Schlaganfall, der
sie kurz vor ihrer eigenen Hochzeit ereilt hat, im Koma. Wihrend ihr Verlobter
sich von ihr zuriickzieht, begleitet dessen Bruder zusammen mit der Protagonis-
tin den Weg der Schwester in den Tod.

In vielen Erzéhlungen Yoshimotos ist es so, als sei die ganze Erzihlung aus
einer Sicht geschrieben, die die Erfahrung des Todes voraussetzt. In Amrita wird
von einer Figur mit iibersinnlichen Fihigkeiten, Mesuma (damit wird auf den
berithmten Hypnotiseur Messmer hingewiesen), der Zustand der Protagonistin
Sakumi in diesem Sinn gesehen: Er sagt, eigentlich sei sie an der Reihe gewesen
zu sterben (nach ihrer Schwester Mayu und threm Vater), ja sie sei sogar schon
einmal gestorben; alles in ihrem Leben habe sich danach veréndert. Auch in den
schonsten gegenwirtigen Erfahrungen ist bei Yoshimoto immer der Gedanke des
Todes, des Vergehens und des Ausgeloschtwerdens gegenwirtig. Aber die all-
tdglichen Begebenheiten erscheinen gerade aus dieser Sicht und aus dem Emp-
finden des Nachhinein als noch schoner: Jeder Augenblick wird kostbar und
wertvoll, weil er aus der Sicht des Nichtmehrdaseins betrachtet, erlebt und dar-
gestellt wird.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 625

Da fiir Yoshimoto und fiir viele ihrer Figuren der Tod und die Todeswelt
immer prisent und vertraut sind, ist es nicht verwunderlich, dass durch Traume
und durch Menschen, die iibersinnliche Fahigkeiten besitzen und als Medium
vermitteln kdnnen, mit verstorbenen Menschen Kontakt aufgenommen wird und
Kommunikation genauso entstehen kann wie mit Lebenden (“Moonlight Sha-
dow”, Dornrdschenschlaf, Amrita). Solche Erscheinungen werden als natiirlich
dargestellt. Manchmal kénnen Menschen mit solchen Fihigkeiten in den Tréu-
men anderer erscheinen. Diese okkulten oder spiritistischen Erscheinungen ha-
ben in der japanischen Literatur durchaus klassische Vorbilder wie z.B. in der
Geschichte vom Prinzen Genji von Murasaki Shikibu.

Fast alle Protagonistlnnen von Yoshimoto miissen wie bei einer Initiation
einen Weg durch Erfahrungen wie Verlust eines geliebten Menschen, Trauer und
Einsamkeit hindurch gehen. Obwohl ihre Welt oft aus einer eher leichten méad-
chenhaften Perspektive gesehen dargestellt wird, ihr damit die Schwere oder
Dunkelheit genommen ist, geht es in den Erzdhlungen doch immer um dieses
eine existenticlle Thema: Wie kann man im Leben mit all den negativen Erfah-
rungen wie Verlust und Tod fertig werden? Um diese existentielle Frage geht es
vor allem. Oft wird auf religiose, spiritualistische, okkulte und tibernatiirliche
Phinomene zuriickgegriffen, um eine Antwort zu suchen. Aber, — und das ist
auch das Bodenstindige bei Yoshimoto —, es wird auch sehr klar und deutlich
das Problematische in solchen Lésungen gesehen Das Ubernatiirliche oder das
Unbegreifliche werden nicht schon von vorne herein verneint, sondern akzeptiert
und miteinbezogen ins Leben; aber die Autorin und ihre Protagonistinnen selbst
suchen nicht darin die Lésung ihrer Fragen, sondern in der Wirklichkeit und
zwar in ihrem Alltagsleben selbst. All die unerklérlichen Ereignisse sind dafiir
nur ein Hilfsmittel, werden aber nicht als das Wesentliche betrachtet. Man wird
durch negative Erlebnisse geschwicht, ist auf einem Irrweg und verletzt, sogar
halb tot in einem symbolischen Sinn. Viele Protagonistinnen befinden sich in
diesem Halbzustand zwischen Leben und Tod; aber durch ihre Erfahrungen ii-
berwinden sie diesen Zustand. Dies ist bei Yoshimoto keine Flucht, kein Riick-
zug, keine Regression, sondern die Protagonistilnnen gehen der Negativitit auf
den Grund und kehren von dort aus wieder in die Wirklichkeit zuriick. Erst
durch diese Erfahrung kann man die besonderen Augenblicke des Lebens erken-
nen. Dies wird bei Yoshimoto mit dem Wort natsukashii ausgedriickt. Natsukas-
hisa, das von vielen Kritikern als Nostalgie verstanden wird, ist das Gefiihl, et-
was bereits zu kennen, dahin zuriickzukommen, wo man einmal war, wieder in
der Heimat (zu Hause) zu sein, wieder zu sich zuriickzukommen. In Kifchen
wird dies an einer Stelle mit dem Wort déja vu ausgedriickt: wieder erkennen,

AS/EA LX1+22007, S. 607641



626 MICHIKO MAE

wieder da sein, wo man schon einmal war. Aber dass man nun die Augenblicke
in threm Wert erkennen kann, das ist der Unterschied zum ersten unmittelbaren
Erleben. Man kann im Grunde nur durch den Tod erkennen, was das Leben
wirklich bedeutet; deshalb brauchen die Protagonistinnen Yoshimotos diese
Erfahrungen von Verlust und Tod. Die Botschaft ist, nicht im Un- oder Uberna-
tirlichen die Antwort zu suchen, sondern im Alltagsleben. Und die Stirke zu
gewinnen, den Alltag weiter — duBerlich unveréndert, aber innerlich als ein neuer
Mensch — leben zu kénnen. Obwohl Yoshimotos Erzdhlungen einfach struktu-
riert sind, enthalten sie immer diese Message und eine positive Grundeinstel-
lung, sind aber keineswegs moralisch oder gar moralisierend, sondern kénnen
leicht und ansprechend Stérke und Ermutigung vermitteln.

Dass Yoshimoto zu jeder Erzidhlung ein Nachwort schreibt, in dem sie ihre
shojo-Leserlnnen wie in einem personlichen Brief direkt anspricht, stirkt noch
den Effekt des Ansprechens in ihrer Erzdhlweise. Gerade durch dieses Nachwort
wird in Yoshimotos Werken, die meistens aus der subjektiven Perspektive einer
Ich-Erzdhlerin geschrieben sind, zwischen dem Text und seinen shdjo-
Leserlnnen eine besondere, “nostalgische”, Beziehung hergestellt. Dadurch wer-
den ihre Geschichten in einer aus der Zukunftsperspektive antizipierten “simu-
lierten Nostalgie” positioniert. In diesem Sinn nennt Treat Yoshimotos Schrei-
ben eine “nostalgic exercise” (TREAT 1996:299). Jeder Schritt nach vorne im
Leben ihrer Protagonistinnen ist verbunden mit einer nostalgischen Verkliarung
der meist schwierigen Situation, aus der sie gerade herausgetreten sind, wie Y-
oshimoto selbst schreibt: “As soon as one unthinkingly takes a step forward in
life, the place you were just a moment ago now looks as vivid as a flower-strewn
stage” (zit. nach TREAT 1996:299).

Schluss

Dass Tod, Verlust, Trauer, Einsamkeit eine so zentrale Bedeutung bei Yoshi-
moto haben, deutet darauf hin, dass ihre Literatur nicht auf Klischees reduziert
und in bestimmte Schemata gepresst werden darf. Es handelt sich bei thren Wer-
ken nicht nur um Populérliteratur, und auch die Kategorie Postmodernismus
reicht nicht aus, dem Banana-Phénomen auf den Grund zu kommen. Einige ihrer
Werke (d.h. jedoch: durchaus nicht alle!) haben eine literarische Qualitit, die sie
dem Zugriff solcher eindeutiger Kategorisierungen entziehen. Und selbst wenn
diese literarische Qualitét nicht mehr mit den Kriterien der junbungaku beurteilt

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 627

werden kann oder sollte, ist diese “neue Literatur” doch: Literatur, japanische
Literatur, die zugleich internationale Literatur ist. Deshalb sollte man sie nicht
nur als ein populdrkulturelles und postmodernes Phinomen sehen, sondern mehr
noch als ein transkulturelles Phinomen. Die Analyse der literarischen Welt Y os-
himotos unter diesem Gesichtspunkt der Transkulturalitit konnte ein Ansatz
sein, auch den Wandel der Familienformen, der Beziehungsstrukturen, der Ju-
gendkultur, vielleicht sogar des Umgangs mit dem Tod in der heutigen japani-
schen Gesellschaft als einen Ubergangsprozess von der auf eine einzelne Nation
bezogenen Kulturalitit zur Transkulturalitit zu verstehen.

Bibliographie®

AMITRANO, Giorgio

1994 “Das Phidnomen Banana Yoshimoto”. Yoshimoto Banana. Kitchen.
Ziirich: Diogenes:191-203.

1996 “Yoshimoto Banana. Inside and Beyond Shdjo Aesthetics”. Giorgio
Amitrano. The New Japanese Novel. Popular Culture and Literary
Tradition in the Work of Murakami Haruki and Yoshimoto Banana.
Kydto: Istituto Italiano di Cultura Scuola di Studi sull’Asia Orienta-
le:35-69,

AN AN (Zeitschrift)

1994 “Yoshimoto Banana-san no yo na, jiyl na ikikata ni akogaremasu”. 4An
an. 1. April 1994:18-19.

AOYAMA Minami

1996 “Yoshimoto Banana no ‘kitchen’”. Aoyama Minami. Eigo ni natta
nippon shoésetsu. Tokyo: Shiieisha:5-27.

AOYAMA Tomoko

1999 “Food and Gender in Contemporary Japanese Women’s Literature”.
U.S.-Japan Women’s Jouwrnal (English Supplement). 1999, Nr.
17:111-136.

239

Die folgende Bibliographie beruht auf der Literaturliste zu dem Kapitel tiber Yoshimoto
Banana aus der Dissertation von Ina Hein (sieche Anm. 1); sie wurde erginzt und auf den
neuesten Stand gebracht.

AS/EA LX1+22007, S. 607641



628 MICHIKO MAE

ASADA Akira

1989  “Yoshimoto Banana wa shdjo manga o bonydka shita dake de, bun-
gaku to wa nan no kankei mo nai shiromono nan da”. Goro. 9. Mirz
1989:160-161.

AWAYA Nobuko / PHILLIPS, David P.

1996 “Popular Reading — The Literary World of the Japanese Working
Woman”. Anne E. Imamura (Hg.). Re-Imaging Japanese Women.
Berkeley u.a.: University of California Press:244-270.

BERNDT, Jaqueline

1995 Phéinomen Manga. Comic-Kultur in Japan. Berlin: edition q.

BUCKLEY, Sandra

1996  “A guided tour of the kitchen: seven Japanese domestic tales”. Society
and Space. 1996, Nr. 14:441-461.

CHIYOHARA Machiko

1989 “TUGUMI-Tsugumi”. Nihon jidé bungaku. 1989, Bd. 35, Nr. 11:46—
50.

EGAWA Osamu

1988 “Kankakushugi to akujunkan — ‘Kitchen’ to ‘Mané gému’”. Bungaku
Jihyo. 15.4.1988, Nr. 18:2-3.

FAIRBANKS, Carol

2002 Japanese Women Fiction Writers. Their Culture and Society, 1890s to
1990s: English Language Sources. Lanham, Maryland u. London: The
Scarecrow Press:508-524.

FISKE, John

1989 Understanding Popular Culture. Boston u.a.: Unwin Hyman.

FUIIMOTO Y ukari

1990 “Onna no rydsei guyl, otoko no han-iny6 — komikku ni okeru toransu
jenda gensd”. Gendai no esupuri. 1990, Nr. 277:177-209.
1991 “Shéjo manga ni okeru ‘shonen-ai’ no imi”. Mizura Noriko (Hg.). Nyii

feminizumu rebyii, Bd. 2. (Onna to hybdgen). Tdéky6: Gakuin
Shob6:280-284.

1991b  “Atsui ocha no kioku — ‘nichijosei no shis6’ to Yoshimoto Banana™.
Hasegawa [zumi (Hg.). Josei sakka no shinryi. (Kaishaku to kansho
bessatsu). Tokyo: Shibund6:303-317.

1991c  “A Life-Size Mirror: Women’s Self-Representation in Girls’ Comics”.
Review of Japanese Culture and Society. Dezember 1991, Bd. 4:53—
8l

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 629

FUJIN KORON (Zeitschrift)

1988 “Kitchen”. Fujin Kéron. 1988, Nr. 4:444.

FuJiTA Shoji

1989 ““Yoshimoto Banana genshd’ o toku”. Chishiki. 1989, Nr. 7:330-331.

FURUHASHI Nobuyoshi

1990a  Yoshimoto Banana to Tawara Machi. Tokyo: Chikuma Shobo.

1990b  “Yoshimoto Banana”. Kokubungaku. 1990, Bd. 35, Nr. 6 (Sonderaus-
gabe Mai: Gendai sakka binran):202-203.

FURUYA Midori

1994 “Kenagena ‘Kitchin’ to shinpuruna ‘Kitchen’”. Kaien. 1994, Nr. 2:46—
54.

GEBHARDT, Lisette

2001 “Yoshimoto Banana: Eine Autorin und ihre Beziige zur ‘spirituellen

Szene’”. Lisette Gebhardt. Japans Neue Spiritualitit. Wiesbaden: Har-
rassowitz: 179-190.
GEREVINI, Alessandro G.
2002  [tarian Banana. Tokyo: Nihon Hos6 Shuppan Kyokai.
GOSSMANN, Hilaria
1994 “Yoshimoto Banana doitsugo-yaku no hankyd”. Kaien, Nr. 2:64-70.
GOSSMANN, Hilaria / FLOYD, Elisabeth / YIN, Hui E / TSUGE Teruhiko

1994 “Sekai no naka no Yoshimoto Banana”. (Diskussion) Kokubungaku.
1994, Nr. 2:88-106.
GOFF, Janet

1993 “Review of ‘Kitchen’ by Yoshimoto Banana”. Japan Quarterly. 1993,
Bd. 40, Nr. 2 (April-Juni):226.

GRIMKOWSKI, Sabine

1999 Zeichen im Flufp — Wege neuer japanischer Literatur. Ein Feature von
Sabine Grimkowski (Transkript einer Radiosendung auf SWR2 vom
14.12.1999).

GROB, Melanie
“Postfeminismus? Versuch einer Begriffsklarung”, auf: http:/www.
postfeminismus. de/begriff.html (Stand vom 29.12.2005).

HASEGAWA Izumi (Hg.)

1991 Josei sakka no shinryii (Kokubungaku Kaishaku to kanshd bessatsu).
Tokyd: Shibundo.

HIRATA Toshiko

1994 “Ozappani mita Yoshimoto Banana”. Kokubungaku, Nr. 2:114-117.

AS/EA LX1+22007, S. 607641



630 MICHIKO MAE

HORIKIRI Naoto

1988  “Onna wa dokyd, shdjo wa aiky6”. Honda Masuko et al. (Hg.). Shéjo-
ron. Tokyo: Seikylisha:107-128.

IMITACHIO

1990 “Tokushii: Yoshimoto Banana”. Imitachio. 1990, Nr. 13:10-23.

INABA Mayumi

1997 “Ikinari 200 man-bu ureru junbungaku sakka Yoshimoto Banana no
‘genshd’. In: Shitkan Yearbook Nichiroku 20seiki.1989:9.

ISHIHARA Chiaki

1991 “Seibetsu no aru basho”. Hasegawa Izumi (Hg.). Josei sakka no shin-
ryii. (Kaishaku to kanshé bessatsu). Tokyd: Shibund6:291-302.

[SHIKURA Michiko

1994 “Yoshimoto Banana sakuhin kaidai”. Kokubungaku. 1994, Nr. 2:134—
137.

KAIEN (Zeitschrift)

1994 “Tokushii: Sekai no Yoshimoto Banana”, Kaien. 1994, Nr. 2:5-114.

KAIEN-REDAKTION

1987 “Dai-6-kai ‘Kaien’ shinjin bungaku-shé happyd”. Kaien. 1987, Nr.

11:22-27.
KANAI Yoshiko
1991 “Feminizumu no me de ‘Banana gensh6’ o yomeba”. Hasegawa [zumi

(Hg.). Josei sakka no shinryi. (Kaishaku to kansho bessatsu). Tokyd:
Shibund6:265-277.

KANEDA Kéichiro

1989 “‘Noruwei no mori’ no Murakami Haruki ya Murakami Ry,
Yoshimoto Banana, Yamada Eimi nado ‘Imadoki no wakamono no
yomu hon’ o yomu”. Purejidento. 1989, Nr. 1:196-203.

KATO Jun’ichi

2000 “Gendai bungaku ni miru ‘shoku’. Yoshimoto Banana-cho ‘Kitchin”.
Shoku no kagaku. Oktober 2000, Nr. 272:82—-89.

KATO Norihiro

2001 “Tenkiame ga furu yoru. Yoshimoto Banana no shosetsu sekai”.
Shinchdsha. Honjitsu no Yoshimoto Banana. Banana Yoshimoto at
work, 2001. Tokyd: Shinchosha:72-80.

KIDA Junichir6 et al.

1992 “Yoshimoto Banana”. Kida Junichird et al. (Hg.). Shin-gendai nihon
shippitsusha daijiten. Toky0: Nichigai Associates:715.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 631

KIMATA Satoshi

1999 “Ichiban hajime no kokoro no katachi”. Kimata Satoshi (Hg.). Yoshi-
moto Banana leré Péji. Tokyo: Arechi Shuppansha:7-19.

1999b  “Sei no fukami de — ‘Dai-2-ki’ no shid6”. Kimata Satoshi (Hg.). Yo-
shimoto Banana leré Péji. Tokyo: Arechi Shuppansha:185-203.

1999¢  ““Kitchen’ — Daidokoro no senshi”. Kimata Satoshi (Hg.). Yoshimoto
Banana leré Péji. Toky0: Arechi Shuppansha:41-65.

KIMATA Satoshi (Hg.)

1999d  Yoshimoto Banana leré Péji. Tokyo: Arechi Shuppansha.

KLOEPFER, Albrecht

1993 “[Rezension] Kitchen”. Japan aktuell. 1993, Februar/Mérz:37.

KLOPFENSTEIN, Eduard

1993 “Nachwort”. Eduard Klopfenstein (Hg.). Mondscheintropfen. Japani-
sche Erzdhlungen 1940-1990. Ziirich, Miinchen: Theseus Verlag:235—
247.

KOKUBUNGAKU — KAISHAKU TO KYOZAI NO KENKYU

1994 “Tokushii II: Yoshimoto Banana”, Februar 1994, Bd. 39, Nr. 3:88—

137
KONDO Hiroko
1990 “Yume no shokuyoku — kyoshoku suru shintai. Yoshimoto Banana

‘kitchen’ shiron (1. Teil)”. Kaiké. 1990, Nr. 4:55-74.

1994a  “Michikake suru jikan”. Kokubungaku. 1994, Nr. 2:128-132.

1994b  “Yoshimoto Banana”. Miyoshi Yukio et al. (Hg.). Nihon gendai bun-
gaku daijiten Bd. 1. (jinmei/jiko-hen). Tokyo: Meiji Shoin:376.

1997 “Yoshimoto Banana”. Enomoto Masaki et al . Oe kara Banana made.
Gendai bungaku kenkyii annai. Toky6: Nichigai Associates:258-265.

KUROKO Kazuo

1990 “Haruki/Banana gensho to gendai — hanayakana shakai jokyo to uraha-
rana bungaku no konnan no naka de”. Kuroko Kazuo. Murakami Ha-
ruki to déjidai no bungaku. Tokyd: Kawai Shuppan:277-280.

KUROSAWA Ariko

1990 “Yume no kitchin — Yoshimoto Banana-ron”. Ueno Chizuko (Hg.).
Nyii feminizumu rebyii 1 — Re 'nai tekunoroji. Ima re 'nai-tte nani?. To-
ky6: Gakuin Shob6:134-151.

LACAN, Jacques

1966/96 “Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion”. Jacques Lacan.
Schriften I (Hg: Norbert Haas und Hans-Joachim Metzger). Weinheim,
Berlin: Quadriga:61-70.

AS/EA LX1+22007, S. 607641



632 MICHIKO MAE

MANGOLD, Sabine / HAYASHI Yukari

1990 “Yoshimoto Banana”. Berndt, Jirgen (Hg.). Momentaufnahmen Mo-
derner Japanischer Literatur. Berlin: Silver&Goldstein:159-162.

MATSUMOTO Takayuki

1991 Yoshimoto Banana-ron. Futsii to iu muishiki. Tokyo: JICC Shuppan-
kyoku.

MIHM, Gesa Doris

1998 Shojo and beyond — depiction of the world of women in fictional works
of Banana Yoshimoto (M.A.-Arbeit). Ann Arbor (Mich.): UMI.

MiTsul Takayuki / WASHIDA Koyata

1989 Yoshimoto Banana Shinwa. Toky6: Seikyflisha.

MIURA Masashi

1988 “Yoshimoto Banana no t6j6 to nihonbungaku no haba. Shdjo manga-
tekina shosetsu e no ikd”. Sandé Mainichi. 13.3.1988:113—-115.

MIYAKAWA Takeo

1991 “*Kitchen” — Yoshimoto Banana. Orupeusutachi no katsudon”. Koku-
bungaku. 1991, Bd. 36, Nr. 1:109-111.
MI1YOSHI Masao

1991 “Epilogue”. Miyoshi Masao. Off Center. Power and Culture Relations
between Japan and the United States. Cambridge (Mass.), London:
Harvard University Press:233-243.

1991b  “Women’s Short Stories in Japan™. Manoa. 1991, Bd. 3, Nr. 2:33-39.

MizUTA Noriko

1990 “When the Novel Goes Bananas. Shdsetsu, sono shometsu to han’ei”.
Kikan Femina. 1990, Nr. 8:112—-122.

1991 Feminizumu no kanata. Joseihyégen no shinsé. Tokyo: Kodansha.

MURAKAMI Fuminobu

2005 Post-modern, Feminist and Postcolonial Currents in Comtemporary

Japanese Literature. A Reading of Murakami Haruki, Yoshimoto Ba-
nana, Yoshimoto Takaaki and Karatani Kéjin. London u.a.: Routledge.

MURAMATSU Sadataka / WATANABE Sumiko

1990 “Yoshimoto Banana”. Muramatsu Sadataka / Watanabe Sumiko (Hg.).
Gendai josei bungaku jiten. Toky6: Tokyodo Shuppan:390-391.

MURE Y 6ko

1988 “Yorokobi mo kanashimi mo kodoku no naka. Yoshimoto Banana
‘Kitchin®”. Shinché. 1988, Nr. 10:147-150.

NATILI, Donatella

1994 “Itaria de no Yoshimoto Banana”. Kokubungaku. 1994, Nr. 2:108—112.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 633

NICHIGAT ASSOCIATES (Hg.)

1997 Gendai josei sakka 150-nin. Toky6: Nichigai Associates.

NISHIJIMA, Takeo

1991 Kara-genki no jidai: hachijii nendai bunkaron. Tokyd: Asahi Shinbun-

sha.
OGASAWARA Kenji
1990 “Kdgo no jidai no bungaku hyogen. Yoshimoto Banana to Murakami

2999

Haruki ni miru ‘genzai’”. Ogasawara Kenji. Bungakuteki kojitachi no
yukue. Tokyo: Gory(li Shoin:143—-154.

OGAWA Yo0ko

1994  “Kyilkyoku no basho”. Kaien. 1994, Nr. 2:20-22.

OGINO, Anna

1991 “From Maker to Writer: Self-Representation Through Eating”. Review
of Japanese Culture and Society. Dezember 1991:69-71.

OGURA Chikako

1989 “Seiko, Akina, Banana ni miru 80nendai onna no ko-tachi no re’nai
gens0”. Gekkan Asahi. 9 (September 1989):64—67.
OHARA Shin

1992 “Yasuragi no kitchin. Yoshimoto Banana ‘Kitchen’”. Ohara Shin.
Shinguru rimmu no ikikata. Tokyd: Shinchésha:37-71.

OKAMOTO Tard

1994 “Itarian Banana no seik6 no kagi no arika o motomete”. Kaien. 1994,
Nr. 2:55-63.

OLLSON, Barbara

2001 “What’s cooking? Zum Schauplatz Kiiche in der angloamerikanischen

Gegenwartsprosa”. Margarete Hubrath (Hg.). Geschlechter-Rdume.
Konstruktionen von »gender« in Geschichte, Literatur und Alltag.
Ko6ln u.a.: Bohlau:133-144.

OMmI Ken

1990 “Monkirigata to shi to — Yoshimoto Banana—ron no tame ni”. Gunzé.
1990, Bd. 45, Nr. 11:260-270.

OPHULS-KASHIMA, Reinold

1993 “Comics fiir Méddchen (Shojo Manga) und Midchenliteratur als Phi-
nomene der Modernen Massenkultur — Eine Ubersicht iiber Neuere
Publikationen”. Japanstudien. 1993, Bd. 5:535-554.

ORTMANNS, Annelie

1997 “Yoshimoto Banana”. HOL. Mai 1997, Nr. 22:76-77.

AS/EA LX1+22007, S. 607641



634 MICHIKO MAE

OSHIMA Yumiko

1989  Daietto (Asuka komikkusu). Tokyo: Kadokawa Shoten.

OTSUKA Eiji

1989a  “Yoshimoto Banana ‘minashigo’ no monogatari”. Shisei. 1989, Bd. 38,
Nr. 10:102-107.

1989b  “Yoshimoto Banana-ron. Katsudon o idaite hashiru shéjo”. Subaru.
1989, Nr. 11:202-231.

1991 Shojo Minzokugaku. Tokyo: Kobunsha.

1991a  “Katsudon o idaite hashiru shojo”. Otsuka Eiji. Monogatari chiryé-
ron. Shojo wa naze ‘katsudon’ o idaite hashiru no ka. Tokyd: Kodan-
sha:16-79.

1998 “Yoshimoto Banana-ron, aruiwa kigotekina nihongo ni yoru shosetsu
no kanosei o megutte”. Bungakukai. 1998, Bd. 52, Nr. 12:306-328.

PARRY, Richard Lloyd

1993 “Otoko-go to onna-go — honyaku de ushinawareta mono” (U: Onodera
Ken). Switch. 1993, Nr. 7:122.

PETERSEN, Mark

1990 “Yoshimoto Banana — Kitchin de tsukamaete”. Shincho. 1990, Nr.
1:274-2717.

ROBERTSON, Jennifer

1989 “Gender-Bending in Paradise: Doing ‘Female’ and ‘Male’ in Japan™.
Genders (University of Texas Press). Sommer 1989:50—69.

1998 Takarazuka. Sexual Politics and Popular Culture in Modern Japan.
Berkeley u.a.: University of California Press.

SAGAWA Akira

1990 “Yoshimoto Banana”. Sagawa Akira. Sakka no pennému jiten. Tokyo0:
Sotakusha:467-468.

SAITO Kinji

1990 “Yoshimoto Banana ‘Kitchen’ o yomu”. Shucho. 1990, Nr. 18
(Mai): 16-24.

SAITO Minako

2001 “(Karera no hand6) Akarui taihai jidai no hyoshd aidoru-ron 1: Yo-

shimoto Banana”. Sekai. 2001, Nr. 1:184-192.

SCHIERBECK, Sachiko

1994 “Yoshimoto Banana”. Sachiko Schierbeck. Japanese Women Novelists
in the 20th Century. 104 Biographies 1900—1993. University of Co-
penhagen: Museum Tusculanum Press:321-323.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 635

SHERIF, Anne

1999 “Japanese Without Apology: Yoshimoto Banana And Healing”. Ste-
phen Snyder und Philip Gabriel (Hg.). Oe and beyond. Fiction in con-
temporary Japan. Honolulu: University of Hawaii Press:278-301.

SHIMA, Hiroyuki

1988 “Yoshimoto Banana wa kakitsuzukerareru ka”. Bessatsu Takara-
Jima:152-155.
SHIMURA Yukiko

1997  “Shéjotachi no dokusho. Orihara Mito to Yoshimoto Banana no
sakuhin ni miru shdjo-z0". Bungaku to kyoiku. 1997, Nr. 6:53—66.

SHINCHOSHA

2001 “Yoshimoto Banana nenpu”. Shinchdésha. Honjitsu no Yoshimoto
Banana. Banana Yoshimoto at work, 2001. Tokyd: Shinchosha:54—-62.

SHINFUNE Kaisabur6

1990 “Yoshimoto Banana no ‘Banana-genshd’”’. Minshu bungaku. 1990. Nr.
2:112-119.

SHUKAN SHINCHO (Zeitschrift)

1993 “Naze Amerika de bakuhatsuteki ninki. Yoshimoto Banana ‘Kitchen’”.
Shitkan shincho. 11.2.1993, Nr. 6:130-134.

SONE Hiroyoshi

1991a  “Yoshimoto Banana-san e no tegami”. Kaishaku to kanshoé. 1991, Nr.
4:158-163.

1991b  “Kaisetsu”. Yoshimoto Banana. Kitchin. Tokyo: Fukutake Bunko:227—
237

STURM, Riidiger

1992  “Ode der Gewdhnlichkeit — Banana Yoshimotos Erfolgsbuch ‘Kit-
chen’”. Siiddeutsche Zeitung. 2.12.1992:20.

TAKEDA Saneakira

1992 “Yoshimoto Banana ‘N.P.””. Kokubungaku. 1992, Nr. 11 (Sonder-
nummer September: Gendai no shdsetsu 101ppen no yomikata):206—

207.
TAKEDA Seiji / HINO Keiz6 / KAWAMURA Jird
1988 ““Mangetsu Kitchin 2° — Yoshimoto Banana, ‘Umi no kanata no sora

toku’ — Kometani Fumiko, ‘S6 kamo shirenai’ — K6 Haruto”. Gunzaé.
1988, Bd. 43, Nr. 3:336-356.

AS/EA LX1+22007, S. 607641



636 MICHIKO MAE

TANAKA Yukiko

1993 “Daughters: Young Women Today”. Tanaka Yukiko. Contemporary
Portraits of Japanese Women. Westport (Conn.), London: Praeger:73—
95s.

TREAT, John Whittier

1993 “Yoshimoto Banana Writes Home: Shéjo Culture and the Nostalgic
Subject”. Journal of Japanese Studies. 1993, Bd. 19, Nr. 2:353-387.

1995 “Yoshimoto Banana’s ‘Kitchen’, Or The Cultural Logic Of Japanese
Consumerism”. In: Lise Skov und Brian Moeran (Hg.). Women, Media
And Consumption In Japan. Richmond (Surrey): Curzon Press:274—
298.

1996 “Yoshimoto Banana Writes Home”. Treat, John Whittier (Hg.). Con-
temporary Japan and Popular Culture. Richmond: Curzon.

TSUGE Teruhiko

1994 “Yoshimoto Banana no sekaitekina imi”. Kaien. 1994, Nr. 2:78-83.

UENO Chizuko

1989  “Middonaito Koru. Shokuen kazoku”. Asahi shinbun (shukusatsuban).

4.6.1989:19.
1990 Middonaito Koru (Midnight Call). Tokyd: Asahi Shinbunsha.
WASHIDA Koyata

1990 “Yoshimoto Banana no shudai wa shi”. Ushio. 1990, Nr. 5:400—403.

WATANABE Y oshiaki

2005 Shinkuro suru chokkan — Yoshimoto Banana ‘Amurita’ no imi suru
mono. Toky0: Bungeisha.

YAMADA Eimi/ YOSHIMOTO Banana

1992 “Ren’ai shosetsu no yukue. Yamada Eimi — Yoshimoto Banana”. Bun-
gei (The Bungei Quarterly). 1992, Bd. 31, Nr. 5:154-179.

Y AMAGUCHI Masatomo

1996 “Daidokoro sengo-shi. Daidokoro kara kitchin e, soshite...”. Ueno Chi-
zuko (Hg.). Iro to yoku (Gendai no sesd 1). Tokyd: Shogakukan:69—
102.

YAMAZAKI Makiko

1994a  “Yoshimoto Banana sakuhin nenpu — chosaku mokuroku”. Kaien.
1994, Nr. 2:109-114.

1994b  “Yoshimoto Banana ‘Kitchin® ‘Mangetsu’-ron. Eriko-san no shi”.
Bunken ronshii. 31.3.1994, Nr. 23:1-15.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN A

1995 “Yoshimoto Banana sakuhin nenpu — chosaku mokuroku”. Yoshimoto
Banana. B-kyii Banana — Yoshimoto Banana tokuhon. Toky6: Fukuta-
ke Bunko/Benesse:189-211.

1997 “Yoshimoto Banana — Wakai sedai no ‘junsuina jécho’ ni kyomei suru
tame no komayakana shikake”. Josei bungakukai (Hg.). Tatoeba jun-
bungaku wa konna fu ni shite kaku. Wakate sakka ni manabu jissenteki
sosaku-jutsu. Tokyo: Dobunshoin:21-29.

YIN Hui E

1994 “Chiigoku kara mita Yoshimoto Banana”. Kaien. 1994, Nr. 2:71-77.

YONAHA Keiko

1998 “Die Auseinandersetzung mit dem Thema ‘Familie’ in der Gegen-
wartsliteratur”, Hilaria Gossmann (Hg.). Das Bild der Familie in den
Jjapanischen Medien (Monographien aus dem Deutschen Institut fiir
Japanstudien der Philipp-Franz-von-Siebold-Stiftung, Band 20). Miin-
chen: iudicium:297-312.

1994  “Shintaisei to gens6é — ‘Amurita’ o chiishin ni”. Kokubungaku. 1994,
Nr. 2:123-127.

YOSHIMOTO Banana

1988a  “Kitchen”. Yoshimoto Banana. Kitchin. Tokyo: Benesse:5-70.

1988b  “Mangetsu-Kitchin 2”. Yoshimoto Banana. Kitchin. Tokyo: Ben-
esse:71-164.

1988c  Kitchin. Toky0: Benesse.

1988d  “Minraito Shad6”. In: Yoshimoto Banana. Kitchin. Tokyd: Ben-
esse:165-226.

1988¢  Kanashii yokan. Toky06: Kadokawa Shoten.

1988f  Utakata/Sankutuari. Toky6: Fukutake Shoten.

1989a  Painappurin. Tokyo: Kadokawa Shoten.

1989b  Tsugumi. Tokyd: Chiid6 Kdronsha.

1989¢  Shirakawa yofune. Tokyo: Fukutake Shoten.

1989d  Utakata/Sankuchuari. Toky6: Fukutake Shoten.

1989¢/94 “Koko made hanashita koto wa nai — Yoshimoto Banana dai-intaby(”.
Yoshimoto Banana. Banana no banana. Tokyo: Metardgu:184—-209.

1990a  N.P. Tokyo: Kadokawa Shoten.

1990b  Fruits Basket. Tokyd: Fukutake Shoten.

1991a  Kitchin. Tékyo: Fukutake Shoten. (Fukutake Bunko)

1991b  Utaka/Sankutuari. Toky6: Fukutake Shoten (Fukutake Bunko)

1991b/97 Hibi no koto. Toky6: Gakushii Kenkytusha.

1992a  Painappurin. Tokyo: Kadokawa Shoten (Kadokawa Bunko)

AS/EA LX1+22007, S. 607641



638 MICHIKO MAE

1992b  Yoshimoto Banana intabyii-shii. Toky0: Little More

1994a  Amurita. Tokyd: Fukutake Shoten.

1994b  Banana no Banana. Tokyo6: Metarogu.

1994c  “Yoshimoto Banana e no ‘50 no shitsumon
Banana no Banana. Toky0: Metarogu: 168—178.

1994d  Marika no nagai yoru / Bari yume nikki. Tokyo: Gentosha.

1995a  “Afterword To The American Edition”. Yoshimoto Banana. Lizard.
London/Boston: faber and faber:179-180.

1995b  “A strange tale from down by the river” (U: Ann Sherif). Yoshimoto
Banana. Lizard. London/Boston: Faber & Faber:123—174.

1995¢  “Dreaming of Kimchee” (U: Ann Sherif). Yoshimoto Banana. Lizard.
London/Boston: Faber & Faber:69-92.

1996 SLY. Tokyd: Gentdsha.

1997 Yume ni tsuite. Tokyo: Gentosha:151-156.

1999  Hddoboirudo/Hddorakku. Toky0 : rockin’on

2000a  Karada wa zenbu shitteiru. Tokyo: Bungei Shunji.

2000b  Yoshimoto Banana jisen senshii. Band 1: Occult. Tokyd: Shinchosha.

2000c  Yoshimoto Banana jisen senshii. Band 2: Love. Tokyd: Shinchdsha.

2000d  “Imu HO6 no Kitchin”. Yoshimoto Banana. Banana Bureiku. Tokyo:
Gentosha: 122—-127.

2000e  Furin to nanbei. Toky0: Gentdsha.

2001a  Yoshimoto Banana jisen senshii. Band 3: Death. Toky0: Shinchosha.

2001b  Yoshimoto Banana jisen senshii: Band 4: Life. Tokyo: Shinchosha.

2002  Nijji. Tokyd: Gentdsha.

2003 Deddo endo no omoide. Toky6: Bungei Shunji.

2004 Umi no futa. Toky0: rockin’on.

2006  Hitokage. Tokyo: Gentdsha.

YOSHIMOTO Banana / AGAWA Sawako

2000 “Ima dokyochi no béifurendo to kekkonshiki ageta koto, hatsu-
kokuhaku shimasu”. Shitkan bunshun. 5.10.2000:136—142.

YOSHIMOTO Banana / PAUL Auster

19972 “Hon o kaku yori mo jinsei niwa iroiro nakoto ga aru”. Yoshimoto
Banana. Yoshimoto Banana intabyii-shii. Tokyo: Little More:46—67.

YOSHIMOTO Banana / Li An

1959 “Jiy(i no yume o egaite” (Ubersetzung und Moderation: Fujii Shoz6).
Subaru (The Subaru Monthly). 1999, Nr. 7:82-94.

599

. Yoshimoto Banana.

AS/EA LX122007, 8. 607641



YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 639

YOSHIMOTO Banana / SHINCHOSHA

2001 “Tannaru hontd6 dewa naku. Yoshimoto Banana long interview”.
Shinchosha. Honjitsu no Yoshimoto Banana. Banana Yoshimoto at
work, 2001. Tékyd: Shinchosha:8-32.

YOSHIMOTO Banana / YASUHARA Akira (Interview)

1994 “Nenrei dewa naku, otona de nai to shosetsu wa kakenai”. Yoshimoto
Banana. Banana no Banana. Toky0: Metarogu:153—167.

YOSHIMOTO Banana
“Yoku aru shitsumon”, auf: http://www.yoshimotobanana.com/jp/faq.
html (Stand vom 5.5.2007)

YOSHIMOTO Banana
http://www.yoshimotobanana.com/jp/books/index.html  (Stand vom
5.5.2007).

YOSHIMOTO Banana
“Book covers of the world”, auf: http://www.yoshimotobanana.
com/jp/world/index.html (Stand vom 5.5.2007).

YOSHIMOTO Takaaki

1993 “Yoshimoto Banana o megutte”. Kaien. 1993, Bd. 12, Nr. 5:5-16.

Ubersetzungen

Ubersetzungen ins Deutsche

YOSHIMOTO Banana

1992 Kitchen. (U: Wolfgang E. Schlecht). Ziirich: Diogenes.

1993  N.P. (U: Annelie Ortmanns-Suzuki). Ziirich: Diogenes.

1996 Tsugumi. (U: Annelie Ortmanns). Ziirich: Diogenes.

1998 Dornréschenschlaf. Drei Erzéiihlungen von der Nacht. (U: Annelie
Ortmanns, Gisela Ogasa, Anita Brockmann). Ziirich: Diogenes.

2000  Amrita. (U: Annelie Ortmanns). Ziirich: Diogenes.

2002  Sh. (U: Anita Brockmann). Ziirich: Diogenes.

2004  Hard-boiled, hard luck. (U: Annelie Ortmanns). Ziirich: Diogenes.

2005 Eidechse. (U: Anita Brockmann, Annelic Ortmanns). Ziirich: Dioge-
nes.

2007 Federkleid. Ziirich: Diogenes. (Voraussichtlich Mai 2007).

AS/EA LX1+22007, S. 607641



640

MICHIKO MAE

Ubersetzungen ins Italienische

YOSHIMOTO Banana

1991 Kitchen. (U: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.

1992 N.P. (U: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.

1994a  Tsugumi. (U: Alessandro Giovanni Geverini). Mailand: Feltrinelli.

1994b  Sonno profondo. (U: Giorgio Amitrano, Alessandro Giovanni Geveri-
ni). Mailand: Feltrinelli.

1993 Lucertola. (U: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.

1997  Amrita. (U: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.

1998  Siy. (U: Alessanrdo Giovanni Geverini). Mailand: Feltrinelli.

1999  L'ultima amante di Hachiko. (U: Alessandro Giovanni Geverini).
Mailand: Feltrinelli.

2000 Honeymoon. (U: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.

2001 H/H (Hardboiled, Hard luck). (U: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltri-
nelli.

2002 La piccola ombra. (U: Alessandro Giovanni Geverini). Mailand: Fel-
trinelli.

2003 Arcobaleno. (U: Alessandro Giovanni Geverini). Mailand: Feltrinelli.

2004 1l corpo sa tutto. (U: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinelli.

2005 L’abito di piume. (U: Alessandro Giovanni Geverini). Mailand: Feltri-
nelli.

2006 Ricordo di un vicolo cieco. (U: Giorgio Amitrano). Mailand: Feltrinel-

li.

Ubersetzungen ins Franzdsische

YOSHIMOTO Banana

1994 Kitchen. (U: Dominique Palmé, Kyoko Satd). Paris: Gallimard.
1999  N.P. (U: Dominique Palmé, Kyoko Satd). Paris: Rivages.
2001a  Dur, dur. (U: Dominique Palmé, Kydko Satd). Paris: Rivages.
2001b  Le Lézard. (U: Dominique Palmé, Kydko Satd). Paris: Rivages.
2001c  Le dernier jour. (U: Elisabeth Suetsugu). Atles: Picquier.

Ubersetzungen ins Englische

YOSHIMOTO Banana

1993
1994

Kitchen. (U: Megan Backus). London, Boston: Faber & Faber.
N.P. (U: Ann Sherif). New York: Grove Press.

AS/EA LX122007, 8. 607641



1995
1997
2000
2002
2005

YOSHIMOTO BANANA: POSTMODERNES KULTURPHANOMEN 641

Lizard. (U: Ann Sherif). New York: Grove Press.

Amrita. (U: Russell F. Wasden). New York: Grove Press.

Asleep. (U: Michael Emmerich). London, Boston: Faber & Faber.
Goodbye Tsugumi. (U: Michael Emmerich). New York: Grove Press.
Hardboiled, Hard luck. (U: Michael Emmerich). New York: Grove
Press.

AS/EA LX1+22007, S. 607641






	Yoshimoto Banana : postmodernes Kulturphänomen oder eine "neue Literatur"?

