
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Schreiben als Entblössung der Seele : die autobiographischen Schriften
der Uchida Shungicu

Autor: Pfeifer, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-147749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-147749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE
Die autobiographischen Schriften der Uchida Shungicu1

Matthias Pfeifer, Shizuoka Kenritsu Universität

Abstract

This article deals with the autobiographical writings of Uchida Shungicu, a writer of
Japanese manga and short stories, in which violence, sexual abuse, rape and other forms
of female discrimination always were important topics. Since the novel Fatherfucker
1993) it became clear that her stories were based on her own experience. Through the

process of writing Uchida tries to overcome her state of speechlessness and, at the same

time, to explain the contradiction between her appearance in public and her reality at
home. The apologetic tendencies in her autobiography cannot be dismissed lightly,
because her internalized attitude as a middle-class citizen for whom appearance is an

important part of identity, also characterizes the structure of her literary confessions,
that, in the end, fail to convince the reader about the truthfullness of the author. Apart
from that, Uchida’s autobiographical writings reveals the hidden brutality against
women in a society that is famous for its stress on harmony.

UCHIDA Shungicu]!° *u(* 1959)

Uchida Shungicu eigentl. ¿kubo Shigeko), *7.8.1959 in Nagasaki. Mangazeichnerin,

Romanschriftstellerin, Essayistin, Schauspielerin, Sängerin. Nach Abbruch der Schule

Arbeit als Hotelangestellte und Animierdame. Holte dann ihren Oberschulabschluss nach

und begann mit dem Fernstudium der Philosophie KeiÀ-Gijuku-Universität), das sie jedoch
abbrach und anschließend als Firmenangestellte arbeitete. 1980 Umzug nach TÀkyÀ wo sie

als Klubsängerin arbeitet. Zeichnete schon in der Grundschule Comics und
Bildergeschichten kamishibai) und fing während ihres Fernstudiums an, Manga-Geschichten an

die Comicverlage zu senden. 1984 Debüt mit den 4-Bilder Manga Sh¯rakansu purein

(“Quastenflosser”). Erste Buchveröffentlichung 1985 Shungiku (“Chrysanthemen”). Erster

großer Erfolg 1987 mit Minami-kun no koibito Die Freundin vom Jungen Minami). Ab
1988 Veröffentlichung der Serien Mizumonogatari (“Geschichte aus der Halbwelt”) und

Monokage no ashibyôshi (“Fußklopfen in meinem Versteck”), die auch in Literaturzeitschriften

wohlwollend rezensiert wurden. Der 1993 veröffentlichte autobiographische

Roman Faz—fakk— (“Fatherfucker”) wird für den Naoki-Preis nominiert. Erhält 1994 für
Faz—fakk— und den Manga Watashitachi wa hanshoku-shiteiru (“Wir vermehren uns”) den

4. Bunkamura-dumago-Preis Bunkamura Deux Magots). 1995 wird die Kurzgeschich-

1 Auf den Titelseiten der Comics erscheint ihr Name in lateinischen Buchstaben stets mit c
und daher habe ich die offensichtlich von der Autorin intendierte Schreibung ihres Künstlernamens

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

übernommen.



546 MATTHIAS PFEIFER

tensammlung Kimio (“Kimio”) für den Akutagawa-Preis nominiert. 1997 erscheint ihr
Debütalbum mit der Latin-Pop Band Avecs Aru hi anata to kusa no ue de (“An einem Tag

mit dir auf dem Gras”). 2000 dritte Heirat mit dem Schauspieler Takayama YÌya.
Scheidung 2005 aus Protest gegen das japanische Familienrecht. Das Paar lebt noch immer
zusammen. Uchida hat vier Kinder, zwei davon sind von Takayama.

1

Die vor allem als Mangaschriftstellerin bekannte Uchida Shungicu ist der
Paradiesvogel in der Literaturszene Japans. Das liegt zum einen an ihrer
bewegten Vergangenheit als Opfer männlicher Gewaltexzesse, ihren
Erfahrungen als Animierdame, Sängerin in einer Latin Popband, oder als Film- und
Fernsehschauspielerin, andererseits an der Art ihrer Selbstinszenierung, die weit
über das hinausgeht, was man von Schriftstellerinnen gewohnt ist. Uchida pflegt
einen unbefangenen, fast schon aggressiven Exhibitionismus, der nicht Halt
macht vor Nacktphotos, auf denen sie als Vergewaltigungsopfer auf der
Titelseite eines ihrer Bücher!) oder als Hochschwangere zusammen mit ihrem
Lebensgefährten in intimer Zweisamkeit posiert. Sie scheut sich nicht, Details
ihres Privatlebens, seien es die sexuellen Misshandlungen des Stiefvaters in ihrer
Kindheit, ihre zahlreichen Männerbekanntschaften, Schwangerschaftsabbrüche,

Ehen, Scheidungen Seitensprünge, Gewalterfahrungen, sexuellen Belästigungen,
Drogen- und Alkoholexzesse, Schlägereien in ihren Comics, aber noch mehr in
ihrer Prosa zu schildern. Sie ist natürlich nicht die erste japanische
Schriftstellerin, die ihre wilde Vergangenheit zu Literatur verarbeitet, doch anders als

beispielsweise Yamada Amy oder der Autor Murakami RyÌ die diese

Wirklichkeit fiktionalisieren, werden die Romane von Uchida Shungicu seit der
Publikation von Faz—fakk— (“Fatherfucker”)2 unter der Prämisse eines
autobiographischen Wahrheitsanspruches vermarktet und rezipiert. Die Autorin
wehrt sich inzwischen vehement dagegen, dass nun all ihre Werke, d.h. auch die
Comics, unter autobiographischen Generalverdacht gestellt werden, doch
andererseits nährt sie selbst diese Vorurteile, indem sie in ihrer autobiographischen

2 1995 auf Deutsch bei Hoffmann und Campe unter dem Titel Wenn der Morgen kommt,

werde ich traurig erschienen. Titel und Titelband sprechen Bände über die Marketingstrategien

und das propagierte Japan-Image deutscher Verlage. Aus einem Titel, der im
Original bewusste Provokation ist, machen sie einen wachsweichen, haikuartigen Satz

leichte Änderung eines Satzes auf S. 92) unter einer im hohe Gras versonnen auf einen

Vogel in ihrer Hand blickenden Japanerin.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 547

Trilogie auf einen romanhaften Plot verzichtet und sich strukturell in die

Tradition des japanischen Ich-Romans stellt. Es lässt sich auch nicht vermeiden,
dass Themen und Motive, die in dieser Trilogie eine bedeutende Rolle spielen,

nun auch mit anderen Werken abgeglichen werden, wo sie in ähnlicher Form
vorkommen.

Dass diese Selbstentblößung auch einen Bumerangeffekt haben kann, ist
Uchida spätestens seit der Bemerkung von einem ihrer Liebhaber bewusst, der

ihr nach ihrem großen Erfolg von Faz—fakk— sagt:

Um eine erfolgreiche Manga-Autorin zu werden, muss man wohl mindestens von seinem

Stiefvater vergewaltigt worden sein, nehme ich mal an.3

In diesem verletzenden Satz steckt schon fast alles, wogegen Uchida ihr
Leben lang gekämpft hatte: eine Verachtung, fast schon ein Hass gegenüber der

medial, künstlerisch und finanziell erfolgreichen Frau, die sich ihre
Eigenständigkeit und Unabhängigkeit von der Männerwelt bewahren möchte. Aber es

steckt auch ein Stück Wahrheit dahinter, denn erst mit der Erzählung ihrer von
sexueller Unterdrückung und Gewalt geprägten Kindheit wurde ihr das

japanumfassende Interesse der Öffentlichkeit zuteil, dass sie als Autorin von
Comics, Kurzgeschichten, Essays und Romanen in dem Maße nicht haben

konnte. Mehr noch als an den Werken an sich, ist es eine Art voyeuristische
Neugier an dem Leben eines Stars, als der Uchida gelten muss, die bereit ist,
sich vor der Öffentlichkeit zu entblößen und über ihre Herkunft zu sprechen.

Und obwohl ihre Offenheit angesichts eines bisher verschwiegenen Problems

von allen Seiten gelobt worden ist4, wird zur gleichen Zeit die mangelnde

künstlerische Bewältigung des Stoffs kritisiert.5 Auf einem anderen Niveau ist
das im Prinzip der gleiche Vorwurf, den sich Uchida von ihrem Liebhaber
gefallen lassen muss: ohne diese Erfahrung an sich wäre das Interesse an ihrem
Werk nicht vorhanden.

3 Yarareonna no iiwake (“Die Ausreden einer gefickten Frau”) 2001:14.

4 In Japan ist seit der zweiten Hälfte der Neunziger Jahre das Bewusstsein gegenüber der

sexuellen Belästigung der Frau am Arbeitsplatz und in den pädagogischen Institutionen
sowie Kindesmisshandlung geradezu dramatisch gestiegen, wie sich u.a. auch an dem

großen medialen Interesse erkennen lässt.

5 Siehe z.B. die Rezension von Ishikawa Jun aus dem Jahre 1993 in: ISHIKAWA 2000).

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



548 MATTHIAS PFEIFER

Zweifellos ist Uchidas Medium, in dem sich sich am besten ausdrücken
kann, der Comic. Dort übermittelt sie ihre spezifischen Themen, Mann-Frau-
Beziehung, Sex, Frauenalltag, Halbwelt etc. in einer erotischen Bildersprache,
die zu ihrem Markenzeichen geworden ist. Dass sie sich in der Darstellung ihres
Lebens für die Prosa und gegen den Comic entschieden hat, ist natürlich kein
Zufall, genausowenig wie die Tatsache, dass aus einer geschickten
Bildererzählerin nicht auf einmal eine große Prosaschriftstellerin wird. Die episodische

Erzählstrukur, Kennzeichen der meisten in Serie veröffentlichten japanischen

Comics, lässt sich auch in Uchidas Prosa nicht wegleugnen. In den

Kurzgeschichten ist das nicht so auffällig, doch im Genre des Romans mit seinen

spezifischen Ansprüchen empfindet man schon das Ungenügen an einer
gewissen Zusammenhanglosigkeit. Es stellt sich allerdings die Frage, ob man
Uchidas autobiographischen Schriften mit dem Vorwurf eines wenig
durchdachten Plots oder einer mangelhaften dramatischen Struktur gerecht werden
kann. Ein Hinweis auf Uchidas Schreibintention findet sich gegen Ende des

vorerst letzten Werkes mit autobiographischem Inhalt, Inu no hÀ ga shittÀbukai

(“Selbst Hunde empfinden mehr Eifersucht”), wo sie nach einer
Auseinandersetzung mit ihrem zweiten Ehemann, auf ein Problem eingeht, das sie ihr
ganzes Leben verfolgt.

Seit meiner Kindheit denken die Leute nur, dass ich ein heiteres Gemüt habe, obwohl ich oft
am liebsten laut schreien wollte. Selbst wenn ich erzähle, dass ich nach einer Abtreibung als

15-Jährige mit Wissen meiner Mutter von meinem Stiefvater missbraucht worden bin, hieß

es, “So sehen Sie aber gar nicht aus”. Als mich mein Mann in erster Ehe schlug, meinte man

nur, “Er macht doch einen ordentlichen Eindruck. Sind Sie sicher, dass es nicht an Ihnen

liegt?” So war es immer. Da mein Äußeres täuschte, haben die Menschen meiner engsten

Umgebung das regelrecht ausgenutzt. Letztlich blieb mir nichts anderes übrig, als darüber

zu schreiben. Wenn ich mich davor mit ihnen zu einigen versuchte, verdrehten sie einfach
die Tatsachen.

Oder sagen wir so: ihre Wirklichkeit war anders als die meine.6

Was Uchida also der Öffentlichkeit oder noch genauer gesagt, den

Menschen, die sie und ihre Vergangenheit kennen, mitteilen möchte, ist ihre
Sicht der Dinge, ihre Wahrheit. Die von der Protagonistin ausgesprochenen

Vorwürfe an ihre Peiniger und das Urteil, das sie über diese spricht, sind die eine

Seite, doch lässt es die Autorin auch nicht an drastischen Darstellungen ihrer
nach allgemeinen moralischen Normen exzessiven Lebensweise fehlen. Ihre

6 UCHIDA 2000:160.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 549

autobiographischen Schriften bewegen sich in diesem Spannungsfeld von
Anklage einer wegsehenden, Gewalt duldenden Männergesellschaft und dem Recht
als Frau auf eine den allgemeinen Normen zuwiderlaufende Denk- und Lebensweise.

Es läge nahe, in einer solchen Schreibhaltung eine apologetische Tendenz

zu konstatieren, d.h. die Rechtfertigung des eigenen Lebens, und in gewisser

Hinsicht trifft dies auch zu. Doch der Begriff apologetisch steht in der Regel für
Geschichtsklitterungen und ein Schönreden der eigenen Rolle angesichts von
Verfehlungen. Man kann Uchida nicht unterstellen, dass sich sich in ein besseres

Licht zu stellen versucht, im Gegenteil, doch muss man fragen welche anderen

Intentionen als die einer Rechtfertigung eine Rolle gespielt haben könnten. Was

bedeutet es für Uchida, sich und der Öffentlichkeit in dieser selbstentblößenden
Weise schreibend Rechenschaft abzulegen.

Im Nachwort zu Fandamentaru (“Fundamental”) versucht sie, den
Zusammenhang zwischen ihrem Sein/Schein, ihrer Beziehung zu Männern und ihrem

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

Schreiben herzustellen.

Es gibt Männer, die aus irgendeinem Grund denken, ich wäre eine “starke” Frau, die

glauben, egal was kommt, die packt das. Solche Männer kann ich nicht lieben. Schreiben

bedeutet seelisch nackt herumzulaufen. Diese Arbeit kann man nicht machen ohne in
ständiger Angst zu sein. Das betrifft nicht nur mich allein. Wer diese Seite des

Schriftstellerdaseins nicht bemerkt, sollte mit einem Schriftsteller oder einer Schriftstellerin
erst gar keine Beziehung anfangen.7

Die Schizophrenie des Schreibens: Schreibend versucht man dieser vom
Schreiben verursachten permanenten Existenzkrise Herr Frau?) zu werden.
Oder gar umgekehrt, dieser Krise, dieser Schwäche Ausdruck zu verleihen?

In Uchidas Werken geht es ständig um seelische Krisen, verursacht von
Beziehungsproblemen oder Problemen zwischen arbeitenden Frauen und ihren
Vorgesetzten. Es geht um Macht- und Besitzansprüche, um Kontrolle und
Selbstbewahrung. Für die Sängerin, die Comicautorin steht ihre Kunst in einem

ursächlichen Zusammenhang mit ihren Leben, privat und beruflich; sie ist ein

Existenzkampf im wahrsten Sinn des Wortes und mehr noch als Rechtfertigung
sollte man ihre Literatur eher unter dem Stichwort Selbstbehauptung
untersuchen.

7 UCHIDA 2001:182f.



550 MATTHIAS PFEIFER

Ich habe oben von einer Trilogie gesprochen, die als eine solche nicht
geplant sein konnte, da Uchida in den jeweiligen Werken neuen
Lebensumständen Rechnung trug. Doch hat sie selbst in einem Nachwort zu einem ihrer
besten Comics, Monokage no ashibyÀshi8 (“Fussklopfen in meinem Versteck”),
den an ihrem Leben interessierten Lesern die drei Werke, Faz—fakk— Atashi ga
umi kaeru made (“Bis ich wieder zurück am Meer bin”) und Inu no hÀ ga
shittÀbukai ans Herz gelegt, die tatsächlich chronologisch einen Zusammenhang

bilden. Diese drei Werke und der oben genannte Comic, den man als

autobiographisches Pilotprojekt bezeichnen könnte, stehen im Zentrum des

vorliegenden Artikels und seien an dieser Stelle zunächst vorgestellt.

2

Monokage no ashibyÀshi im weiteren: Monokage), von dem die Autorin sagt, es

sei Yoshimoto Bananas Lieblingscomic9, erschien 1988–91 in Buchform und
dreht sich um die Oberschülerin Midori, die nach dem Tod ihrer Eltern mit
ihrem älteren Bruder und seiner Frau zusammenlebt. Ihr Alltag wird bestimmt
von Auseindersetzungen mit ihrer Schwägerin, die ihre Abneigung deutlich
spüren lässt und Midori als Blitzableiter für ihre Frustrationen benutzt. Auch die
Schule langweilt Midori, die sich, wenn immer sie sich danach fühlt, ins
Krankenzimmer abmeldet und dort ihre liebste Zeit verbringt, tagträumend,
Gedanken nachhängend. Dort trifft sie einen Mitschüler, der genauso regelmäßig

wie sie die Schule schwänzt und ihr eine neue Möglichkeit der zeitweiligen
Flucht von zuhaus und Schule eröffnet. Auch wenn sie merkt, das ihr erster

Freund vor allem ein sexuelles Interesse an ihr zeigt und daneben noch andere

Frauen trifft, fühlt sie sich wohl mit ihm, da sie mit ihm reden kann und sich bei

ihm aufgehoben fühlt.
Sie trennt sich von ihm, als seine Willensschwäche und nachlässige

Lebenshaltung durch den Todesfall eines Freundes offenkundig wird. Als dann

auch die Ehe des Bruders durch dessen Gefühle für seine Schwester scheitert,
kehrt Midori ihrem Zuhause den Rücken.

Zum Zeitpunkt der Veröffentlichung war den Lesern nicht klar, dass in dem

Comic mehr steckt, als nur die Geschichte einer einsamen Oberschülerin. Im
Nachwort des ersten Bandes schreibt Uchida, dass Yoshimoto Banana besonders

8 UCHIDA 2002, vol. 1:188.
9 UCHIDA 2001:152.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 551

beeindruckt von der Darstellung der Schwägerin gewesen sei und wissen wollte,
ob es ein Vorbild für sie gäbe. Ihre eigene Mutter, war Uchidas Antwort. Das

würde aus dem Bruder des Comics dann den Stiefvater Uchidas machen und

obwohl die Realität offensichtlich noch schockierender war, sind die Ansätze
einer Verarbeitung des Traumas, als das man die Erfahrung von Uchida wohl
bezeichnen muss, nicht zu übersehen. Die Eifersucht der Schwägerin auf die
Schwester des Bruders, Vergewaltigung durch einen Bekannten, die Erfahrung
von physischer Gewalt auf offener Straße, Drogenerfahrungen, das Gefühl der

Bedrohung in den eigenen vier Wänden und in der Schule, die Bedeutung

kleiner Refugien Wandschrank, Krankenzimmer), die Flucht vor einer kaputten
Familie, all das sind Motive, die in der autobiographischen Trilogie wieder
auftauchen und dort deutlicher im Leben der Uchida Shungicu verankert werden.

Der autobiographische Roman Faz—fakk— der eine Art Remake von
Monokage ist, wurde 1993 publiziert und stellt wie oben erwähnt einen

Wendepunkt in der Rezeption von Uchida dar. Die im Comic vermittelte
somnabule Atmosphäre weicht hier einem harten Realismus. Hier wird nichts
an- und umgedeutet, hier werden die Dinge bei Namen genannt. Der
Psychoterror, den die Mittelschülerin Shizuko tagtäglich erfahren muss, ist eine

kollektive Aktion, an der Stiefvater und Mutter und mit Abstrichen auch die
jüngere Schwester beteiligt sind. Der regelmäßige Missbrauch, die brutale
Behandlung wird von den Familienmitgliedern mehr gutgeheißen als geduldet.
Was im Unterschied zum Comic sehr deutlich wird, ist die systematische

Unterdrückung einer selbstbestimmten Sexualität und ihrer Weiblichkeit. Der
Stiefvater handelt aus Besitzinteresse, während die Haltung der Mutter schwankt
zwischen Unterstützung des Mannes, um ihn bei sich zu halten, und der
Beseitigung einer Rivalin. Die Erfahrung von Gewalt und sexueller Belästigung
durch Männer findet auch außerhalb des Hauses statt und Shizuko fängt an sich

zu fragen, ob es tatsächlich nicht an ihr selbst liege, wie die Familie ihr immer
nahelegt. Auch in diesem Roman gewinnt die Heldin Selbstbewusstsein durch
ihre Beziehungen zu Mitschülern, in denen Sexualität eine zentrale Rolle spielt.
Der Roman endet, wie sein Vorgänger, mit der Flucht von zuhause.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



552 MATTHIAS PFEIFER

Atashi ga umi ni kaeru made10 im Weiteren: Atashi), geschrieben 1994–95
schließt sich inhaltlich direkt an Faz—fakk— an. Was an dessen Schluss wie eine

endgültige Befreiung aussah11, stellt sich nur als der Anfang einer endgültigen
Loslösung von der Familie dar. Der innerliche Bruch mit dieser findet zwar in
Faz—fakk— statt, doch der Weg der Abnabelung ist für die noch Minderjährige
natürlich mit einem schmerzlichen Prozess unvermittelter Konfrontation mit der
Gesellschaft verbunden und kann nur gelingen, wenn sie in der Lage ist, auf
eigenen Füßen zu stehen. Das Hauptthema dieses zweiten Teils der Trilogie ist
daher die Selbstfindung der Protagonistin und ihre Etablierung in der
Gesellschaft. Nach dem Abbruch der Schule durchläuft sie verschiedene Jobs als

Kellnerin, Hotelangestellte und Animierdame in diversen Hostessenbars in
Nagasaki, macht zahllose Männerbekanntschaften, Erfahrungen mit Drogen und

Alkohol und beginnt mit Fernunterricht Abendschule). Sie entdeckt ihr Faible
für Tanz und Gesang und träumt von einer Karriere als Sängerin oder
Comiczeichnerin. Doch gleich was sie auch tut, sie muss sich stets von der Gunst der
Männer abhängig machen, die als Barbesitzer, Kunden, Verlagsredakteure ihre
Hilfsbereitschaft nicht unentgeltlich leisten wollen. Jede Gefälligkeit, die

Shizuko entgegennimmt, hat einen Besitzanspruch der Männer zur Folge, dessen

Missachtung nicht selten in brutaler Gewalt endet. Doch in der Wahl ihrer
Beziehungen lässt sich die Protagonistin keine Vorschriften machen und

wechselt die Männer, wie es ihr gefällt. Es sind zunächst meist Tunichtgute mit
Beziehungen zur Halbwelt, die an ernsthaften Beziehungen wenig interessiert
sind, später dann die in der Regel verheirateten Kunden der Bars, in denen sie

arbeitet. Auch wenn sie nicht erntshaft ans Heiraten denkt, sehnt sie sich nach

aufrichtiger Kommunikation und Wärme zumindest für die Zeit einer
Beziehung.

Doch sie merkt bald, dass die süßen Worte der Männer nicht ernst gemeint,
sondern nur zweckgerichtet sind. Die vergebliche Hoffnung auf eine Kommunikation

“danach” lässt sie bald jede Illusion über die Männer verlieren und so ist

10 Ich habe mir sagen lassen, dass umi eine Metapher für die Gebärmutter sein kann wie
ISHIKAWA 2000), aber auch ohne dieses Wissen könnte man assoziieren, dass mit Meer als

dem Beginn allen Lebens, zu den Anfängen zurückkehren, d.h. zu sich selbst zurückfinden
gemeint ist.

11 Wie Ishikawa aber ganz richtig erkannt hat, ist diese inhaltlich und strukturell nicht
ausreichend motiviert und kommt daher etwas zu plötzlich. Der Grund wird allerdings durch

das sich anschließende Werk Atashi deutlich: die wirkliche Befreiung und endgültige Flucht
kommt erst später. Das konnte Ishikawa zum Zeitpunkt der Rezension 1993) aber noch

nicht wissen.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 553

es kein Wunder, dass sie, kaum dass sie Nagasaki endgültig verlassen hat, um in
Tôkyô zu wohnen, auf den ersten besten Mann hereinfällt, der sie aufrichtig zu

bewundern scheint und nicht in das Schema eines Mannes passt, dem es nur um
eine physische Beziehung geht. Die Ehe entwickelt sich schnell zu einer
Katastrophe, da sie ihren Mann eigentlich gar nicht kennt. Innerhalb von drei
Monaten mutiert er zu einem Haustyrannen par excellence, der seine Frau mit
mit allen Kräften zu domestizieren versucht. Sie wird für ihn zur
Vollzeithausfrau, richtet sich in ihrem Alltagsrhythmus vollkommen nach ihm und

bekommt als Lohn für diese Anpassung schließlich nur irrationale Eifersucht zu
spüren, die in brutale Gewalt mündet. Als er schließlich keine Lust mehr hat zu

arbeiten, schickt er sie wieder als Animierdame zum Geldverdienen, bis seine

Herrschsucht sie zu einer erneuten Flucht bei Nacht und Nebel treibt. Doch
diesmal flieht sie als eine Frau, die herausgefunden hat, dass ihre Zukunft
draußen vor der Tür liegt.

Das abschließende Werk ihrer autobiographischen Schriften, Inu no hÀ ga
shittÀbukai, erscheint im Abstand von fünf Jahren zu Atashi. Das Titelbild der
Taschenbuchausgabe von Kadokawa schmücken zwei in kubistischem Stil
gezeichnete kopulierende Hunde mit einem japantypischen Mosaik an der
entsprechenden Stelle). Eine für Uchida Shungicus Bücher nicht untypische
Anzüglichkeit, die den Auftakt bildet für die rigorose Abrechnung mit ihrem
zweiten Ehemann.

Anders als die beiden Vorgänger ist die überstürzte Flucht der Ich-Erzählerin

– diesmal nicht allein, sondern mit ihren beiden Kindern – an den Anfang
gesetzt. Das hat natürlich Einfluss auf die Erzählstruktur, die diesmal nicht
streng chronologisch verläuft, sondern aus der Gegenwart eines schmutzigen
Scheidungskrieges in Flashbacks das Zusammenleben mit einem tyrannischen
Hausmann schildert. Die Rollenvertauschung ist geradezu absurd und untypisch
für eine konservative Gesellschaft wie der japanischen. Die Ich-Erzählerin
deren Namen nicht genannt wird) ist inzwischen eine erfolgreiche Karrierefrau,

die ihre Familie ernährt. Als Comicschriftstellerin, Schauspielerin und Sängerin
gehört sie zur ersten Riege der japanischen Unterhaltungskünstler, und doch hat

sie 15 Jahre das Gefühl gehabt, unter der Fuchtel ihre Mannes zu stehen, sich

seinen Wünschen, seinem Lebensrythmus anpassen zu müssen.

Dies ist zunächst einmal eine merkwürdige Konstellation, die im
umgekehrten Fall, vorsichtig ausgedrückt, relativ unwahrscheinlich wäre. Ein
vielbeschäftigter, erfolgreicher Künstler würde wohl in seinem Heim einen Ort der
Ruhe und Erholsamkeit erwarten können und die Frau würde ihm in der Regel

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



554 MATTHIAS PFEIFER

dieses Heim bereitstellen.12 Auch wenn Uchida durch den sozialen Aufstieg
nicht mehr Opfer physischer Gewalt ist, so ist sie jedoch Opfer einer anderen,

subtileren Form der sexuellen Unterdrückung. Wenn man noch einmal die ersten

beiden Phasen der Domestizierungsprojekte in ihrer Planmäßigkeit muss man
sie schon so bezeichnen) rekapituliert, so kennzeichnet die erste Phase bis zur
Flucht aus dem Elternhaus) die sexuelle Ausbeutung bei gleichzeitiger
Unterdrückung ihrer Weiblichkeit. In der zweiten Phase ist eine gesteigerte
Fortsetzung der Unterwerfung ihres Körpers zu beobachten, nicht nur als Objekt der
sexuellen Begierden des Mannes, sondern auch als Ausbeutung ihrer
Arbeitskraft, zunächst als dienstbare Hausfrau, später als Geldbeschafferin. In
der dritten Phase ihrer beruflichen Etablierung wird ihr durch den Ehemann und
seine Familie die Anerkennung als Ernährerin der Familie verwehrt, indem sie
nur in ihrem Status als Ehefrau wahrgenommen wird.

In der weite Strecken des Romans einnehmenden Auseinandersetzung um
die Kinder und um die Schmerzensgeldansprüche des Ehemannes wird sie

unterstützt von ihrem zukünftigen Ehemann, dessen Kind sie im Leibe trägt. Er
wird als der sehnlich gewünschte Partner dargestellt, der – anders als alle
bisherigen Männer – nicht nur der Frau ihre Freiheit lässt, zu tun was ihr beliebt,
sondern auch Verantwortung gegenüber der zukünftigen) Familie und den
eigenen Worten und Taten übernimmt. Nachdem die Scheidung vollzogen, das

Sorgerecht für die Kinder erhalten und der neue Mann geheiratet ist, endet der
Roman mit einer geradezu ausufernden Beschreibung der Geburt des dritten
Kindes in Gegenwart des neuen Gemahls.

12 Ich weiß, dass ich hier in Allgemeinplätzen rede und stereotype Vorstellungen wiederhole,

doch diese gesellschaftliche Funktionsverteilung existiert im Wesentlichen nach wie vor in
fast allen Kulturen der Welt weiter, in einem Land mal mehr, in einem anderen weniger. In
Japan, wo eine Frau für die gleiche geleistete Arbeit im Büro die Hälfte eines Männergehaltes

bekommt, weil sie ja nur ein Zubrot erwirtschaftet und nicht die Familie ernähren

muss nach landläufiger Auffassung als geschiedene Frau erst recht nicht), oder wo Frauen

ohnehin so gut wie nie auf verantwortungsvolle Posten in der Firmenhierarchie kommen,
muss man einfach sagen, dass die Emanzipation nicht stattgefunden hat.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 555

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

3

Beim Lesen dieser Leidensgeschichte in drei Akten beschleicht den Leser ich
denke, nicht nur mich) ein eigenartiges Gefühl. Da wäre zum einen die
merkwürdig indifferente Haltung der Protagonistin, die trotz Vergewaltigung,
Brutalität, Mangel an Zuwendung und Anerkennung nicht so zu leiden scheint,
wie man das eigentlich erwarten könnte. Nur selten ist von wirklichen
Zusammenbrüchen die Rede, die auch innerhalb des Narrativs als solche reflektiert
werden. Tatsächlich sind vor allem die ersten beiden Teile der Trilogie seltsam

unreflektiert, da sie relativ konsequent vom Standpunkt der Protagonistin zur
Zeit des Geschehens erzählt sind. Der letzte Teil dagegen mit seiner
alternierenden Struktur von Gegenwart und Erinnerung zeugt von der geglückten
Identitätsfindung der Ich-Erzählerin und weist ausgewiesene Momente der

Selbstreflexion auf. Aber auch in diesem letzten Teil bleibt ein Problem
unausgesprochen und ungelöst: wieso hat die Ich-Erzählerin, die sich als eine

aktive, zielbewusste Frau präsentiert, volle 17 Jahre eine solche Behandlung
ertragen?

Man hat den Eindruck, dass Uchida einen Teil der Wahrheit verschweigt,
was den Verdacht einer grundsätzlich apologetischen Haltung, vor allem in Inu,
nährt. Angesichts der Realität der mehr als merkwürdigen Ehe in Inu verwundert
das nicht. Alle drei Kinder während dieser Ehe stammen nicht von ihrem
Ehemann, sondern sind das Ergebnis von zahlreichen Seitensprüngen, wobei
man hinzufügen muss, dass die Kinder keine Produkte des Zufalls sind, sondern
dem starken Kinderwunsch der Ich-Erzählerin entspringen. Die erste

Schwangerschaft ist zudem geplant als Scheidungsgrund von dem ungeliebten
Mann, doch überraschenderweise ist er bereit, das Kind als das seine
anzuerkennen, wogegen die Ich-Erzählerin merkwürdig wenig Widerstand leistet.
Beim zweiten Kind stellt sich erst durch einen DNA-Test während des

Scheidungskrieges heraus, dass es nicht von dem Ehemann stammt, was selbst

die Erzählerin in nicht geringes Erstaunen versetzt. Erst durch eine

Rekapitulierung ihrer Liebschaften zu jener Zeit stellt sie fest, dass es von einem

Liebhaber stammt, von dem sie sich kurz darauf trennte. Die dritte
Schwangerschaft ist schließlich Anlass der Flucht aus dem gemeinsamen Haus

zum Vater des Kindes und Ehemann in spe.13

13 In Inu wird der Mann Hirokazu genannt. In der Realität ist es der Schauspieler Takayama

YÌya, mit dem sie ein viertes Kind hat.



556 MATTHIAS PFEIFER

Die Ich-Erzählerin ist, zumindest was ihre Promiskuität betrifft, ehrlich
gegenüber dem Leser, doch die Ursache dafür sieht sie ganz eindeutig bei dem
Ehemann. Was sie nicht offen sagt, ist der Grund für ihre Inkonsequenz, sich
nicht von diesem zu trennen. Darüber kann der Leser mangels eindeutiger
Aussagen nur spekulieren: das ist sozusagen die große Leerstelle dieses dritten
Teils der Autobiographie und wohl auch der Schlüssel zu ihrem autobiographischen

Schreiben. Es kann nicht darum gehen, den Inhalt der Autobiographie
mit der Wirklichkeit abzugleichen, doch müssen die Selbstaussagen zumindest
einer innerliterarischen Wahrheit Genüge tun. Das Schweigen über die Gründe
des siebzehnjährigen Zusammenseins mit einem Mann, den man nicht liebt und

trotzdem ein Kind von ihm will), den man so hasst, dass ein ganzes Buch als

Abrechnung dient, rückt so in den Bereich der Unwahrheit.
Das Wahrheitsproblem bleibt bei Uchida nicht unrefelektiert und bekommt

in Inu sogar einen zentralen Stellenwert, als nämlich die Ich-Erzählerin die
Wahrheitsauffassung ihres Mannes als Grund dafür nennt, mit diesem keine
Zukunft haben zu können. Die Stelle wirkt auf den Leser zunächst etwas seltsam

und die Schlussfolgerung der Ich-Erzählerin angesichts der scheinbaren

Nichtigkeit des Anlasses maßlos übertrieben. Es geht um den unkontrolliert
immer größer werdenden Körperumfang des Mannes, den sie übrigens immer
nur bei seinem Nachnamen ¿ta14 nennt.

Um ihn etwas einzuschüchtern sagte ich zu ihm: “Wenn du so dick bleibst, sagt Tsuwai15

irgendwann, ‘Papa ist ja ein richtiger Fettwanst!’, willst du das?”
Seine Antwort werde ich nie vergessen. Er erwiderte einfach nur:

“Wieso? Ich sehe doch gut aus.”

Mir fehlten die Worte.
Meine Arbeit war das Schreiben. Ich denke, dass man beim Schreiben sich um eine

objektive Sicht der Dinge bemühen sollte. Denn gleich wie sehr man sich auch bemüht, man

wird nie von der eigenen Subjektivität loskommen, und so bleibt einem nichts anderes als

dieses ständige Bemühen. Und das war also nun die Aussage eines Mannes, der mich über

14 Es ist im Japanischen nicht ungewöhnlich, dass Ehefrauen ihren Ehemann gegenüber

Dritten beim Nachnamen nennen. Im Roman wird damit allerdings eine gefühlsmäßige

Distanzierung beabsichtigt, denn der Freund und zukünftige Ehemann wird stets bei seinem

Vornamen genannt.

15 Uchida nennt ihre Kinder in ihren Büchern nie bei ihrem wahren Namen. Sie heißen

entweder Ainsu Eins), Tsuwai Zwei), Dorai Drei) oder Arufa Alpha), Beta Beta),
Ganma Gamma). Der Verzicht auf richtige Namen ist einerseits Identitätsschutz, kann aber

auch als autobiographische Markierung gedeutet werden sonst wäre es ja kein Problem, die

Kinder innerhalb des Narrativs mit richtigen, wenn auch anderen Namen zu versehen).

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 557

fast zwei Jahrzehnte bei meiner Arbeit begleitet hat. Als Schriftstellerin16 konnte ich das

nicht einfach hinnehmen. Bestimmt war es diese Bemerkung, die mich veranlasst hat, mich
von ihm zu trennen. Ich empfand es als eine Unverschämtheit, dass er mich als

Schriftstellerin von so einer weiterhergeholten Behauptung überzeugen wollte.17

Die Missachtung von Wirklichkeit fasst das autobiographische Ich auch als

eine Missachtung ihrer Person, ihrer gesamten Existenz auf. Er verweigert ihr
nicht nur die einer Partnerschaft zu Grunde liegende notwendige Kompromissbereitschaft,

er verlangt von ihr auch, seine Sicht von Wirklichkeit
anzuerkennen. Man muss vielleicht noch präziser sagen, dass er wohl nur zu genau
verstand, was seine Frau meinte und ganz bewusst eine willkürliche, dem gesunden

Menschenverstand zuwiderlaufende Behauptung aufstellt, nur allein um ihr zu

zeigen, dass er der Herr im Hause und er sich von ihr keine Vorschriften machen

lässt.

Für den Leser wohl noch am ehesten nachvollziehbar ist das Gefühl der
Frau gegenüber dem egoistischen und uneinsichtigen Partner. Bemerkungen wie
diese können tatsächlich das Ende von Beziehungen bedeuten, da aus ihnen ein
an Verachtung des anderen grenzender Egoismus spricht. Weniger verständlich
ist der Zusammenhang dieses Gefühls mit dem Anspruch der Schriftstellerin auf
eine objektive Beschreibung der Wirklichkeit, vor allem angesichts der Umstandes,

dass im gesamten Narrativ keine reflektierte Aussage über ihre fast zwei
Dekaden währende Leidensbereitschaft zu finden ist. Die Stelle erhellt sich
möglicherweise durch in verschiedenen Werken verstreute Bemerkungen der
Erzählerin

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

über ihr Verständnis von Lüge und Wahrheit.
Die erste Stelle steht gleich zu Beginn der Trilogie, in Faz—fakk— als eine

der ersten Episoden Erinnerungen) von Uchida, in denen der Nachbarsjunge
gegenüber den Erwachsenen eine freche Lüge über Shizuko erzählt.

Manchmal aber haßte ich den Bruder, weil er so häufig log.

“Als wir zum erstenmal hierher gekommen sind, hat Shizuko mir einen Kuss auf die Backe

gegeben.”

Als ich diese Lüge hörte, wurde ich ganz rot, weil ich mich fragte, ob es sein kann, daß ich
so schamlose Dinge tue.18

16 Im Original monokaki no watashi.

17 Inu 2003:42.

18 UCHIDA 1995:14.



558 MATTHIAS PFEIFER

Auch hier empfindet sich die Protagonistin als Opfer einer scheinbar

unmotivierten Behauptung, gegen die sie unfähig ist, sich zu wehren. Man muss
sich fragen warum? Die frechen Lügen resultieren in Scham und Sprachlosigkeit
der Angegriffenen. Es ist offensichtlich, dass hier durch Sprache ihr gegenüber

Macht ausgeübt wird und zwar in derart perfider Weise, dass der Versuch einer
logischen Entkräftung von vornherein aussichtslos ist. Die Behauptung des

Nachbarjungen kann im Nachhinein nicht widerlegt werden. Die Zuhörer
müssen für sich selbst entscheiden, ob sie ihm Glauben schenken oder nicht.
Und diese Entscheidung ist eine Abwägung zwischen der Glaubwürdigkeit des

Jungen und der Möglichkeit, dass Shizuko etwas Derartiges zuzutrauen ist. Mit
anderen Worten, ohne selbst etwas tun zu können, ist die Protagonistin aufgrund
einer Aussage dem moralischen Urteil der Umwelt ausgeliefert. Die Lüge wird
so zu einer Art sprachlicher Vergewaltigung. Ähnlich empfindet die erwachsene

Frau gegenüber der Behauptung ihres Mannes. Jemand, der schamlos das

Gegenteil von einer offensichtlichen Tatsache behauptet, maßt sich an, die

Wirklichkeit gegenüber dem Gegenüber so auszulegen, wie es ihm passt, und
versucht so, diesen unter seine Herrschaft zu zwingen. Es ist die Fratze der
Tyrannei, die sich hier zeigt und die literarisch ihren wohl berühmtesten
Ausdruck in Orwells 1984 gefunden hat, wo Winston von seinem ihm die fünf
Finger einer Hand präsentierenden Peiniger so unter Druck gesetzt wird, bis er

tatsächlich die geforderten vier Finger zu sehen glaubt.
Und vielleicht kann man hier auch einen Hinweis auf den Urgrund des

Schweigens über das lang ertragene Leid Uchidas finden: es ist die zunehmende

Selbstverleugnung des Ichs angesichts der sowohl sprachlich als auch physisch
und seelisch erfahrenen, geradezu allgegenwärtigen Gewalt seit ihrer Kindheit.
Die Versuche, sich dieser Gewalt zu entziehen, resultieren entweder in Flucht, in
Widerstand oder im Bedürfnis nach Harmonieherstellung, wobei das erst seine

Identität entwickelnde, adoleszente Ich abwechselnd und sprunghaft sich mal
dieser, mal jener Ausdrucksform bedient. Es ist aber vor allem das Bedürfnis
nach Harmonie mit den Peinigern, welches bis zur Scheidung der zweiten Ehe

ein konstantes Element im Leben der Ich-Erzählerin darstellt. Schon in der
Episode mit dem Nachbarjungen klingt das an, wenn sie sagt:

Er hat mich gequält, aber irgendwie mochte er mich auch.

Und obwohl ich ihm sagte:

“Ich kann dich nicht leiden!”

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 559

malte ich ihm Karikaturen, um ihm damit eine Freude zu bereiten, und ich brachte sie sogar

zu ihm nach Hause. 19

Hier zeigt sich recht deutlich der Widerspruch zwischen ihrem Gefühl der
Abneigung gegenüber jemanden und ihrem Harmoniebedürfnis, ein
Widerspruch, der sich erst im dritten Teil ihrer Autobiographie auflöst, wenn die Ich-
Erzählerin zum ersten Mal in ihrem Leben von einem ihrem dritten) Mann
aufrichtiges und nicht berechnendes Verständnis erfährt. Die obige Stelle zeigt
auch gleichzeitig, was das Zeichnen auch für sie bedeutet, nämlich eine Art
harmoniebedürftige Ersatzkommunikation angesichts der eigenen Sprachlosigkeit.

Die Beziehung zu ihrem zweiten Mann muss wohl auch unter diesem

Aspekt der Harmoniebedürftigkeit gesehen werden, aus der das Ich trotz vieler
Versuche, worunter die Seitensprünge und, mit Abstrichen, auch die Schwangerschaften

zu zählen sind, nicht entkommen kann. Und das nicht zuletzt, weil ihr
Mann, anders als ihr Stiefvater oder ihr erster Mann, nicht offensichtliche
Formen von verbaler und physischer Gewalt ausübt, sondern eher eine Art
Psychoterror praktiziert, der so sublim und wenig greifbar ist, dass er keinen
ersichtlichen Anlass bietet, sich dagegen aufzulehnen.

Das Harmonisierungsprinzip ist als Ursache des Schweigens über den

Grund des Ausharrens an der Seite eines ungeliebten Mannes zu verstehen. Die
in ihrer Lebensweise und ihren Comics so zutiefst antibürgerlich wirkende Uchida

Shungicu kann in den im Übrigen an bildreicher Sprache armen Prosatexten

nicht dem Widerspruch zwischen bürgerlichem Schein und bürgerlichem Sein

entkommen, der seit ihrer Kindheit eine so große Rolle gespielt hat.

Auch wenn die Mutter eigentlich nur die Werktagsgeliebte des “
Stiefvaters” war, der seine eigene Familie an den Wochenenden sah, so konnte sie

ihren Beruf als Animierdame aufgeben und stieg so mit ihren beiden Kindern
durch die Beziehung zu ihm in die Sphären der Bürgerlichkeit auf. Unter der
Woche wurde der Schein einer normalen Familie aufrecht erhalten, ein Schein,

nach dem sich auch die Kinder zu richten hatten, indem sie den Geliebten der

Mutter ‘Vater’ nennen mussten. Was auch innerhalb der Familie passierte,
Schläge oder sexueller Missbrauch, die Mutter und ihr Freund achteten auf das

Peinlichste darauf, nichts davon nach draußen dringen zu lassen. Auch das Kind
muss schon früh lernen, dass man gegenüber anderen nicht zu offen über

familiäre Dinge plaudert. Der sexuell und physisch misshandelten Oberschülerin

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

19 Ebd.



560 MATTHIAS PFEIFER

dagegen ist es selbst ein existentielles Anliegen, gegenüber ihren Mitschülern
nach außen als normal zu erscheinen. Gegen diese sie sexuell unterdrückenden
Eltern rebelliert sie in aller Heimlichkeit durch verbotene Freundschaften mit
Jungen, genauso wie sie später in ihrer zweiten, schon lange kaputten Ehe bei
wechselnden Liebhabern Rache an ihrem Mann übt.

Obwohl sie also schon in ihrem ersten autobiografischen Roman sagt, dass

sie “schon als Kind (…) unter dem Widerspruch zwischen dem privaten und
dem öffentlichen Verhalten unserer Familie litt)”20, so hat sie selbst als
Erwachsene große Schwierigkeiten diesen Widerspruch zwischen Sein und Schein
zu überwinden. Man muss schon sagen, dass dieser Widerspruch angesichts

dreier Kinder von drei verschiedenen Geliebten während ihrer Ehe geradezu

groteske Formen annimmt. Aber es ist das Wesen der Bürgerlichkeit, dass selbst
die schlimmsten Auswüchse mit dem Mantel der Wohlanständigkeit zugedeckt
werden, seien es sexueller Missbrauch, Gewalt, Seitensprünge oder Kinder
außerehelicher Beziehungen.

In diesem Sinne ist auch Uchida zutiefst bürgerlich, und erst ihre 2005
vollzogene Scheidung als Protest des Paares gegen das japanische Familienrecht
zeugt von einer antibürgerlichen Haltung. Doch noch in der letzten Phase von
Inu scheint der Ich-Erzählerin nichts wichtiger zu sein, als ihre Kinder unter dem
Namen ihres dritten Ehemannes gesetzlich anerkannt zu bekommen. Die
Sehnsucht nach einer richtigen Familie, der ersten richtigen Familie überhaupt
aus der Sicht der Erzählerin, ist angesichts der Vergangenheit nur ein zu

verständlicher Wunsch. Als Kind trotz extremer Gewalterfahrung keine
Vertrauensperson in der eigenen Familie zu haben, und später mit Männern
zusammenzusein, die entweder nur körperliches Interesse haben oder lediglich
die Arbeitskraft der Frau ausbeuten, um ihren ureigenen Interessen zu frönen,
lässt die Sehnsucht nach harmonischer, von gegenseitigem Vertrauen geprägter

Normalität in der Partnerbeziehung übermächtig werden.

Nur so ist es zu erklären, dass selbst 25 Seiten vor dem Schluss von Inu die
Erzählerin ein Kind von ihrem Mann haben möchte, wobei er es ist, der sich ihr
sexuell verweigert. Nach über 200 Seiten einer scharfen Abrechnung mit ¿ta,
die erzählerisch eigentlich nur auf ein Ziel, nämlich die Trennung von diesem

Mann hinarbeiten, sieht dieser Wunsch recht inkonsequent aus. Muss man hier
einen als Leser nicht einfach nachvollziehbaren Widerspruch zwischen erzählendem

und erzähltem Ich erblicken? Die von Abneigung, ja fast schon Hass

erfüllte Erzählerin, die sozusagen akribisch die Ereignisse anführt, welche zur

20 Ebd.:83.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 561

Trennung führen, und die Protagonistin, die psychisch noch längst nicht soweit
ist? Nachdem ¿ta sie hat abblitzen lassen, fällt zwei Zeilen später schon die
Entscheidung für einen anderen Vater des geplanten Kindes. Nein, besonders gut
erzählt oder strukturiert erscheint das nicht gerade. Anstatt dass sie den Stoff
bewältigt, ist die Autorin vom Stoff selbst überwältigt worden. Doch was

erzähltechnisch Wünsche offenlässt, verschafft andererseits eine sonst so nicht
zu habende Unmittelbarkeit der Anschauung oder deren Illusion). Und wenn
man diese Stelle nicht einfach nur als schlecht erzählt oder nachlässig lektoriert
ansehen möchte, dann fallen das Harmonisierungsbedürfnis, die Selbstverleugnung

und die endgültige Loslösung in einen schwer zu erklärenden Höhepunkt

zusammen. Kann man hier von einer schließlich geglückten Identitätsfindung

sprechen? Oder stellt hier das im Kinderwunsch an den ungeliebten
Mann sich Ausdruck verschaffende Harmoniebedürfnis eine Form der
Selbstentfremdung dar, also das genaue Gegenteil von Identitätsfindung? Ist der
Wunsch an den Mann wirklich von Ernsthaftigkeit geprägt? Oder nur die letzte
Vergewisserung für eine schon längst getroffene Alternativentscheidung?
Uchida lässt den Leser im Unklaren über ihre Motive und gibt in erzähltechnisch

naiver Weise ¿ta die Verantwortung für die eigene Handlungsweise. Sie hat sich
ja noch einmal bemüht, will sie dem Leser zeigen, doch die Sparsamkeit der
Motivierung der Szene ist in jedem Fall verdächtig und lässt Zweifel an der

Aufrichtigkeit der Aussage zu.

In dieser Hinsicht wäre der ausgesprochene Kinderwunsch und die damit
verbundene Fortführung der Ehe eine Aufrechterhaltung des Scheins, die

unmotivierte Aussage ist vom Leser aus gesehen ist nichts weiter als reine
Oberflächenstruktur). Das, was die Biographie eigentlich soll, die Enthüllung des

Ichs, verkehrt sich so ins Gegenteil. Die vermeintliche Offenheit angesichts der
als exzessiv geschilderten Lebensweise der Protagonistin außerhalb der
familiärbürgerlichen Sphäre, sagt eigentlich nichts über die Autorin, solange der Kern
ihrer Autobiographie, die geradezu masochistsiche Aufrechterhaltung der
bürgerlichen Fassade, nicht erklärt wird. Hier wird wohl bewusst mehr verhüllt
als enthüllt. Der Schutz des Ichs vor der Außenwelt, die Abkapselung von der
Umgebung und die Öffnung für nur ganz wenige Auserwählte meistens den

Geliebten), die in der Kindheit und Jugend notwendig waren, um die erlebte

Hölle zu ertragen, setzen sich so fort als literarisches Erzählprinzip.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



562 MATTHIAS PFEIFER

4

Mit der Scheinproblematik in Zusammenhang steht auch das Leiden der
Protagonistin an einer lebenslangen Stigmatisierung nicht nur als leichtes
Mädchen, sondern auch als Sonderling. Schon der erste Satz von Fatherfucker
spricht das deutlich aus:

Man sagte mir oft, daß ich wie eine Hure aussehe.21

Diesen Satz bekommt die erwachsen gewordene Protagonistin zu hören,
doch in anderer Form wird schon das Kind und später die Oberschülerin damit
konfrontiert. Immer wieder sagt ihr der Freund ihrer Mutter, dass sie

“verdorben” oder “unnormal” sei. Weder die Schwester noch die Mutter zeigen
Anzeichen, dass sie das anders sehen. Im Gegenteil, noch über ein Jahrzehnt

nachdem Shizuko das Elternhaus verlassen hat, lässt die Mutter durchblicken,
dass sie die Tochter schon immer für eine Frau gehalten hat, die einen lockeren
Lebenswandel führt.

Die Motivation des Stiefvaters ist natürlich nicht schwer zu verstehen. Er
rechtfertigt den sexuellen Missbrauch von Shizuko durch ihre vermeintliche
Amoralität. Selbst die Obszönitäten fremder Männer, die sie nicht nur einmal als

Mädchen erdulden muss, werden von ihrer Familie auf ihr herausforderndes

Verhalten oder ihre aufreizende Kleidung zurückgeführt. Immer wieder versucht
die Mutter, die Tochter weniger weiblich wirken zu lassen. Das gründet einerseits

auf dem Wissen der Mutter um die Lüsternheit der Männer wohlgemerkt:
aus ihrem Erfahrungshorizont als Hostess in einem spezifischen Milieu),
andererseits in der Angst, als älterwerdende Frau neben ihrer zunehmend

fraulicher werdenden Tochter für ihren Freund an Attraktivität zu verlieren. Das

Konkurrenzgefühl gegenüber der eigenen Tochter rührt auch daher, dass

zwischen ihrem Freund, der ja eine eigene Familie hat, und ihrer Tochter keine
blutsmäßigen Bande bestehen und sie weiß, dass der Tag kommen wird, wo er
Shizuko als Frau betrachtet, die von ihm abhängig ist und ihm daher zu Willen
sein muss wie auch schon die Mutter selbst).22 Ein weiterer wichtiger Punkt ist

21 UCHIDA 1995:7. Im Original steht es noch etwas konkreter: “Man sagt mir oft, dass ich das

Gesicht einer Hure hätte”.
22 In Japan wird der Blutsverwandtschaft nach wie vor ein hoher Stellenwert beigemessen.

Noch immer basiert z.B. das japanische Staatsbürgerschaftsrecht auf dem ius sanguinis. Die
sehr geringe Adoptionsrate, die Untersuchungen über den familiären Hintergrund vor dem

Heiraten oder die Tendenz einer gesellschaftlichen Sippenhaft sind immer noch gang und

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 563

der permanente Vorwurf des Freundes, dass die Mutter als Animierdame
gearbeitet hat und eine solch verdorbene Tochter nicht verwunderlich sei. Die Mutter
selbst sieht so in ihrer Tochter die eigene, aus bürgerlicher Sicht schandvolle
Vergangenheit, die sie ungeschehen machen will durch die Unterdrückung der
aufkeimenden Sexualität von Shizuko und durch Vorwürfe wegen scheinbar

lasziven Verhaltens.
Es ist kein Wunder, dass permanente Vorwürfe dieser Art nicht ohne

Einfluss auf einen in der Entwicklung begriffenen jungen Menschen bleiben.
Irgendwann glaubt Shizuko selbst, dass mit ihr irgendetwas nicht stimmt, zumal
auch die jüngere Schwester in diesen Chor von Stiefvater und Mutter einstimmt.
Das Mädchen verliert so zunehmend ihr Selbstbewusstsein, da alles, was sie ist
und tut, ihr zum Vorwurf gemacht wird. Es sind zunächst ihre Zeichnungen und
Comics, mit denen sie Anerkennung bei ihren Schulkameraden findet. Auch
wenn sie ausdrücklich sagt, das sie “gar nicht auf das Lob anderer Leute aus

war)”23, so ist das wohl nur die halbe Wahrheit. Letztendlich genießt sie doch,

wie sich auch an anderer Stellen zeigt, die Performance, wenn sie auf Zuruf
zeichnet und Bildergeschichten erzählt. Wie sie selbst sagt, hat sie einen Charakter,

der ihrer Umgebung sehr gefällig ist. Doch ist die Anerkennung für ihr
Talent nur ein unzureichender Ersatz für die ersehnte Zuneigung eines vertrauten
Menschen, eine Zuneigung, die sie zuhause nicht erfahren kann. Erst mit Beginn
ihrer intimen Beziehungen zu Jungen ihrer Schule findet sie einen Ort, wo sie

sich aufgehoben fühlen und der Normalität einer Schülerliebe hingeben kann.

Die Sehnsucht nach Normalität wird eine Obsession für die Ich-Erzählerin,
die ihr auch später noch viel Leidensfähigkeit abverlangen wird. Vor allem in
Inu wird der Protagonistin ihre Gefälligkeitssucht geradezu zum Verhängnis. In
der japanischen Gesellschaft wird die Rolle der Frau in Beruf und Familie noch

immer als eine dem Manne dienende aufgefasst. In den meisten Firmen oder

Behörden stehen die Frauen, von Ausnahmen abgesehen, am unteren Ende der
Hierarchie mit wenig Chancen eines Aufstieges. Selbst Frauen, die sich beruflich
in führenden Positionen befinden, kehren bei gesellschaftlichen Anlässen sehr

schnell wieder in diese traditionelle Frauenrolle zurück. Nichts ist typischer als

die Szene, die der Psychiater SaitÀ Satoru im Nachwort zu Inu beschreibt. Er
schildert seine erste Begegnung mit Uchida Shungicu:

gäbe. Der 2006 verfilmte Roman Tegami (“Briefe”) des Naoki-Preisträgers Higashino

Keigo erzählt die Geschichte von einem jungen Mann, dessen Bruder wegen Mordes im
Gefängnis sitzt. Dieser junge Mann wird aufgrund der Tat des Bruders gesellschaftlich
geächtet und hat große Schwierigkeiten in Beruf und Privatleben.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

23 UCHIDA 1995:69.



564 MATTHIAS PFEIFER

Als ich verspätet in dem Gastzimmer des Restaurants in Shinjuku ankam, saß neben Herrn
Gishida eine in prächtigem Kimono gekleidete Frau. Sie stellte sich mir als Uchida vor und
fragte mich, ob ich vielleicht Bier oder Sake wollte. Ich sah, wie Herr Gishida bereits in
vergnügter Stimmung beim Trinken war und ließ mir von ihr einschenken. Sie war wirklich
sehr aufmerksam, und so wurde es schnell ein feucht-fröhlicher Abend.24

Obwohl der Arzt anschließend ihr Buch zum Anlass nimmt, sich kritisch
mit dem japanischen Familienrecht und der untergeordneten Stellung der Frau in
der Gesellschaft zu befassen, macht die Beschreibung doch sehr den Eindruck,
als ob hier eine Geisha ihre beiden Gäste bedient. Uchida, die in ihren jungen
Jahren selbst als Animierdame gearbeitet hat, weiß natürlich, wie man Männer
am Abend in gute Laune versetzt und man bekommt eine Ahnung, welche
Wirkung diese ‘professionelle’ Haltung auf Männer gemacht haben muss. In
nicht wenigen gesellschaftlichen Bereichen Japans gibt es diese aufmerksamen,

nachschenkenden Frauen, die dazu da sind, die Männer bei Laune zu halten, und
eine Frau wie Uchida, die überdies nicht mit ihren weiblichen Reizen geizt, ruft
offensichtlich automatisch bei Männern diese Haltung des Kunden gegenüber
einer Hostess und damit eine falsche Vorstellung von ihrem wirklichen Ich
hervor. Der Besitzanspruch, den ein Kunde in der Regel mit der zeitweiligen
Beziehung zu einer Animierdame verbindet, ist in den autobiographischen
Schriften von Uchida die Haltung, die fast alle Männer gegenüber ihr an den Tag
legen.

Der Beruf einer Animierdame ist die Koketterie. Laut Georg Simmel ist es

der Koketterie eigen,

durch Abwechslung oder Gleichzeitigkeit von Entgegenkommen und Versagen, durch
symbolisches, angedeutetes, “wie aus der Ferne” wirksames Ja- und Neinsagen, durch
Geben und Nichtgeben oder, platonisch zu reden, von Haben und Nichthaben, die sie

gegeneinander spannt, indem sie sie doch wie mit einem Schlage fühlen lässt – es ist ihr
eigen, durch diese einzigartige Antithese und Synthese Gefallen und Begehren zu wecken.25

In den Animierklubs und Hostessenbars besteht von vornherein eine Art
Vereinbarung zwischen Kunde und Frau, dass die Regeln des Spieles der
Koketterie gelten. Den verbalen Anzüglichkeiten sind solange keine Grenzen
gesetzt, solange sie im gegenseitigen Einverständnis geschehen. Aber außerhalb

der Welt der Vergnügungsetablissements begibt sich eine ähnlich aktiv koket-

24 UCHIDA 2000:230f.
25 Die Koketterie ex: Georg Simmel: Philosophische Kultur. Alfred Kröner Verlag Leipzig,

1919 2. Aufl.), S.96 Zitiert nach der Online-Version)

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 565

tierende Frau in Gefahr, von den Männern missinterpretiert zu werden. Uchida
ist das nicht nur einmal passiert und sie hat bitter dafür zahlen müssen. Am
bittersten mit einer Vergewaltigung durch einen jungen Verlagsredakteur nach

einer durchzechten Nacht. Die Geschehnisse, die dazu führten, sind eine einzige
Kette von gegenseitigen Fehlinterpretationen. Uchida geht davon aus, dass die
Anwesenheit des Chefredakteurs den jüngeren, offensichtlich an ihr interessierten

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

Redakteur im Zaume hält. Doch es kommt anders.

der junge Mann wurde immer zudringlicher und fing an, mich unter meiner Kleidung zu

betatschen. Der Chefredakteur machte keine Anstalten, ihn davon abzuhalten und mich
beschlich ein ungutes Gefühl. Aber dann dachte ich mir, dass wir die Bar ohnehin bald

verlassen, also was soll’s.26

Am frühen Morgen, als Uchida ziemlich betrunken aus der Bar kommt, ist
sie plötzlich allein mit dem jungen Mann, der sie mit Gewalt in den nächstbesten

Aufzug zerrt, und zur Fellatio zwingt. Bevor es zu Schlimmerem kommt,
unterbricht ein Zeitungsausträger die Szene. Die Folgen sind für Uchida natürlich
traumatischer Natur, während der Jungredakteur mit ein paar Ohrfeigen vom
Chefredakteur davon kommt, da Uchida die geschäftlichen Beziehungen zu dem

Verlag lösen möchte. Auf ihren Vorwurf, dass sie sich eigentlich in jener Nacht
auf ihn verlassen hätte und warum er einfach so verschwunden sei, bekommt sie

vom Chefredakteur die Antwort,

“Na ja, Sie hatten ja nur Augen für den da und mich haben Sie völlig ignoriert!”
Ich war sprachlos. Waren das die Worte von jemandem, mit dem ich geschäftlich zu tun

hatte?

Ich war ja so dumm! Auch Redakteure haben einen Penis. Nun wusste ich Bescheid.27

Es zeigt sich hier sehr deutlich eine männliche Grundhaltung, die nach dem

Prinzip “Ein Mann ist, was er macht, eine Frau ist, was sie ist” in einer
attraktiven Mitarbeiterin vor allem die Frau sehen. Wenn diese Frau dann noch

kokettiert – heutzutage würde man ‘flirtet’ sagen – sehen die Männer darin ein

Signal von sexueller Bereitschaft. Die vermeintliche sexuelle Bereitschaft einer
Frau, zu der man keine Liebesbeziehung hat, lässt sie in der männlichen
Phantasie zu einem Objekt der Begierde werden und rückt sie so in die Nähe

einer Hure. Doch anders als die Frauen des erotischen Gewerbes, seien es

26 UCHIDA 2000:144.

27 Ebd.:148.



566 MATTHIAS PFEIFER

Animierdamen, Stripteasetänzerinnen oder Prostituierte, sind sie nicht geschützt

durch eine Organisation die in der Regel kriminellen Charakter hat) und
befinden sich, salopp gesagt, für Männer auf freier Wildbahn. Und so werden sie

auch behandelt. Wenn die Männer in feucht-fröhlicher Stimmung letztendlich
ihre Phantasie enttäuscht sehen, nehmen sie nicht selten mit Gewalt das, von
dem sie glauben, dass es ihnen zusteht, da es ihnen ja ‘angeboten’ wurde.

Muss man deshalb jemanden wie Uchida als naiv bezeichnen? Obwohl sie

Erfahrungen als Animierdame und mit Männergewalt auf offener Straße hat,

zudem die Gefahr sieht, die von dem jungen Redakteur ausgeht, legt sie sich
eine Version zurecht, in der am Ende alles gut ausgeht: Die Anwesenheit des

Chefredakteurs, der öffentliche Charakter des Ortes, die Gewissheit der
Heimkehr. Die Gewalt die nach dem Verlassen der Bar in unmittelbarer Nähe
stattfindet ist für sie nicht vorstellbar. Es kommt ihr nicht in den Sinn, dass

Männer aus einem respektablen Gewerbe, mit denen sie eine geschäftliche
Beziehung hat, am Abend in Anwesenheit einer erotische Signale aussendenden

Frau sich nicht anders verhalten wie die Kunden und Männer aus der Welt des

Animiergewerbes.
Von ihrem Freund, dem sie von diesem Erlebnis erzählt, bekommt sie kein

Verständnis. Sie hätte sich das durch ihr Verhalten, ihre aufreizende Kleidung,
ihre freizügig zur Schau gestellte Haut selbst zuzuschreiben. In einem Anflug
ironischer Verzweifelung meint sie, “Soll das heißen, ich wäre besser gestorben,

als das zuzulassen?”. Seine Antwort: “Na ja, von meinem Standpunkt als Mannes

aus gesehen: ja.”
In gewisser Hinsicht kann Uchida “dankbar” für einen solchen Liebhaber

sein, der nur an einer zeitlich begrenzten, körperlichen Beziehung Interesse hat

und daher offen sagt, was er denkt. Ein die Gefühle der geliebten Frau wichtig
nehmender Freund oder Mann, würde natürlich die Angelegenheit von ihrem
Standpunkt aus sehen und sie zu trösten versuchen. Der Liebhaber sieht sie so,

wie andere nur oberflächlich mit ihr involvierte Männer sie sehen, sagt ihr
Dinge, die eine Frau wie sie von ihrer Umgebung in der Regel nicht zu hören

bekommt und öffnet ihr so die Augen. Die Haltung dieser Männer, die Frauen
als Objekt ihrer sexuellen Begierden behandeln, ist selbst im 21. Jahrhundert die
immer gleiche. Sexuell aktive Frauen werden als Huren gebrandmarkt und als

solche behandelt. Uchida nimmt sich das gleiche Recht heraus, das auch die
Männer beanspruchen und muss schmerzlich erfahren, das man ihr dieses Recht
nicht zugesteht.

Das liegt aber auch an ihrer zwitterhaften Haltung, die sie zeit ihre Lebens
einnimmt. Einerseits ist sie diese beruflich engagierte, erotisch aggressive Frau,

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 567

auf der anderen Seite hat sie ein sehr starkes Anlehnungsbedürfnis und den
Wunsch nach einer großen Familie. Sie ist eine Frau, die schwer einzuordnen ist,
und das in einer Kultur, die nichts lieber als das tut. Ranglisten, Markenwaren,
Moden, Etikettierungen sind die tagtäglichen Bemühungen von Medien,
Wirtschaft und Bürokratie, eine gesellschaftliche Ordnung herzustellen. Die Identität
eines Menschen hängt von der Zuweisung einer bestehenden Kategorie ab, die

ihn zumindest vorläufig interpretierbar macht. Ausländer oder Japaner, Student

oder im Berufsleben Stehender, Angestellter oder Arbeitsloser28, Hausfrau oder

Freischaffende jp. fur¯t— Goethe-Spezialist oder Naturalismusforscher, für
oder gegen den Yasukuni-Schrein, schwarz oder weiß. Nichts lässt Japaner

hilfloser zurück, als eine Person, die sich den gängigen Kategorien entzieht. Ein
Dazwischen ist nicht vorgesehen. Prüfungen laufen nach dem Schema der einzig
richtigen Antwort ab, Forscher müssen sich in einem überschaubaren Bereich
spezialisieren, Politiker gehören bestimmten parteiinternen Fraktionen an,
Familienmitglieder nennen sich gegenseitig bei ihren innerfamiliären Funktionen,
Firmen haben klar geregelte Hierarchien, die in den Großraumbüros auch

optisch sofort erkennbar sind, auf einer öffentlichen Veranstaltung sind die
Redner und Bühnenteilnehmer in ihrer Zugehörigkeit durch unterschiedliche
Reversblumen sofort zu unterscheiden, Feiern haben einen festen Ablauf und
enden stets zur vorgesehenen Zeit usw. Obwohl Japan im Allgemeinen als eine

Kultur gilt, in der man sich nicht klar festlegt was wohl u.a. an der vom Westen
unterschiedlichen Ausdrucksweise liegt), ist tatsächlich das Gegenteil der Fall.
Die Eindeutigkeit des Bekenntnisses zu einem Sachverhalt, oder zu einem Sein

ist von äußerster Wichtigkeit. Eine Frau wie Uchida, die Animierdame, Sängerin,

Comiczeichnerin, Film- und Fernsehschauspielerin, mehrfach geschiedene

Mutter von vier Kindern ist, gern und viel Alkohol trinkt und sexuell aktiv ist,
passt in kein existierendes Schema und will auch nicht passen.

Ein Vorurteil ist es besonders, das sie ihr Leben lang besonders gestört hat:
das Image von unbekümmerter Lebenslustigkeit. Schon in ihrer Jugend wurde
ihr von ihrem Stiefvater ihr vermeintliches Interesse an Sexualität zum Vorwurf
gemacht, von ihrer Mutter bekam sie Strafpredigten wegen ihres Leichtsinns
oder ihrer Eigenwilligkeit.

Auch als Erwachsene und schon erfolgreiche Comiczeichnerin, hat sie

ständig das Gefühl, dass man ihr ihre Lebensweise zum Vorwurf macht: eine

28 Außer Studenten werden in den Medien im Übrigen alle Männer, auch die Rentner, ohne

Arbeit als ‘arbeitslos’ jp. mushoku) bezeichnet. Verheiratete Frauen ohne Arbeit
bekommen das Etikett ‘Hausfrau’.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



568 MATTHIAS PFEIFER

Frau, die trotz Kinder kaum zu Hause ist und dazu noch fremdgeht, denkt nur an

sich und nicht über die Konsequenzen ihre Handelns nach, während ihr Mann
darunter leiden muss. Das seit der Kindheit internalisierte Verhalten von Uchida,
familiäre Probleme nicht an die Öffentlichkeit dringen zu lassen und sie im
Gegenteil unter der Maske von Komik und aufgesetzter Fröhlichkeit zu kaschieren,

wendet sich letztendlich gegen sie, da nach Bekanntwerden der Probleme
kaum jemand in ihrer Umgebung glauben kann, dass an ihren Erfahrungen etwas

Wahres dran sein soll.
Dieses eklatante Missverhältnis zwischen Innen und Außen, zwischen

Familie und Öffentlichkeit ist der Kern des Problems von Uchida Shungicu. Um
nicht an ihren traumatischen Erfahrungen zugrunde zu gehen verarbeitet sie

diese auf einer ästhetischen Ebene Comics, Literatur) und verdrängt sie auf der
gesellschaftlichen Ebene Feiern). Nur in den für sie nach Erkenntnis ihrer
gescheiterten Ehe wichtigen Beziehungen zu wechselnden festen Liebhabern
spricht sie offen über ihre Probleme, bekommt jedoch nur selten das erwartete
Feedback, was wieder Anlass für weitere Leiden darstellt. Ihre Sehnsucht nach

Harmonie in ihren familiären und Liebesbeziehungen, die bei ihrer Vergangenheit

natürlich besonders stark ausgeprägt ist, resultiert in einem übertriebenen
Anpassungsbedürfnis, was von ihren Partnern rigoros ausgenutzt wird. In einer
Episode mit einem ihrer Liebhaber wird ihr dieses Problem klar. Obwohl sie von
diesem Liebhaber weder ein Geschenk zu Weihnachten noch zum Geburtstag

erhält, vergisst sie selbst nie, ihm etwas zu kaufen. Als sie mit ihm, der sie hat

wissen lassen, dass Geburtstage und Weihnachten ihn prinzipiell nicht
interessieren, kurz nach seinem Geburtstag eine Verabredung hat, will sie kurz
vorher noch eine Geschenk für ihn kaufen. Da klingelt plötzlich ihr Handy und

ihr Freund fragt,

“Wo bist du denn?”

Eigentlich hatte ich noch genügend Zeit. Doch er hatte die Angewohnheit, wenn er früher
am vereinbarten Treffpunkt war, mich anzurufen und zu hetzen.

“Ich bin in der Nähe.”

“Wo?”
“Im Kaufhaus Isetan.”

“In der Herrenabteilung?”
Diese Frage werde ich nie vergessen.

Obwohl dieser Mensch nicht im Traum daran dachte, mir etwas zu schenken, hielt er es für
selbstverständlich, dass ich ihm ein Geschenk machte.

Es fiel mir wie Schuppen von den Augen: mein Mann und mein Freund unterschieden sich

in nichts. “Mit der kann man alles machen”, war ihre Grundhaltung mir gegenüber.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 569

Physisch und seelisch war ich seit jeher in schlechter Verfassung und musste alle meine

Kräfte aufbieten, um irgendwie weiterzuleben. Wenn irgendwo etwas los war, ein Fest oder

so, dann hielt mich nichts mehr zu Hause, dann musste ich dahin. Ich war süchtig nach

Vergnügen. Die Leute glaubten immer, ich wäre jemand, der voller Energie sei.

Tatsächlich befand ich mich aber immer in einem seelisch höchst gefährdeten Zustand.29

Obwohl in Inu auch von einem Selbstmordversuch die Rede ist, der nur
durch einen Zufall verhindert wird, sind Stellen wie die obige eher rar. Die im
Leben vorherrschende Tendenz von Uchida, wie die meisten traumatisierten
Menschen die eigenen Gefühle angesichts traumatischer Erlebnisse zu
unterdrücken, spiegelt sich auch in ihren Comics wieder, in denen die Figuren auf
negative Erfahrungen wie unbeteiligt reagieren und passiv bleiben. Die
vorherrschende Reaktion ist Sprachlosigkeit und Unverständnis über die Beweggründe
von Menschen, anderen verbal und physisch Gewalt anzutun.

Selten entlädt sich der seelische Stress auch in Gewalt gegenüber anderen

Frauen und was in den autobiographischen Schriften gar nicht zur Sprache

kommt, ist Gewalt gegen sich selbst. Hier sprechen die Comics eine deutlichere
Sprache. Gewalterfahrung und sexueller Missbrauch sind deshalb traumatische
Erfahrungen, da der damit verbundene Verlust der Kontrolle über den eigenen

Körper zu einer folgenschweren Selbstentfremdung führt. Die durch Gewalt
traumatisierten Menschen können einen Hass entwickeln, der sich in Gewalt
gegenüber sich selbst oder anderen äußert. In Monokage sind beide Varianten zu

finden, wenn auch nur in Tagträumen von Midori. Eine der eindrucksvollsten
Phantasien hat ihre Ermordung durch die Schwägerin zum Inhalt. In einem

Wutanfall stößt sie ein großes Küchenmesser in Midoris Brust, die an dem Stich
verblutet. Anstatt zu Polizei zu gehen, beschließt der Bruder Midoris zusammen

mit seiner Frau, die Leiche ins Meer zu werfen. Dort stellt sich die Protagonistin
vor, wie sie ein Opfer der Fische wird. Das letzte Bild der Phantasie auf einem

sich über zwei Seiten erstreckenden Panel ist von einer morbiden Ästhetik. Die
in die Tiefe des Meeres sinkende Midori wird von Schwärmen von Fischen
eingekreist, die sich in der Mitte ihres nackten Körpers sammeln und ihr Mahl
beginnen. “Bestimmt fangen sie bei der weichsten Stelle meines Körpers an”,
sinniert die Protagonistin zum Abschluss dieser Phantasie.30

Diese Phantasie zeigt deutlicher und eindrucksvoller als alle realistischen
Beschreibungen in Faz—fakk— das Dilemma und das Leiden des Mädchens. Sie
empfindet sich als unerwünscht, da sie merkt, dass die Schwägerin bzw. die

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

29 UCHIDA 2000:171f.
30 UCHIDA 2002, vol. 1:138.



570 MATTHIAS PFEIFER

Mutter sie als Konkurrentin sehen und sie am liebsten aus dem Haus haben

möchten. In Faz— fakk— sagt die Mutter zu Shizuko mehrmals, dass sie sie an den
verhassten leiblichen Vater erinnern würde und sie eigentlich vorgehabt hatte,

sie zurückzulassen. In den Auseinandersetzungen mit dem Stiefvater wird Shizuko

nicht ein einziges Mal von der Mutter in Schutz genommen. Dass der Bruder
in Monokage, der bis dahin stets seine Schwester verteidigt hat, nach der Tat
trotzdem seiner Frau zur Seite steht, verweist auf das tiefe Gefühl der Einsamkeit

der Protagonistin. Dieser Aspekt kommt in Faz—fakk— deutlicher zum
Ausdruck, wenn Shizuko immer allein auf verlorenen Posten gegen die gesamte

Familie steht.

Die Vorstellung einer Ermordung ist eine Angstphantasie, die einer
gewissen Plausibilität in der Realität nicht entbehrt. Gewalt und noch mehr
sexueller Missbrauch innerhalb der Familie sind Tabus der bürgerlichen
Gesellschaft, die streng bestraft werden. Deswegen besteht die Tendenz, dass der
tabubrüchige Ernährer einer Familie von dieser gedeckt und die Psyche des

vergewaltigten Kindes geopfert wird. Eskalierende Gewalt und Vergewaltigung
verstärken für den Täter auch die Angst vor dem Entdecktwerden oder Rache,

und irgendwann kommt der Zeitpunkt, wo der Täter sich Gedanken darüber
macht, wie der lebende Beweis seines Verbrechens seine Zukunft vernichten
kann. Es ist diese panische Angst, die ihn dazu treibt, nichts sehnlicher zu

wünschen, als dass dieser Beweis verschwindet und ihm so nicht mehr

gefährlich werden kann. Dieser Wunsch kann so stark werden, dass man diesen

Menschen am liebsten tot sehen würde. Da man diesen ohnehin nicht als

Subjekt, sondern nur als Objekt der eigenen Begierden sieht, hat man bei
Verschwinden der Begierde für das Objekt auch keine Verwendung mehr. Das

Opfer spürt natürlich von Anfang an diese Unmenschlichkeit des Täters, seine

prinzipielle Interesselosigkeit an ihm als Mensch mit Sehnsüchten und Leiden,
und es weiß sehr wohl, dass eskalierende Gewalt wie sie in Faz—fakk—

vorkommt) mit dem eigenen Tod enden kann, ja dass in jedem Akt der Gewalt
die Bereitschaft zum Töten gegeben ist.

Auch der Bruder in Monokage, der sich gegenüber seiner Frau ohne jedes

Verständnis und Gefühl zeigt, entpuppt sich als ein Mann, dessen Verständnis
für die Schwester nicht auf Bruderliebe basiert, sondern auf erotischem
Interesse. Ohne die Gefühle der Schwester zu erfragen, hat er sich in seiner

Phantasie eine Zukunft ausgemalt und zu Ende gedacht, in der er mit dieser

Schwester zusammenlebt. Er sieht nicht die Schwester, sondern projiziert nur
seine eigene Begierden auf sie. In dieser Denkhaltung ähnelt er dem Stiefvater in
Faz—fakk—

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 571

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

5

Trotzdem ist es nicht der Bruder, der Midori tötet, sondern die Schwägerin, von
der Uchida gegenüber Yoshimoto Banana behauptet hat, dass sie nach ihrer
eigenen Mutter modelliert wurde. Und es ist auch nicht der Stiefvater, über den

Uchida im Programmheft zum Film Faz—fakk— den Stab bricht, sondern die

Mutter.

Die Männer, die es mit mir machen wollten, haben sich immer gute Gründe dafür

zurechtgelegt, und vielleicht bin ich deswegen von ihnen gefickt worden. Das bezieht sich

nicht nur auf meinen Stiefvater, sondern auf eine ganze Reihe von Männern nach ihm. Ich
habe dann immer gedacht, “Na gut, was soll’s”. Ist ohnehin nicht mehr zu ändern. Aber
wem ich nicht vergeben kann, ist meine Mutter.
Meine eigene Mutter!! Man kann doch nicht sein Kind dazu benutzen, um den Mann zu

halten!!31

Es ist zunächst interessant, dass Uchida in ihrem Stiefvater nur einen von
vielen Männern seines Schlages sieht. Ein Grund dafür ist zweifellos das

Nichtvorhandensein von Blutsbanden. Für das Mädchen war er nie ein Vater,
sondern nur ein Mann, der Freund der Mutter. Sie hasst ihn zwar in Faz— fakk—

abgrundtief wegen seinem schäbigen Verhalten, seiner Gewöhnlichkeit, seiner

Gewalt und dem erzwungenen Sex, doch vor allem in der Schilderung von
Letzterem ist eine emotionale Distanz, eine Unbeteiligtsein zu erkennen, die eine

gewisse Gewöhnung an diese Art von einseitigem Sex verrät – zweifellos die
Perspektive der erwachsenen Autorin, wie sie auch in dem oben angeführten

Zitat zum Ausdruck kommt. Oder muss man vielleicht eine Verdrängung sehen,

die häufig bei traumatisierten Personen zu beobachten ist?32

31 UCHIDA 2001:17.
32 In diesem Zusammenhang ist eine andere Stelle interessant, die auch einige Fragen offen

lässt. Als ihr erster Mann zu einem Zeitpunkt, als ihre Beziehung schon zerrüttet ist,

Shizuko an ihrem Geburtstag mitteilt, das er sich dazu herablassen würde, mit ihr zu

schlafen, denkt die Ich-Erzählerin darauf, “In meinem ganzen Leben habe ich noch nie
einen so entwürdigen Sex erfahren. Es war schlimmer, als von meinem Stiefvater gevögelt
zu werden.” Ein seltsamer Gefühlsausbruch. Offensichtlich hat sie trotz der erniedrigenden

Aussage mit ihrem Mann geschlafen warum?), um dann einen Vergleich mit einer völlig
anderen Erfahrung anzustellen. Man bekommt als Leser den Eindruck übrigens auch bei
den entsprechenden Stellen in Faz—fakk— dass der sexuelle Missbrauch eine äußerst

unangenehme Erfahrung war, aber keine, an der die Protagonistin/Autorin psychisch

zerbrochen ist.



572 MATTHIAS PFEIFER

Die Beschreibungen der Beziehung zur Mutter in Monokage zur Schwägerin)

sind jedenfalls von erheblich mehr Emotionen geprägt, so dass man davon
ausgehen kann, dass sie für die Autorin einen wichtigeren Stellenwert einnehmen.

Von der Gefühlskälte, dem Mangel an Verständnis und Schutz war oben

schon die Rede. Es wird im Laufe von Faz—fakk— und auch in Atashi deutlich,
dass die Entwicklung der Protagonistin auf dem Hintergrund der Mutter als

Negativbeispiel einer domestizierten Frau beschrieben wird. Die gesamte

Autobiografie ist weniger ein Loslösungsprozess von der Vorherrschaft der

Männer, als viel mehr die quälende Loslösung von der Mutter und ihrer
Lebenshaltung, die auch die Tochter wider besseres Wissen internalisiert hat.

Wie auch bei der Mutter, scheint es das Los der Tochter zu sein, immer an die
falschen Männer zu geraten, die entweder nur an einer körperlichen Beziehung
interessiert oder Nichtnutze sind, zur Gewalttätigkeit neigen oder arbeitsscheue

Egomanen sind. Die Mutter hat aus ihren Negativerfahrungen mit Männern, die

ihr keine finanzielle Sicherheit bieten, die Konsequenzen gezogen und Geld zum
Hauptkriterium einer Beziehung erhoben. Und es zeigt sich, dass sie für
Sicherheit und den Schein der Bürgerlichkeit bereit ist, alles zu opfern: die
eigene Meinung, ihre Selbstachtung, die eigene Tochter. Trotz permanenter

Enttäuschungen, klammert sich die Tochter an jeden Strohhalm, den die Mutter
ausstreckt, in der Hoffnung, dass sich die Mutter doch eines Tages für die
Tochter und gegen den Stiefvater entscheiden wird. Doch jedesmal sieht sie sich
betrogen. Selbst als sie in ihrer ersten Ehe schon früh geschlagen wird, rät ihr die

Mutter duldsam zu sein, und die Tochter folgt ihr, macht Kompromisse, wie ihre
Mutter: solange ihr Mann nichts gegen ihr Zeichnen hat anders als ihr
Stiefvater), ist sie bereit auszuharren. Doch es zeigt sich, dass Kompromissbereitschaft

sich nicht auszahlt, dass vielmehr jeder Kompromiss dazu führt,
dass immer mehr ein Stück der eigenen Freiheit eingeschränkt wird. Anders als

bei der Mutter ist für Shizuko die Grenze erreicht, als der Mann anfängt, ihr
Befehle zu erteilen, was sie zu tun und zu lassen hat.

Ein entscheidendes Erlebnis hat Uchida während des Tauziehens um Geld
und Kinder während ihrer zweiten Scheidung. Zu einem Zeitpunkt, als sie noch

glaubt, dass ihre Tochter Tsuwai das zweite Kind) von ihrem damaligen
Ehemann stammt, ist sie bereit, dieses Kind als Preis für eine schnelle
Beendigung eines langwierigen und mit allen Mitteln gekämpften Scheidungskrieges

zu zahlen. Die Erkenntnis, dass sie kurz davor steht, so wie ihre eigene

Mutter zu handeln, kommt ihr wie ein Schock.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 573

“Ich dachte, dass ich dich bei deinem Vater zurücklasse, weil du ihm so ähnlich siehst”,

hatte mir meine Mutter gesagt. Weil sie das dann doch nicht tat, verlangte sie immer meine

Dankbarkeit und solange es ihr zum Nutzen war, lies sie alles mögliche mit mir machen. Ich
hätte vielleicht dasselbe wie sie getan. Tsuwai als Grund genommen, um mit ¿ta einen

Handel abzuschließen.33

Es ist das letzte Mal, dass die Mutter in diesem dritten Teil der
Autobiographie erwähnt wird. Uchida merkt, dass der Egoismus, unter dem sie

als Kind und als Ehefrau gelitten hat, von ihr Besitz zu ergreifen droht und damit
das zerstören würde, was ihr lebenslanger Wunsch ist: eine harmonische Familie
mit gegenseitigem Vertrauen. Das Gefühl, das die Gegenpartei ihres Mannes die

Kinder ihr gegenüber als Geisel benutzt, um ihre Forderungen durchzusetzen,

stellt aus dem Grunde einen Verrat dar, weil sie selbst die Kinder als Objekte in
der Auseinandersetzung denkt. Erst als sie erkennt, dass ihr eigenes Leiden
durch diese Behandlung der Mutter verursacht ist, ist sie in der Lage, sich aus

diesem Teufelskreis zu lösen und ihr Kind wieder als Subjekt sehen. Doch ist
sich die Autorin sehr wohl bewusst, dass ihr auch der Zufall in Form eines für
den Ehemann ungünstigen DNA-Tests, die Entscheidung abgenommen hat. Die
Erkenntnis über die eigene, situativ bedingte, moralisch ambivalente Haltung
wird einerseits reflektiert, auf der anderen Seite wird die freie Entscheidung der

Mutter von Uchida für ihre Tochter nicht gewürdigt. Schwer nachzuvollziehen
ist jedenfalls der Schluss aus dieser Episode, den die Autorin zieht:

Tsuwai, ich bin ja so froh! (…) so froh, dass ich dich nicht zurückgelassen habe Und

irgendwann werde ich dir das bestimmt alles erzählen, oder nein: ich muss es dir erzählen.34

Es ist nicht einfach, sich vorzustellen, in welcher Weise Uchida ihrer
Tochter die damaligen Ereignisse und ihre Gedanken darlegen will, ohne das

Kind in Verwirrung zu stürzen und bei ihm ähnliche Gefühle gegenüber der

Mutter hervorzurufen, wie Uchida sie gegenüber ihrer eigenen Mutter empfindet.

Kann man dem eigenen Kind zumuten zu verstehen, dass die Mutter mit
dem Gedanken gespielt hat, es aufzugeben, und dass letztendlich der Zufall
geholfen hat, dass es nicht so kam?

Nicht nur diese Stelle wirft ein bezeichnendes Licht auf die Entscheidungen,

die die Ich-Erzählerin angesichts von zu bewältigenden Problemen

trifft. Man hat den Eindruck, dass diese Entscheidungen intuitiv und spontan

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575

33 UCHIDA 2003:123.

34 Ebd.



574 MATTHIAS PFEIFER

erfolgen, und weniger das Ergebnis eines Abwägungsprozesses sind. Es fällt
daher auch schwer, von einer geistig-seelischen Aufwärtsentwicklung zu
sprechen, da die Ich-Erzählerin immer die gleichen Fehler macht und Entscheidungen

trifft, die gedanklich hinter einer entwickelten Gefühlshaltung zurückstehen
z.B. Kinderwunsch vom zweiten Mann bei gleichzeitig intendierter Trennung).

Es ist klar, dass moderne Autobiographien nicht unbedingt dem Goetheschen

Entwicklungsschema entsprechen, und daher sollte man dieses vielleicht auch

nicht zu einem entscheidenden Wertungskriterium erheben. Bei aller
Introspektion in die psychischen Befindlichkeiten der Ich-Erzählerin fehlt jedoch das

Abheben auf eine Ebene des Allgemeinen, der Abstraktion. Das Hauptproblem
scheint darin zu bestehen, dass die Autorin keinen Begriff von Gesellschaft hat,

und gerade der wäre bei der thematischen Ausrichtung ihrer autobiographischen
Schriften unabdingbar.

Bibliographie

ISHIKAWA, Jun
2000 Manga no jikan, TÀkyÀ: ShinchÀsha.

2000 “Katta no wa dare ka. Uchida Shungiku: Faz—fakk— ” In: Manga no
jikan, TÀkyÀ: ShinchÀsha 2000:182–185. [Nachdruck der Rezension

vom 27.11.1993 in Tosho shinbun]
UCHIDA, Shungicu
1997 Atashi ga umi ni kaeru made, TÀkyÀ: Bungei shunjÌ Bunshun bunko).
1998 Faz—fakk— TÀkyÀ: Bungei shunjÌ Bunshun bunko).
2001 Yarareonna no ¯wake, TÀkyÀ: Bungei shunjÌ Bunshun bunko).
2002 Monokage no ashibyÀshi, vol. 1–4, TÀkyÀ: Kadokawa shoten Kado¬

kakawa bunko).
2003 Inu no hÀ ga shittÀbukai, TÀkyÀ: Kadokawa shoten Kadokawa

bunko).
SCHODT, Frederik L.
1996 Dreamland Japan. Writings on Modern Manga. Berkley: Stone Bridge

Press.

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575



SCHREIBEN ALS ENTBLÖSSUNG DER SEELE – UCHIDA SHUNGICU 575

Übersetzungen

UCHIDA, Shungicu
1995 Wenn der Morgen kommt, werde ich traurig. Übers. von Peter Pörtner.

Hamburg: Hoffmann und Campe. [Faz—fakk—]
2002 “Schritte in der Nacht.” Übers. von Stephan Köhn. In: Die drei

Metamorphosen der Tsuruko – Moderne Unterhaltungsliteratur aus

Japan. Hg. von Stephan Köhn. München: iudicium:56–71.
2006 “My Son’s Lips.” Übers. von Cathy Lane. In: Inside and other Short

Fiction. Japanese Women by Japanese Women. Hg. von Ruth Ozeki.
TÀkyÀ: Kodansha International. [Musuko no kuchibiru]

AS/EA LXI•2•2007, S. 545–575




	Schreiben als Entblössung der Seele : die autobiographischen Schriften der Uchida Shungicu

