Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 61 (2007)

Heft: 2: Japanische Schriftstellerinnen 1890-2006

Artikel: Schreiben als Entbléssung der Seele : die autobiographischen Schriften
der Uchida Shungicu

Autor: Pfeifer, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-147749

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-147749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE
Die autobiographischen Schriften der Uchida Shungicu!

Matthias Pfeifer, Shizuoka Kenritsu Universitét

Abstract

This article deals with the autobiographical writings of Uchida Shungicu, a writer of
Japanese manga and short stories, in which violence, sexual abuse, rape and other forms
of female discrimination always were important topics. Since the novel Fatherfucker
(1993) it became clear that her stories were based on her own experience. Through the
process of writing Uchida tries to overcome her state of speechlessness and, at the same
time, to explain the contradiction between her appearance in public and her reality at
home. The apologetic tendencies in her autobiography cannot be dismissed lightly,
because her internalized attitude as a middle-class citizen for whom appearance is an
important part of identity, also characterizes the structure of her literary confessions,
that, in the end, fail to convince the reader about the truthfullness of the author. Apart
from that, Uchida’s autobiographical writings reveals the hidden brutality against
women in a society that is famous for its stress on harmony.

UcHIDA Shungicu & (* 1959)

Uchida Shungicu (eigentl. Okubo Shigeko), *7.8.1959 in Nagasaki. Mangazeichnerin,
Romanschriftstellerin, Essayistin, Schauspielerin, Séngerin. Nach Abbruch der Schule
Arbeit als Hotelangestellte und Animierdame. Holte dann ihren Oberschulabschluss nach
und begann mit dem Fernstudium der Philosophie (Kei6-Gijuku-Universitit), das sie jedoch
abbrach und anschlieend als Firmenangestellte arbeitete. 1980 Umzug nach Tokyd, wo sie
als Klubsédngerin arbeitet. Zeichnete schon in der Grundschule Comics und Bilder-
geschichten (kamishibai) und fing wihrend ihres Fernstudiums an, Manga-Geschichten an
die Comicverlage zu senden. 1984 Debiit mit den 4-Bilder Manga Shirakansu purein
(“Quastenflosser”). Erste Buchveréffentlichung 1985 Shungiku (“Chrysanthemen”). Erster
grofer Erfolg 1987 mit Minami-kun no koibito (Die Freundin vom Jungen Minami). Ab
1988 Verdffentlichung der Serien Mizumonogatari (“Geschichte aus der Halbwelt”) und
Monokage no ashibyéshi (“FuBklopfen in meinem Versteck™), die auch in Literaturzeit-
schriften wohlwollend rezensiert wurden. Der 1993 veréffentlichte autobiographische
Roman Fazafakka (“Fatherfucker”) wird fiir den Naoki-Preis nominiert. Erhilt 1994 fiir
Fazafakkd und den Manga Watashitachi wa hanshoku-shiteiru (“Wir vermehren uns”) den
4. Bunkamura-dumago-Preis (Bunkamura Deux Magots). 1995 wird die Kurzgeschich-

1 Auf den Titelseiten der Comics erscheint ihr Name in lateinischen Buchstaben stets mit ¢
und daher habe ich die offensichtlich von der Autorin intendierte Schreibung ihres Kiinstler-
namens libernommen.

AS/EA LX122007, S. 545-575



546 MATTHIAS PFEIFER

tensammlung Kimio (“Kimio”) fiir den Akutagawa-Preis nominiert. 1997 erscheint ihr
Debiitalbum mit der Latin-Pop Band Avecs Aru hi anata to kusa no ue de (“An einem Tag
mit dir auf dem Gras”). 2000 dritte Heirat mit dem Schauspieler Takayama Yiya.
Scheidung 2005 aus Protest gegen das japanische Familienrecht. Das Paar lebt noch immer
zusammen. Uchida hat vier Kinder, zwei davon sind von Takayama.

Die vor allem als Mangaschriftstellerin bekannte Uchida Shungicu ist der
Paradiesvogel in der Literaturszene Japans. Das liegt zum einen an ihrer
bewegten Vergangenheit als Opfer méannlicher Gewaltexzesse, ihren Erfah-
rungen als Animierdame, Singerin in einer Latin Popband, oder als Film- und
Fernsehschauspielerin, andererseits an der Art ihrer Selbstinszenierung, die weit
iber das hinausgeht, was man von Schriftstellerinnen gewohnt ist. Uchida pflegt
einen unbefangenen, fast schon aggressiven Exhibitionismus, der nicht Halt
macht vor Nacktphotos, auf denen sie als Vergewaltigungsopfer (auf der
Titelseite eines ihrer Biicher!) oder als Hochschwangere zusammen mit ihrem
Lebensgefiihrten in intimer Zweisamkeit posiert. Sie scheut sich nicht, Details
ihres Privatlebens, seien es die sexuellen Misshandlungen des Stiefvaters in ihrer
Kindheit, ihre zahlreichen Miannerbekanntschaften, Schwangerschaftsabbriiche,
Ehen, Scheidungen Seitenspriinge, Gewalterfahrungen, sexuellen Belédstigungen,
Drogen- und Alkoholexzesse, Schldgereien in ihren Comics, aber noch mehr in
ithrer Prosa zu schildern. Sie ist natiirlich nicht die erste japanische Schrift-
stellerin, die ihre wilde Vergangenheit zu Literatur verarbeitet, doch anders als
beispielsweise Yamada Amy oder der Autor Murakami Ryi, die diese
Wirklichkeit fiktionalisieren, werden die Romane von Uchida Shungicu seit der
Publikation von Fazafakka (“Fatherfucker”)” unter der Primisse eines auto-
biographischen Wahrheitsanspruches vermarktet und rezipiert. Die Autorin
wehrt sich inzwischen vehement dagegen, dass nun all ihre Werke, d.h. auch die
Comics, unter autobiographischen Generalverdacht gestellt werden, doch ande-
rerseits nahrt sie selbst diese Vorurteile, indem sie in ihrer autobiographischen

2 1995 auf Deutsch bei Hoffmann und Campe unter dem Titel Wenn der Morgen kommt,
werde ich traurig erschienen. Titel und Titelband sprechen Bénde iiber die Marketing-
strategien und das propagierte Japan-Image deutscher Verlage. Aus einem Titel, der im
Original bewusste Provokation ist, machen sie einen wachsweichen, haikuartigen Satz
(leichte Anderung eines Satzes auf S. 92) unter einer im hohe Gras versonnen auf einen
Vogel in ihrer Hand blickenden Japanerin.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 547

Trilogie auf einen romanhaften Plot verzichtet und sich strukturell in die
Tradition des japanischen Ich-Romans stellt. Es ldsst sich auch nicht vermeiden,
dass Themen und Motive, die in dieser Trilogie eine bedeutende Rolle spielen,
nun auch mit anderen Werken abgeglichen werden, wo sie in dhnlicher Form
vorkommen.

Dass diese SelbstentbloBung auch einen Bumerangeffekt haben kann, ist
Uchida spétestens seit der Bemerkung von einem ihrer Liebhaber bewusst, der
ihr nach ihrem groen Erfolg von Fazafakka sagt:

Um eine erfolgreiche Manga-Autorin zu werden, muss man wohl mindestens von seinem
Stiefvater vergewaltigt worden sein, nehme ich mal an.’

In diesem verletzenden Satz steckt schon fast alles, wogegen Uchida ihr
Leben lang gekdmpft hatte: eine Verachtung, fast schon ein Hass gegeniiber der
medial, kiinstlerisch und finanziell erfolgreichen Frau, die sich ihre Eigen-
stindigkeit und Unabhéngigkeit von der Mannerwelt bewahren méchte. Aber es
steckt auch ein Stiick Wahrheit dahinter, denn erst mit der Erzdhlung ihrer von
sexueller Unterdriickung und Gewalt geprigten Kindheit wurde ihr das ja-
panumfassende Interesse der Offentlichkeit zuteil, dass sie als Autorin von
Comics, Kurzgeschichten, Essays und Romanen in dem Mafle nicht haben
konnte. Mehr noch als an den Werken an sich, ist es eine Art voyeuristische
Neugier an dem Leben eines Stars, als der Uchida gelten muss, die bereit ist,
sich vor der Offentlichkeit zu entbloBen und {iber ihre Herkunft zu sprechen.
Und obwohl ihre Offenheit angesichts eines bisher verschwiegenen Problems
von allen Seiten gelobt worden ist®, wird zur gleichen Zeit die mangelnde
kiinstlerische Bewiltigung des Stoffs kritisiert.” Auf einem anderen Niveau ist
das im Prinzip der gleiche Vorwurf, den sich Uchida von ihrem Liebhaber
gefallen lassen muss: ohne diese Erfahrung an sich wire das Interesse an ithrem
Werk nicht vorhanden.

3 Yarareonna no iiwake (“Die Ausreden einer gefickten Frau”) 2001:14.

4 In Japan ist seit der zweiten Hilfte der Neunziger Jahre das Bewusstsein gegeniiber der
sexuellen Beldstigung der Frau am Arbeitsplatz und in den piddagogischen Institutionen
sowie Kindesmisshandlung geradezu dramatisch gestiegen, wie sich u.a. auch an dem
groflen medialen Interesse erkennen lésst.

5 Siehe z.B. die Rezension von Ishikawa Jun aus dem Jahre 1993 (in: ISHIKAWA 2000).

AS/EA LX122007, S. 545-575



548 MATTHIAS PFEIFER

Zweifellos ist Uchidas Medium, in dem sich sich am besten ausdriicken
kann, der Comic. Dort iibermittelt sie ihre spezifischen Themen, Mann-Frau-
Beziehung, Sex, Frauenalltag, Halbwelt etc. in einer erotischen Bildersprache,
die zu ihrem Markenzeichen geworden ist. Dass sie sich in der Darstellung ihres
Lebens fiir die Prosa und gegen den Comic entschieden hat, ist natiirlich kein
Zufall, genausowenig wie die Tatsache, dass aus einer geschickten Bilder-
erzihlerin nicht auf einmal eine grofe Prosaschriftstellerin wird. Die episodische
Erzéhlstrukur, Kennzeichen der meisten in Serie verdffentlichten japanischen
Comics, ldsst sich auch in Uchidas Prosa nicht wegleugnen. In den Kurz-
geschichten ist das nicht so auffillig, doch im Genre des Romans mit seinen
spezifischen Anspriichen empfindet man schon das Ungeniigen an einer ge-
wissen Zusammenhanglosigkeit. Es stellt sich allerdings die Frage, ob man
Uchidas autobiographischen Schriften mit dem Vorwurf eines wenig durch-
dachten Plots oder einer mangelhaften dramatischen Struktur gerecht werden
kann. Ein Hinweis auf Uchidas Schreibintention findet sich gegen Ende des
vorerst letzten Werkes mit autobiographischem Inhalt, Inu no hé ga shittobukai
(“Selbst Hunde empfinden mehr Eifersucht”), wo sie nach einer Ausein-
andersetzung mit ihrem zweiten Ehemann, auf ein Problem eingeht, das sie ihr
ganzes Leben verfolgt.

Seit meiner Kindheit denken die Leute nur, dass ich ein heiteres Gemiit habe, obwohl ich oft
am liebsten laut schreien wollte. Selbst wenn ich erzihle, dass ich nach einer Abtreibung als
15-Jahrige mit Wissen meiner Mutter von meinem Stiefvater missbraucht worden bin, hief3
es, “So sehen Sie aber gar nicht aus”. Als mich mein Mann in erster Ehe schlug, meinte man
nur, “Er macht doch einen ordentlichen Eindruck. Sind Sie sicher, dass es nicht an lhnen
liegt?” So war es immer. Da mein AuBeres tduschte, haben die Menschen meiner engsten
Umgebung das regelrecht ausgenutzt. Letztlich blieb mir nichts anderes ibrig, als dariiber
zu schreiben. Wenn ich mich davor mit ihnen zu einigen versuchte, verdrehten sie einfach
die Tatsachen.

Oder sagen wir so: ihre Wirklichkeit war anders als die meine.®

Was Uchida also der Offentlichkeit oder noch genauer gesagt, den
Menschen, die sie und ihre Vergangenheit kennen, mitteilen mochte, ist ihre
Sicht der Dinge, ihre Wahrheit. Die von der Protagonistin ausgesprochenen
Vorwiirfe an ihre Peiniger und das Urteil, das sie {iber diese spricht, sind die eine
Seite, doch ldsst es die Autorin auch nicht an drastischen Darstellungen ihrer
nach allgemeinen moralischen Normen exzessiven Lebensweise fehlen. Ihre

6 UcHIDA 2000:160.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 549

autobiographischen Schriften bewegen sich in diesem Spannungsfeld von An-
klage einer wegsehenden, Gewalt duldenden Ménnergesellschaft und dem Recht
als Frau auf eine den allgemeinen Normen zuwiderlaufende Denk- und Lebens-
weise.

Es ldge nahe, in einer solchen Schreibhaltung eine apologetische Tendenz
zu konstatieren, d.h. die Rechtfertigung des eigenen Lebens, und in gewisser
Hinsicht trifft dies auch zu. Doch der Begriff apologetisch steht in der Regel fiir
Geschichtsklitterungen und ein Schonreden der eigenen Rolle angesichts von
Verfehlungen. Man kann Uchida nicht unterstellen, dass sich sich in ein besseres
Licht zu stellen versucht, im Gegenteil, doch muss man fragen welche anderen
Intentionen als die einer Rechtfertigung eine Rolle gespielt haben konnten. Was
bedeutet es fiir Uchida, sich und der Offentlichkeit in dieser selbstentbloBenden
Weise schreibend Rechenschaft abzulegen.

Im Nachwort zu Fandamentaru (“Fundamental”) versucht sie, den Zusam-
menhang zwischen ihrem Sein/Schein, ihrer Beziehung zu Ménnern und ihrem
Schreiben herzustellen.

Es gibt Minner, die aus irgendeinem Grund denken, ich wire eine “starke” Frau, die
glauben, egal was kommt, die packt das. Solche Ménner kann ich nicht lieben. Schreiben
bedeutet seelisch nackt herumzulaufen. Diese Arbeit kann man nicht machen ohne in
stindiger Angst zu sein. Das betrifft nicht nur mich allein. Wer diese Seite des
Schriftstellerdaseins nicht bemerkt, sollte mit einem Schriftsteller oder einer Schriftstellerin
erst gar keine Beziehung anfangen.’

Die Schizophrenie des Schreibens: Schreibend versucht man dieser vom
Schreiben verursachten permanenten Existenzkrise Herr (Frau?) zu werden.
Oder gar umgekehrt, dieser Krise, dieser Schwiche Ausdruck zu verleihen?

In Uchidas Werken geht es stindig um seelische Krisen, verursacht von
Beziehungsproblemen oder Problemen zwischen arbeitenden Frauen und ihren
Vorgesetzten. Es geht um Macht- und Besitzanspriiche, um Kontrolle und
Selbstbewahrung. Fiir die Singerin, die Comicautorin steht ihre Kunst in einem
ursichlichen Zusammenhang mit ihren Leben, privat und beruflich; sie ist ein
Existenzkampf im wahrsten Sinn des Wortes und mehr noch als Rechtfertigung
sollte man ihre Literatur eher unter dem Stichwort Selbstbehauptung unter-
suchen.

7 UCHIDA 2001:182f.

AS/EA LX122007, S. 545-575



550 MATTHIAS PFEIFER

Ich habe oben von einer Trilogie gesprochen, die als eine solche nicht
geplant sein konnte, da Uchida in den jeweiligen Werken neuen Lebens-
umstinden Rechnung trug. Doch hat sie selbst in einem Nachwort zu einem ihrer
besten Comics, Monokage no ashibyoshi® (“Fussklopfen in meinem Versteck”),
den an ihrem Leben interessierten Lesern die drei Werke, Fazafakka, Atashi ga
umi kaeru made (“Bis ich wieder zuriick am Meer bin”) und /nu no ho ga
shittobukai ans Herz gelegt, die tatsichlich chronologisch einen Zusammenhang
bilden. Diese drei Werke und der oben genannte Comic, den man als
autobiographisches Pilotprojekt bezeichnen konnte, stehen im Zentrum des
vorliegenden Artikels und seien an dieser Stelle zunéchst vorgestellt.

2

Monokage no ashibyoshi (im weiteren: Monokage), von dem die Autorin sagt, es
sei Yoshimoto Bananas Lieblingscomic’, erschien 1988-91 in Buchform und
dreht sich um die Oberschiilerin Midori, die nach dem Tod ihrer Eltern mit
ithrem élteren Bruder und seiner Frau zusammenlebt. Thr Alltag wird bestimmt
von Auseindersetzungen mit ihrer Schwigerin, die ithre Abneigung deutlich
spiiren 14sst und Midori als Blitzableiter fiir ihre Frustrationen benutzt. Auch die
Schule langweilt Midori, die sich, wenn immer sie sich danach fiihlt, ins
Krankenzimmer abmeldet und dort ihre liebste Zeit verbringt, tagtrdumend,
Gedanken nachhingend. Dort trifft sie einen Mitschiiler, der genauso regelméifig
wie sie die Schule schwinzt und ihr eine neue Moglichkeit der zeitweiligen
Flucht von zuhaus und Schule eroffnet. Auch wenn sie merkt, das thr erster
Freund vor allem ein sexuelles Interesse an ihr zeigt und daneben noch andere
Frauen trifft, fiihlt sie sich wohl mit ihm, da sie mit ihm reden kann und sich bei
ihm aufgehoben fiihlt.

Sie trennt sich von ihm, als seine Willensschwidche und nachlédssige
Lebenshaltung durch den Todesfall eines Freundes offenkundig wird. Als dann
auch die Ehe des Bruders durch dessen Gefiihle fiir seine Schwester scheitert,
kehrt Midori ithrem Zuhause den Riicken.

Zum Zeitpunkt der Veroffentlichung war den Lesern nicht klar, dass in dem
Comic mehr steckt, als nur die Geschichte einer einsamen Oberschiilerin. Im
Nachwort des ersten Bandes schreibt Uchida, dass Yoshimoto Banana besonders

8 UcHIDA 2002, vol. 1:188.
9 UcHIDA 2001:152.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 551

beeindruckt von der Darstellung der Schwégerin gewesen sei und wissen wollte,
ob es ein Vorbild fiir sie gibe. Thre eigene Mutter, war Uchidas Antwort. Das
wiirde aus dem Bruder des Comics dann den Stiefvater Uchidas machen und
obwohl die Realitdt offensichtlich noch schockierender war, sind die Ansitze
einer Verarbeitung des Traumas, als das man die Erfahrung von Uchida wohl
bezeichnen muss, nicht zu iibersehen. Die Eifersucht der Schwigerin auf die
Schwester des Bruders, Vergewaltigung durch einen Bekannten, die Erfahrung
von physischer Gewalt auf offener Strafle, Drogenerfahrungen, das Gefiihl der
Bedrohung in den eigenen vier Winden und in der Schule, die Bedeutung
kleiner Refugien (Wandschrank, Krankenzimmer), die Flucht vor einer kaputten
Familie, all das sind Motive, die in der autobiographischen Trilogie wieder
auftauchen und dort deutlicher im Leben der Uchida Shungicu verankert werden.

Der autobiographische Roman Fazafakka, der eine Art Remake von
Monokage ist, wurde 1993 publiziert und stellt wie oben erwidhnt einen
Wendepunkt in der Rezeption von Uchida dar. Die im Comic vermittelte
somnabule Atmosphdre weicht hier einem harten Realismus. Hier wird nichts
an- und umgedeutet, hier werden die Dinge bei Namen genannt. Der
Psychoterror, den die Mittelschiilerin Shizuko tagtiglich erfahren muss, ist eine
kollektive Aktion, an der Stiefvater und Mutter und mit Abstrichen auch die
jingere Schwester beteiligt sind. Der regelmiflige Missbrauch, die brutale
Behandlung wird von den Familienmitgliedern mehr gutgeheiflen als geduldet.
Was im Unterschied zum Comic sehr deutlich wird, ist die systematische
Unterdriickung einer selbstbestimmten Sexualitdt und ihrer Weiblichkeit. Der
Stiefvater handelt aus Besitzinteresse, wiahrend die Haltung der Mutter schwankt
zwischen Unterstlitzung des Mannes, um ihn bei sich zu halten, und der
Beseitigung einer Rivalin. Die Erfahrung von Gewalt und sexueller Beldstigung
durch Ménner findet auch auBerhalb des Hauses statt und Shizuko féngt an sich
zu fragen, ob es tatsdchlich nicht an ihr selbst liege, wie die Familie ihr immer
nahelegt. Auch in diesem Roman gewinnt die Heldin Selbstbewusstsein durch
thre Beziehungen zu Mitschiilern, in denen Sexualitét eine zentrale Rolle spielt.
Der Roman endet, wie sein Vorginger, mit der Flucht von zuhause.

AS/EA LX122007, S. 545-575



552 MATTHIAS PFEIFER

Atashi ga umi ni kaeru made'® (im Weiteren: Atashi), geschriecben 1994-95
schlieft sich inhaltlich direkt an Fazafakka an. Was an dessen Schluss wie eine
endgiiltige Befreiung aussah'', stellt sich nur als der Anfang einer endgiiltigen
Loslosung von der Familie dar. Der innerliche Bruch mit dieser findet zwar in
Fazafakka statt, doch der Weg der Abnabelung ist fiir die noch Minderjahrige
natiirlich mit einem schmerzlichen Prozess unvermittelter Konfrontation mit der
Gesellschaft verbunden und kann nur gelingen, wenn sie in der Lage ist, auf
eigenen Fiilen zu stehen. Das Hauptthema dieses zweiten Teils der Trilogie ist
daher die Selbstfindung der Protagonistin und ihre Etablierung in der
Gesellschaft. Nach dem Abbruch der Schule durchléuft sie verschiedene Jobs als
Kellnerin, Hotelangestellte und Animierdame in diversen Hostessenbars in
Nagasaki, macht zahllose Méinnerbekanntschaften, Erfahrungen mit Drogen und
Alkohol und beginnt mit Fernunterricht (Abendschule). Sie entdeckt ihr Faible
fiir Tanz und Gesang und triumt von einer Karriere als Séngerin oder Comic-
zeichnerin. Doch gleich was sie auch tut, sie muss sich stets von der Gunst der
Minner abhidngig machen, die als Barbesitzer, Kunden, Verlagsredakteure ihre
Hilfsbereitschaft nicht unentgeltlich leisten wollen. Jede Gefilligkeit, die
Shizuko entgegennimmt, hat einen Besitzanspruch der Ménner zur Folge, dessen
Missachtung nicht selten in brutaler Gewalt endet. Doch in der Wahl ihrer
Beziechungen ldsst sich die Protagonistin keine Vorschriften machen und
wechselt die Ménner, wie es ihr gefillt. Es sind zunichst meist Tunichtgute mit
Beziehungen zur Halbwelt, die an ernsthaften Beziehungen wenig interessiert
sind, spdter dann die in der Regel verheirateten Kunden der Bars, in denen sie
arbeitet. Auch wenn sie nicht erntshaft ans Heiraten denkt, sehnt sie sich nach
aufrichtiger Kommunikation und Wirme zumindest fir die Zeit einer Be-
zichung,

Doch sie merkt bald, dass die siiBen Worte der Médnner nicht ernst gemeint,
sondern nur zweckgerichtet sind. Die vergebliche Hoffnung auf eine Kommuni-
kation “danach” lasst sie bald jede Illusion tiber die Méanner verlieren und so ist

10  Ich habe mir sagen lassen, dass umi ecine Metapher fiir die Gebdrmutter sein kann (wie
IsHIKAWA 2000), aber auch ohne dieses Wissen kénnte man assoziieren, dass mit Meer als
dem Beginn allen Lebens, zu den Anfdngen zuriickkehren, d.h. zu sich selbst zuriickfinden
gemeint ist.

11  Wie Ishikawa aber ganz richtig erkannt hat, ist diese inhaltlich und strukturell nicht
ausreichend motiviert und kommt daher etwas zu plétzlich. Der Grund wird allerdings durch
das sich anschlieBende Werk Atashi deutlich: die wirkliche Befreiung und endgiiltige Flucht
kommt erst spiter. Das konnte Ishikawa zum Zeitpunkt der Rezension (1993) aber noch
nicht wissen.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 553

es kein Wunder, dass sie, kaum dass sie Nagasaki endgiiltig verlassen hat, um in
Tokyd zu wohnen, auf den ersten besten Mann hereinfillt, der sie aufrichtig zu
bewundern scheint und nicht in das Schema eines Mannes passt, dem es nur um
eine physische Beziehung geht. Die Ehe entwickelt sich schnell zu einer
Katastrophe, da sie ihren Mann eigentlich gar nicht kennt. Innerhalb von drei
Monaten mutiert er zu einem Haustyrannen par excellence, der seine Frau mit
mit allen Kriften zu domestizieren versucht. Sie wird fiir ihn zur Vollzeit-
hausfrau, richtet sich in ihrem Alltagsrhythmus vollkommen nach ihm und
bekommt als Lohn fiir diese Anpassung schlieBlich nur irrationale Eifersucht zu
spiiren, die in brutale Gewalt miindet. Als er schlieBlich keine Lust mehr hat zu
arbeiten, schickt er sie wieder als Animierdame zum Geldverdienen, bis seine
Herrschsucht sie zu einer erneuten Flucht bei Nacht und Nebel treibt. Doch
diesmal flieht sie als eine Frau, die herausgefunden hat, dass ihre Zukunft
drauf3en vor der Tiir liegt.

Das abschlieBende Werk ihrer autobiographischen Schriften, /nu no hé ga
shittobukai, erscheint im Abstand von fiinf Jahren zu Atashi. Das Titelbild der
Taschenbuchausgabe von Kadokawa schmiicken zwei in kubistischem Stil
gezeichnete kopulierende Hunde (mit einem japantypischen Mosaik an der
entsprechenden Stelle). Eine fiir Uchida Shungicus Biicher nicht untypische
Anziiglichkeit, die den Auftakt bildet fiir die rigorose Abrechnung mit ithrem
zweiten Ehemann.

Anders als die beiden Vorginger ist die Uberstiirzte Flucht der Ich-Erzih-
lerin — diesmal nicht allein, sondern mit ihren beiden Kindern — an den Anfang
gesetzt. Das hat natiirlich Einfluss auf die Erzédhlstruktur, die diesmal nicht
streng chronologisch verlduft, sondern aus der Gegenwart eines schmutzigen
Scheidungskrieges in Flashbacks das Zusammenleben mit einem tyrannischen
Hausmann schildert. Die Rollenvertauschung ist geradezu absurd und untypisch
fir eine konservative Gesellschaft wie der japanischen. Die Ich-Erzihlerin
(deren Namen nicht genannt wird) ist inzwischen eine erfolgreiche Karrierefrau,
die thre Familie erndhrt. Als Comicschriftstellerin, Schauspielerin und Siangerin
gehort sie zur ersten Riege der japanischen Unterhaltungskiinstler, und doch hat
sie 15 Jahre das Gefiihl gehabt, unter der Fuchtel ihre Mannes zu stehen, sich
seinen Wiinschen, seinem Lebensrythmus anpassen zu miissen.

Dies ist zunidchst einmal eine merkwiirdige Konstellation, die im umge-
kehrten Fall, vorsichtig ausgedriickt, relativ unwahrscheinlich wire. Ein viel-
beschiftigter, erfolgreicher Kiinstler wiirde wohl in seinem Heim einen Ort der
Ruhe und Erholsamkeit erwarten kénnen und die Frau wiirde ihm in der Regel

AS/EA LX122007, S. 545-575



554 MATTHIAS PFEIFER

dieses Heim bereitstellen.'”> Auch wenn Uchida durch den sozialen Aufstieg
nicht mehr Opfer physischer Gewalt ist, so ist sie jedoch Opfer einer anderen,
subtileren Form der sexuellen Unterdriickung. Wenn man noch einmal die ersten
beiden Phasen der Domestizierungsprojekte (in ihrer PlanmiBigkeit muss man
sie schon so bezeichnen) rekapituliert, so kennzeichnet die erste Phase (bis zur
Flucht aus dem Elternhaus) die sexuelle Ausbeutung bei gleichzeitiger Unter-
driickung ihrer Weiblichkeit. In der zweiten Phase ist eine gesteigerte Fort-
setzung der Unterwerfung ihres Korpers zu beobachten, nicht nur als Objekt der
sexuellen Begierden des Mannes, sondern auch als Ausbeutung ihrer
Arbeitskraft, zundchst als dienstbare Hausfrau, spiter als Geldbeschafferin. In
der dritten Phase ihrer beruflichen Etablierung wird ihr durch den Ehemann und
seine Familie die Anerkennung als Erndhrerin der Familie verwehrt, indem sic
nur in ihrem Status als Ehefrau wahrgenommen wird.

In der weite Strecken des Romans einnehmenden Auseinandersetzung um
die Kinder und um die Schmerzensgeldanspriiche des Ehemannes wird sie
unterstiitzt von ihrem zukiinftigen Ehemann, dessen Kind sie im Leibe tragt. Er
wird als der sehnlich gewiinschte Partner dargestellt, der — anders als alle
bisherigen Ménner — nicht nur der Frau ihre Freiheit ldsst, zu tun was ihr beliebt,
sondern auch Verantwortung gegeniiber der (zukiinftigen) Familie und den
eigenen Worten und Taten iibernimmt. Nachdem die Scheidung vollzogen, das
Sorgerecht fiir die Kinder erhalten und der neue Mann geheiratet ist, endet der
Roman mit einer geradezu ausufernden Beschreibung der Geburt des dritten
Kindes in Gegenwart des neuen Gemabhls.

12 Ich wei}, dass ich hier in Allgemeinplidtzen rede und stercotype Vorstellungen wiederhole,
doch diese gesellschaftliche Funktionsverteilung existiert im Wesentlichen nach wie vor in
fast allen Kulturen der Welt weiter, in einem Land mal mehr, in einem anderen weniger. In
Japan, wo eine Frau fiir die gleiche geleistete Arbeit im Biiro die Hilfte eines Ménnerge-
haltes bekommt, weil sie ja nur ein Zubrot erwirtschaftet und nicht die Familie erndhren
muss (nach landldufiger Auffassung als geschiedene Frau erst recht nicht), oder wo Frauen
ohnehin so gut wie nie auf verantwortungsvolle Posten in der Firmenhierarchie kommen,
muss man einfach sagen, dass die Emanzipation nicht stattgefunden hat.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 555

Beim Lesen dieser Leidensgeschichte in drei Akten beschleicht den Leser (ich
denke, nicht nur mich) ein eigenartiges Gefithl. Da wire zum einen die
merkwiirdig indifferente Haltung der Protagonistin, die trotz Vergewaltigung,
Brutalitdt, Mangel an Zuwendung und Anerkennung nicht so zu leiden scheint,
wie man das eigentlich erwarten konnte. Nur selten ist von wirklichen Zu-
sammenbriichen die Rede, die auch innerhalb des Narrativs als solche reflektiert
werden. Tatséchlich sind vor allem die ersten beiden Teile der Trilogie seltsam
unreflektiert, da sie relativ konsequent vom Standpunkt der Protagonistin zur
Zeit des Geschehens erzihlt sind. Der letzte Teil dagegen mit seiner alter-
nierenden Struktur von Gegenwart und Erinnerung zeugt von der gegliickten
Identitdtsfindung der Ich-Erzdhlerin und weist ausgewiesene Momente der
Selbstreflexion auf. Aber auch in diesem letzten Teil bleibt ein Problem
unausgesprochen und ungelost: wieso hat die Ich-Erzdhlerin, die sich als eine
aktive, zielbewusste Frau prisentiert, volle 17 (!) Jahre eine solche Behandlung
ertragen?

Man hat den Eindruck, dass Uchida einen Teil der Wahrheit verschweigt,
was den Verdacht einer grundsétzlich apologetischen Haltung, vor allem in /nu,
nihrt. Angesichts der Realitit der mehr als merkwiirdigen Ehe in /nu verwundert
das nicht. Alle drei Kinder wihrend dieser Ehe stammen nicht von ihrem
Ehemann, sondern sind das Ergebnis von zahlreichen Seitenspriingen, wobei
man hinzufiigen muss, dass die Kinder keine Produkte des Zufalls sind, sondern
dem starken Kinderwunsch der Ich-Erzdhlerin entspringen. Die erste
Schwangerschaft ist zudem geplant als Scheidungsgrund von dem ungeliebten
Mann, doch tiiberraschenderweise ist er bereit, das Kind als das seine anzu-
erkennen, wogegen die Ich-Erzidhlerin merkwiirdig wenig Widerstand leistet.
Beim zweiten Kind stellt sich erst durch einen DNA-Test wihrend des
Scheidungskrieges heraus, dass es nicht von dem Ehemann stammt, was selbst
die Erzidhlerin in nicht geringes Erstaunen versetzt. Erst durch eine
Rekapitulierung ihrer Liebschaften zu jener Zeit stellt sie fest, dass es von einem
Liebhaber stammt, von dem sie sich kurz darauf trennte. Die dritte
Schwangerschaft ist schlieBlich Anlass der Flucht aus dem gemeinsamen Haus
zum Vater des Kindes und Ehemann in spe."”

13 In fnu wird der Mann Hirokazu genannt. In der Realitit ist es der Schauspieler Takayama
Yiya, mit dem sie ein viertes Kind hat.

AS/EA LX122007, S. 545-575



556 MATTHIAS PFEIFER

Die Ich-Erzihlerin ist, zumindest was ihre Promiskuitit betrifft, ehrlich
gegeniiber dem Leser, doch die Ursache dafiir sieht sie ganz eindeutig bei dem
Ehemann. Was sie nicht offen sagt, ist der Grund fiir ithre Inkonsequenz, sich
nicht von diesem zu trennen. Dariiber kann der Leser mangels eindeutiger
Aussagen nur spekulieren: das ist sozusagen die groBBe Leerstelle dieses dritten
Teils der Autobiographie und wohl auch der Schliissel zu ihrem autobiogra-
phischen Schreiben. Es kann nicht darum gehen, den Inhalt der Autobiographie
mit der Wirklichkeit abzugleichen, doch miissen die Selbstaussagen zumindest
einer innerliterarischen Wahrheit Gentige tun. Das Schweigen {iber die Griinde
des siebzehnjdhrigen Zusammenseins mit einem Mann, den man nicht liebt (und
trotzdem ein Kind von ihm will), den man so hasst, dass ein ganzes Buch als
Abrechnung dient, riickt so in den Bereich der Unwahrheit.

Das Wahrheitsproblem bleibt bei Uchida nicht unrefelektiert und bekommt
in Inu sogar einen zentralen Stellenwert, als ndmlich die Ich-Erzéhlerin die
Wahrheitsauffassung ihres Mannes als Grund dafiir nennt, mit diesem keine
Zukunft haben zu kénnen. Die Stelle wirkt auf den Leser zunéchst etwas seltsam
und die Schlussfolgerung der Ich-Erzdhlerin angesichts der scheinbaren
Nichtigkeit des Anlasses maBlos iibertricben. Es geht um den unkontrolliert
immer groBer werdenden Korperumfang des Mannes, den sie {ibrigens immer
nur bei seinem Nachnamen Ota'* nennt.

Um ihn etwas einzuschiichtern sagte ich zu ihm: “Wenn du so dick bleibst, sagt Tsuwai'’
irgendwann, ‘Papa ist ja ein richtiger Fettwanst!’, willst du das?”

Seine Antwort werde ich nie vergessen. Er erwiderte einfach nur:

“Wieso? Ich sehe doch gut aus.”

Mir fehlten die Worte.

Meine Arbeit war das Schreiben. Ich denke, dass man beim Schreiben sich um eine
objektive Sicht der Dinge bemiihen sollte. Denn gleich wie sehr man sich auch bemiiht, man
wird nie von der eigenen Subjektivitit loskommen, und so bleibt einem nichts anderes als
dieses stindige Bemiihen. Und das war also nun die Aussage eines Mannes, der mich iiber

14  Es ist im Japanischen nicht ungewdhnlich, dass Ehefrauen ihren Ehemann gegeniiber
Dritten beim Nachnamen nennen. Im Roman wird damit allerdings eine gefiihlsméBige
Distanzierung beabsichtigt, denn der Freund und zukiinftige Ehemann wird stets bei seinem
Vornamen genannt.

15  Uchida nennt ihre Kinder in ihren Biichern nie bei ihrem wahren Namen. Sie heifien
entweder Ainsu (Eins), Tsuwai (Zwei), Dorai (Drei) oder Arufa (Alpha), Beta (Beta),
Ganma (Gamma). Der Verzicht auf richtige Namen ist einerseits Identititsschutz, kann aber
auch als autobiographische Markierung gedeutet werden (sonst wére es ja kein Problem, die
Kinder innerhalb des Narrativs mit richtigen, wenn auch anderen Namen zu versehen).

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 357

fast zwei Jahrzehnte bei meiner Arbeit begleitet hat. Als Schriftstellerin'® konnte ich das
nicht einfach hinnehmen. Bestimmt war es diese Bemerkung, die mich veranlasst hat, mich
von ihm zu trennen. Ich empfand es als eine Unverschdmtheit, dass er mich als
Schriftstellerin von so einer weiterhergeholten Behauptung iiberzeugen wollte.”

Die Missachtung von Wirklichkeit fasst das autobiographische Ich auch als
eine Missachtung ihrer Person, ihrer gesamten Existenz auf. Er verweigert ihr
nicht nur die einer Partnerschaft zu Grunde liegende notwendige Kompromiss-
bereitschaft, er verlangt von ihr auch, seine Sicht von Wirklichkeit anzuer-
kennen. Man muss vielleicht noch priziser sagen, dass er wohl nur zu genau ver-
stand, was seine Frau meinte und ganz bewusst eine willkiirliche, dem gesunden
Menschenverstand zuwiderlaufende Behauptung aufstellt, nur allein um ihr zu
zeigen, dass er der Herr im Hause und er sich von ihr keine Vorschriften machen
lasst.

Fiir den Leser wohl noch am ehesten nachvollziehbar ist das Gefiihl der
Frau gegeniiber dem egoistischen und uneinsichtigen Partner. Bemerkungen wie
diese konnen tatséchlich das Ende von Beziehungen bedeuten, da aus ithnen ein
an Verachtung des anderen grenzender Egoismus spricht. Weniger verstidndlich
ist der Zusammenhang dieses Gefiihls mit dem Anspruch der Schriftstellerin auf
eine objektive Beschreibung der Wirklichkeit, vor allem angesichts der Umstan-
des, dass im gesamten Narrativ keine reflektierte Aussage iiber ihre fast zwei
Dekaden wihrende Leidensbereitschaft zu finden ist. Die Stelle erhellt sich mog-
licherweise durch in verschiedenen Werken verstreute Bemerkungen der Er-
zdhlerin iiber ihr Verstindnis von Liige und Wahrheit.

Die erste Stelle steht gleich zu Beginn der Trilogie, in Fazafakka, als eine
der ersten Episoden (Erinnerungen) von Uchida, in denen der Nachbarsjunge
gegeniiber den Erwachsenen eine freche Liige tiber Shizuko erzihlt,

Manchmal aber halite ich den Bruder, weil er so hiufig log.

“Als wir zum erstenmal hierher gekommen sind, hat Shizuko mir einen Kuss auf die Backe
gegeben.”

Als ich diese Liige horte, wurde ich ganz rot, weil ich mich fragte, ob es sein kann, daf} ich
50 schamlose Dinge tue.'®

16  Im Original monokaki no watashi.
17 Inu 2003:42.
18  UcHIDA 1995:14.

AS/EA LX122007, S. 545-575



558 MATTHIAS PFEIFER

Auch hier empfindet sich die Protagonistin als Opfer einer scheinbar
unmotivierten Behauptung, gegen die sie unfihig ist, sich zu wehren. Man muss
sich fragen warum? Die frechen Liigen resultieren in Scham und Sprachlosigkeit
der Angegriffenen. Es ist offensichtlich, dass hier durch Sprache ihr gegeniiber
Macht ausgeiibt wird und zwar in derart perfider Weise, dass der Versuch einer
logischen Entkriftung von vornherein aussichtslos ist. Die Behauptung des
Nachbarjungen kann im Nachhinein nicht widerlegt werden. Die Zuhorer
miissen fiir sich selbst entscheiden, ob sie thm Glauben schenken oder nicht,
Und diese Entscheidung ist eine Abwigung zwischen der Glaubwiirdigkeit des
Jungen und der Moglichkeit, dass Shizuko etwas Derartiges zuzutrauen ist. Mit
anderen Worten, ohne selbst etwas tun zu konnen, ist die Protagonistin aufgrund
einer Aussage dem moralischen Urteil der Umwelt ausgeliefert. Die Liige wird
so zu einer Art sprachlicher Vergewaltigung. Ahnlich empfindet die erwachsene
Frau gegeniiber der Behauptung ihres Mannes. Jemand, der schamlos das
Gegenteil von einer offensichtlichen Tatsache behauptet, mafit sich an, die
Wirklichkeit gegeniiber dem Gegeniiber so auszulegen, wie es ithm passt, und
versucht so, diesen unter seine Herrschaft zu zwingen. Es ist die Fratze der
Tyrannei, die sich hier zeigt und die literarisch ihren wohl beriihmtesten Aus-
druck in Orwells /984 gefunden hat, wo Winston von seinem ihm die fiinf
Finger einer Hand prisentierenden Peiniger so unter Druck gesetzt wird, bis er
tatséchlich die geforderten vier Finger zu sehen glaubt.

Und vielleicht kann man hier auch einen Hinweis auf den Urgrund des
Schweigens tiber das lang ertragene Leid Uchidas finden: es ist die zunehmende
Selbstverleugnung des Ichs angesichts der sowohl sprachlich als auch physisch
und seelisch erfahrenen, geradezu allgegenwirtigen Gewalt seit ihrer Kindheit.
Die Versuche, sich dieser Gewalt zu entziechen, resultieren entweder in Flucht, in
Widerstand oder im Bediirfnis nach Harmonieherstellung, wobei das erst seine
Identitit entwickelnde, adoleszente Ich abwechselnd und sprunghaft sich mal
dieser, mal jener Ausdrucksform bedient. Es ist aber vor allem das Bediirfnis
nach Harmonie mit den Peinigern, welches bis zur Scheidung der zweiten Ehe
ein konstantes Element im Leben der Ich-Erzdhlerin darstellt. Schon in der
Episode mit dem Nachbarjungen klingt das an, wenn sie sagt:

Er hat mich gequilt, aber irgendwie mochte er mich auch.
Und obwohl ich ihm sagte:
“Ich kann dich nicht leiden!”

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 559

malte ich ihm Karikaturen, um ihm damit eine Freude zu bereiten, und ich brachte sie sogar
zu ihm nach Hause. "

Hier zeigt sich recht deutlich der Widerspruch zwischen ihrem Gefiihl der
Abneigung gegeniiber jemanden und ihrem Harmoniebediirfnis, ein Wider-
spruch, der sich erst im dritten Teil ihrer Autobiographie auflést, wenn die Ich-
Erzéhlerin zum ersten Mal in threm Leben von einem (ihrem dritten) Mann
aufrichtiges und nicht berechnendes Verstindnis erfahrt. Die obige Stelle zeigt
auch gleichzeitig, was das Zeichnen auch fiir sie bedeutet, ndmlich eine Art
harmoniebediirftige Ersatzkommunikation angesichts der eigenen Sprachlosig-
keit.

Die Beziehung zu ihrem zweiten Mann muss wohl auch unter diesem
Aspekt der Harmoniebediirftigkeit gesehen werden, aus der das Ich trotz vieler
Versuche, worunter die Seitenspriinge und, mit Abstrichen, auch die Schwanger-
schaften zu zdhlen sind, nicht entkommen kann. Und das nicht zuletzt, weil ihr
Mann, anders als ihr Stiefvater oder ihr erster Mann, nicht offensichtliche
Formen von verbaler und physischer Gewalt ausiibt, sondern eher eine Art
Psychoterror praktiziert, der so sublim und wenig greifbar ist, dass er keinen
ersichtlichen Anlass bietet, sich dagegen aufzulehnen.

Das Harmonisierungsprinzip ist als Ursache des Schweigens iiber den
Grund des Ausharrens an der Seite eines ungeliebten Mannes zu verstehen. Die
in threr Lebensweise und ihren Comics so zutiefst antibiirgerlich wirkende Uchi-
da Shungicu kann in den im Ubrigen an bildreicher Sprache armen Prosatexten
nicht dem Widerspruch zwischen biirgerlichem Schein und biirgerlichem Sein
entkommen, der seit ihrer Kindheit eine so groBie Rolle gespielt hat.

Auch wenn die Mutter eigentlich nur die Werktagsgeliebte des “Stief-
vaters” war, der seine eigene Familie an den Wochenenden sah, so konnte sie
thren Beruf als Animierdame aufgeben und stieg so mit ihren beiden Kindern
durch die Bezichung zu ihm in die Sphéren der Biirgerlichkeit auf. Unter der
Woche wurde der Schein einer normalen Familie aufrecht erhalten, ein Schein,
nach dem sich auch die Kinder zu richten hatten, indem sie den Geliebten der
Mutter ‘Vater’ nennen mussten. Was auch innerhalb der Familie passierte,
Schldge oder sexueller Missbrauch, die Mutter und ihr Freund achteten auf das
Peinlichste darauf, nichts davon nach drauBlen dringen zu lassen. Auch das Kind
muss schon frith lernen, dass man gegeniiber anderen nicht zu offen tber
familidre Dinge plaudert. Der sexuell und physisch misshandelten Oberschiilerin

19  Ebd.

AS/EA LX122007, S. 545-575



560 MATTHIAS PFEIFER

dagegen ist es selbst ein existentielles Anliegen, gegeniiber thren Mitschiilern
nach aullen als normal zu erscheinen. Gegen diese sie sexuell unterdriickenden
Eltern rebelliert sie in aller Heimlichkeit durch verbotene Freundschaften mit
Jungen, genauso wie sie spéter in ihrer zweiten, schon lange kaputten Ehe bei
wechselnden Liebhabern Rache an ihrem Mann iibt.

Obwohl sie also schon in ihrem ersten autobiografischen Roman sagt, dass
sie “schon als Kind (...) unter dem Widerspruch zwischen dem privaten und
dem offentlichen Verhalten unserer Familie (litt)™*, so hat sie selbst als Er-
wachsene grofle Schwierigkeiten diesen Widerspruch zwischen Sein und Schein
zu iiberwinden. Man muss schon sagen, dass dieser Widerspruch angesichts
dreier Kinder von drei verschiedenen Geliebten wihrend ihrer Ehe geradezu
groteske Formen annimmt. Aber es ist das Wesen der Biirgerlichkeit, dass selbst
die schlimmsten Auswiichse mit dem Mantel der Wohlanstindigkeit zugedeckt
werden, seien es sexueller Missbrauch, Gewalt, Seitenspriinge oder Kinder
aullerchelicher Bezichungen.

In diesem Sinne ist auch Uchida zutiefst biirgerlich, und erst ihre 2005
vollzogene Scheidung als Protest des Paares gegen das japanische Familienrecht
zeugt von einer antibiirgerlichen Haltung. Doch noch in der letzten Phase von
Inu scheint der Ich-Erzihlerin nichts wichtiger zu sein, als ihre Kinder unter dem
Namen ihres dritten Ehemannes gesetzlich anerkannt zu bekommen. Die
Sehnsucht nach einer richtigen Familie, der ersten richtigen Familie tiberhaupt
aus der Sicht der Erzdhlerin, ist angesichts der Vergangenheit nur ein zu
verstindlicher Wunsch. Als Kind trotz extremer Gewalterfahrung keine
Vertrauensperson in der eigenen Familie zu haben, und spdter mit Ménnern
zusammenzusein, die entweder nur korperliches Interesse haben oder lediglich
die Arbeitskraft der Frau ausbeuten, um ihren ureigenen Interessen zu frénen,
ldsst die Sehnsucht nach harmonischer, von gegenseitigem Vertrauen gepragter
Normalitét in der Partnerbeziehung {iberméchtig werden.

Nur so ist es zu erkldren, dass selbst 25 Seiten vor dem Schluss von /nu die
Erzidhlerin ein Kind von ithrem Mann haben méchte, wobei er es ist, der sich ihr
sexuell verweigert. Nach {iber 200 Seiten einer scharfen Abrechnung mit Ota,
die erzihlerisch eigentlich nur auf ein Ziel, nimlich die Trennung von diesem
Mann hinarbeiten, sicht dieser Wunsch recht inkonsequent aus. Muss man hier
einen als Leser nicht einfach nachvollziehbaren Widerspruch zwischen erzihlen-
dem und erzdhltem Ich erblicken? Die von Abneigung, ja fast schon Hass
erfiillte Erzdhlerin, die sozusagen akribisch die Ereignisse anfiihrt, welche zur

20 Ebd.:83.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 561

Trennung fithren, und die Protagonistin, die psychisch noch ldngst nicht soweit
ist? Nachdem Ota sie hat abblitzen lassen, fillt zwei Zeilen spiter schon die
Entscheidung fiir einen anderen Vater des geplanten Kindes. Nein, besonders gut
erzéhlt oder strukturiert erscheint das nicht gerade. Anstatt dass sie den Stoff
bewiltigt, ist die Autorin vom Stoff selbst {iberwiltigt worden. Doch was
erzédhltechnisch Wiinsche offenlésst, verschafft andererseits eine sonst so nicht
zu habende Unmittelbarkeit der Anschauung (oder deren Illusion). Und wenn
man diese Stelle nicht einfach nur als schlecht erzdhlt oder nachléssig lektoriert
anschen mochte, dann fallen das Harmonisierungsbediirfnis, diec Selbstver-
leugnung und die endgiiltige Loslosung in einen schwer zu erkldrenden Hohe-
punkt zusammen. Kann man hier von einer schlieBlich gegliickten Identitits-
findung sprechen? Oder stellt hier das im Kinderwunsch an den ungeliebten
Mann sich Ausdruck verschaffende Harmoniebediirfnis eine Form der Selbst-
entfremdung dar, also das genaue Gegenteil von Identitdtsfindung? Ist der
Wunsch an den Mann wirklich von Ernsthaftigkeit gepriagt? Oder nur die letzte
Vergewisserung fiir eine schon lidngst getroffene Alternativentscheidung?
Uchida ldsst den Leser im Unklaren tiber ihre Motive und gibt in erzdhltechnisch
naiver Weise Ota die Verantwortung fiir die eigene Handlungsweise. Sie hat sich
ja noch einmal bemiiht, will sie dem Leser zeigen, doch die Sparsamkeit der
Motivierung der Szene ist in jedem Fall verddchtig und ldsst Zweifel an der
Aufrichtigkeit der Aussage zu.

In dieser Hinsicht wire der ausgesprochene Kinderwunsch und die damit
verbundene Fortfiihrung der Ehe eine Aufrechterhaltung des Scheins, (die
unmotivierte Aussage ist vom Leser aus gesehen ist nichts weiter als reine Ober-
flachenstruktur). Das, was die Biographie eigentlich soll, die Enthiillung des
Ichs, verkehrt sich so ins Gegenteil. Die vermeintliche Offenheit angesichts der
als exzessiv geschilderten Lebensweise der Protagonistin auBerhalb der familiér-
biirgerlichen Sphire, sagt eigentlich nichts {iber die Autorin, solange der Kern
ihrer Autobiographie, die geradezu masochistsiche Aufrechterhaltung der
biirgerlichen Fassade, nicht erklart wird. Hier wird wohl bewusst mehr verhiillt
als enthiillt. Der Schutz des Ichs vor der Aullenwelt, die Abkapselung von der
Umgebung und die Offhung fiir nur ganz wenige Auserwihlte (meistens den
Geliebten), die in der Kindheit und Jugend notwendig waren, um die erlebte
Holle zu ertragen, setzen sich so fort als literarisches Erzéhlprinzip.

AS/EA LX122007, S. 545-575



562 MATTHIAS PFEIFER

4

Mit der Scheinproblematik in Zusammenhang steht auch das Leiden der
Protagonistin an einer lebenslangen Stigmatisierung nicht nur als leichtes
Midchen, sondern auch als Sonderling. Schon der erste Satz von Fatherfucker
spricht das deutlich aus:

Man sagte mir oft, daB ich wie eine Hure aussche.?!

Diesen Satz bekommt die erwachsen gewordene Protagonistin zu héren,
doch in anderer Form wird schon das Kind und spiter die Oberschiilerin damit
konfrontiert. Immer wieder sagt ihr der Freund ihrer Mutter, dass sie
“verdorben” oder “unnormal” sei. Weder die Schwester noch die Mutter zeigen
Anzeichen, dass sie das anders sehen. Im Gegenteil, noch iiber ein Jahrzehnt
nachdem Shizuko das Elternhaus verlassen hat, ldsst die Mutter durchblicken,
dass sie die Tochter schon immer fiir eine Frau gehalten hat, die einen lockeren
Lebenswandel fiihrt.

Die Motivation des Stiefvaters ist natiirlich nicht schwer zu verstehen. Er
rechtfertigt den sexuellen Missbrauch von Shizuko durch ihre vermeintliche
Amoralitit. Selbst die Obszonititen fremder Minner, die sie nicht nur einmal als
Midchen erdulden muss, werden von ihrer Familie auf ihr herausforderndes
Verhalten oder ihre aufreizende Kleidung zurtickgefiihrt. Immer wieder versucht
die Mutter, die Tochter weniger weiblich wirken zu lassen. Das griindet einer-
seits auf dem Wissen der Mutter um die Liisternheit der Manner (wohlgemerkt:
aus ihrem Erfahrungshorizont als Hostess in einem spezifischen Milieu),
andererseits in der Angst, als dlterwerdende Frau neben ihrer zunehmend
fraulicher werdenden Tochter fiir ihren Freund an Attraktivitit zu verlieren. Das
Konkurrenzgefithl gegeniiber der eigenen Tochter rithrt auch daher, dass
zwischen ihrem Freund, der ja eine eigene Familie hat, und ihrer Tochter keine
blutsméBigen Bande bestehen und sie weil3, dass der Tag kommen wird, wo er
Shizuko als Frau betrachtet, die von ihm abhéngig ist und ihm daher zu Willen
sein muss (wie auch schon die Mutter selbst).”* Ein weiterer wichtiger Punkt ist

21  UcHIDA 1995:7. Im Original steht es noch etwas konkreter: “Man sagt mir oft, dass ich das
Gesicht einer Hure hiitte”.

22 In Japan wird der Blutsverwandtschaft nach wie vor ein hoher Stellenwert beigemessen.
Noch immer basiert z.B. das japanische Staatsbiirgerschaftsrecht auf dem ius sanguinis. Die
sehr geringe Adoptionsrate, die Untersuchungen iiber den familidren Hintergrund vor dem
Heiraten oder die Tendenz einer gesellschaftlichen Sippenhaft sind immer noch gang und

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 563

der permanente Vorwurf des Freundes, dass die Mutter als Animierdame gear-
beitet hat und eine solch verdorbene Tochter nicht verwunderlich sei. Die Mutter
selbst sieht so in ihrer Tochter die eigene, aus biirgerlicher Sicht schandvolle
Vergangenheit, die sie ungeschehen machen will durch die Unterdriickung der
aufkeimenden Sexualitit von Shizuko und durch Vorwiirfe wegen scheinbar
lasziven Verhaltens.

Es ist kein Wunder, dass permanente Vorwiirfe dieser Art nicht ohne
Einfluss auf einen in der Entwicklung begriffenen jungen Menschen bleiben.
Irgendwann glaubt Shizuko selbst, dass mit ihr irgendetwas nicht stimmt, zumal
auch die jiingere Schwester in diesen Chor von Stiefvater und Mutter einstimmt.
Das Médchen verliert so zunehmend ihr Selbstbewusstsein, da alles, was sie ist
und tut, ihr zum Vorwurf gemacht wird. Es sind zunéchst ihre Zeichnungen und
Comics, mit denen sie Anerkennung bei ihren Schulkameraden findet. Auch
wenn sie ausdriicklich sagt, das sie “gar nicht auf das Lob anderer Leute aus
(war)”23, so ist das wohl nur die halbe Wahrheit. Letztendlich genief3t sie doch,
wie sich auch an anderer Stellen zeigt, die Performance, wenn sie auf Zuruf
zeichnet und Bildergeschichten erzihlt. Wie sie selbst sagt, hat sie einen Charak-
ter, der ihrer Umgebung sehr gefillig ist. Doch ist die Anerkennung fiir ihr
Talent nur ein unzureichender Ersatz fiir die ersehnte Zuneigung eines vertrauten
Menschen, eine Zuneigung, die sie zuhause nicht erfahren kann. Erst mit Beginn
ithrer intimen Beziehungen zu Jungen ihrer Schule findet sie einen Ort, wo sie
sich aufgehoben fiihlen und der Normalitit einer Schiilerliebe hingeben kann.

Die Sehnsucht nach Normalitit wird eine Obsession fiir die Ich-Erzéahlerin,
die ihr auch spiter noch viel Leidenstihigkeit abverlangen wird. Vor allem in
Inu wird der Protagonistin ihre Gefilligkeitssucht geradezu zum Verhidngnis. In
der japanischen Gesellschaft wird die Rolle der Frau in Beruf und Familie noch
immer als eine dem Manne dienende aufgefasst. In den meisten Firmen oder
Behorden stehen die Frauen, von Ausnahmen abgesehen, am unteren Ende der
Hierarchie mit wenig Chancen eines Aufstieges. Selbst Frauen, die sich beruflich
in fithrenden Positionen befinden, kehren bei gesellschaftlichen Anldssen sechr
schnell wieder in diese traditionelle Frauenrolle zuriick. Nichts ist typischer als
die Szene, die der Psychiater Saitd Satoru im Nachwort zu /nu beschreibt. Er
schildert seine erste Begegnung mit Uchida Shungicu:

gibe. Der 2006 verfilmte Roman Tegami (“Briefe”) des Naoki-Preistrigers Higashino
Keigo erzihlt die Geschichte von einem jungen Mann, dessen Bruder wegen Mordes im
Gefingnis sitzt. Dieser junge Mann wird aufgrund der Tat des Bruders gesellschaftlich
gedchtet und hat groBe Schwierigkeiten in Beruf und Privatleben.

23 UcHIDA 1995:69.

AS/EA LX122007, S. 545-575



564 MATTHIAS PFEIFER

Als ich verspitet in dem Gastzimmer des Restaurants in Shinjuku ankam, sal neben Herrn
Gishida eine in prachtigem Kimono gekleidete Frau. Sie stellte sich mir als Uchida vor und
fragte mich, ob ich vielleicht Bier oder Sake wollte. Ich sah, wie Herr Gishida bereits in
vergniigter Stimmung beim Trinken war und liefl mir von ihr einschenken. Sie war wirklich
sehr aufmerksam, und so wurde es schnell ein feucht-fréhlicher Abend.*

Obwohl der Arzt anschlieBend ihr Buch zum Anlass nimmt, sich kritisch
mit dem japanischen Familienrecht und der untergeordneten Stellung der Frau in
der Gesellschaft zu befassen, macht die Beschreibung doch sehr den Eindruck,
als ob hier eine Geisha ihre beiden Giste bedient. Uchida, die in ihren jungen
Jahren selbst als Animierdame gearbeitet hat, weil} natiirlich, wie man Ménner
am Abend in gute Laune versetzt und man bekommt eine Ahnung, welche
Wirkung diese ‘professionelle’ Haltung auf Ménner gemacht haben muss. In
nicht wenigen gesellschaftlichen Bereichen Japans gibt es diese aufmerksamen,
nachschenkenden Frauen, die dazu da sind, die Ménner bei Laune zu halten, und
eine Frau wie Uchida, die tiberdies nicht mit ihren weiblichen Reizen geizt, ruft
offensichtlich automatisch bei Ménnern diese Haltung des Kunden gegeniiber
einer Hostess und damit eine falsche Vorstellung von ihrem wirklichen Ich
hervor. Der Besitzanspruch, den ein Kunde in der Regel mit der zeitweiligen Be-
ziehung zu einer Animierdame verbindet, ist in den autobiographischen
Schriften von Uchida die Haltung, die fast alle Ménner gegeniiber ihr an den Tag
legen.

Der Beruf einer Animierdame ist die Koketterie. Laut Georg Simmel ist es
der Koketterie eigen,

durch Abwechslung oder Gleichzeitigkeit von Entgegenkommen und Versagen, durch
symbolisches, angedeutetes, “wie aus der Ferne” wirksames Ja- und Neinsagen, durch
Geben und Nichtgeben oder, platonisch zu reden, von Haben und Nichthaben, die sie
gegeneinander spannt, indem sie sie doch wie mit einem Schlage fithlen lasst — es ist ihr
eigen, durch diese einzigartige Antithese und Synthese Gefallen und Begehren zu wecken.”

In den Animierklubs und Hostessenbars besteht von vornherein eine Art
Vereinbarung zwischen Kunde und Frau, dass die Regeln des Spieles der
Koketterie gelten. Den verbalen Anziiglichkeiten sind solange keine Grenzen
gesetzt, solange sie im gegenseitigen Einverstindnis geschehen. Aber aulerhalb
der Welt der Vergniigungsetablissements begibt sich eine dhnlich aktiv koket-

24 UcHIDA 2000:230f.
25  Die Koketterie (ex: Georg Simmel: Philosophische Kultur. Alfred Kroner Verlag Leipzig,
1919 (2. Aufl.), S.96 (Zitiert nach der Online-Version)

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 565

tierende Frau in Gefahr, von den Méannern missinterpretiert zu werden. Uchida
ist das nicht nur einmal passiert und sie hat bitter dafiir zahlen miissen. Am
bittersten mit einer Vergewaltigung durch einen jungen Verlagsredakteur nach
einer durchzechten Nacht. Die Geschehnisse, die dazu fiihrten, sind eine einzige
Kette von gegenseitigen Fehlinterpretationen. Uchida geht davon aus, dass die
Anwesenheit des Chefredakteurs den jlingeren, offensichtlich an ihr interessier-
ten Redakteur im Zaume hilt. Doch es kommt anders.

(...) der junge Mann wurde immer zudringlicher und fing an, mich unter meiner Kleidung zu
betatschen. Der Chefredakteur machte keine Anstalten, ihn davon abzuhalten und mich
beschlich ein ungutes Gefiithl. Aber dann dachte ich mir, dass wir die Bar ohnehin bald
verlassen, also was soll’s.?

Am frithen Morgen, als Uchida ziemlich betrunken aus der Bar kommt, ist
sie plotzlich allein mit dem jungen Mann, der sie mit Gewalt in den néchstbesten
Aufzug zerrt, und zur Fellatio zwingt. Bevor es zu Schlimmerem kommt, unter-
bricht ein Zeitungsaustrager die Szene. Die Folgen sind fiir Uchida natiirlich
traumatischer Natur, wihrend der Jungredakteur mit ein paar Ohrfeigen vom
Chefredakteur davon kommt, da Uchida die geschiftlichen Beziehungen zu dem
Verlag 16sen mochte. Auf ihren Vorwurf, dass sie sich eigentlich in jener Nacht
auf ihn verlassen hitte und warum er einfach so verschwunden sei, bekommt sie
vom Chefredakteur die Antwort,

“Na ja, Sie hatten ja nur Augen fiir den da und mich haben Sie véllig ignoriert!”

Ich war sprachlos. Waren das die Worte von jemandem, mit dem ich geschiftlich zu tun
hatte?

Ich war ja so dumm! Auch Redakteure haben einen Penis. Nun wusste ich Bescheid.”’

Es zeigt sich hier sehr deutlich eine ménnliche Grundhaltung, die nach dem
Prinzip “Ein Mann ist, was er macht, eine Frau ist, was sie ist” in einer
attraktiven Mitarbeiterin vor allem die Frau sehen. Wenn diese Frau dann noch
kokettiert — heutzutage wiirde man ‘flirtet’ sagen — sehen die Ménner darin ein
Signal von sexueller Bereitschaft. Die vermeintliche sexuelle Bereitschaft einer
Frau, zu der man keine Liebesbezichung hat, ldsst sie in der ménnlichen
Phantasie zu einem Objekt der Begierde werden und riickt sie so in die Néhe
einer Hure. Doch anders als die Frauen des erotischen Gewerbes, seien es

26  UcHIDA 2000:144.
27  Ebd.:148.

AS/EA LX122007, S. 545-575



566 MATTHIAS PFEIFER

Animierdamen, Stripteasetéinzerinnen oder Prostituierte, sind sie nicht geschiitzt
durch eine Organisation (die in der Regel kriminellen Charakter hat) und
befinden sich, salopp gesagt, fiir Ménner auf freier Wildbahn. Und so werden sie
auch behandelt. Wenn die Minner in feucht-frohlicher Stimmung letztendlich
thre Phantasie enttduscht sehen, nehmen sie nicht selten mit Gewalt das, von
dem sie glauben, dass es ihnen zusteht, da es ihnen ja ‘angeboten’ wurde.

Muss man deshalb jemanden wie Uchida als naiv bezeichnen? Obwohl sie
Erfahrungen als Animierdame und mit Ménnergewalt auf offener Strafle hat,
zudem die Gefahr sieht, die von dem jungen Redakteur ausgeht, legt sie sich
eine Version zurecht, in der am Ende alles gut ausgeht: Die Anwesenheit des
Chefredakteurs, der offentliche Charakter des Ortes, die Gewissheit der
Heimkehr. Die Gewalt die nach dem Verlassen der Bar in unmittelbarer Nihe
stattfindet ist fiir sie nicht vorstellbar. Es kommt ihr nicht in den Sinn, dass
Ménner aus einem respektablen Gewerbe, mit denen sie eine geschiftliche
Bezichung hat, am Abend in Anwesenheit einer erotische Signale aussendenden
Frau sich nicht anders verhalten wie die Kunden und Ménner aus der Welt des
Animiergewerbes.

Von ihrem Freund, dem sie von diesem Erlebnis erzihlt, bekommt sie kein
Verstiandnis. Sie hitte sich das durch ihr Verhalten, ihre aufreizende Kleidung,
ihre freiziigig zur Schau gestellte Haut selbst zuzuschreiben. In einem Anflug
ironischer Verzweifelung meint sie, “Soll das heiflen, ich wire besser gestorben,
als das zuzulassen?”. Seine Antwort: “Na ja, von meinem Standpunkt als Man-
nes aus gesehen: ja.”

In gewisser Hinsicht kann Uchida “dankbar” fiir einen solchen Liebhaber
sein, der nur an einer zeitlich begrenzten, korperlichen Beziehung Interesse hat
und daher offen sagt, was er denkt. Ein die Gefiihle der geliebten Frau wichtig
nehmender Freund oder Mann, wiirde natiirlich die Angelegenheit von ihrem
Standpunkt aus sehen und sie zu trosten versuchen. Der Liebhaber sieht sie so,
wie andere nur oberflichlich mit ihr involvierte Ménner sie sehen, sagt ihr
Dinge, die eine Frau wie sie von ihrer Umgebung in der Regel nicht zu héren
bekommt und 6ffnet ihr so die Augen. Die Haltung dieser Ménner, die Frauen
als Objekt ihrer sexuellen Begierden behandeln, ist selbst im 21. Jahrhundert die
immer gleiche. Sexuell aktive Frauen werden als Huren gebrandmarkt und als
solche behandelt. Uchida nimmt sich das gleiche Recht heraus, das auch die
Ménner beanspruchen und muss schmerzlich erfahren, das man ihr dieses Recht
nicht zugesteht.

Das liegt aber auch an ihrer zwitterhaften Haltung, die sic zeit ihre Lebens
einnimmt. Einerseits ist sie diese beruflich engagierte, erotisch aggressive Frau,

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 567

auf der anderen Seite hat sie ein sehr starkes Anlehnungsbediirfnis und den
Wunsch nach einer groB3en Familie. Sie ist eine Frau, die schwer einzuordnen ist,
und das in einer Kultur, die nichts lieber als das tut. Ranglisten, Markenwaren,
Moden, Etikettierungen sind die tagtiglichen Bemiithungen von Medien, Wirt-
schaft und Biirokratie, eine gesellschaftliche Ordnung herzustellen. Die Identitét
eines Menschen hingt von der Zuweisung einer bestehenden Kategorie ab, die
thn zumindest vorldufig interpretierbar macht. Auslinder oder Japaner, Student
oder im Berufsleben Stehender, Angestellter oder Arbeitsloser”®, Hausfrau oder
Freischaffende (jp. furita), Goethe-Spezialist oder Naturalismusforscher, fiir
oder gegen den Yasukuni-Schrein, schwarz oder weill. Nichts ldsst Japaner
hilfloser zuriick, als eine Person, die sich den géngigen Kategorien entzieht. Ein
Dazwischen ist nicht vorgesehen. Priifungen laufen nach dem Schema der einzig
richtigen Antwort ab, Forscher miissen sich in einem iiberschaubaren Bereich
spezialisieren, Politiker gehoren bestimmten parteiinternen Fraktionen an, Fami-
lienmitglieder nennen sich gegenseitig bei ihren innerfamilidren Funktionen,
Firmen haben klar geregelte Hierarchien, die in den GroBraumbiiros auch
optisch sofort erkennbar sind, auf einer offentlichen Veranstaltung sind die
Redner und Biihnenteilnehmer in ihrer Zugehorigkeit durch unterschiedliche
Reversblumen sofort zu unterscheiden, Feiern haben einen festen Ablauf und
enden stets zur vorgeschenen Zeit usw. Obwohl Japan im Allgemeinen als eine
Kultur gilt, in der man sich nicht klar festlegt (was wohl u.a. an der vom Westen
unterschiedlichen Ausdrucksweise liegt), ist tatsdchlich das Gegenteil der Fall.
Die Eindeutigkeit des Bekenntnisses zu einem Sachverhalt, oder zu einem Sein
ist von duflerster Wichtigkeit. Eine Frau wie Uchida, die Animierdame, Sénge-
rin, Comiczeichnerin, Film- und Fernsehschauspielerin, mehrfach geschiedene
Mutter von vier Kindern ist, gern und viel Alkohol trinkt und sexuell aktiv ist,
passt in kein existierendes Schema und will auch nicht passen.

Ein Vorurteil ist es besonders, das sie ihr Leben lang besonders gestort hat:
das Image von unbekiimmerter Lebenslustigkeit. Schon in ihrer Jugend wurde
ithr von ihrem Stiefvater ihr vermeintliches Interesse an Sexualitdt zum Vorwurf
gemacht, von ihrer Mutter bekam sie Strafpredigten wegen ihres Leichtsinns
oder ihrer Eigenwilligkeit.

Auch als Erwachsene und schon erfolgreiche Comiczeichnerin, hat sie
stindig das Gefiihl, dass man ihr ihre Lebensweise zum Vorwurf macht: eine

28  AuBer Studenten werden in den Medien im Ubrigen alle Ménner, auch die Rentner, ohne
Arbeit als ‘arbeitslos’ (jp. mushoku) bezeichnet. Verheiratete Frauen ohne Arbeit
bekommen das Etikett ‘Hausfrau’.

AS/EA LX122007, S. 545-575



568 MATTHIAS PFEIFER

Frau, die trotz Kinder kaum zu Hause ist und dazu noch fremdgeht, denkt nur an
sich und nicht iiber die Konsequenzen ihre Handelns nach, wihrend ihr Mann
darunter leiden muss. Das seit der Kindheit internalisierte Verhalten von Uchida,
familisire Probleme nicht an die Offentlichkeit dringen zu lassen und sie im
Gegenteil unter der Maske von Komik und aufgesetzter Frohlichkeit zu kaschie-
ren, wendet sich letztendlich gegen sie, da nach Bekanntwerden der Probleme
kaum jemand in ihrer Umgebung glauben kann, dass an ihren Erfahrungen etwas
Wahres dran sein soll.

Dieses eklatante Missverhiltnis zwischen Innen und Auflen, zwischen
Familie und Offentlichkeit ist der Kern des Problems von Uchida Shungicu. Um
nicht an ihren traumatischen Erfahrungen zugrunde zu gehen verarbeitet sie
diese auf einer &dsthetischen Ebene (Comics, Literatur) und verdréngt sie auf der
gesellschaftlichen Ebene (Feiern). Nur in den fiir sie nach Erkenntnis ihrer
gescheiterten Ehe wichtigen Beziehungen zu wechselnden festen Liebhabern
spricht sie offen iiber ihre Probleme, bekommt jedoch nur selten das erwartete
Feedback, was wieder Anlass fiir weitere Leiden darstellt. IThre Sehnsucht nach
Harmonie in ihren familidren und Liebesbeziehungen, die bei ihrer Vergangen-
heit natiirlich besonders stark ausgeprigt ist, resultiert in einem iibertriebenen
Anpassungsbediirfnis, was von ihren Partnern rigoros ausgenutzt wird. In einer
Episode mit einem ihrer Liebhaber wird ihr dieses Problem klar. Obwohl sie von
diesem Liebhaber weder ein Geschenk zu Weihnachten noch zum Geburtstag
erhilt, vergisst sie selbst nie, ihm etwas zu kaufen. Als sie mit ihm, der sie hat
wissen lassen, dass Geburtstage und Weihnachten ihn prinzipiell nicht
interessieren, kurz nach seinem Geburtstag eine Verabredung hat, will sie kurz
vorher noch eine Geschenk fiir ihn kaufen. Da klingelt plétzlich ihr Handy und
ithr Freund fragt,

“Wo bist du denn?”

Eigentlich hatte ich noch geniigend Zeit. Doch er hatte die Angewohnheit, wenn er frither
am vereinbarten Treffpunkt war, mich anzurufen und zu hetzen.

“Ich bin in der Néhe.”

“Wo?”

“Im Kaufthaus Isetan.”

“In der Herrenabteilung?”

Diese Frage werde ich nie vergessen.

Obwohl dieser Mensch nicht im Traum daran dachte, mir etwas zu schenken, hielt er es fiir
selbstverstiandlich, dass ich ihm ein Geschenk machte.

Es fiel mir wie Schuppen von den Augen: mein Mann und mein Freund unterschieden sich
in nichts. “Mit der kann man alles machen”, war ihre Grundhaltung mir gegentber.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 569

Physisch und seelisch war ich seit jeher in schlechter Verfassung und musste alle meine
Krifte aufbieten, um irgendwie weiterzuleben. Wenn irgendwo etwas los war, ein Fest oder
so, dann hielt mich nichts mehr zu Hause, dann musste ich dahin. Ich war stichtig nach
Vergniigen. Die Leute glaubten immer, ich wére jemand, der voller Energie sei.

Tatséichlich befand ich mich aber immer in einem seelisch hichst gefihrdeten Zustand.”

Obwohl in /nu auch von einem Selbstmordversuch die Rede ist, der nur
durch einen Zufall verhindert wird, sind Stellen wie die obige eher rar. Die im
Leben vorherrschende Tendenz von Uchida, wie die meisten traumatisierten
Menschen die eigenen Gefiihle angesichts traumatischer Erlebnisse zu unter-
driicken, spiegelt sich auch in ihren Comics wieder, in denen die Figuren auf
negative Erfahrungen wie unbeteiligt reagieren und passiv bleiben. Die vorherr-
schende Reaktion ist Sprachlosigkeit und Unverstindnis {iber die Beweggriinde
von Menschen, anderen verbal und physisch Gewalt anzutun.

Selten entlddt sich der seelische Stress auch in Gewalt gegeniiber anderen
Frauen und was in den autobiographischen Schriften gar nicht zur Sprache
kommit, ist Gewalt gegen sich selbst. Hier sprechen die Comics eine deutlichere
Sprache. Gewalterfahrung und sexueller Missbrauch sind deshalb traumatische
Erfahrungen, da der damit verbundene Verlust der Kontrolle tiber den eigenen
Korper zu einer folgenschweren Selbstentfremdung fiihrt. Die durch Gewalt
traumatisierten Menschen konnen einen Hass entwickeln, der sich in Gewalt
gegeniiber sich selbst oder anderen duflert. In Monokage sind beide Varianten zu
finden, wenn auch nur in Tagtrdumen von Midori. Eine der eindrucksvollsten
Phantasien hat ihre Ermordung durch die Schwégerin zum Inhalt. In einem
Wutanfall st66t sie ein grofles Kiichenmesser in Midoris Brust, die an dem Stich
verblutet. Anstatt zu Polizei zu gehen, beschlie3t der Bruder Midoris zusammen
mit seiner Frau, die Leiche ins Meer zu werfen. Dort stellt sich die Protagonistin
vor, wie sie ein Opfer der Fische wird. Das letzte Bild der Phantasie auf einem
sich iiber zwei Seiten erstreckenden Panel ist von einer morbiden Asthetik. Die
in die Tiefe des Meeres sinkende Midori wird von Schwirmen von Fischen
eingekreist, die sich in der Mitte ihres nackten Korpers sammeln und ihr Mahl
beginnen. “Bestimmt fangen sie bei der weichsten Stelle meines Kdorpers an”,
sinniert die Protagonistin zum Abschluss dieser Phantasie.”

Diese Phantasie zeigt deutlicher und eindrucksvoller als alle realistischen
Beschreibungen in Fazafakka das Dilemma und das Leiden des Méadchens. Sie
empfindet sich als unerwiinscht, da sie merkt, dass die Schwigerin bzw. die

29  UcHIDA 2000:171f.
30  UcHIDA 2002, vol. 1:138,

AS/EA LX122007, S. 545-575



570 MATTHIAS PFEIFER

Mutter sie als Konkurrentin sehen und sie am liebsten aus dem Haus haben
mochten. In Fazafakka sagt die Mutter zu Shizuko mehrmals, dass sie sie an den
verhassten leiblichen Vater erinnern wiirde und sie eigentlich vorgehabt hatte,
sie zurlickzulassen. In den Auseinandersetzungen mit dem Stiefvater wird Shizu-
ko nicht ein einziges Mal von der Mutter in Schutz genommen. Dass der Bruder
in Monokage, der bis dahin stets seine Schwester verteidigt hat, nach der Tat
trotzdem seiner Frau zur Seite steht, verweist auf das tiefe Gefiihl der Einsam-
keit der Protagonistin. Dieser Aspekt kommt in Fazafakka deutlicher zum Aus-
druck, wenn Shizuko immer allein auf verlorenen Posten gegen die gesamte
Familie steht.

Die Vorstellung einer Ermordung ist eine Angstphantasie, die einer
gewissen Plausibilitdt in der Realitdt nicht entbehrt. Gewalt und noch mehr
sexueller Missbrauch innerhalb der Familie sind Tabus der biirgerlichen
Gesellschaft, die streng bestraft werden. Deswegen besteht die Tendenz, dass der
tabubriichige Erndhrer einer Familie von dieser gedeckt und die Psyche des
vergewaltigten Kindes geopfert wird. Eskalierende Gewalt und Vergewaltigung
verstiarken fiir den Tater auch die Angst vor dem Entdecktwerden oder Rache,
und irgendwann kommt der Zeitpunkt, wo der Titer sich Gedanken dariiber
macht, wie der lebende Beweis seines Verbrechens seine Zukunft vernichten
kann. Es ist diese panische Angst, die ihn dazu treibt, nichts sehnlicher zu
wiinschen, als dass dieser Beweis verschwindet und ihm so nicht mehr
gefihrlich werden kann. Dieser Wunsch kann so stark werden, dass man diesen
Menschen am liebsten tot sehen wiirde. Da man diesen ohnehin nicht als
Subjekt, sondern nur als Objekt der eigenen Begierden sicht, hat man bei
Verschwinden der Begierde fiir das Objekt auch keine Verwendung mehr. Das
Opfer spiirt natiirlich von Anfang an diese Unmenschlichkeit des Téters, seine
prinzipielle Interesselosigkeit an thm als Mensch mit Sehnsiichten und Leiden,
und es weil sehr wohl, dass eskalierende Gewalt (wie sie in Fazafakka
vorkommt) mit dem eigenen Tod enden kann, ja dass in jedem Akt der Gewalt
die Bereitschaft zum Toten gegeben ist.

Auch der Bruder in Monokage, der sich gegeniiber seiner Frau ohne jedes
Verstindnis und Gefiihl zeigt, entpuppt sich als ein Mann, dessen Verstindnis
fir die Schwester nicht auf Bruderlicbe basiert, sondern auf erotischem
Interesse. Ohne die Gefithle der Schwester zu erfragen, hat er sich in seiner
Phantasie eine Zukunft ausgemalt und zu Ende gedacht, in der er mit dieser
Schwester zusammenlebt. Er sieht nicht die Schwester, sondern projiziert nur
seine eigene Begierden auf sie. In dieser Denkhaltung dhnelt er dem Stiefvater in
Fazafakka.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 571

Trotzdem ist es nicht der Bruder, der Midori tétet, sondern die Schwiigerin, von
der Uchida gegeniiber Yoshimoto Banana behauptet hat, dass sie nach ihrer
eigenen Mutter modelliert wurde. Und es ist auch nicht der Stiefvater, tiber den
Uchida im Programmheft zum Film Fazafakka den Stab bricht, sondern die
Mutter.

Die Minner, die es mit mir machen wollten, haben sich immer gute Griinde dafiir
zurechtgelegt, und vielleicht bin ich deswegen von ihnen gefickt worden. Das bezieht sich
nicht nur auf meinen Stiefvater, sondemn auf eine ganze Reihe von Ménnern nach ihm. Ich
habe dann immer gedacht, “Na gut, was soll’s”. Ist ohnehin nicht mehr zu 4dndern. Aber
wem ich nicht vergeben kann, ist meine Mutter.

Meine eigene Mutter!! Man kann doch nicht sein Kind dazu benutzen, um den Mann zu
halten!!*'

Es ist zuniichst interessant, dass Uchida in threm Stiefvater nur einen von
vielen Miénnern seines Schlages sieht. Ein Grund dafiir ist zweifellos das
Nichtvorhandensein von Blutsbanden. Fiir das Madchen war er nie ein Vater,
sondern nur ein Mann, der Freund der Mutter. Sie hasst ihn zwar in Fazafakka
abgrundtief wegen seinem schidbigen Verhalten, seiner Gewdohnlichkeit, seiner
Gewalt und dem erzwungenen Sex, doch vor allem in der Schilderung von
Letzterem ist eine emotionale Distanz, eine Unbeteiligtsein zu erkennen, die eine
gewisse Gewohnung an diese Art von einseitigem Sex verrdt — zweifellos die
Perspektive der erwachsenen Autorin, wie sie auch in dem oben angefiihrten
Zitat zum Ausdruck kommt. Oder muss man vielleicht eine Verdringung sehen,
die hiufig bei traumatisierten Personen zu beobachten ist?*

31 UcHIDA 2001:17.

32 In diesem Zusammenhang ist eine andere Stelle interessant, die auch einige Fragen offen
lasst. Als ihr erster Mann zu einem Zeitpunkt, als ihre Beziehung schon zerriittet ist,
Shizuko an ihrem Geburtstag mitteilt, das er sich dazu herablassen wiirde, mit ihr zu
schlafen, denkt die Ich-Erzdhlerin darauf, “In meinem ganzen Leben habe ich noch nie
einen so entwiirdigen Sex erfahren. Es war schlimmer, als von meinem Stiefvater gevigelt
zu werden.” Ein seltsamer Gefithlsausbruch. Offensichtlich hat sie trotz der erniedrigenden
Aussage mit ihrem Mann geschlafen (warum?), um dann einen Vergleich mit einer vollig
anderen Erfahrung anzustellen. Man bekommt als Leser den Eindruck (librigens auch bei
den entsprechenden Stellen in Fazafakka), dass der sexuelle Missbrauch eine dullerst
unangenchme Erfahrung war, aber keine, an der die Protagonistin/Autorin psychisch
zerbrochen ist.

AS/EA LX122007, S. 545-575



572 MATTHIAS PFEIFER

Die Beschreibungen der Bezichung zur Mutter (in Monokage zur Schwi-
gerin) sind jedenfalls von erheblich mehr Emotionen geprégt, so dass man davon
ausgehen kann, dass sie fiir die Autorin einen wichtigeren Stellenwert einneh-
men. Von der Gefiihlskilte, dem Mangel an Verstindnis und Schutz war oben
schon die Rede. Es wird im Laufe von Fazafakka und auch in Atashi deutlich,
dass die Entwicklung der Protagonistin auf dem Hintergrund der Mutter als
Negativbeispiel einer domestizierten Frau beschrieben wird. Die gesamte
Autobiografie ist weniger ein Loslosungsprozess von der Vorherrschaft der
Minner, als viel mehr die quidlende Loslosung von der Mutter und ihrer
Lebenshaltung, die auch die Tochter wider besseres Wissen internalisiert hat.
Wie auch bei der Mutter, scheint es das Los der Tochter zu sein, immer an die
falschen Ménner zu geraten, die entweder nur an einer korperlichen Beziehung
interessiert oder Nichtnutze sind, zur Gewalttétigkeit neigen oder arbeitsscheue
Egomanen sind. Die Mutter hat aus ihren Negativerfahrungen mit Ménnern, die
ihr keine finanzielle Sicherheit bieten, die Konsequenzen gezogen und Geld zum
Hauptkriterium einer Beziehung erhoben. Und es zeigt sich, dass sie fiir
Sicherheit und den Schein der Biirgerlichkeit bereit ist, alles zu opfern: die
eigene Meinung, ihre Selbstachtung, die eigene Tochter. Trotz permanenter
Enttauschungen, klammert sich die Tochter an jeden Strohhalm, den die Mutter
ausstreckt, in der Hoffnung, dass sich die Mutter doch eines Tages fiir die
Tochter und gegen den Stiefvater entscheiden wird. Doch jedesmal sieht sie sich
betrogen. Selbst als sie in ihrer ersten Ehe schon frith geschlagen wird, riit ihr die
Mutter duldsam zu sein, und die Tochter folgt ihr, macht Kompromisse, wie ihre
Mutter: solange ihr Mann nichts gegen ihr Zeichnen hat (anders als ihr
Stiefvater), ist sie bereit auszuharren. Doch es zeigt sich, dass Kompromiss-
bereitschaft sich nicht auszahlt, dass vielmehr jeder Kompromiss dazu fiihrt,
dass immer mehr ein Stiick der eigenen Freiheit eingeschriankt wird. Anders als
bei der Mutter ist fiir Shizuko die Grenze erreicht, als der Mann anfingt, ihr
Befehle zu erteilen, was sie zu tun und zu lassen hat.

Ein entscheidendes Erlebnis hat Uchida wihrend des Tauziehens um Geld
und Kinder wihrend ihrer zweiten Scheidung. Zu einem Zeitpunkt, als sie noch
glaubt, dass ihre Tochter Tsuwai (das zweite Kind) von ihrem damaligen
Ehemann stammt, ist sie¢ bereit, dicses Kind als Preis fiir eine schnelle
Beendigung eines langwierigen und mit allen Mitteln gekédmpften Scheidungs-
krieges zu zahlen. Die Erkenntnis, dass sie kurz davor steht, so wie ihre eigene
Mutter zu handeln, kommt ihr wie ein Schock.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 573

“Ich dachte, dass ich dich bei deinem Vater zuriicklasse, weil du thm so dhnlich sichst”,
hatte mir meine Mutter gesagt. Weil sie das dann doch nicht tat, verlangte sie immer meine
Dankbarkeit und solange es ihr zum Nutzen war, lies sie alles mogliche mit mir machen. Ich
hiitte vielleicht dasselbe wie sie getan. Tsuwai als Grund genommen, um mit Ota einen
Handel abzuschlieBen.*

Es ist das letzte Mal, dass die Mutter in diesem dritten Teil der
Autobiographie erwéhnt wird. Uchida merkt, dass der Egoismus, unter dem sie
als Kind und als Ehefrau gelitten hat, von ihr Besitz zu ergreifen droht und damit
das zerstoren wiirde, was ihr lebenslanger Wunsch ist: eine harmonische Familie
mit gegenseitigem Vertrauen. Das Gefiihl, das die Gegenpartei ihres Mannes die
Kinder ihr gegeniiber als Geisel benutzt, um ihre Forderungen durchzusetzen,
stellt aus dem Grunde einen Verrat dar, weil sie selbst die Kinder als Objekte in
der Auseinandersetzung denkt. Erst als sie erkennt, dass ihr eigenes Leiden
durch diese Behandlung der Mutter verursacht ist, ist sie in der Lage, sich aus
diesem Teufelskreis zu losen und ihr Kind wieder als Subjekt sehen. Doch ist
sich die Autorin sehr wohl bewusst, dass ihr auch der Zufall in Form eines fiir
den Ehemann ungiinstigen DNA-Tests, die Entscheidung abgenommen hat. Die
Erkenntnis iiber die eigene, situativ bedingte, moralisch ambivalente Haltung
wird einerseits reflektiert, auf der anderen Seite wird die freie Entscheidung der
Mutter von Uchida fiir ihre Tochter nicht gewiirdigt. Schwer nachzuvollziehen
ist jedenfalls der Schluss aus dieser Episode, den die Autorin zieht:

Tsuwai, ich bin ja so froh! (...) so froh, dass ich dich nicht zuriickgelassen habe (...) Und
irgendwann werde ich dir das bestimmt alles erziihlen, oder nein: ich muss es dir erzihlen.**

Es ist nicht einfach, sich vorzustellen, in welcher Weise Uchida ihrer
Tochter die damaligen Ereignisse und ihre Gedanken darlegen will, ohne das
Kind in Verwirrung zu stiirzen und bei ihm &hnliche Gefiihle gegeniiber der
Mutter hervorzurufen, wie Uchida sie gegentiber ihrer eigenen Mutter empfin-
det. Kann man dem eigenen Kind zumuten zu verstehen, dass die Mutter mit
dem Gedanken gespielt hat, es aufzugeben, und dass letztendlich der Zufall
geholfen hat, dass es nicht so kam?

Nicht nur diese Stelle wirft ein bezeichnendes Licht auf die Entschei-
dungen, die die Ich-Erzihlerin angesichts von zu bewiltigenden Problemen
trifft. Man hat den Eindruck, dass diese Entscheidungen intuitiv und spontan

33 UcHIDA 2003:123.
34  Ebd.

AS/EA LX122007, S. 545-575



574 MATTHIAS PFEIFER

erfolgen, und weniger das Ergebnis eines Abwigungsprozesses sind. Es fillt
daher auch schwer, von einer geistig-seelischen Aufwiértsentwicklung zu spre-
chen, da die Ich-Erzéhlerin immer die gleichen Fehler macht und Entscheidun-
gen trifft, die gedanklich hinter einer entwickelten Gefiihlshaltung zuriickstehen
(z.B. Kinderwunsch vom zweiten Mann bei gleichzeitig intendierter Trennung).
Es ist klar, dass moderne Autobiographien nicht unbedingt dem Goetheschen
Entwicklungsschema entsprechen, und daher sollte man dieses vielleicht auch
nicht zu einem entscheidenden Wertungskriterium erheben. Bei aller Intro-
spektion in die psychischen Befindlichkeiten der Ich-Erzéhlerin fehlt jedoch das
Abheben auf eine Ebene des Allgemeinen, der Abstraktion. Das Hauptproblem
scheint darin zu bestehen, dass die Autorin keinen Begrift von Gesellschaft hat,
und gerade der wire bei der thematischen Ausrichtung ihrer autobiographischen
Schriften unabdingbar.

Bibliographie

ISHIKAWA, Jun

2000 Manga no jikan, Tokyo: Shinchosha.

2000 “Katta no wa dare ka. Uchida Shungiku: Fazafakka.” In: Manga no
Jjikan, Tokyo: Shinchosha 2000:182—185. [Nachdruck der Rezension
vom 27.11.1993 in Tosho shinbun]

UCHIDA, Shungicu

1997 Atashi ga umi ni kaeru made, Tokyd: Bungei shunjii (Bunshun bunko).

1998 Fazafakka, Tokyo: Bungei shunjii (Bunshun bunko).

2001 Yarareonna no iwake, Tokyo: Bungei shunji (Bunshun bunko).

2002 Monokage no ashibyoshi, vol. 1-4, Tokyd: Kadokawa shoten (Kado-
kakawa bunko).

2003 Inu no ho ga shittobukai, Tokyd: Kadokawa shoten (Kadokawa
bunko).

SCHODT, Frederik L.

1996  Dreamland Japan. Writings on Modern Manga. Berkley: Stone Bridge
Press.

AS/EA LXI22007, 8. 545-575



SCHREIBEN ALS ENTBLOSSUNG DER SEELE — UCHIDA SHUNGICU 575

Ubersetzungen

UCHIDA, Shungicu

1995 Wenn der Morgen kommt, werde ich traurig. Ubers. von Peter Portner.
Hamburg: Hoffmann und Campe. [Fazafakkal

2002 “Schritte in der Nacht.” Ubers. von Stephan Kohn. In: Die drei
Metamorphosen der Tsuruko — Moderne Unterhaltungsliteratur aus
Japan. Hg. von Stephan K6hn. Miinchen: iudicium:56—71.

2006 “My Son’s Lips.” Ubers. von Cathy Lane. In: Inside and other Short
Fiction. Japanese Women by Japanese Women. Hg. von Ruth Ozeki.
Tokyo: Kodansha International. [ Musuko no kuchibiru

AS/EA LX122007, S. 545-575






	Schreiben als Entblössung der Seele : die autobiographischen Schriften der Uchida Shungicu

